
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 6 (1949)

Heft: 3-4

Artikel: Goethe als Botaniker

Autor: Schüepp, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Goethe als Botaniker1

Von Otto Schüepp

Goethe soll als Botaniker gezeigt werden auf dem Hintergrund der
Kenntnisse und Anschauungen seiner Zeit. Ich lasse ihn möglichst mit
seinen eigenen Worten zu uns reden und zitiere nach «Goethes
naturwissenschaftliche Schriften in Auswahl» (Großherzog Wilhelm-Ernst-
Ausgabe, Leipzig 1917). Aus der Literatur über Goethe hebe ich hervor
das Buch von Adolph Hansen : «Goethes Metamorphose der Pflanzen.
Geschichte einer botanischen Hypothese» (Gießen 1907). Ergänzungen
bringt Hansen: «Goethes Morphologie» (Gießen 1919). Ich empfehle das

Studium von Hansen wegen der vielen Zitate aus älterer und neuerer
Literatur, mahne aber zur Vorsicht gegenüber seinen Beurteilungen, die

zwar immer zugunsten Goethes ausfallen, aber doch keineswegs die wirkliche

Bedeutung der Gedanken Goethes für uns deutlich machen. Den
Versuch, «Goethes Erbe für die biologische Wissenschaft der Gegenwart
fruchtbar zu machen» unternimmt Wilhelm Troll in «Gestalt und
Urbild; Gesammelte Aufsätze zu Grundfragen der organischen Morphologie»
(Leipzig 1941). So soll auch hier versucht werden, anhand von Goethes
Formulierungen unser gegenwärtiges naturwissenschaftliches und
naturphilosophisches Forschen und Fragen zu klären.

Goethe berichtet in Dichtung und Wahrheit: «Am 28. August 1749 mittags mit dem
Glockenschlag 12 kam ich in Frankfurt am Main auf die Welt. Die Konstellation war
glücklich .» Goethe legt Wert auf sein Horoskop; wir Naturwissenschaftler von heute
achten nicht mehr auf die Stellung der Gestirne in der Geburtsstunde. Aber auch uns hat
diese Stunde in eine bestimmte Zeit hineingestellt. Dies stellt uns unsere Aufgabe, gibt
und begrenzt die Möglichkeiten für unsere Tätigkeit auf dem Felde der Wissenschaft.

Der alte Goethe teilt 1831 die Geschichte seiner botanischen Studien mit: «In einer
ansehnlichen Stadt geboren und erzogen, gewann ich meine erste Bildung in der Bemühung
um alte und neuere Sprachen. Von dem hingegen, was eigentlich äußere Natur heißt, hatte
ich keinen Begriff.» Als Staatsminister in Weimar hatte er sich mit Wäldern und Gärten
zu beschäftigen. «Hiebei möchte man bemerken, daß der Gang meiner botanischen Studien
einigermaßen der Geschichte der Botanik selbst ähnelte; denn ich war vom augenfälligsten
Allgemeinsten auf das Nutzbare, Anwendbare, vom Bedarf zur Kenntnis gelangt.»

Zur wissenschaftlichen Botanik führte ihn der Apotheker Dr. Buchholz: «Wohlhabend
und lebenslustig, richtete dieser mit ruhmwürdiger Lernbegierde seine Tätigkeit auf Natur-

1 Referat, gehalten an der Frühjahrsversammlung der schweizerischen botanischen
Gesellschaft in Lugano, 14.März 1949.

144



Wissenschaften. Als die naturforschende Welt sich eifrig beschäftigte, die verschiedenen

Luftarten zu erkennen, versäumte er nicht, jederzeit das Neueste experimentierend vor
Augen zu bringen. In seinen Gärten hatte er nicht die offizinellen Gewächse nur, sondern
auch seltenere, neu bekannt gewordene Pflanzen für die Wissenschaften zu pflegen
unternommen.» Der schon früh den Wissenschaften sich hingebende junge Regent ließ einen

größeren botanischen Garten anlegen. «Unter solchen Umständen war auch ich genötigt,
über botanische Dinge immer mehr und mehr Aufklärung zu suchen. Linnes Philosophie
der Botanik war mein tägliches Studium.»

Auf der Reise nach Karlsbad läßt sich Goethe von dem Kräutersammler Friedrich
Gottlieb Dietrich begleiten, «der mit eifrigem Spürsinn alles Blühende zusammenbrachte,

die Ausbeute womöglich an Ort und Stelle gleich in den Wagen hereinreichte und
dabei nach Art eines Herolds die LiNNEischen Bezeichnungen, Geschlecht und Art, mit
froher Überzeugung ausrief, manchmal wohl mit falscher Betonung». Das fleißige
Bemühen mit dem Sammeln und Einlegen von Pflanzen fand in der Badegesellschaft Freunde
und Gegner. «Wir mußten öfters hören, die ganze Botanik sei nichts weiter als eine Nomenklatur

und ein ganzes auf Zahlen gegründetes System; sie könne weder dem Verstand noch
der Einbildungskraft genügen.»

Beim Eislauf, «auf der Schlittschuhbahn, damals dem Versammlungsort guter
Gesellschaft», lernte Goethe den jungen August Karl Batsch kennen, und «besprach sich

mit ihm über höhere Ansichten der Pflanzenkunde und über die verschiedenen Methoden,
dieses Wissen zu behandeln, freimütig und anhaltend».

Goethes eigene Gedanken reiften heran auf seiner italienischen Reise 1786-1788. Er
gibt dazu «die ins Ganze greifende Bemerkung: daß alles, was uns von Jugend auf umgab,
jedoch nur oberflächlich bekannt war und blieb, stets etwas Gemeines und Triviales für
uns behält, das wir als gleichgültig neben uns bestehend ansehen, worüber zu denken wir
gewissermaßen unfähig werden. Dagegen finden wir, daß neue Gegenstände in auffallender
Mannigfaltigkeit, indem sie den Geist erregen, uns erfahren lassen, daß wir eines reinen
Enthusiasmus fähig sind; sie deuten auf ein Höheres, welches zu erlangen uns wohl
gegönnt sein dürfte. Dies ist der eigentliche Gewinn der Reisen.»

Im botanischen Garten zu Padua «zog eine Fächerpalme meine ganze Aufmerksamkeit
auf sich; glücklicherweise standen die einfachen, lanzenförmigen ersten Blätter noch am
Boden, die sukzessive Trennung derselben nahm zu, bis endlich das Fächerartige in
vollkommener Ausbildung zu sehen war. Aus einer spathagleichen Scheide trat zuletzt ein

Zweiglein mit Blüten hervor und erschien als ein sonderbares, mit dem vorhergehenden
Wachstum in keinem Verhältnis stehendes Erzeugnis, fremdartig und überraschend».

In Sizilien und Rom reifen die Gedanken über die Metamorphose heran. Nach der
Rückkehr wird im Dezember 1789 der erste Entwurf fertig. 1790 erscheint J.W. VON

Goethe, Herzoglich Sachsen-Weimarschen Geheimrates Versuch, die Metamorphose der Pflanzen

zu erklären - (Gotha, bei Karl Wilhelm Ettinger). 1817 berichtet Goethe: «Mit
meinem neuen Hefte wohl zufrieden, schmeichelte ich mir, auch im wissenschaftlichen
Felde schriftstellerisch eine glückliche Laufbahn zu eröffnen.» Aber er wurde mit dem

Heft von seinem bisherigen Verleger Göschen abgewiesen. «Das Publikum stutzte; denn
nach seinem Wunsche, sich gut und gleichförmig bedient zu sehen, verlangt es an jeden,
daß er in seinem Fache bleibe.» Über Rousseaus botanische Schriften urteilt Goethe
1831, «daß es die Erfahrung gäbe, daß Dilettanten zum Vorteil der Wissenschaft vieles

10 145



beitragen. Männer vom Fach müssen sich um Vollständigkeit bemühen, dem Liebhaber
dagegen ist es darum zu tun, durch das Einzelne durchzukommen und einen Hochpunkt
zu erreichen, von woher ihm eine Übersicht wo nicht des Ganzen, doch des Meisten
gelingen könnte.»

Was dachte man über die Metamorphose vor Goethe? Linne sagt in
seinen «Amoenitates academieae IV 368» (übersetzt bei Hansen, S. 189)
in Anknüpfung an Andrea Caesalpino 1583 und an Swammerdams
«Bibel der Natur» 1737: «Die Pflanzen sind der gleichen Umwandlung wie
die Tiere und einer nicht minder bewunderungswürdigen Metamorphose
unterworfen. Die Metamorphose der Insekten besteht in der Abwerfung
einer oder mehrerer Häute, indem sie darauf in ihrer eigentlichen und
vollkommenen Form nackt hervorkommen Die Rinde der Pflanze verhält
sich so wie die Hülle der Larve Die Blüten treten aus der geöffneten
Rinde hervor Solange die Pflanze innerhalb der Rinde hegt, nur mit
Blättern bekleidet, ist sie uns genau so unbekannt und dunkel wie ein

Schmetterling, solange er Larve ist Die Insekten leben lange als Larve,
aber nachdem sie verwandelt sind, beeilen sie sich, ihr Geschlecht
fortzupflanzen. In gleicher Weise verhalten sich auch die Pflanzen, welche fast
ihr ganzes Leben lang die Erde mit grünenden Blättern bedecken und,
nur kurze Zeit, aus ihrer Larve herauskommend blühen und fruchten.»
Auch Goethe findet: (1820) «Die Verwandlung der Insekten an und für
sich genau zu betrachten und mit der Pflanzenverwandlung zu vergleichen,
wird ein sehr angenehmes Geschäft sein.»

Wenn Linne im besondern den Kelch aus der Rinde, die Krone aus
dem Bast, Staubgefäße, Stempel und Fruchtgehäuse aus dem «Eingeweide»,
Holz und Mark des Zweiges hervorgehen läßt, so weiß Goethe (Metamorphose

§ 111): «Die zweite Rinde (mit dem Cambium) ist es, welche alle
Kraft des Lebens und Wachstums enthält.»

Ein anderer Gedankengang Linnes knüpft an die Verzweigung der
Bäume an. «Die Knospen bestehen aus Blattanfängen mit ihren Knösp-
chen, und diese Knöspchen wieder aus Blättchen mit ihren Knöspchen .»
Bei der Blütenbildung sollen sechs Jahrgänge von Blättern vorzeitig und
umgewandelt als Brakteen, Kelch, Krone, Staubgefäße, Stempel und
Fruchtgehäuse hervortreten. Goethe lehnt diese Lehre von der «Pro-
lepsis» ab (Met. 109). «Nach Linnes Lehre müßte man annehmen, daß

jede einjährige Pflanze eigentlich von der Natur bestimmt gewesen sei,
sechs Jahre zu wachsen, und diese längere Frist in dem Blüten- und Frucht-

146



Stande einmal antizipiere und sodann verwelke.» Goethe hat den bessern

Ausgangspunkt gewählt (Met. 110): «Wir sind dagegen zuerst dem Wachstum

der einjährigen Pflanze gefolgt; nun läßt sich die Anwendung auf die
dauernden Gewächse leicht machen, da eine aufbrechende Knospe des

ältesten Baumes als eine einjährige Pflanze anzusehen ist.»
Goethe beginnt seine Einleitung (§ 1-9) mit dem Satz: «Ein jeder, der

das Wachstum der Pflanzen nur einigermaßen beobachtet, wird leicht
bemerken .» Die Wahrnehmung der Metamorphose setzt aufmerksame

Beobachtung voraus, verlangt aber keine technischen Hilfsmittel. Man
bemerkt, «daß gewisse äußere Teile der Pflanze sich manchmal verwandeln
und in die Gestalt der nächstliegenden Teile bald ganz, bald mehr oder

weniger übergehen.»
Das beobachtende Auge des Morphologen springt oder gleitet von einem

Teil zum nächstliegenden hinüber, wandert am Stengel aufwärts von Blatt
zu Blatt, vom Kelch zur Krone. Von einer gesehenen Gestalt bleibt im
Auge oder im Gedächtnis des Beobachters ein Nachbild, das mit dem neu
ins Auge gefaßten Bild zur Deckung gebracht wird. Während das äußere

Auge über eine Reihe selbständiger Gestalten hinweggleitet, sieht das

innere Auge die Metamorphose einer Gestalt. Dieser Vorgang spielt sich rasch
und unbemerkt ab bei jeder Kinovorführung.

Goethe definiert im § 4: «Die geheime Verwandtschaft der verschiedenen
äußeren Pflanzenteile, als der Blätter, des Kelches, der Krone, der Staubfäden,

welche sich nacheinander und gleichsam auseinander entwickeln, ist
von den Forschern im allgemeinen längst erkannt, ja auch besonders
bearbeitet worden, und man hat die Wirkung, wodurch ein und dasselbe Organ
sich uns mannigfaltig verändert sehen läßt, die Metamorphose der Pflanzen

genannt.» Wir beachten das Wörtchen «gleichsam»: Was sich im Überblick
als eine ununterbrochen fortschreitende Verwandlung der Gestalt
darbietet, ist die Folge einer «geheimen», verborgenen, inneren Umwandlung,
die «nacheinander» verwandte Gestalten hervorbringt. Hinter der
Erscheinung steht eine «Wirkung» und auch diese bezeichnet Goethe als

Metamorphose.
Die Metamorphose ist «regelmäßig», «unregelmäßig» oder «zufällig». Wir

gehen mit Goethe rasch an der «zufälligen», «von außen», besonders durch
Insekten bewirkten Metamorphose mit ihren «monströsen Auswüchsen»
vorbei (§ 8). Die «unregelmäßige» oder «rückschreitende» Metamorphose
ist methodisch wichtig (§ 7), weil wir durch die Erfahrungen, welche wir
an ihr zu machen die Gelegenheit haben, dasjenige enthüllen können, was

147



uns die regelmäßige Metamorphose verheimlicht. Als Beispiel nennt
Goethe die Veränderung der einfachen Blume in eine gefüllte, «wenn sich

anstatt der Staubfäden und Staubbeutel Blumenblätter entwickeln, die
entweder an Gestalt und Farbe vollkommen den übrigen Blättern der Krone
gleich sind oder noch sichtbare Zeichen ihres Ursprungs an sich tragen».
Während hier die Natur «um eine oder einige Stufen rückwärts tritt», eilt
sie in der regelmäßigen Metamorphose vorwärts, auf ihren großen Zweck hin.

Die Metamorphose ist eine gerichtete Umwandlung; sie schreitet
normalerweise vorwärts und ist nur in beschränktem Umfange umkehrbar.
Sie ist nicht bloß ein Ablauf, der auf einen Ausgleich, einen Gleichgewichtszustand

hinzielt, sondern ein «Hineilen zu einem großen Zwecke» (§ 6).
«Die regelmäßig fortschreitende Metamorphose macht sich von den ersten
Samenblättern bis zur letzten Ausbildung der Frucht immer stufenweise
wirksam bemerkbar. Sie steigt durch Umwandlung einer Gestalt in die
andere gleichsam auf einer geistigen Leiter zu jenem Gipfel der Natur, der

Fortpflanzung durch zwei Geschlechter hinauf. Diese ist es, welche zu
erklären ich gegenwärtigen Versuch unternehme.»

Welcher Art ist die Erklärung, die uns Goethe verspricht? Nach was
für Gesetzen bringt die Natur «einen Teil durch den andern hervor?»
(§ 3) Wird die Erklärung wissenschaftlich sein, oder versteigt sich Goethe
mit seiner Bede von der «geistigen Leiter» in abstrakte Naturphilosophie
Goethe mußte bald hören, daß seine Arbeit nicht als wissenschaftlich
anerkannt wurde (1817). Einer seiner römischen Kunstfreunde kam ihm
zu Hilfe mit der Deutung: «Er will die Künstler lehren, wie sprossende
und rankende Blumenverzierungen zu erfinden sind.» «Nirgends wollte
man zugeben, daß Wissenschaft und Poesie vereinbar sind. Man vergaß,
daß Wissenschaft sich aus Poesie entwickelt habe; man bedachte nicht,
daß nach einem Umschwung von Zeiten beide sich wieder freundlich, zu

beiderseitigem Vorteil, auf höherer Stelle, gar wohl wieder begegnen könnten.»

Freundinnen sucht er durch eine Elegie zur Teilnahme an seinen
wissenschaftlichen Bestrebungen zu locken:

«Alle Gestalten sind ähnlich, und keine gleichet der andern,
Und so deutet das Chor auf ein geheimes Gesetz

Auf ein heiliges Rätsel. O, könnt' ich dir, liebliche Freundin,
Überliefern sogleich glücklich das lösende Wort!»

Kunstvoll wird der Gang der Metamorphose in Versen geschildert bis zu
ihrem Abschluß in der Blüte:

148



«Traulich stehen sie nun, die holden Paare beisammen,
Zahlreich ordnen sie sich um den geweihten Altar.»

Was an der Pflanze geschaut wird, findet seine Anwendung auf das menschliche

Leben, auf Bekanntschaft, Freundschaft, Liebe:

«Die heilige Liebe
Strebt zu der höchsten Frucht gleicher Gesinnungen auf,
Gleicher Ansicht der Dinge, damit in harmonischem Anschaun
Sich verbinde das Paar, finde die höhere Welt.»

Mail ist verwundert, in einer Schrift Goethes über «Verstäubung, Verdunstung, Ver-

tropfung» aus dem Jahre 1820 ganz andere Töne zu hören. Auf den Wegen des großherzoglichen

botanischen Gartens tat ihm Professor Schelver «vertraulichste Eröffnung, daß er
an der Lehre, welche den Pflanzen wie den Tieren zwei Geschlechter zuschreibt, längst
gezweifelt habe und nun von ihrer Unhaltbarkeit völlig überzeugt sei». Auch Goethe ließ
sich überzeugen und stimmt der neuen Yerstäubungslehre zu. «Im ruhigen Gang der

Metamorphose bleibt alles Stoffartige, Geringere, Gemeinere nach und nach zurück.» Die

Ausschüttung des Blütenstaubes wird zu einer Befreiung vom lästigen Stoff. Sie ist
vergleichbar dem «Geruch des Berberitzenstrauches, der nahe gelegene Weizenfelder unfruchtbar

machen kann». «Brand im Korn und Mais» und die «zerstörende Verstäubung der

Fliegen im Herbst» gehören in den gleichen Kreis von Erscheinungen. (Die Pilzkunde
ist noch weit im Rückstand.) «Diese neue Verstäubungslehre wäre nun beim Vortrage
gegen junge Personen und Frauen höchst schicklich: denn der persönlich Lehrende war
bisher durchaus in großer Verlegenheit. Die ewigen Hochzeiten, die man nicht los wird,
wobei die Monogamie, auf welche Sitte, Gesetz und Religion gegründet sind, ganz in eine

vage Lüsternheit sich auflöst, bleiben dem reinen Menschensinne völlig unerträglich.»
Der jüngere Goethe, der in der geschlechtlichen Differenzierung den Höhepunkt der

Metamorphose sah, hat gegenüber Schelver und dem älteren Goethe Recht behalten.
Was das Wesen des männlichen oder weiblichen Zustandes im Protoplasma sei, können wir
auch heute nicht sagen. Geschlechtliche Differenzierung ist ein Urphänomen in der
Biologie, wie der Gegensatz positiver und negativer Elektrizität ein Urphänomen in der

Physik ist. Die Sexualität wird am deutlichsten sichtbar an den Fortpflanzungsorganen,
den Bildungsstätten der Gameten und an den Gameten selbst. Die Sexualität wird nicht
erklärt durch die Vorteile der Amphimixis für die Ausbreitung günstiger Mutationen. Die
«sekundären» Geschlechtsmerkmale werden nicht erklärt durch ihre Mitwirkung bei der

Herbeiführung der Befruchtung. Sexualität wird von uns Menschen nicht nur in der Natur
beobachtet, sondern auch als Trieb erlebt. Sie gehört zu den Grundkräften unseres Seelenlebens

und wirkt sich aus in den verschiedensten Lebensgebieten.
Wenn Goethe erwartete, «daß nach einem Umschwung der Zeiten» sich Wissenschaft

und Poesie wieder «freundlich begegnen» möchten, so mag das zuerst auf dem Gebiete
der Psychologie erfolgen.

Mit Linne und Goethe werden wir auch heute sagen müssen, daß die

Metamorphose aus einem indifferenten Jugendzustande nach der Ent-

149



faltung männlicher und weiblicher Sexualität hinstrebt und in den

Fortpflanzungsorganen ihren sichtbaren Höhepunkt erreicht. Auch wir sind
geneigt, in der Metamorphose einen autonomen Vorgang zu sehen, dessen

wesentliche Ursachen in der Pflanze selbst liegen. Wir werden aber auch,
wieder im Anschluß an Goethe, nach den Beziehungen der Metamorphose
zur Umwelt, nach den Abhängigkeiten der Metamorphose vom Stoib- und
Energiewechsel der Pflanze fragen.

In elf Abschnitten über die Samenblätter, die Ausbildung der Stengelblätter

von Knoten zu Knoten, den Ubergang zum Blütenstand, die
Bildung des Kelches und der Krone, der Staubwerkzeuge, der Nektarien, des

Griffels, der Früchte und der unmittelbaren Hüllen der Samen beschreibt
Goethe die regelmäßig fortschreitende Metamorphose, meist in allgemeinen

Zügen, gelegentlich unter Nennung einzelner Pflanzenarten. «Die
vornehmste Ursache der mannigfaltigen Blattgestalten» findet er «im
Verhältnis der Kippen gegeneinander». Je nach der Ausbildung von Mittelrippe

und Seitenrippen «erscheinen die Blätter nurmehr eingekerbt, tief
eingeschnitten, aus mehreren Blättchen zusammengesetzt». In der
Beschreibung wird der Begriff der «Anastomose» verwendet für die Gefäße,
die sich mit ihren Enden aufsuchen, auch für die «in ihrem zarten Zustande
anastomosierenden Kelchblätter, welche die glockenförmigen oder
sogenannten einblättrigen Kelche» darstellen. Vielfach wird hingewiesen auf
den Wechsel von Ausdehnung und Zusammenziehung (§ 115). «Dasselbe

Organ, welches am Stengel sich ausgedehnt und eine höchst mannigfache
Gestalt angenommen hat, zieht sich nun im Kelch zusammen, dehnt sich
im Blumenblatt wieder aus, zieht sich in den Geschlechtsorganen zusammen,
um sich als Frucht zum letztenmal auszudehnen.» Dazu kommt die
«Versammlung» verschiedener Organe um ein Zentrum, den Blütenboden.

Goethe sagt, daß er die Metamorphose bei der Beobachtimg des Wachstums

gefunden habe (§ 1). Er macht aber kaum eigentliche
Wachstumsbeobachtungen, sondern vergleicht die nacheinander aus derselben Knospe
hervorgetretenen ausgewachsenen Teile. Vor ihm hat 1759 Kaspar
Friederich Wolff in seiner «Theoria generationis» die Vegetationspunkte und
die Bildung der Blattanlagen als Anhängsel des Stammes beschrieben.
Goethe ist später, nach der Abfassung seiner Schrift über die Metamorphose,

mit Wolffs Arbeiten bekannt geworden und würdigt ihn 1817 als

einen «trefflichen Vorarbeiter», druckt auch einen längeren Abschnitt aus
einer Arbeit Wolffs ab. Auch Wolff schließt aus vergleichender
Betrachtung, «daß alle Teile der Pflanze, den Stengel ausgenommen, auf die

150



Form des Blattes zurückgeführt werden können und nichts als
Modifikationen desselben sind». Wolff fordert: «Zuerst muß durch Beobachtungen

ausgemittelt werden, auf welche Weise die gewöhnlichen Blätter
sich bilden. Nachher erst ist die Frage zu stellen, welche Umstände und
Bedingungen in den oberen Teilen der Pflanze die allgemeine Vegetationsweise

so modifizieren, daß an Stelle gewöhnlicher Blätter diese eigentümlich
gebildeten zum Auftritt kommen.» Wolff deutet diese Modifikation allzu
einfach als «allmähliche Abnahme der Vegetationskraft.»

Goethe weigert sich, seinem Vorgänger in der Methode zu folgen. Denn
dieser «setzt als Grundmaxime aller seiner Forschungen, daß man nichts
annehmen, zugeben und behaupten könne, als was man mit Augen
gesehen und andern jederzeit wieder vorzuzeigen imstande sei. Deshalb ist
er immer bemüht, auf die Anfänge der Lebensbildung durch mikroskopische
Untersuchungen zu dringen, und so die organischen Embryonen von ihrer
frühesten Erscheinung bis zur Ausbildung zu verfolgen. Wie vortrefflich
diese Methode auch sei, so dachte der treffliche Mann doch nicht, daß es

ein Unterschied sei zwischen Sehen und Sehen, daß die Geistesaugen mit
den Augen des Leibes in stetem lebendigen Bunde zu wirken haben, weil
man sonst in Gefahr gerät zu sehen und doch vorbeizusehen.»

Die Frage an uns lautet, ob nicht die starke Konzentration auf die

entwicklungsgeschichtliche Forschung, wie sie Carl Nägeli vor hundert Jahren

einleitete, und wie sie heute unter Ausnutzung von Mikrotomserien
erneut gepflegt wird, die Aufmerksamkeit ablenke von den Beziehungen,
welche die vergleichende Betrachtung erwachsener Formen nachweist.
Mit wachsender Vergrößerung und abnehmender Schnittdicke verengert
sich das Gesichtsfeld des Mikroskopikers, und es bedarf besonderer

Bemühungen, um die Erscheinungen aller Größenordnungen von der
Meristemzelle bis zum Baum gleichzeitig vor Augen zu haben.

Die Konkurrenz zwischen der entwicklungsgeschichtlichen Forschung,
die allen Veränderungen am Einzelobjekt von Nahem nachspürt, und
zwischen dem vergleichenden Überblick, der aus vielen Einzelformen den

«Typus» mit seinen Wandlungen erfaßt, geht seit Wolff und Goethe
durch die botanische Forschung. Schleiden nimmt 1843 die Forderungen
Wolffs auf und lehnt Goethes Metamorphosenlehre als Irrweg ab: «Die
unglückselige Saat, die Goethe gesäet, wucherte mit trauriger Schnelligkeit

auf und nächst dem Schellingianismus verdanken wir es ihm, daß

Phantasiespiele in der Botanik an die Stelle ernster und scharfer
Wissenschaftlichkeit getreten sind.»

151



Troll betont mit Celakovsky (1876) und Braun (1875), gegen Gre-
goire (1931) und Foster (1928) immer wieder, daß die Entwicklungsgeschichte

«nur das Material liefert, das erst in komparativer Weise für
morphologische Schlüsse verarbeitet werden muß». Goebel glaubt, daß
die Anlagen gewöhnlicher Laubblätter durch Veränderung der
Wachstumsbedingungen, welche sie in frühem Zustande treffen, umgebildet werden,
z. B. zu Knospenschuppen; er wiederholt damit die Gedanken von Wolff.
Nachuntersuchung (Schüepp 1911) zeigt aber, daß die Umbildung schon
die ersten sichtbaren Anlagestadien erfaßt hat, daß sie mit der Entstehung
erfolgt, «kongenital» ist. Erst recht erweist sich die Umbildung vom
vegetativen Sproß zum Blütenstand (Gregoire 1938, Schüepp 1942) als eine

kongenitale Metamorphose des ganzen Entwicklungsganges. Es sind nicht
nur Formen, sondern Wachstumsordnungen, die wir zu vergleichen und
soweit als möglich zu erklären haben.

Wenn wir mit Goethe (§ 4) die Metamorphose als eine «Wirkung»
betrachten wollen, so haben wir nicht nur auf die Formen und den
Formwechsel zu achten, sondern auch auf das Material, aus welchem die
Formen gebaut werden, und auf die physiologischen Prozesse, mit welchen
die Formbildung verknüpft ist. Auch der Morphologe darf nicht vergessen,

daß die Pflanze aus Nährstoffen und mit Hilfe von Energie und
Reizwirkungen der Umwelt ihre Formen baut. Wir lesen bei Goethe (Met.
§ 12): «Die Kotyledonen erscheinen oft unförmlich, mit einer rohen
Materie gleichsam ausgestopft» (§ 24): «Wie nun die Blätter hauptsächlich ihre
erste Nahrung den mehr oder weniger modifizierten wässerichten Teilen zu
verdanken haben, welche sie dem Stamme entziehen, so sind sie ihre größere
Ausbildung dem Lichte und der Luft schuldig» (§ 26): «Man hat sich durch
Erfahrung unterrichtet, daß die Blätter verschiedene Luftarten einsaugen
und sie mit den in ihrem Innern enthaltenen Feuchtigkeiten verbinden;
auch bleibt wohl kein Zweifel übrig, daß sie diese feineren Säfte wieder in
den Stengel zurückbringen und die Ausbildung der in ihrer Nähe liegenden
Augen vorzüglich befördern» (§ 27): «Ein oberer Knoten, indem er aus dem

vorhergehenden entsteht und die Säfte unmittelbar durch ihn empfängt,
wird solche feiner und filtrierter erhalten, auch von der inzwischen
geschehenen Einwirkung der Blätter genießen, sich selbst feiner ausbilden
und seinen Blättern und Augen feinere Säfte zubringen.»

Erfahrungen über Ernährung und Blütenbildung werden in die Theorie
mit eingebaut (§ 30). «Solange (durch die Tätigkeit der Stammblätter)
noch rohere Säfte abzuführen sind, solange müssen sich die möglichen

152



Organe der Pflanze zu Werkzeugen dieses Bedürfnisses ausbilden. Entzieht
man der Pflanze die Nahrung, so erleichtert und verkürzt man dagegen

jene Wirkung der Natur; die Organe der Knoten werden verfeinert, die

Wirkung der unverfälschten Säfte reiner und kräftiger, die Umwandlung
der Teile wird möglich und geschieht unaufhaltsam.»

Während Goethe so um 1790 über Ernährung und Metamorphose spekulierte,

schufen Ingen-Houss, Senebier und Saussure 1796 bis 1804 die
heute noch gültige Lehre von der Ernährung der Pflanzen aus Kohlendioxyd

und Wasser mit Hilfe der vom Chlorophyll absorbierten
Lichtenergie. Wir finden nicht, daß sich Goethe je mit dieser Lehre auseinandergesetzt

habe. Auch seine Kenntnisse von der Pflanzenzelle bleiben spärlich
und ohne rechten Zusammenhang. Wir erfahren von einem «zelligen
Gewebe», welches das Mark ausfüllt (§27). Eine merkwürdige Bedeutung wird
den Spiralgefäßen zugeschrieben (§ 60, 61). «Daß die Geschlechtsteile der
Pflanze durch die Spiralgefäße wie die übrigen Teile hervorgebracht werden,

ist durch mikroskopische Beobachtungen außer allen Zweifel gesetzt.
Wir nehmen daraus ein Argument für die innere Identität der verschiedenen

Pflanzenteile, welche uns bisher in so mannigfachen Gestalten erschienen

sind.» Ihre Wirkung wird zunächst recht mechanistisch vorgestellt.
«Sie erscheinen uns wirklich als elastische Federn, welche durch ihre Spannkraft

die umschließenden Gewebe dehnen und zum Wachsen bringen.» In
dem späteren Aufsatz über die Spiraltendenz aus dem Jahr 1831 finden
wir den Spiralgefäßen die Bedeutung zugeschrieben, welche für uns die
Zellen erlangt haben. «Wir betrachten sie hier als die kleinsten Teile, welche
dem Ganzen, dem sie angehören, vollkommen gleich sind und als Homoio-
merien anzusehen, ihm ihre Eigenheiten mitteilen und von demselben wieder

Eigenschaft und Bestimmung erhalten.»
Im Jahr 1949 reden wir von Protoplasma, von Chromosomen und Genen.

Statt von «roheren und feineren Säften» reden wir vom Zellsaft mit
anorganischen Salzen, mit Zuckern, Aminosäuren, auch von besonderen Säften
wie dem Auxin, oder hypothetisch von Blühhormonen. Wie verhält es sich

mit einem Versuch, nach Goethes Vorbild die Metamorphose zu erklären,
wenn wir an gegebener Stelle unsere modernen anatomischen und
biochemischen Kenntnisse einsetzen

Goethe faßt seine Gedanken im Bückblick (§ 84) folgendermaßen
zusammen : « Und so wären wir der Natur auf ihren Schritten so bedachtsam als

möglich gefolgt; wir hätten die äußere Gestalt der Pflanze in allen ihren
Umwandlungen von ihrer Entwicklung aus dem Samenkorn bis zur neuen Bildung

153



desselben begleitet und, ohne Anmaßung, die ersten Triebfedern der

Naturwirkung entdecken zu wollen, auf Äußerung der Kräfte, durch welche die

Pflanze ein und eben dasselbe Organ nach und nach umbildet, unsere
Aufmerksamkeit gerichtet.» Handelndes Subjekt ist nach diesem charakteristischen

Satze von Goethe «die Natur» oder «die Pflanze». Die Natur
erreicht ihre Ziele durch Einsatz von Kräften und Stoffen als Mitteln. Unserer
Zeit ist das eine fremde Ausdrucksweise geworden. Sachs spricht es 1882

aus, daß «Stoff und Form» der Pflanzenorgane so zusammengehören, daß
die Form mit Notwendigkeit aus den Eigenschaften des Stoffes hervorgeht.
Nach Sachs oderKLEBS müßten die «ersten Triebfedern» für den Vorgang
der Metamorphose in den allgemeinen Eigenschaften des Stoffes und in
den Grundgesetzen der Energetik gefunden werden. Für den Experimentator

ist die jeweils angewandte Kombination von Nährstoffen, Temperatur

und Licht die Ursache; die beobachtete Wachstumsform Folge. Der
Morphologe kann sich aber auch heute mit einer solchen Formulierung
nicht begnügen. Ihm bleibt wesentliche Ursache der Gestalt ein autonomes
Bildungsbestreben (nicht bloß eine ererbte Reaktionsfähigkeit). Aber der

Bildungstrieb, der «nisus formativus» von Blumenbach und Goethe (1820)
braucht Mittel zur Verwirklichung und er ist in seiner Tätigkeit abhängig
von den Mitteln. Es sind dieselben Stoffe, Kräfte, Bedingungskomplexe,
welche in der Betrachtungsweise des Experimentators als eigentliche
«Ursachen» der Formbildung und Umbildung gewertet werden, und welche dem

Morphologen als die «Mittel» zur Verwirklichung der Formen erscheinen.
«Mittel» sind nicht letzte Ursachen, sondern sie sind eingeordnet in eine
Kette von Vorgängen, die früher beginnt und weiter reicht als unsere
unmittelbare Kenntnis von Stoffwechsel und Energiewechsel.

Der Hammer mit seiner kinetischen Energie und der Meißel mit seiner
Härte und Schärfe sind unmittelbare Ursachen dafür, wie Stücke von
einem Marmorblock absplittern. In der Hand des Künstlers sind Hammer
und Meißel die Mittel, mit denen er eine zuvor als Idee erschaute Gestalt
aus der Materie herausarbeitet. Was der Künstler greifbar und sichtbar
darstellen kann, ist auch abhängig von den Mitteln, die ihm zur Verfügung
stehen. Wir müssen den Einfluß der Mittel auf die erstrebte Form bei den

organischen Formen in der Natur hoch einschätzen; die Mittel sind auch
Mitursachen der Form.

Was hat Goethes Metamorphosenlehre Neues gebracht, und wie wirkte sich dieses in
der Wissenschaft aus

154



Während Goethe auf seiner italienischen Reise der Begriff der «sinnlichen Form einer
übersinnlichen Urpflanze vorschwebte», schrieb Batsch seinen «Versuch einer Anleitung
zur Kenntnis und Geschichte der Pflanzen für akademische Vorlesungen entworfen»
(Halle 1787). In den Paragraphen 292 bis 297 heißt es unter anderem: «Aber nicht allein
die Säfte, auch die Gestalt des Gewächses wird während dem fortgehenden Lauf der Nahrung

verändert. Durch die ganze Pflanze sehen wir diese blattähnlichen Körper, oft im
sichtlichen Übergang und der deutlichsten Verwandtschaft, in Gestalt, Wesen und Farbe
Die allzu häufige Nahrung macht, daß die Triebe rückwärts gehen, und sich wieder von
ihrer vorigen Fortschreitung entfernen .» Nachdem Goethe sein Manuskript der
Metamorphose Batsch zur Einsicht vorgelegt hatte, schreibt ihm dieser am 19. Januar 1790

(siehe bei Hansen, Met. S. 364): als «Ew. Hochwohlgebornen Excellenz untertänigster
Diener» «daß es das freiwilligste Bekenntnis sei, wenn ich sage, daß jene edlen
Analogien, mich, im ganzen genommen überrascht und hingerissen haben. Sie sind weiter
auf diesem Wege gegangen, als ich versuchte; schon weiß ich es nicht mehr, ob wir uns
vor fünf Jahren auf ihm begegneten, oder ob ich es ganz Ihrem Winke schuldig bin, auf
ihn gekommen zu sein; eines wie das andere ist für mich ehrenvolle und teure Erinnerung.»
In der «Botanik für Frauenzimmer und Pflanzenliebhaber» (Weimar 1795) wiederholt
Batsch im § 67 kurz die Metamorphosenlehre. Goethe erwähnt er nicht, sondern preist
auf der Schlußseite Rousseau, «den unvergeßlichen Bürger von Genf», als Vorgänger.
War Batsch doch unbefriedigt von dem kurzen Zitat über die «schon einzeln gemachten,
auch gesammelten und gereihetcn Beobachtungen», für welche Goethe auf Batsch
verweist (Met. § 112) Goethe spricht sich 1820 über Prioritätsfragen aus: «Manchmal ziehen
gewisse Gedanken schon in der Luft herum, so daß mehrere sie erfassen können.» «Wer es

mit sich herumträgt, muß davon sprechen, er sucht andern seine Überzeugungen
aufzudringen, er wird nicht anerkannt. Endlich ergreift es ein Fähiger und bringt es mehr oder

weniger als sein Eigenes vor.»

Im Vergleich zu Batsch war sicher Goethe der Fähigere, dem es

gegeben wurde, den Gedanken der Metamorphose in der Geschichte der
Botanik zur Geltung zu bringen. Am Beginn dieser Geschichte steht im Jahr
1794 ein «Glückliches Ereignis», das Goethe 1817 erzählt: «Aus Italien
zurückgekehrt, fand ich neuere und ältere Dichterwerke in großem
Ansehen, von ausgebreiteter Wirkung, leider solche, die mich äußerst
anwiderten, ich nenne nur Heinses Ardinghello und Schillers Räuber
Schiller zog nach Jena Zu gleicher Zeit hatte Batsch durch unglaubliche

Regsamkeit eine naturforschende Gesellschaft in Tätigkeit gesetzt.
Ihren periodischen Sitzungen wohnte ich gewöhnlich bei; einstmals fand
ich Schillern daselbst, wir gingen zufällig beide zugleich heraus, ein
Gespräch knüpfte sich an.» Schiller kritisierte die zerstückelte Art, die
Natur zu behandeln. Goethe betonte die Möglichkeit, «die Natur wirkend
und lebendig, aus dem Ganzen in die Teile strebend», darzustellen. Er trat
bei Schiller ein. «Da trug ich die Metamorphose der Pflanzen lebhaft vor

155



und ließ mit manchem charakteristischen Federstrich eine symbolische
Pflanze vor seinen Augen entstehen. Als ich aber geendet hatte, schüttelte
er den Kopf und sagte: Das ist keine Erfahrung, das ist eine Idee. Ich stutzte,
verdrießlich einigermaßen; ich nahm mich aber zusammen und versetzte:
Das kann mir sehr heb sein, daß ich Ideen habe, ohne es zu wissen, und
sie sogar mit Augen sehe. Schiller erwiderte darauf als gebildeter
Kantianer, und als aus meinem hartnäckigen Realismus mancher Anlaß zu
lebhaftem Widerspruch entstand, so ward viel gekämpft und dann
Stillstand gemacht; keiner von beiden konnte sich für den Sieger halten, beide
hielten sich für unüberwindlich.»

Wir haben vielleicht heute von der theoretischen Physik her gelernt,
daß es sich zwischen Schiller und Goethe um ein Gespräch handelt, das

gar nicht mit dem Siege einer Auffassung abgeschlossen werden kann,
sondern fortdauern muß. Wir achten noch auf einige weitere Beiträge Goethes
zu diesem Gespräch. 1817 schreibt er: «Wir glauben zu einer Kenntnis des

Wesens und Wirkens der Naturgegenstände am besten durch Trennung
der Teile gelangen zu können; wie denn auch wirklich dieser Weg uns sehr
weit zu führen geeignet ist (Chemie, Anatomie). Aber diese trennenden
Bemühungen, immer und immer fortgesetzt, bringen auch manchen Nachteil

hervor. Das Lebendige ist zwar in Elemente zerlegt, aber man kann
es aus diesen nicht wieder zusammenstellen und beleben. Es hat sich
daher auch in dem wissenschaftlichen Menschen zu allen Zeiten ein Trieb
hervorgetan, die lebendigen Bildungen als solche zu erkennen, ihre äußern
sichtbaren, greifbaren Teile im Zusammenhange zu erfassen, sie als

Andeutungen eines Innern aufzunehmen und so das Ganze in der Anschauung
gewissermaßen zu beherrschen.» Darum wird versucht, eine Lehre
auszubilden, welche wir Morphologie nennen möchten (siehe Troll, Anm.147).
Der Deutsche hat für den Komplex des Daseins eines wirklichen Wesens
das Wort Gestalt. Wir finden, daß nirgend ein Bestehendes, nirgend ein
Ruhendes, ein Abgeschlossenes vorkommt, sondern daß vielmehr alles in
einer steten Bewegung schwanke. Daher unsere Sprache das Wort Bildung
sowohl vom Hervorgebrachten als vom Hervorgebrachtwerdenden gehörig

genug zu brauchen pflegt.»
«Jedes Lebendige ist kein Einzelnes, sondern eine Mehrheit; selbst insofern

es uns als Individuum erscheint, bleibt es doch eine Versammlung
von lebendigen selbständigen Wesen, die der Idee, der Anlage nach gleich
sind, in der Erscheinung aber gleich oder ähnlich, ungleich oder unähnlich
iverden können.» Zwischen Idee und Erscheinung schaltet Goethe den

156



Begriff der Anlage ein. Er meint damit etwas, das von der unsichtbaren,
nicht greifbaren Idee vermittelnd hinüberführt zum sichtbaren, greifbaren,
körperlichen Organ. Anlage ist das Glied im Stande des Hervorgebrachtwerdens.

Der Begriff der Anlage hat in der Wissenschaft wechselnden
Inhalt und Umfang. Beim Gen denken wir an Teilchen im Chromosom, die

wir zwar nicht chemisch definieren können, die wir aber doch auf ihrem
Wege durch Mitosen und Meiose und Befruchtung verfolgen und an ihrer
Wirkung auf die Ausbildung bestimmter Merkmale erkennen können. Oder

wir denken bei einer Blattanlage an einen Zellhügel aus ein paar hundert
gleichartigen Meristemzellen. Wir reden von Anlagen, aber kaum mehr

von Ideen. Troll meint (1. c. S. 71): «Ideen haben im mechanistischen

Weltbild, wie es sich namentlich seit dem Auftreten Kants entwickelt und
unter dem Einfluß der exakten Wissenschaften ausgestaltet hat, keinen
Platz, außer als regulative Prinzipien', die den Verstand in der Betrachtung

der Natur nach einem Prinzip der Vollständigkeit zu leiten vermögen.»
Für Goethe aber bedeutet die Idee mehr als eine dem klaren Begriff

vorauseilende Funktion unseres Denkens; ihm ist die Idee etwas in der
Natur Wirkendes. «Daß nun das, was der Idee nach gleich ist, in der

Erfahrung entweder als gleich oder als ähnlich, ja sogar als völlig ungleich und
unähnlich erscheinen kann, darin besteht eigentlich das beivegliche Leben der

Natur.»
Wir werden bei der Beschreibung der Entwicklungsvorgänge immer

zwischen den Begriffen der Präformation und der Epigenesis hin und her

unsern Weg suchen müssen. Goethe sagt von seiner Zeit 1817: «Die Ein-
schachtelungslehre, der Begriff von Präformation, von sukzessiver

Entwicklung des von Adams Zeiten her schon Vorhandenen hatten sich selbst
der besten Köpfe im allgemeinen bemächtigt.» Er muß selber zugeben
(1820): «Und wenn wir keine Präformation denken wollen, so kommen
wir auf eine Prädelineation, Prädetermination, auf ein Prästabilieren, und
wie das alles heißen mag, was vorausgehen müßte, bis wir etwas gewahr
werden können. Der Begriff der Epigenesis aber führt auf den Begriff der

Kraft, der zunächst etwas nur Physisches, sogar Mechanisches bezeichnet,
und das, was sich aus jener Materie organisieren soll, bleibt uns ein dunkler
unbegreiflicher Punkt. Nun gewann Blumenbach das Höchste und Letzte
des Ausdrucks: er anthropomorphosierte das Wort des Rätsels und nannte
das, wovon die Rede war, einen nisus formativus, einen Trieb, eine heftige
Tätigkeit, wodurch die Bildung bewirkt werden sollte.»

Wir sehen, wie Goethe mühsam nach den rechten Worten sucht, und

157



wir fragen selber: Welchen Charakter hat die der Formbildung zugrundeliegende

Tätigkeit der Natur Hat sie den Charakter einfacher physikalischchemischer

Kräfte und Vorgänge, wie wir dieselben am Toten kennenlernen,
um sie dann auch in den komplizierten Strukturen des Protoplasmas und
des Zellkerns wirksam zu denken Oder hat diese Tätigkeit den Charakter
von Ideen, wie der Mensch sie als Künstler oder als Wissenschaftler erfaßt
und sie als Techniker zur Naturbeherrschung auswertet? Sind die Strukturen

der lebenden Substanz die Ursachen der Formbildung, oder sind
sie Mittel, durch welche angestrebte Formen verwirklicht werden

Goethe rät uns 1820 «Bedenken und Ergebung» an. «Wir können bei
der Betrachtung des Weltgebäudes in seiner weitesten Ausdehnung, in
seiner letzten Teilbarkeit uns der Vorstellung nicht erwehren, daß dem
Ganzen eine Idee zum Grund hege, wornach Gott in der Natur, die Natur
in Gott, von Ewigkeit zu Ewigkeit, schaffen und wirken möge.»

«So schauet mit bescheidnem Blick
Der ewigen Weberin Meisterstück,
Wie ein Tritt tausend Fäden regt,
Die Schifflein hinüber, herüber schießen,
Die Fäden sich begegnend fließen,
Ein Schlag tausend Verbindungen schlägt.
Das hat sie nicht zusammengebettelt,
Sie hat's von Ewigkeit angezettelt,
Damit der ewige Meistersmann
Getrost den Einschlag werfen kann.»

Goethe und die wissenschaftliche Medizin seiner Zeit*
Von Hans Fischer

Es ist nicht meine Absicht, auf Goethes eigene medizinische Studien
der Leipziger und Straßburger Studentenjahre, auf die Geschichte seiner

Erkrankungen, die ihn behandelnden Ärzte und ihre Behandlungsarten
oder auf die physikalisch-diätetische und arzneiliche Selbstbehandlung, bei

* Vortrag, gehalten anläßlich der von der Schweizerischen Gesellschaft für Geschichte der
Medizin und der Naturwissenschaften veranstalteten GoETHE-Feier derSNG in Lausanne,
4. September 1949.

158



welcher die Brunnenkuren mit und ohne ärztliche Indikation eine entscheidende

Rolle spielten, im folgenden einzutreten. Das alles war schon Gegenstand

mehr oder weniger eingehender Darstellungen und kann für die
früheren Lebensepochen Goethes in genußreicher Form in «Dichtung und
Wahrheit» nachgelesen werden.

Meine Absicht ist vielmehr, Goethes Interesse, nicht an der praktischen
Arzneikunst, das ein durchaus laienhaftes war, sondern an der wissenschaftlichen

Medizin seiner Zeit dort aufzuzeigen, wo Goethe mit typischen
Vertretern derselben in Berührung gekommen ist. Es sind dies vor allem die

Anatomie, von der ich nur die Hirnanatomie stärker hervorhebe, da

Goethes eigene humananatomische Studien und der Umkreis ihrer
Vertreter hinlänglich bekannt sind, die Physiologie, die Anthropologie, die
medizinische Psychologie und die Psychiatrie, wobei ich die weitere
Einschränkimg mache, daß ich im folgenden auch die physiologische Optik
und ihre Vertreter nicht berücksichtige, da hierüber schon genügend
Einschlägiges gesagt worden ist.

Haben Goethes Beschäftigung mit der Anatomie des Menschen und mit
der Physiologie und Psychologie des Sehens deutlichen Bezug auf seine

eigenen wissenschaftlichen Bemühungen und Leistungen, jene zu seiner

Typuslehre und den Studien zur vergleichenden Anatomie, diese zu seiner

physiologischen Optik und Farbenlehre, so stellen Anatomie und Physiologie

des Zentralnervensystems, Psychologie, Anthropologie und Psychiatrie

Gebiete dar, welchen Goethe — der in seiner Naturwissenschaft den

geisteswissenschaftlichen Faden nie aus dem Auge Heß - sein besonderes
Interesse zuwandte. Bildete doch das Gehirn für den Augen- und Tatsachenmenschen

Goethe das «Organ der Seele», das Gefäß sozusagen für alle jene
geistig-seelischen Vorgänge, Regungen und Strebungen des Bewußtseins,
denen er in Dichtung, Gesprächen, autobiographischen Schriften und Briefen

Ausdruck gegeben und als Geistmensch den größten Teil seines unendlich

schöpferischen Lebens gewidmet hatte. Neben den naturwissenschaftlichen

und autobiographischen Schriften Goethes, den Aufzeichnungen
der Gespräche und der naturwissenschaftlichen Korrespondenz bietet
Goethes Bibliothek im Haus am Frauenplan in Weimar, welche auch
heute noch — so weit bekannt — zu einem nicht unbeträchtlichen Teil
erhalten ist, Anhaltspunkte für den Umfang dessen, was auf den genannten
Gebieten an Goethe herantrat, wobei nicbt wenige dieser bibliographischen
Zeugen uns auch heute noch davon Zeugnis geben, wieweit Goethe von
ihrem Inhalt Notiz nahm. Meines Wissens sind diese indirekten Zeugen

159



von Goethes geistiger Aktivität und umfassender Kenntnis einschlägiger
Literatur in solchem Zusammenhang noch nie verwertet worden, so daß
ich im folgenden auf diese Quellen an geeignetem Ort jeweils hinweise.

Allgemein bekannt ist Goethes eingehendes Anatomiestudium in den

ersten Weimarer Jahren, wobei ihm Professor Loder in Jena kräftig an
die Hand ging und ihm durch seinen klaren Vortrag die Kenntnis der
menschlichen Anatomie, vorab des Knochen- und Bändersystems, aufs
beste vermittelte.

Eines bedeutenden, zu Unrecht fast der Vergessenheit anheimgefallenen
Anatomen, Physiologen und Embryologen aus dem Jenenser Kreis, der
mit Goethe in Verbindung stand und von ihm sehr geschätzt wurde, ist
hier zu gedenken: Emil Huschk.es1, Loders Nachfolger auf dem
anatomischen Lehrstuhl zu Jena. In Goethes Bibliothek finden sich Huschkes
«Beiträge zu Physiologie und Naturgeschichte», 1. Band: «Über die Sinne»,
Weimar 1824, deren Goethe in der «Metamorphose der Pflanzen» (S. IX)
gedenkt.

Weniger bekannt und erst in allerjüngster Zeit in den Vordergrund
gerückt durch den Aufsatz Grünthals2 ist Goethes Interesse an der
Hirnanatomie.

Sollte nicht das beim Menschen zu so vollkommener Ausbildung
gelangte Seelenorgan, das Gehirn, Goethes Interesse besonders fesseln, jenes
Organ, welches den Übergang vom Physischen zum Psychischen recht
eigentlich bildet, und sollten sich nicht auch in diesem Bereich organischer
Bildung, was Goethe in der ganzen Natur mit Leidenschaft Zeit seines

Lebens durch alle Reiche verfolgt hatte, gewisse Gestaltgesetze ergeben,
welche sich aus der bei dem einzelnen Menschen verschiedenen Ausbildung

1 Emil Huschke, geb. Weimar 14. 12. 1797, gest. Jena 19. 6. 1858. Huschke war der
zweite Sohn des großherzoglichen auch von Goethe konsultierten Leibarztes in Weimar.
Huschke studierte Medizin in Jena, wo er sich mit Oken und dessen naturphilosophischer

Richtung befreundete. Er habilitierte sich in Jena mit der Abhandlung: «Uber
Physiognomik und Mimik». Seine hervorragendsten embryologischen Entdeckungen
betreffen die Entwicklung der Schilddrüse (Isis, 1826 und 1828) und die Einstülpung der
Linse bei der Bildung des Auges.

Von ihm stammt ferner das Alterswerk «Schädel, Hirn und Seele des Menschen und
der Tiere», Jena 1854, das im ganzen naturphilosophische Färbung zeigt, aber gleichzeitig

neue Beobachtungen enthält.
2 Ernst Grünthal, Goethes Studien zur Hirnanatomie. In: Abhandlungen zu Goethes

Naturwissenschaft, S. 43 (Berner Beiträge zur Geschichte der Medizin und der
Naturwissenschaften, Nr. 10. Paul Haupt, Bern 1949).

160



des «Seelenorgans» ableiten ließen Sollten sich nicht irgendwie
gesetzmäßige Beziehungen aufdecken lassen, nicht nur zwischen Gesichtsausbildung,

Schädelform und seelisch-charakterlichen Eigenschaften, wie in
Lavaters Physiognomik, sondern auch im Hinblick auf Schädelgestaltung
und Hirnstruktur

Eine erste Antwort auf diese Frage gab ihm fraglos die LAVATERschc

Physiognomik, an deren Ausbau Goethe mit jugendlicher Begeisterung
mitarbeitete, um sich dann allerdings — weil die gestaltmäßigen Unterlagen

und die daraus abgeleiteten Gesetzlichkeiten doch auf zu schwankenden

Füßen standen, davon zurückzuziehen.
Und doch sollte Goethe ein zweites Mal, dreißig Jahre später, diese

psychophysische «Morphologie» nun unter bewußter Einbeziehung der
Gehirnstruktur in den Gestaltbereich von Schädel, Seele und Geist

entgegentreten, in der «Schädellehre» Franz Joseph Galls.
Tief charakteristisch ist für Goethe, daß er sich auch in diesem Bereich

naturwissenschaftlich-psychologischer Bemühungen nicht mit vagen
Vorstellungen vom Aufbau des Gehirns begnügte, sondern zu einem wirklichen
Verständnis auf Grund exaktester Anschauung zu gelangen suchte, was
ihm trotz der Anleitung dazu von Seiten der Anatomen Loder3, Peter
Camper4, Soemmering5, Vicq d'AzYR6 u. a. bisher nicht gelungen war.

3 Justus Christian von Loder, geb. Riga 28. 2. 1753, gest. Moskau 4. 4. 1832. Loder
war 1778-1803 Professor der Anatomie, Chirurgie und Hebammenkunst in Jena. Seine

Vorlesungen zeichneten sich wie seine Schriften durch große Klarheit aus.
4 Petrus Camper, geb. Leiden, Mai 1722, gest. Leiden, April 1789. Camper war als

Professor der Anatomie, Chirurgie und Medizin in Amsterdam (1763-1773) und als Professor

der Anatomie, Chirurgie, theoretischen Medizin und Botanik in Groningen einer der
universalsten Gelehrten seiner Zeit.

6 Samuel Thomas Soemmering, geb. Thorn 25.1.1755, gest. Frankfurt am Main 2.3.1830.
Studierte in Göttingen Medizin. Schon als Student begann er selbständig über vergleichende

Anatomie des Gehirns zu arbeiten. Er promovierte (1778) mit der Abhandlung:
«De basi encephali et originibus nervorum cranio egredientium, libri V» durch die er
sich sofort einen Namen machte. Goethe suchte Soemmering 1783 erstmals in Kassel
auf. In Goethes Bibliothek befinden sich: u. a. S. Th. Soemmering: Vom Hirn und
Rückenmark, Mainz 1788 (Widmungsexemplar mit Goldschnitt). Goethes Äußerungen
hierüber vgl. Grünthal p. 45. S. Th. Soemmering, Vom Bau des menschlichen Körpers.
1791 und 1801.

Derselbe, «Tabulae baseos encephali», Frankfurt 1799, Fol. und «Über das Organ der
Seele», Königsberg 1796.

Vgl. auch R. Wagner, S. Th. Soemmerings Leben und Verkehr mit seinen Zeitgenossen,
Leipzig 1844.

" Felix Vicq d'AzYR, geb. Valognes (Manche) 23. 4. 1748, gest. Paris 20. 6. 1794. 1786 be¬

ll 161



Diese anschauliche Kenntnis vermittelte ihm — und dies spricht für die

Ernsthaftigkeit seiner Bemühungen - Gall.
Wer war Gall? Aus der Lebensgeschichte des 1758 in Tiefenbronn in

Baden geborenen Franz Joseph Gall nur so viel: er hielt in Wien seit
1786 Privatvorlesungen über seine Schädellehre. Sie wurden 1801 durch
kaiserliches Handschreiben wegen «Relegionsgefährlichkeit» verboten und
erst später wieder zum Teil gestattet. Gall verließ Wien und hielt 1805

Vorlesungen in Deutschland, Dänemark, Holland und der Schweiz.

Er ließ sich dann 1807 als praktischer Arzt in Paris nieder und eröffnete
seine Vorlesungstätigkeit am 15. Januar 1808 mit der «Introduction au
cours de physiologie du cerveau» und veröffentlichte mit seinem Mitarbeiter

Spurzheim7 zusammen die: «Recherches sur le Systeme nerveux en
general et sur celui du cerveau en particulier, memoire presente ä l'Institut
de France le 14 mars 1808 suivi d'observation sur le rapport qui en a ete
fait ä cette compagnie par ses commissaires, avec planches» (Paris 1809),
in welchen er die französischen Gelehrten von seiner Schädellehre zu
überzeugen versuchte. Der Erfolg war eher gering. Sein großes Hauptwerk:
«Anatomie et physiologie du Systeme nerveux en general et du cerveau
en particulier avec des observations sur la possibilite de reconnaitre plu-
sieurs dispositions intellectuelles et morales de l'homme et des animaux

par la configuration de leur tete» (Paris 1810-18, 4 volumes) ist dadurch
besonders bemerkenswert, daß es umfassende und sehr genaue anatomische
Studien über den Faserverlauf im Gehirn enthält. Diese Untersuchungen
bildeten für seine Zeit einen bedeutenden Fortschritt und leiten die
moderne Hirnanatomie in gewissem Sinne ein.

Außerdem stellte er in diesem Werk seiner «Schädellehre» entsprechend
einen genauen Zusammenhang zwischen den einzelnen Geistestätigkeiten
und ihrem Sitz in bestimmten Teilen des Gehirns mit der äußeren Schädel-

gann ViCQ ö'Azyr sein großes anatomisches Werk, von dem nur der erste die
Hirnanatomie betreffende, mit prachtvollen farbigen lithographierten Tafeln ausgestattete
Band, den Goethe kannte, unter dem Titel erschienen ist: «Traite d'anatomie et de

physiologie, avec des planches colorees representant au naturel les organes de l'homme
et des animaux.» Fol. Paris 1786.

7 Johann Caspar Spurzheim, geb. 1776 bei Trier, gest. 1832 Boston (USA), war seit 1804

Galls Assistent und Mitarbeiter. Später trennte er sich von ihm und trug viel zur Ver-
breitung der Schädellehre in England bei, von wo sie dann wieder auf den Kontinent
zurückwirkte, als Gall selbst schon ziemlich vergessen war. Von Spurzheim stammt
der Ausdruck «Phrenologie», während Gall selbst nur von Gehirnphysiologie reden
wollte.

162



form fest. Besondere Aufmerksamkeit wandte er - und darin liegt, wie bei
Lavateb, die Schwäche seines Systems - auf die äußere Gestaltung des Schädels

größten Wert und suchte von dieser aus auf bestimmte psychische und
seelische Anlagen und Fähigkeiten zu schließen. Seine Lehre bildet daher
eine völlige Parallele zu Lavatebs Physiognomischen Fragmenten des

Jahres 1775: was dieser hauptsächlich aus den beweglichen Zügen des

Gesichts herauszulesen suchte, wollte Gall aus den festeren Formen des

Schädels erschließen. Durchgehen wir Goethes (sehr jugendliche) Beiträge
zu Lavatebs Physiognomischen Fragmenten, so stellen wir fest: Goethe
wollte von Anfang an beides, und dies war mit ein Grund zu seinem
eingehenden Studium der Anatomie, welches er unter Lodehs Anleitung in
Jena mit so großem Eifer betrieb.

Ist es da zu verwundern, daß Goethe dreißig Jahre später mit
hochgespanntem Interesse in Halle den Vorlesungen und gehirnanatomischen
Demonstrationen Galls im Jahre 1805 folgte, und in langen Gesprächen
sich mit ihm über die hirnanatomischen Verhältnisse zu orientieren suchte
Durfte nicht auch mancher hoffen, durch Ubersendung von Publikationen,
welche die GALLsche Schädellehre betrafen, hei ihm Gehör zu finden

Oh dies bei der in Goethes Bibliothek befindlichen Schrift Christian
Heinbich Ebnst Bischoffs (s. u.) : Darstellung der GALLschen Gehirn-
und Schädellehre, nebst Bemerkungen über die Lehre von Dr. C. W.Hufe-
LAND (Berlin 1805) der Fall war, muß eher zweifelhaft erscheinen, da

Bischoff sich in seiner medizinischen Schriftstellerei vollkommen auf dem
Boden der ScHELLiNGschen Naturphilosophie hielt, in welche er in Jena

von Schelling selbst eingeweiht worden war und deren letzte Wandlung
in die Offenbarungsphilosophie er mitmachte.

Daß sich Hufeland zur GALLschen Schädellehre zustimmend äußerte,
dürfte auch von Goethe positiv vermerkt worden sein. Ein Gegner Galls,
Jakob Fidelis Ackebmann8, 1804-5 Professor der Anatomie und Chirur-

8 Jakob Fidelis Ackebmann, geb. Rüdesheim, 23. 4. 1765, gest. ebenda 28. 10. 1815.
Schüler des Anatomen Karl Kaspar von Siebold d. Ä., studierte seit 1784 in Würzburg,

dann in Mainz; später war er Schüler von P. Frank, Scarpa, Yolta u. a. in
Pavia und wurde 1796-1798 Professor für Anatomie als Nachfolger von Soemmering in
Mainz, 1804 Professor der Anatomie und Chirurgie in Jena als Nachfolger Loders,
1805 Professor der Anatomie in Heidelberg.

Einige seiner in Jena verfaßten medizinischen Abhandlungen sind in Goethes Bibliothek

gelangt; offenbar Dedikationen des in amtlicher Stellung Untergebenen an den die
«Oberaufsicht» führenden Staatsminister von Goethe, obgleich dieser mit den
medizinischen Anstalten nicht direkt zu tun hatte.

11 163



gie zu Jena, der Galls Vorträge in Jena gehört haben dürfte, verfaßte eine
ebenfalls in Goethes Bibliothek befindliche Gegenschrift, die von Gall
mit dem eben dort befindlichen Aufsatz: Franz Joseph Gall,
«Beantwortung der ÄCKERMANNschen Beschreibung und Widerlegung der Gall-
schen Hirn- und Schädel- und Organenlehre vom Gesichtspunkte der

Erfahrung» (Halle 1806), beantwortet wurde.
Der auf dem Gebiet der Hirnanatomie und der Psychiatrie tätige Reil

(s. u.) war Gall zunächst wohlgesinnt. Er erklärte, daß er «in Galls
anatomischen Demonstrationen mehr gesehen habe, als er geglaubt hätte, daß

ein Mensch in seinem ganzen Leben entdecken könne» (zit. bei Möbius9,

p. 101). Die Angriffe Ackermanns in Jena und Walters in Berlin
bewirkten, daß Reil, der seine Gehirnuntersuchungen (Insula Reili!) auf
Galls Antrieb vorgenommen hatte, ihn in schmählicher Weise (1806)
angriff, was Goethes Zorn erregte. Er ging darin so weit, die Kreuzung der

Pyramiden u. a. gehirnanatomische Feststellungen zu leugnen. Dabei
vertraten sowohl Reil wie Ackermann in ihrer Nerven- und allgemeinen
Naturlehre völlig abstruse naturphilosophische Ideen.

Mehr in das Reich der physischen Anthropologie, an deren

Entwicklung Goethe großen Anteil nahm, führen uns die vom befreundeten

vergleichenden Anatomen Johann Friedrich Blumenbach10
fortlaufend zugestellt erhaltenen, im Laufe von etwa dreißig Jahren erschienenen

Beschreibungen von Schädeln verschiedener Völker und Rassen, deren

erste «Decas collectionis suae craniorum diversarum gentium illustrata»
1790, wie deren letzte 1828 in Göttingen herauskam. Die ganze Serie findet
sich in Goethes Bibliothek. An diesem konkreten Material mußten sich

Beobachtungen anstellen lassen, welche auf Lavaters Physiognomik ebenso

hinwiesen wie auf Galls Phrenologie, zunächst aber doch ein anderes

gemeinsames Interesse Blumenbachs und Goethes berührten: die im
Werden begriffene physische Anthropologie.

Wie stellte sich Goethe selbst zu der Schädellehre Galls Goethe ist
dreißig Jahre nach den Erfahrungen mit Lavater, als ihm Gall und seine

Lehre erstmals entgegentrat, vorsichtig geworden, bei aller Sympathie, die

er zu solchen auf Gestaltbeziehungen aufgebauten Lehren im Grunde hatte.

9 P.J.Möbius, Franz Joseph Gall, Leipzig, 1905.
10 Johann Friedrich Blumenbach, geb. Gotha 11. 5. 1752, gest. Göttingen 22. 1. 1840.

Von 1776 Professor der Medizin in Göttingen bis zu seinem Tode. Er gilt als der
Begründer der neuzeitlichen Anthropologie. Vgl. K. Fr. H. Marx, Zum Andenken an
Blumenbach, Göttingen 1840.

164



Über Galls Schädellehre hat Goethe wie Grünthal, entgegen Möbius,
nachwies, stets zurückhaltend geurteilt, während er den hirnanatomischen
Entdeckungen Galls begeistert zustimmte, die von dem hervorragenden
Hirnanatomen Reil, von dem noch zu sprechen sein wird, abgelehnt wurden!

Goethes Tatsachensinn hatte wieder einmal recht. Wir anerkennen
heute, wo wir mit größerer innerer Freiheit und Distanz der GALLschen
Lehre gegenüberstehen, das wirklich positive und bedeutende derselben,
nämlich die Tatsache, daß sich aus der hirnanatomischen Grundlegung
Galls die moderne Hirnanatomie und Hirnpathologie teilweise entwickelt
hat!

Was wir ablehnen an Galls Schädellehre, ist seine Behauptung, daß
besonders entwickelte Hirnorgane jeweils äußerlich an der Schädelbildung
erkennbar seien. Schon Goethe nannte 1803 dies eine «wunderliche Lehre,
der es denn doch so wenig als der LAVATERschen, an einem Fundament
fehlen möchte».

Was ihm aber Gall - erstmals in seinem Leben vermittelte - und was
Goethe in Begeisterung versetzte, war eine anschauliche klare Ansicht
vom Aufbau des menschlichen Gehirns. Zwar kannte Goethe Vicq d'AzYRS
herrliche «Planches Anatomiques du cerveau de l'homme», aber, was er
dort fand, war kein Überblick, waren «Lokalkenntnisse», «weshalb auch
noch vor kurzem», wie Goethe sagte, «die schönen Abbildungen von Vicq
d'AzYR mich völlig in Verzweiflung gesetzt hatten».

Was ihm weder Vicq d'AzYR noch der befreundete Frankfurter Anatom

Samuel Thomas Soemmering mit seinen vortrefflichen Abhandlungen

und Tafeln zu vermitteln vermochten, gab ihm Gall, dessen

Vorlesungen Goethe 1805 in Halle so begierig gefolgt war. — Hier fand er
den «ariadneischen Faden», den er trotz eingehendster Bemühungen, mit
der Hirnanatomie ins klare zu kommen, bis anhin vermißt hatte. —

Bedeutete es nicht eine Art Huldigung, wenn Goethe den Abguß von Galls
Schädel verlangte, nachdem Gall schon früher einen Abguß von Goethes
Haupt — den einzigen, von Weißer verfertigten, den Goethe zuließ -
veranlaßt hatte.

Wie unabhängig sich Goethe von Theorienbildungen, welche die
Beziehungen zwischen dem Gehirn als dem Organ der Seele und der Lokalisation

der Seelenfunktionen im Zentralnervensystem hielt, zeigt seine
kritische Einstellung, ja eigentlich scharfe Ablehnung von Soemmerings
Theorie vom liquor cerebrospinalis als dem «sensorium commune» der
seelischen Emanationen, welchen Soemmering an Stelle der Zirbeldrüse Des-

165



cartes' als dem Sitz der Seele, des centrum ovale Vieussens', des corpus
striatum von Thomas Willis, des Kleinhirns Drelincourts', des Pons

(«Hirnknoten») Hallers und Wrisbergs u. a. setzte; - eine Kritik am
spekulativen, nicht am anatomischen Teil, die Kant, dem das sonst so

schöne Werk Soemmerings «Uber das Organ der Seele» (1796) gewidmet
war, teilte.

Dabei ging die persönliche Bekanntschaft und Freundschaft Goethes
mit Soemmering schon auf viele Jahre zurück und setzte sich unvermindert

fort. Soemmering hatte Goethe auch sein Büchlein «Vom Hirn und
Rückenmark» (1788) in einem schönen mit Goldschnitt versehenen

Widmungsexemplar überreicht, so wie es noch in Goethes Privatbibliothek zu
finden sein dürfte. Sein «Organ der Seele» (1796) sandte Soemmering ebenfalls

an Goethe, der den Empfang am 25. Juni 1796 bestätigte, das Werk
aber erst in einem Brief vom 28. August 1796 in der genannten Art ausführlich

besprach und kritisierte. Und ferner finden wir in Goethes Besitz eine

Frankfurter Folioausgabe des Jahres 1799 von Soemmerings berühmten
«Tabulae baseos encephali», in denen die anatomischen Verhältnisse der
Hirnbasis zu anschaulicher Darstellung gelangten.

Goethes Beziehungen zur Gehirnanatomie seiner Zeit sind damit nicht
erschöpft. Wie weit allerdings Goethe Karl Friedrich Burdachs11, des

Königsberger Anatomen berühmtes Werk: «Vom Baue und vom Leben
des Gehirns» (3 Bände, Leipzig 1819-26), in welchem seine Entdeckung
der nach ihm benannten sensiblen Hinterstrangbahn beschrieben ist, zu
schätzen wußte, dessen erster Band (Leipzig 1819) sich in Goethes Bibliothek

befindet, dürfte kaum noch festzustellen sein. (Die ersten 157 Seiten
des Buches sind aufgeschnitten.) Burdacii hat in diesem bedeutenden
Werk eine sehr gewissenhafte Geschichte der Gehirnanatomie geliefert, in
welcher er unter den deutschen Gelehrten des 19. Jahrhunderts, welche
wirkliche Fortschritte gebracht haben, Gall (nach heutiger Auffassung

11 Kahl Friedbich Bubdach, geb. Leipzig 12. 6. 1776, gest. Königsberg 16. 7. 1847.

Bubdach studierte Medizin in Leipzig und stand anfangs stark unter dem Einfluß Schel-
lings («Asclepias und John Brown, eine Parallele», Leipzig 1800). 1811 wurde er zum
Professor fürAnatomie, Physiologie und Gerich tliche Medizin in Dorpat ernannt, 1814 zum
Professor für Anatomie und Physiologie in Königsberg, wo er die dortige anatomische
Anstalt gründete und mit Rathke und K. Fl. von Baeh die anatomische Sammlung
anlegte. Er interessierte sich vorwiegend für Entwicklungsgeschichte und das Gehirn
(«Beiträge zur näheren Kenntnis des Gehirns», Leipzig 1805). Burdachs größtes
Verdienst liegt in der zusammenfassenden Darstellung der Physiologie seiner Zeit in dem
Werk: «Die Physiologie als Erfahrungswissenschaft». 6 Bände, Leopold Voss, 1826—1840.

166



zweifellos mit Recht) an die Spitze stellt. Wie sehr Burdach recht hatte,
beweist die Einstellung Jacques Loebs, der in seiner «Vergleichenden
Gehirnphysiologie» (1890) (zit. n. Möbius, p. 114) schreibt: «Die moderne
Funktionslokalisation im Großhirn ist historisch die direkte Fortsetzung
der GALLschen Phrenologie.» Ein ebenfalls berühmtes Werk Burdachs,
dessen stark naturphilosophische Einstellung SciiELLiNGscher Richtung
offensichtlich ist, das er ebenfalls Goethe zustellte «Uber die Aufgabe
der Morphologie» (Leipzig 1817), dürfte nicht nur dem Titel nach Goethes
Interesse beansprucht haben. «Morphologie», dieser von Goethe selbstän-

dig geprägte Ausdruck, wurde von Burdach in ähnlichem Sinne verwendet,

bevor Goethes Schriften zur Morphologie veröffentlicht waren. Eine
bedeutende und wenig bekannte Anregung gab Burdach durch sein Buch:
«Über Psychologie als Naturwissenschaft» (Berlin 1828), in welchem er
die vergleichende Beobachtung der tierischen Seelenäußerungen empfahl,
ein Postulat, das erst in unserer Zeit Verwirklichung gefunden hat.

Unmittelbar berührt sich Goethes Interesse an der Hirnanatomie und
-physiologie mit seinen psychologischen und psychiatrischen Erfahrungen12.

Der Goethe bestbekannte ärztliche Psychologe und Freund war Carl
Gustav Carus13, dessen Verdienste um die Entwicklung der Psychologie
und Typenlehre als Wissenschaft zu bekannt sind, als daß hierüber näheres

auszuführen wäre. Ein schönes Widmungsexemplar mit Goldschnitt
seiner «Vorlesungen über Psychologie, gehalten im Winter 1829-30 zu
Dresden» (Leipzig 1831) gehört Goethes Bibliothek an. Von den mannigfaltigen

Beziehungen zwischen Goethe und Carus, der in seiner
Naturauffassung stark unter Goethes Einfluß stand, legt sein GoETHE-Buch14

12 Vgl. auch: L. Klages, Goethe als Seelenforscher. 1932.
13 Carl Gustav Carus, geb. Leipzig 3. 1. 1779, gest. Leipzig 7. 7. 1868. Carus promovierte

in Leipzig 1811, habilitierte sich noch im gleichen Jahr für vergleichende
Anatomie ebenda und wurde 1814 Professor der Entbindungskunst an der
medizinisch-chirurgischen Akademie zu Dresden (bis 1827). Seine Bedeutung für die
vergleichende Anatomie und für die Anthropologie, besonders aber für die Psychologie, ist
viel großer als für die Medizin. Unter seinen anthropologischen (ziemlich spekulativen)
Veröffentlichungen ist beispielsweise zu nennen: C. G. Carus, Grundzüge einer neuen
und wissenschaftlich begründeten Cranioskopie (Schädellehre). Stuttgart 1841.

14 C. G. Carus, Goethe, zu dessen näherem Verständnis, 1843. Neu herausgegeben im
Verlag E. Rentsch, Zürich 1949.

— — Goethe, dessen Bedeutung für unsere und die kommende Zeit. Wien, W. Brau¬

müller, 1863.

Vgl. auch: Ch. Burckiiardt, Carus als Psychologe, E. Diederichs, Jena 1927.

167



beredtes Zeugnis ab. Hier zu bemerken ist, daß Carus als Gegner Galls
auftrat, was vielleicht damit zusammenhängt (nach Möbius, p. 124), daß

er seine eigene Lehre mit derjenigen Galls und mit der Lehre von den
drei Schädelwirbeln und der «Dreiteilung der Seele» vermengte.

In seinem letzten Lebensjahr erhielt Goethe auch das hauptsächlich
hirnanatomische Werk des Psychiaters Gottlieb Heinrich Bergmann16,
«Neue Untersuchungen über die innere Organisation des Gehirns, als

Beitrag zu einer Grundlage der Psychologie und Pathologie desselben»,
Hannover 1831, zugestellt, das von der Fachwelt, wie auch seine «Untersuchungen

über die Struktur der Mark- und Rindensubstanz des großen und kleinen

Gehirns» (Müllers Archiv für Physiologie, Jg. 1841), weil in der

Interpretation auf der Pneumalehre basierend, als zu phantastisch
abgelehnt wurde. Bemerkenswert sind diese Untersuchungen dennoch, weil
sie das Bestreben der damaligen Psychiatrie zeigen, durch konkrete
hirnanatomische Feststellungen die psychiatrischen Befunde zu stützen.

Weniger bekannt dürfte die sehr positive Einstellung Goethes zu dem

Psychologen Ernst Stiedenroth16 sein, dessen «Psychologie zur Erklärung

der Seelenerscheinungen, erster Teil» (Berlin 1824) Goethe in seiner

Zeitschrift «Zur Morphologie» (Band 2), als «glückliches Ereignis» im
Sinne einer hoch-willkommenen Begegnung besprach. In welchem Sinn
diese hohe Anerkennung Stiedenroths gemeint war, sagt Goethe im
gleichen Band seiner Zeitschrift, in dem «Tibia und Fibula» benannten
Abschnitt seiner «Vergleichenden Knochenlehre» (S. 177).

«Ein Mann, wie Hr. Ernst Stiedenroth, sollte seine erlangte hohe
Einsicht in die Functionen des menschlichen Geistkörpers und Körpergeistes
treulich anwenden, um die Geschichte irgend einer Wissenschaft zu schreiben,

welche denn symbolisch für alle gelten würde.»
Das Einheitsstreben Goethes ist auch auf diesem Gebiet nicht zu

verkennen. Was er hier, im Reiche des Geistes «symbolisch» nannte, war es

nicht das Streben nach der Erkenntnis des «Urphänomens», dessen

Existenz er auch im Geistigen anerkannte

15 Gottlieb Heinrich Bergmann, geb. Erichshagen beiNimburg an der Weser 12. 6.1781,

gest. Hüdesheim, 29.10.1861. Studierte Medizin in Göttingen, promovierte daselbst 1804.

War eine Zeitlang an Zuchthaus und Irrenanstalt zu Celle angesteüt, seit 1832 Direktor
der 1827 gegründeten Irrenheü- und Pflegeanstalt im St.-Michaelis-Kloster in Hüdesheim.

16 Heinrich Ernst Stiedenroth, geb. Hannover 11.5.1794, gest. Greifswald 3. 5.1858.

Scharfsinniger Phüosoph aus der HERBARTsehen Schule. Seine schriftsteüerische
Hauptleistung ist die genannte «Psychologie».

168



Zu den psychologisch orientierten Arztfreunden Goethes gehört einer
der berühmtesten und verehrtesten Ärzte seiner Zeit, dessen Vater und
Großvater Leibärzte am Weimarischen Hof gewesen waren: Christian
Wilhelm Hufeland17, der mit Wieland, Herder, Goethe und Schiller,
dessen Arzt er war, vertrauten Umgang hatte. Der romantischen Medizin
eines John Brown und Franz Anton Mesmer als einer unwissenschaftlichen

Medizin abgeneigt18, und von diesen Kreisen deshalb heftig
angegriffen, gehörte Hufeland zu jenen Ärzten, wie etwa Tissot in Lausanne,
welche strenge Wissenschaftlichkeit mit Allgemeinverständlichkeit zu
verbinden wußten und dadurch ungeheuren Einfluß gewannen. Als Professor

in Jena hatte Hufeland in seinen Vorlesungen bis zu 500 Hörer. Von
seiner in alle Sprachen übersetzten «Kunst das menschliche Leben zu
verlängern» (1796) oder seiner «Makrobiotik» (1805), wie er das Buch später
nannte, einer Diätetik der Lebensführung, wußte auch Goethe Gehrauch

zu machen.
Eine Vorstudie dazu: «Gemeinnützige Aufsätze zur Beförderung der

Gesundheit, des Wohlseins und vernünftiger medizinischer Aufklärung»,
erster Band (Göschen, Leipzig 1794) findet sich in Goethes Bibliothek.
Aufgeschnitten ist u. a. der Abschnitt «Gefahren der Einbildungskraft».
Ebenso finden sich dort Hufelands: «Ideen über Pathogenie», Jena 1795.

Hufeland gehörte zu jenen ausgezeichneten Ärzten, welche den
psychischen Anteil an Krankheit und Gesundheit des Menschen viel stärker
betonten, als dies (leider) gemeinhin üblich ist. In einem Briefwechsel

" Christoph Wilhelm Hufeland, geb. Langensalza (Thüringen) 12. 8. 1762, gest. Berlin
25. 8. 1836. Studierte von 1780 an Medizin in Jena und Göttingen, wo er 1783 zum Doktor
der Medizin promovierte. Nach Weimar zurückgekehrt, mußte er sofort die Praxis seines

fast erblindeten Vaters übernehmen. 1793 wurde Hufeland von Großherzog Carl
August als Professor der Medizin nach Jena berufen. Nach Entdeckung der Kuhpockenimpfung

durch Edward Jenner (1796) setzte er sich sofort für sie ein. 1800 wurde
Hufeland als erster Arzt der Charite und königlicher Leibarzt nach Berlin berufen.
Wie schon früher wurde er auch hier durch die BROWNianer aufs heftigste angegriffen.
An der Gründung der Berliner (Humboldt-) Universität war Hufeland stark beteiligt
und wurde 1810 zum Professor für spezielle Pathologie und Therapie an derselben
ernannt. Im Zusammenhang damit eröffnete er eine medizinische Poliklinik, das erste
Institut dieser Art für arme Kranke.

Der GALLschen Schädellehre widmete er die schon genannte eingehende Darstellung
und Beurteilung.

18 Sein erster literarischer Versuch betraf: «Mesmer und sein Magnetismus» (Deutscher
Merkur 1785).

169



zwischen Goethe und Hufeland19, in welchem der Einfluß der
barometrischen Luftveränderungen auf das Leben organischer Wesen zur
Sprache kommt, drückt sich diese psychologische Einstellung Hufelands
charakteristisch aus.

Wenn wir im folgenden auf einige Psychiater aufmerksam machen, mit
denen Goethe teils in direktem persönlichen Verkehr stand, teils mit
ihnen korrespondierte oder deren Werke ihm teilweise bekannt waren,
erscheint es wohl notwendig, auf die Hauptströmungen der Psychiatrie
seiner Zeit, soweit sie Arzte und Psychiater betreffen, die in den Gesichtskreis

Goethes traten, kurz einzugehen.

Voranzustellen ist als Vorläufer einer neuen Zeit der im Zusammenhang
mit Gall bereits genannte Gehirnanatom, Physiologe und Psychiater
Johann Christian Reil20, ein genialer Arzt und Hauptvertreter des

«Vitalismus» in Deutschland, den er in der berühmt gewordenen Abhandlung

«Von der Lebenskraft» (1796)21 vertrat. Reil wollte aber vor allem
der Medizin durch enge Verbindung mit der Physiologie wissenschaftliche
Grundlagen geben. Bahnbrechend sind Reils unter dem Einfluß Galls
entstandene Arbeiten über den Bau des Nervensystems, besonders die

«Fragmente über die Bildung des kleinen Gehirns im Menschen» (1807-8),
mit der nach ihm benannten Insula Reili.

Große Verdienste hat sich Reil um die Förderung der Psychiatrie
erworben. Wenn auch seine Bemühungen um die Gründung von psychiatrischen

Instituten in Halle und Berlin nicht erfolgreich waren, gab er doch

wichtige Anregungen dazu, welche schon die nächste Generation
verwirklichte.

Mit seinen anatomischen Arbeiten über die Struktur des Gehirns und

19 F. Th. Bratranek, Goethes naturwissenschaftliche Korrespondenz (1812-1832). Im
Auftrage der von Goetheschen Familie herausgegeben. 2 Bände. F. A. Brockhaus,
Leipzig 1874.

20 Johann Christian Reil, geb. Rhaude (Ostfriesland) 20. 2. 1759, gest. Halle 22. 11. 1813.

Studierte Medizin in Göttingen und Halle und promovierte daselbst 1782. Schon bald
darauf zum Professor der inneren Medizin und Direktor der Klinik in Halle ernannt,
war sein Ruf bald so bedeutend, daß er 1810 den Lehrstuhl der klinischen Medizin an
der neu gegründeten Universität Berlin erhielt. Während des Krieges 1813 hatte er die
oberste Leitung der Kriegsspitäler am linken Elbeufer unter sich; er starb in dieser

Tätigkeit am Typhus.
21 In Reils Archiv für Physiologie, Bd. 1.

170



mit seiner zeitweise großen Sympathie für Galls Schädellehre verband
sich eine besondere Vorliebe für psychiatrische Studien22.

In seiner klassisch gewordenen Schrift: «Rhapsodien über die Anwendung

der psychischen Kurmethode auf Geisteszerrüttungen» (Halle 1803),
welche er auch Goethe übermittelte23, gab er eine packende Schilderung
von dem erbärmlichen Zustand der deutschen Irrenhäuser und trug vieles

zur Besserung und auch zur Anwendung physischer Heilmittel bei
Geisteskranken bei24.

Wenn wir von der romantischen oder naturphilosophischen Richtung
der Medizin und Psychiatrie absehen, der ein Kieser25, Bischoff26 und

22 In einem Brief Alexander von Humboldts an Goethe vom 16. Juli 1795 empfiehlt
ihn Humboldt an Goethe angelegentlich. Vgl.: F. Th. Bratranek, Goethes
Briefwechsel mit den Gebrüdern Humboldt (1795-1832). Im Auftrage der von Goetheschen
Familie herausgegeben. Leipzig, F. A. Brockhaus 1876.

23 In Goethes Bibliothek findet sich: Reil und Kayssler, Magazin für die psychische
Heilkunde. 1. Bd., Heft 1-3, 1805-6; darin im 1. Heft die «Rhapsodien».

21 Daß er auch psychische Heilmethoden anwandte, zeigt u. a. folgende interessante Stelle:
«Erregungen der Seele sind die Mittel, durch welche die Intemperatur der Vitalität des

Gehirns im Wahnsinn rectifiziert werden muß.»

26 Dietrich Georg Kieser, geboren Harburg (Hannover) 24. 8. 1779, gestorben Jena
11. 10. 1862. Kieser war einer der Hauptvertreter der naturphilosophischen Richtung
in der Medizin und ein eifriger Anhänger des Mesmerismus, als Praktiker aber durchaus
auf realem Boden stehend. Er promovierte in Göttingen 1804 mit einer naturphilosophischen

Dissertation. 1812 wurde er zum Professor der Medizin in Jena und zum Brunnenarzt

in Berka ernannt. Das Bedürfnis nach weiterer Ausbildung führte ihn nach Paris
und Leiden. Als Oberstabsarzt hatte er 1818 die Kriegsspitäler in Lüttich und Versailles
unter sich. - Er vertrat die Universität Jena auf dem weimarischen Landtag und trug
in dieser Stellung zur Verbesserung des Medizinal- Gefangenen- und Irrenheilwesens
bedeutendes bei. 1846 wurde Kieser auch zum Direktor der Irrenheil- und Pflegeanstalt
in Jena ernannt; er übernahm 1847 gleichzeitig die psychiatrische Klinik und eine
Privatheilanstalt für Geisteskranke («Sophronisterium») und widmete von da an seine

Zeit vorwiegend den Geisteskranken. Seine psychiatrischen Schriften zeigen reiche
Erfahrung auf dem Gebiet der Geisteskrankheiten, die er als somatische auffaßte und
behandelte.

28 Christian Heinrich Ernst Bischoff, geb. Hannover 14. 9. 1781, gest. Bonn 5.3.1861.
1818-1861 Professor der Pharmakologie und Staatsarzneikunde an der neugegründeten
Bonner Universität. Seine positive Einstellung zu Gall wurde bereits erwähnt; sie steht
wie seine «Lehre von den chemischen Heilmitteln» (Bonn 1825-1831) vollkommen auf
dem Boden ScHELLiNGscher Naturphilosophie, in welche er durch Schelling selbst während

seines Jenaer Medizinstudiums eingeweiht worden war.

171



ScilELLING27, die Anhänger des tierischen Magnetismus mit Mesmer,
Eschenmeyer, Passavant28 und alle jene etwas dunklen Richtungen des

medizinischen Subjektivismus und Sensualismus, insbesondere eines John
Brown29, angehörten und denen Novalis30 in seinem zarten Denken so

viel Gewicht beimaß, sind in der deutschen Psychiatrie zwei Hauptrichtungen

zu erkennen: die somatische und die psychische. Unter den
Anhängern der somatischen und den Verfechtern der psychischen Auffassimg
der Geisteskrankheiten entbrannte ein Streit, welcher die vier ersten
Dezennien des 19. Jahrhunderts beherrschte.

Die psychische Richtung sah die unmittelbare Ursache der Geisteskrankheiten

von der Seele selbst ausgehen und betrachtete die Verleugnung
von Vernunft und Moral, die Leidenschaften und die Sünde als die Quellen der

psychischen Krankheiten. Die gleichzeitig auftretenden somatischen

Störungen sind nach dieser Auffassung sekundär bedingt, d. h. durch das

Leiden der Seele erzeugt.
Dieser Standpunkt wurde am konsequentesten von Heinroth, Beneke

und Ideler vertreten, von denen nur Heinroth in Goethes Gesichtskreis

getreten ist.
Heinroth hat durch seine Vorlesungen und Publikationen (z. B. durch

sein «Lehrbuch der Störungen des Seelenlebens», Leipzig 1818, und sein

«Lehrbuch der Seelengesundheitskunde», Leipzig 1823) zur psychologischen
Begründung der Psychiatrie wesentliches beigetragen.

Wir dürfen annehmen, daß dem Geistmenschen Goethe diese Richtung
der im Werden begriffenen deutschen Psychiatrie sympathisch war und daß

27 F. W. J. Schelling gab mit dem Brownianer A. F. Marcus die «Jahrbücher der Medizin

als Wissenschaft», Tübingen in der Cottaschen Buchhandlung heraus, von denen
des «Ersten Bandes erstes Heft» (I-XX und 1-206), erschienen 1805, sich in Goethes
Bibliothek befindet. Im ganzen erschienen 3 Bände 1805-1808.

28 Vgl. Werner Leirbrand, Romantische Medizin, Goverts Hamburg 1937, und Ricarda
Huch, Die Romantik, 2 Bände, Haessel, Leipzig, 1922.

29 John Brown (1735-1788). Mit seiner Krankheitslehre, die er in den «Elementa medi-
cinae» (1780) ausführlich zur Darstellung brachte, erregte Brown nicht nur die
Aufmerksamkeit der englischen Ärzte und eines weiteren Publikums, sondern eroberte in
kurzer Zeit auch den Kontinent. 1801 kam Goethe mit dieser Lehre erstmals praktisch
in Berührung. Er befürchtete, wie die Tag- und Jahreshefte 1801 erkennen lassen, die

Pyrmonter Trinkkur könnte bei ihm einen zu starken «contrastimulus» auslösen. Im
weitern aber war er der Lehre nicht besonders zugetan oder lehnte sie ab.

80 H. Fischer, Die Krankheitsauffassung Friedrich von Hardenbergs (Novalis) (1772
bis 1801), ein Beitrag zur Medizin der Romantik. Verh. Naturf. Ges. Basel 56, 390 (1945).

172



er Johann Christian August Heinroths31 Werke, Professors der
psychischen Heilkunde an der Universität Leipzig, mit Interesse verfolgte.
Außer Präge steht, daß er sich für Heinroths Bemühungen, die Anthropologie

in die Medizin einzuführen, interessierte. Heinroth war schon in
seiner Leipziger Habilitationsschrift «Über das Bedürfnis des Studiums der

Anthropologie» (1806) für dieses Fach eingetreten. Später übermittelte
er Goethe sein «Lehrbuch der Anthropologie» (Leipzig 1822), das sich

vollständig aufgeschnitten in Goethes Bibliothek befindet. Von diesem
handelt Goethe im 2. Band «Zur Morphologie» ausführlich unter dem
bemerkenswerten Titel: «.Bedeutende Fordernis durch ein einziges geistreiches
Wort». Heinroth analysiert darin Goethes Wesen und bemerkt vor allem,
daß Goethes Denkvermögen gegenständlich tätig sei, daß sein Anschauen
selbst ein Denken, sein Denken ein Anschauen sei. Wozu Goethe bemerkt:
«Wend' ich mich um zu dem gegenständlichen Denken, das man mir
zugesteht, so find' ich, daß ich eben dasselbe Verfahren auch bei
naturhistorischen Gegenständen zu beobachten genötigt war. Welche Reihe von
Anschauung und Nachdenken verfolgt' ich nicht, bis die Idee der
Pflanzenmetamorphose in mir aufging, wie solches meine ,Italienische Reise' den
Freunden vertraute.»

Und weiter: «Was nun von meinem gegenständlichen Denken gesagt ist,
mag ich wohl auch ebenmäßig auf eine gegenständliche Dichtung beziehen.
Mir drückten sich gewisse große Motive, Legenden, uraltgeschichtlich
Überliefertes so tief in den Sinn, daß ich sie vierzig bis fünfzig Jahre lebendig
und wirksam im Innern erhielt.»

Für Goethe bildete des Psychiaters Heinroth treffende Charakterisie-

31 Johann Christian August Heinroth, geb. Leipzig 17. 1. 1773, gest. ebenda 26.10.1843.
Heinroth war seit 1814 Arzt am Zucht-, Waisen- und Versorgungshaus zu St. Georgen
in Leipzig, das auch Geisteskranke beherbergte. Sein Werk «Beiträge zur Krankheitslehre»

brachte ihm den Lehrstuhl für psychische Therapie in Leipzig ein; 1827 wurde
er Ordinarius und trat 1830 in die medizinische Fakultät ein. Seine Vorlesungen über
Anthropologie und Psychiatrie waren sehr geschätzt. Unter den Werken ist noch sein

«System der psychisch-gerichtlichen Medizin» (Leipzig 1825) zu nennen.
Heinroth ist der Hauptvertreter der rein psychischen Auffassung der Geisteskrankheiten,

um nicht zu sagen, der philosophischen Richtung der Psychiatrie, wie etwa
folgendes Zitat aus seiner Seelenheilkunde zeigt: «In dem Selbstgefühl des Nicht-sich-
selbst-Angehörens besteht das Wesen der Melancholie; das Gebundensein an verkehrte
Weltbegriffe, wie sie dem Interesse des Individuums zusagen, macht das Wesen des

Wahnwitzes aus; das Wesen der Narrheit besteht in dem Haften und Hangen an sich
selbst als einer vorzüglichen Person», usw.

173



rung seiner Geistesart eine Selbsterhellung, welche er dankbar als

Bereicherung empfand und ihr entsprechenden Ausdruck gab.
Die somatische Richtung in der deutschen Psychiatrie faßte die Störungen

des Seelenlebens lediglich als Ausfluß leiblicher Zustände auf. Die Seele

scheine, lautet diese Theorie, nur in den Äußerungen ihrer Funktionen
aheniert, weil das Somatische, an welches ihre Tätigkeit gebunden ist,
erkrankt sei. Es gebe keine selbständigen psychischen Krankheitsformen,
sondern diese dürfen nur als Symptome körperlicher Krankheiten
angesehen werden.

Bedeutende Vertreter dieser Richtung waren Nasse und Jacobi.
Christian Friedrich Nasse32, als Schüler Reils, suchte den Ausgangspunkt
aller psychischen Krankheiten in körperlichen Zuständen. Er betonte, daß

bei allen geistigen Störungen das Gehirn erkrankt sein müsse. Sein

Hauptaugenmerk war auf die Erforschung der Beziehungen zwischen seehschen

und körperlichen Krankheitserscheinungen gerichtet.
Nasse sandte Goethe mit einem Begleitbrief, datiert 17. Mai 182533, die

ersten Hefte des Goethe gewidmeten Jahrganges der von Nasse gegründeten

«Zeitschrift für Anthropologie»34. Die Antwort Goethes ist nicht

" Christian Friedrich Nasse, geb. Bielefeld 18. 4. 1778, gest. Bonn 18. 4. 1851. Nasse
studierte seit 1797 in Halle und Berlin als Lieblingsschüler Reils und promovierte hier
1800. Einige Zeit war er praktischer Arzt in Bielefeld, Göttingen und Weimar. 1815

wurde er Professor der Medizin und Direktor des neuen klinischen Institutes in Halle,
1819 kam er in gleicher Stellung nach Bonn.

Nasses Hauptverdienst hegt in der Pflege der physiologischen Richtung der Medizin.
Er war der erste deutsche Arzt, der die physikalische Diagnostik am Krankenbett übte.
Als einer der ersten wandte er das Mikroskop in den klinischen Vorlesungen an. Im
weiteren erwarb er sich große Verdienste um die Entwicklung der Psychiatrie und des

psychiatrischen Unterrichts in Deutschland.
Zahlreiche Aufsätze im Archiv für tierischen Magnetismus entstammen seiner Feder.

Außerdem gab er die «Zeitschrift für psychische Ärzte» (1818-1828) und mit Jacobi die

«Jahrbücher für Anthropologie und zur Pathologie und Therapie des Irreseins» (1831)
heraus. Es ist bemerkenswert, daß schon in diesen Jahren Anthropologie und Psychiatrie

in engem Zusammenhang auftreten, wie dies dann erst wieder durch Cesare
Lombroso bewußt geschah.

Weiterhin war Nasse der Herausgeber der «Zeitschrift für die Beurteilung und
Heilung krankhafter Seelenzustände» (1838).

33 F. Th. Bratranek, Goethes naturwissenschaftliche Korrespondenz, Bd. 2, p. 1.
34 «Zeitschrift für die Anthropologie» in Verbindung mit andern herausgegeben von

Friedrich Nasse. Erstes Vierteljahrsheft für 1825; auf starkem Papier, Goethe
gewidmet. Ebenso Heft 2-4, 1825.

174



erhalten. In Goethes Bibliothek findet sich von Nasses Schriften außerdem

das von C. A. Eschenmeyer, D. G. Kieser und Friedrich Nasse
herausgegebene «Archiv für tierischen Magnetismus» (1. und 2. Band,
1817-8), über das sich Goethe meines Wissens nirgends geäußert hat, wohl
aber über den tierischen Magnetismus.

Mit Karl Wigand Maximilian Jacobi35, jüngstem Sohn des Goethe
früher nahestehenden Philosophen Friedrich Heinrich Jacobi treten wir
näher in den Kreis der praktischen Irrenpflege ein. Jacobi wurde 1793 als

Jenenser Medizinstudent mit Goethe bekannt, der ihn häufig zu sich zog
und seine anatomischen Kenntnisse mit ihm auffrischte. In diesem

Zusammenhang interessiert uns aber eine viel spätere Lebensphase Jacobis,
in welcher er mit Goethe schriftlich in Beziehung trat: 1820 wurde er
mit der Einrichtung der Irrenanstalt Siegburg bei Düsseldorf betraut.
Dadurch wurde Jacobi erst der Psychiatrie zugeführt, in welcher er dann
rasch größte Anerkennung erlangte. Die Anstalt Siegburg wurde am 1.

Januar 1825 mit Jacobi als Direktor eröffnet. An Goethe berichtete er in
einem sehr ausführlichen Schreiben über die Anstaltspläne und ihre eben

erfolgte Gründung (5. Mai 1825)36. Auch sandte er ihm den 2. Band seiner

«Sammlungen für Heilkunde der Gemütskrankheiten» (Elberfeld 1825), in
welchen er die Typuslehre zum allgemeinen Prinzip für die Klassifikation
der Geisteskrankheiten erhebt. Man kann wohl im Hinblick auf die durch
Jacobi eingeleitete Reform der Irrenpflege sagen: Was für Frankreich
Esquirol war, wurde für Deutschland Jacobi: Sieghurg wurde zur hohen
Schule für die ganze jüngere Generation der damaligen Psychiater Deutschlands.

Jacobi stand wie Nasse als Psychiater auf dem Boden der beobachteten
Tatsachen; aber er sah sie in ihrem Zusammenhang als Ausdruck des Wir-

35 Kahl Wigand Maximilian Jacobi, geb. Düsseldorf 10. 4. 1775, gest. Siegburg 18. 5.

1858. Sein in Jena begonnenes Medizinstudium setzte er in Göttingen und in Edinburgh
fort, hier um den Brownianismus an der Quelle zu studieren. Nach einigen Jahren der
Praxis und weiterer Ausbildung trat er 1805 als Obermedizinalrat in München in den
Staatsdienst. 1811—1816 war er Spitalarzt in Salzburg und kehrte dann als Regierungsund

Medizinalrat nach Düsseldorf zurück, wo er 1820 mit der Einrichtung der
Irrenanstalt Siegburg betraut wurde. Unter seinen Werken sind zu nennen: «Beobachtungen
über die Pathologie und Therapie der mit Irresein verbundenen Krankheiten» (1830);
«Über Anlegung von Irrenheilanstalten mit ausführlicher Darstellung der Irrenheilanstalt
Siegburg» (1838). Sein Hauptwerk: «Die Hauptformen der Seelenstörungen in ihren
Beziehungen zur Heilkunde» (1844, Bd. 1, Über die Tobsucht), blieb unvollendet.

39 F. Th. Bratranek, Goethes naturwissenschaftliche Korrespondenz, Bd. 1, p. 224—230.

175



kens einer höheren einigenden Kraft. Dabei blieb er in gewissem Sinne

Materiabst, d. h. die psychischen Erscheinungen waren ihm nur Äußerungen

körperlicher Vorgänge, die psychischen Störungen Symptome körperlicher

Krankheiten. Eigentliche Geisteskrankheiten existierten deshalb für
ihn nicht. Sitz und Ausgangspunkt der Geistesstörung konnte für ihn irgend
ein Organ bilden, das brauchte nicht das «Seelenorgan» zu sein. Jacobi vertrat

damit Auffassungen, welche die Neuzeit mehr und mehr bestätigte
und welche heute erneut zur Diskussion stehen. Jacobis Hauptverdienst
hegt wohl darin, das genaue Studium des körperlichen Verhaltens während
des Verlaufs der Psychosen angeregt und gefördert zu haben. Er
beobachtete auf das genaueste die Beziehungen zwischen körperlichen
Krankheitszeichen und der Entstehung und dem Verlauf des Irreseins. Der
Untersuchung des Pulses und seiner Beziehung zu den Symptomen und Phasen

der psychischen Krankheit widmete er große Sorgfalt. In dieser Auffassung

traf er sich mit dem ihm befreundeten Nasse, wodurch er mit diesem

zum Begründer der somatischen Schule in der Psychiatrie wurde.
Von großer Bedeutung für die Entwicklung der Psychiatrie in Deutschland

war auch J. G. Langermann (1768-1832), welcher schon in seiner

Inauguraldissertation «De methodo cognoscendi curandique animi morbos
stabilienda» (Jena 1797) die psychische Medizin, die er im Sinne Stahls
auffaßte, allein auf Beobachtung und Induktion gegründet wissen wollte.

Noch während der Herrschaft der deutschen Naturphilosophie, welche
auch die Psychiatrie in Deutschland weitgehend durchsetzte, und in der
besonderen Färbung der romantischen Medizin in den Gestalten eines

Hahnemann, Mesmer, Eschenmeyer, Passavant und der sonstigen durch
die Lehre John Browns erfaßten medizinischen Kreise, auch auf Laien
weit übergreifend, eine Epoche psychisch-suggestiver Heilmethoden heraufführte,

begann in Deutschland die Reform des öffentlichen Irrenwesens.
Und hier ging von Langermann ein selbständiger Impuls aus, indem er
die Irrenanstalt St. Georgen in Bayreuth neu einrichtete und dadurch den

Geisteskranken zu einem menschenwürdigen Dasein verhalf. 1810 kam
Langermann nach Berlin, um die Reorganisation der preußischen
Irrenanstalten zu leiten. Goethe lernte ihn 1812 in Karlsbad kennen. In einem

Brief Langermanns aus Berlin vom 18. Juni 1824 an Goethe37 beklagte
er sich über die Unausrottbarkeit des Charlatanismus und Mystizismus in
der Arzneiwissenschaft und über Kollegen, welche seiner eigenen «Bestim-

37 F. Th. Bratranek, Goethes naturwissenschaftliehe Korrespondenz, Bd. 1, p. 244-246.

176



mung, Irrenanstalten einzurichten und zu leiten, in welchen auch die

Aufregung der geistigen und Willenskräfte versucht werden sollte» mit plumper
Hand entgegengetreten seien und sein Werk zunichte machten.

Der Kreis psychiatrisch tätiger Arzte schließt sich mit Moritz Ernst
Adolph Naumann38, einem bedeutenden Kliniker, der von 1828 bis zu
seinem Tode 1871 in Bonn wirkte und dessen Briefwechsel mit Goethe
von Erich Ebstein30 (1922) herausgegeben wurde.

In Goethes Bibliothek steht ein Widmungsexemplar der einzigen in
diesem Zusammenhang zu nennenden Schrift Naumanns: «Versuch eines
Beweises für die Unsterblichkeit der Seele aus dem physiologischen
Standpunkte, zugleich als Einleitung in die Lehre von den sogenannten
Geisteskrankheiten, für Arzte und Gebildete überhaupt» (1830).

Wir haben im vorausgehenden zu zeigen versucht, wie weit Goethe an
der zeitgenössischen wissenschaftlichen Medizin, insbesondere an der
Entwicklung der Hirnanatomie, ärztlichen Psychologie, Anthropologie und
Psychiatrie teilgenommen hat. Der Versuch einer solchen Darstellung mußte
lückenhaft ausfallen und zunächst einmal mehr äußerlich den Spuren
folgen, die uns bei solchen Feststellungen leiten müssen. Es mag späteren
eingehenderen Studien vorbehalten bleiben, diesen noch wenig erforschten
Bereich GoETHEscher Beziehungen zur Medizin eingehender zu
untersuchen.

Durch diese kleine Studie sollte von einem verhältnismäßig noch wenig
erschlossenen Gebiet von Goethes wissenschaftlichen Interessen Zeugnis
abgelegt werden. Geht doch aus diesen wenigen Beispielen hervor, wie es

Goethes unablässiges Bemühen war, zu einer umfassenden Menschenansicht

auch von der physischen Seite menschlicher Existenz her zu
gelangen und dem Geheimnis der uns auch heute noch so rätselvollen Psycho-
physik des Menschen durch Vertiefung in die sinnesphysiologischen,
hirnanatomischen, psychologischen, psychiatrischen und anthropologischen
Probleme, welche seine wissenschaftlichen Zeitgenossen bewegte, eben dem
Geheimnis, d. h. dem Urphänomen «Mensch», näher zu kommen.

Den Abschluß bilde ein Wort Goethes, in welchem er, den Drang zur
Universalität als notwendig und richtig anerkennend, sagt:

38 Moritz Ernst Adolph Naumann, geb. Dresden 7. 10. 1798, gest. Bonn 19. 10. 1871.

Jüngerer Bruder des berühmten Mineralogen Kabl Friedrich Naumann.
39 Erich Ebstein, Aus den Briefen des IClinikers M. E. A. Naumann in Bonn und über

seine Beziehungen zu Goethe. Fortschritte der Medizin, Bd. 40 (1922).

177



«Recht gut wissen wir, daß in einzelnen menschliehen Naturen gewöhnlich

ein Ubergewicht irgend eines Vermögens, einer Fähigkeit sich hervortut

und daß daraus Einseitigkeiten der Vorstellungsart notwendig
entspringen, indem der Mensch die Welt nur durch sich kennt und also, naiv
anmaßlich, die Welt durch ihn und um seinetwillen aufgebaut glaubt.
Daher kommt denn, daß er seine Hauptfähigkeiten an die Spitze des Ganzen

setzt, und was an ihm das Mindere sich findet, ganz und gar ableugnen
und aus seiner eigenen Totalität hinausstoßen möchte. Wer nicht
überzeugt ist, daß er alle Manifestationen des menschlichen Wesens, Sinnlichkeit

und Vernunft, Einbildungskraft und Verstand zu einer entschiedenen
Einheit ausbilden müsse, welche von diesen Eigenschaften auch bei ihm
die vorwaltende sei, der wird sich in einer unerfreulichen Beschränkung
immerfort abquälen und niemals begreifen, warum er so viele hartnäckige
Gegner hat, und warum er sich selbst sogar manchmal als augenblicklicher
Gegner aufstößt.»

178


	Goethe als Botaniker

