
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 4 (1947)

Heft: 2

Artikel: Hippokrates und die meteorologische Medizin [Schluss]

Autor: Brunn, L. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESNERUS
Vierteljahrsschrift für Geschichte der Medizin und der

Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d'histoire de la medecine

Jahrgang - Volume - 4 1947 Heft - Fase. - 2

Hippokrates und die meteorologische Medizin

Von L. von Brunn

(Schluß)

INHALT DES III. TEILS
V. Verwissenschaftliche und wissenschaftliche Krankheitsauf¬

fassung im Corpus Hippocraticum 66

Krankheitsbegriff der griechischen Volksheilkunde 68

Heilbetrieb in den Asklepios-Heiligtümern 69

Hippokratische Krankheitsvorstellung 70

Keine Contagien und Miasmen 70

Eigenstoffliche Krankheitstheorie 72

Keine Krankheitsbilder 73

Jahreszeit als Oberbegriff 75

Physis 77

VI. Zusammenfassung 79

Schrifttumsverzeichnis 82

65



V. Verwissenschaftliche und wissenschaftliche
KrankheitsauffassungimCorpusHippocraticum
Es handelt sich im Corpus Hippocraticum, wie besprochen, um eine

stoffliche Krankheitstheorie. Nicht nur richtet der Arzt sein Augenmerk

auf die Abscheidungen aller Art, sondern auch die unsichtbaren
Vorgänge im Körperinneren werden als Ansammlungen und Wanderungen

einer «materia peccans» betrachtet, die aber — und das ist das

Wesentliche — nicht fremdstofflich, sondern eigenstofflich gedacht ist.
D. h. die «materia peccans» ist zwar wie alle Zufuhren des Körpers von
außen in den Körper gelangt. Sie stellt jedoch keine besondere
krankmachende Substanz dar, sondern nur ein allzu ungleiches Mischungsverhältnis

der verschiedenen Zufuhren «macht krank». Das «Zuviel»
einzelner zugeführter Stoffe wird vom Körper ausgeschieden. Und solange
diese Abscheidung noch im Körper verbleibt, führt sie je nach ihrem
Sitz zu örtlichen Störungen. In diesem Sinne kann man sie als «materia

peccans» bezeichnen.
Ist diese eigenstoffliche Krankheitstheorie altüberkommene

Volksanschauung? Gibt uns das Corpus Hippocraticum Anhaltspunkte für eine
ältere Stufe der Heilkunde? Und wie faßt diese das Krankheitsgeschehen

auf?
Hier hilft eine Schrift weiter, die den Epidemienbüchern eng

verwandt und jedenfalls aus der Schule von Kos, aus dem Ärztekreis um
Hippokrates hervorgegangen ist. Diese schon in anderem Zusammenhang
behandelte Schrift «Über die Heilige Krankheit» wendet sich gegen die

Stellung, welche die Fallsucht, die Epilepsie, als «göttliche» Krankheit in
der älteren Heilkunde einnimmt, und entwickelt in diesem Zusammenhang

den Unterschied dieser älteren zu der eigenen Krankheitsauffassung.

Die Schrift «Über die alte Medizin»1, die ihrem Titel nach
ähnliche Aufschlüsse erwarten läßt, ist in dieser Hinsicht weniger wertvoll.
Es hängt das mit ihrer Absicht zusammen, die eigenen Ansichten schon

in der Vergangenheit aufzufinden, wobei in sophistisch-«aufklärerischer»
Weise ein vernunftmäßiges Idealbild der Vergangenheit entsteht. Die
Schrift «Über die Heilige Krankheit» dagegen hebt in bewußtem Gegensatz

zur alten Auffassung die Unterschiede zwischen Altem und Neuem
hervor, wie sie sich in der Praxis ergeben.

Als Kennzeichen der alten Krankheitsvorstellung führt Peri hieres

i I, 570 ff.

66



nousou auf: Die sogenannte Heilige Krankheit stelle eine Art
«Befleckung» des menschlichen Körpers dar.2 Behandelt werde sie mit
Entsühnungen und Beschwörungen, Speiseenthaltungen, Bäderenthaltung,
Verbot dunkler Kleidung. Ferner werden die Sühnemittel nach der
Entsühnung in die Erde vergraben, ins Meer geworfen usw. Diese, dem Geist
des Corpus Hippocraticum so fremde Krankheitsauffassung wird uns hier
nur im Zusammenhang mit der Epilepsie berichtet. Doch weist der
Verfasser von Peri hieres nousou schon auf eine allgemeine Verbreitung
jener Anschauungen hin, wenn er diese alten Ärzte mit den
Sühnepriestern und Wettermachern vergleicht. Er sagt ferner,3 daß Zauberei
in diesem Sinne- auch bei anderen Krankheiten angewandt werde.

Diese Vorstellungen waren im 7. und 6. Jahrhundert in Griechenland
lebendig. Doch handelt es sich um uralte Anschauungen, die gewiß schon
älter sind und sich auch später neben der wissenschaftlichen Medizin
erhalten haben. Hier kannte man z. B. auch nicht die Schuld als
sittliches Problem in unserem Sinne. Die Schuld wurde angesehen als ein
Fremdes, von außen Kommendes, das den Menschen befleckt, ihm
anhaftet, und das durch Sühnemittel von seinem Körper wieder entfernt
werden kann. Diese substantielle, materielle Denkweise fand auch auf
das Krankheitsgeschehen Anwendung. Auch die Krankheit haftet dem
Menschen als ein Fremdes, von außen Kommendes an und kann nur
durch geeignete Sühnemaßnahmen eines Reinigungsarztes entfernt
werden.4

Die Verwandtschaft dieser Auffassungen mit der Denkweise primitiver
Völker ist schon von E. R o h d e betont und als «nichts Auffallendes»
hervorgehoben worden.5 Ähnliche Vorstellungen sind aus der Frühzeit
der indischen Kultur bekannt.6 Für die Krankheitsauffassung zeigen alle
diese im einzelnen verschiedenen Lehren doch Gemeinsames. Der
Verfasser der Schrift «Uber die Heilige Krankheit» hat die Gegensätze- dieser

älteren Auffassung zu der seinigen wissenschaftlichen klar
hervorgehoben. Er wird allerdings den alten Vorstellungen nicht gerecht, wenn
er sie im stolzen Bewußtsein des Erreichten als Aberglauben oder gar
als Betrug bezeichnet. Es zeigt sich hier die gleiche Minderbewertung

2 VI, 362.
3 VI, 360.
4 Vgl. Rohde, E., Psyche, Seelenkult usw.
5 Rohde, Psyche I, 6.
6 Vgl. v. Glasenapp, H., Entwicklungsstufen d. indischen Denkens.

67



der sogenannten «primitiven Denkweise» durch den logisch geschulten
Wissenschaftler, die auch in unserer Zeit noch das Verständnis für die

«praelogische Geistesart» erschwert, eine Stufe des Denkens, die uns
nicht nur in Vorstellungen der Naturvölker, sondern auch in den

Anfängen der eigenen Kulturentwicklung und zum Teil in der Volkskunde
noch heute entgegentritt.

Uns kommt es hier allein auf die Vorstellungen über das Krankheitsgeschehen

an. Die vom Verfasser der Schrift Über die Heilige Krankheit

hervorgehobenen Kennzeichen lassen sich etwa folgendermaßen
zusammenfassen:

Die Krankheit ist etwas Körper fremdes, das von außen in den

gesunden Körper eindringt. Die moderne Infektionslehre kommt
frühmenschlichen Vorstellungen entgegen und verdankt wohl zum Teil dieser
inneren Verwandtschaft ihre Volkstümlichkeit und teilweise Überbewertung.

Das krankmachende Etwas ist stofflich gedacht. Nur so erklären
sich die handgreiflichen Entsühnungsmaßnahmen, das Abwaschen mit
Blut, mit bestimmten Wassern, das Forttragen der Sühnemittel nach der
Entsühnung.7 Die ganze Zauber-Magie schließt ja die Vorstellung ein,
daß ein Etwas in einen Menschen, in ein Tier usw. hineingelegt und wieder

daraus entfernt werden kann. So beschreibt es die Schrift Über die

Heilige Krankheit. Grundsätzlich dasselbe lehrt die Psychologie der
Naturvölker, aber auch die Frühzeit der indischen Kultur und die
Volkskunde, — trotz der großen Unterschiede im einzelnen.

Die Krankheit ist eine Einheit. Dies geht schon aus dem oben
Gesagten hervor. Dieser uralte Krankheitsbegriff darf allerdings nicht
verwechselt werden mit der — seit Sydenham — modernen Aufstellung
der Krankheitsbilder auf induktivem Wege durch Abstraktion aus dem
Symptomen-Material. Vielmehr ist «die Krankheit» der alten Denkweise

eine Wesenheit, die, irgendwie stofflich gedacht, den Körper
befällt. Nicht in dem Sinne von Krankheitserregern, die dann die Krankheit

erst hervorrufen, sondern — um es mit modernen Vorstellungen
zu vergleichen — die Krankheit ist der Infektionsstoff und der
Infektionsstoff ist die Krankheit. So wird etwa in den vedischen Schriften
berichtet, daß die Ruhr durch Zaubermittel aufgefordert wird, den Leib
zu verlassen. Ähnlich müssen wir uns die Maßnahmen griechischer
Sühneärzte bei der Behandlung der Heiligen Krankheit vorstellen.

7 Weiteres Beispiel V, 318.

68



Da dieser Krankheitsbegriff nicht erst durch das Zusammenfügen von
Symptomen gewonnen wird, so werden wir auch keine Trennung in
Symptome und Krankheitsbild erwarten. Tatsächlich nennt die alte
primitive Heilkunde unsere Krankheiten und Symptome auf gleicher
Stufe nebeneinander. Neben der Ruhr finden wir etwa den Husten, das

Fieber als solche «Krankheiten» in den vedischen Schriften.
Das Augenmerk des Arztes richtet sich auf die magischen Zusammenhänge

des Krankheitsgeschehens. Welche Sühnehandlung ist vorzunehmen,

um die Krankheit aus dem Körper zu entfernen? Natürliche
Ursachen in unserem Sinne haben hier keinen Raum. Es ist nicht so, wie
in der Schrift Über die Heilige Krankheit gesagt wird, daß die
Unwissenheit der alten Sühneärzte zu «abergläubischen» Heilmethoden geführt
hat, sondern es ist umgekehrt die alte magische Denkweise, die ihrem
Wesen nach den Blick für Erfahrungstatsachen in unserem naturwissenschaftlichen

Sinne erschwert oder gar unmöglich macht.
Die Behandlung und Vorbeugung der Krankheit ist in ihrem Kern

immer magischer Art in dem geschilderten Sinne. Es gilt den stofflichen
Krankheits« dämon» zu bannen, zu entfernen, und alle oft so

zweckmäßigen äußeren Maßnahmen stehen im Dienst dieses Zieles. Die
geschilderten Enthaltungsvorschriften tragen deutlich den Charakter von
Tabu-Vorschriften, wie sie aus der Völkerkunde bekannt sind. Ganz in
diesem Sinne wird in der Ilias (I, 312) von der Reinigung des Griechenlagers

vor Troja nach rituellem Brauch im Verlauf einer Pestepidemie
berichtet.

Die Ansicht der Schrift «Über die Heilige Krankheit», daß der Mensch,
der durch Sühnemaßnahmen eine Krankheit entfernen will, sie auch

eigentlich umgekehrt in einen Menschen hineinzaubern könnte, trifft auf
die Heilkunde der «primitiven» Völker durchaus zu. In Griechenland

mag mit dem Einfluß der Naturphilosophie die alte Denkweise schon

weitgehend verblaßt gewesen sein. Auch ist es denkbar, daß gerade die
Epilepsie noch als ein Reservat der überwundenen Heilkunde vom Volke
als «Zauberkrankheit» empfunden wurde. Allerdings sagt der Verfasser
der Schrift selbst, daß Zauberei auch bei anderen Erkrankungen noch
in Übung steht.

Die in den Asklepiosheiligtümern geübte Heilkunde
hingegen ist am ehesten mit dem Leben in katholischen Gnadenorten wie
Lourdes zu vergleichen. Hier, in Epidauros und anderen Heiligtümern
des Asklepios, waren keine Ärzte tätig. Von dem Heiligen Ort wird, eine

69



Suggestivwirkung auf die Scharen der kranken Pilger ausgegangen sein.

Ferner wurden die Kranken nach dem Schlaf im heiligen Bezirk zur
Wiedergabe ihrer Träume angehalten. Der Trauminhalt wurde dann

einer Deutung unterzogen. Man wird dabei an Methoden der modernen
medizinischen Psychologie erinnert.

Fassen wir demgegenüber zusammen, welche Krankheitsauffassung uns
die hippokratischen Schriften lehren, so ist zunächst zu sagen, daß sich

das Krankheitsgeschehen im grundsätzlichen nicht von den Vorgängen
im gesunden Körper unterscheidet. Es handelt sich vielmehr um
Steigerungen und Abschwächungen physiologischer Prozesse. Selbst

die Abscheidungen an Körperstellen, die für gewöhnlich nicht Sitz der

Apostasis sind, werden dennoch in Art solcher physiologischer Vorgänge
geschildert, so etwa die entzündlichen und nicht entzündlichen
Anschwellungen.

Diesem Krankheitsgeschehen liegen keine Krankheitserreger, keine
Contagien und Miasmen, zugrunde, die etwa von außen in den

Körper eindringen und die Krankheitsprozesse als Kampf zwischen

Erreger und kranken Menschen verstehen lassen. S t i c k e r8 übergeht
diese Tatsache, indem er die Ansicht vertritt, daß der hippokratische
Arzt über diese Miasmen und Contagien nur aus Bescheidenheit nicht
gesprochen habe, weil er sich seiner hierfür unzureichenden Hilfsmittel
bewußt gewesen sei. Auch meint Sticker, daß die «reifen Altersschriften»
des Hippokrates ausführlicher auf die Miasmen zu sprechen kommen.
Eine solche Einteilung in Jugend- und Altersschriften ist nach dem
heutigen Stande der hippokratischen Frage aber nur mit Willkür möglich.
Für den «echten» Schriftenkreis um die Epidemienbücher ist zu sagen,
daß von Krankheitskeimen nichts erwähnt wird. Die blastemata9, von
Sticker mit «Krankheitskeime» übersetzt, hat schon L i 11 r e vorsichtiger

mit «mal en germination» wiedergegeben. Tatsächlich ist doch nur
von dem Orte der — stofflich gedachten — Krankheitsentwicklung die
Rede.10

Polybos —-in Peri physios anthropou — spricht davon, daß eine

8 Kapferer-Sticker, XI, 9; ders., Arch. Gesch. Med. XXI, XXIII (1929).
• V, 184; V, 278.
10 Eine scheinbare Ausnahme macht das Buch Peri physon. Doch gilt hier z.T.

das unten über Polybos Gesagte. Im übrigen wird in dieser Schrift das Pneuma
aus der Nahrung aufgenommen: eine den Epidemienbüchern fremde Anschauung,
die im Anonymus Londoniensis wiederkehrt (D i e 1 s H., Hermes 28 [1893] 407).

70 I



in der Einatmungsluft enthaltene Absonderung (apokrisis) Ursache der

gehäuft auftretenden Erkrankungen sei.11 Die Formulierung der Text-
steile, daß es sich «offenbar» so verhalte (delon weist schon darauf
hin, daß es sich hier um eine erst von Polybos schärfer gefaßte Frage
handelt, die in den Epidemienbüchern allgemeiner und unbekümmert um
exakte Einzelheiten gelöst wurde. Hier, in den Epidemienbüchern und
in den anderen Schriften, so vor allem in Peri aeron hydaton topon,
finden wir — wie erwähnt — lediglich den Zusammenhang zwischen

Witterung und Krankheitsgeschehen betont. Im einzelnen läßt sich aus
den Angaben schließen, daß z. B. ein ungewöhnlich niederschlagsreiches
Jahr zu einem, wie es heißt,12 «Überfließen aller Säfte» und damit
zu Dysenterie, «triefenden Augenleiden» u. a. führt. Aber wie nun im
einzelnen die atmosphärische Feuchtigkeit in den menschlichen Körper
eintritt und welchen Weg sie bis zu ihrer Absonderung in irgendeiner
Apostasis nimmt, diese Einzelheiten werden nicht näher berührt. Es mag
dem Hippokratiker genügt haben, diesen Zusammenhang immer wieder
bestätigt zu finden, und nur der eifrige Rationalist Polybos rückt den

Dingen mit Verstandesschärfe auf den Leib. Die Ansicht Deichgräber
s13, daß der rein prognostische Charakter der Epidemienbücher zur

genüge erkläre, warum die Pathogenese nicht sorgfältiger berührt werde,
erscheint nicht ganz gerechtfertigt. Die Epidemienbücher sind zunächst
Jahresberichte und nicht rein prognostische Schriften wie z. B. das Pro-
gnostikon. Ähnlich wie auch heute der Arzt Zusammenhänge erkennt
und danach handelt, auch bevor die naturwissenschaftlichen Grundlagen
im einzelnen eine genügende Erklärung für seine Erkenntnis geben, ebenso

wird auch der hippokratische Arzt gedacht und gehandelt haben,
Vermissen wir doch — von Polybos' Schrift abgesehen — in den von uns
berücksichtigten Büchern, wie mehrfach betont, jene überscharfe
rationalistisch-mechanistische Denkweise, die in der Naturphilosophie zu
Lebzeiten des Hippokrates ihre höchste Ausbildung fand und die zu allen
Zeiten für sich allein den biologischen Phänomenen nicht voll gerecht
geworden ist.

Einen Schritt weiter führt uns die oft angeführte kleine Schrift Über
die Heilige Krankheit. Dort wird geschildert, wie aus dem eingeatmeten
Pneuma der Schleim, das Phlegma, abgesondert wird. Ubergangen wird

» VI, 54.

II, 618.
13 In seinen Epidemien, S. 13.

71



auch hier die Frage, ob diese Ausscheidung als qualitativer oder
quantitativer Vorgang zu denken ist. Polybos wird von solchen Lehren, in
seiner rationalistischen Weise rückschließend, gesagt haben: offenbar ist
also schon diese Abscheidung in der eingeatmeten Luft enthalten
gewesen! Aber diese Apostasis ist nichts Unphysiologisches, sondern der

in jedem Körper auf gleiche Weise abgesonderte Schleim. Nur die
übermäßig starke Absonderung unter dem Einfluß feucht-warmen «südlichen»

Wetters, die «schleimige» Konstitution und die ungewöhnliche Ableitung
des Schleimes in die Pneuma-Adern rufen die «Heilige Krankheit» hervor.

Wir haben also eine eigenstoffliche Krankheitstheorie vor uns.
Die Übergänge von Krankheit in Gesundheit und umgekehrt von
Gesundheit in Krankheit sind fließend. Denn nicht nur sind alle die
geschilderten Krankheitsmerkmale und pathogenetischen Vorgänge — die

pepsis, apostasis usw. — lediglich gesteigerte oder verminderte
Leistungen des gesunden Körpers. Auch die von außen einwirkenden
Faktoren, neben der Nahrung die Witterung, rufen Erkrankungen hervor
nicht auf Grund irgendwelcher besonderer krankmachender Keime oder
Miasmen, sondern lediglich durch Steigerung oder Verminderung
normaler Einwirkungen. Es ist das alte Prinzip des gestörten Gleichgewichtes,

über das uns im Hinblick auf die Medizin zuerst von A 1 k -

m a i o n berichtet wird, das jedoch schon älter sein mag. Liegt es doch,
konsequent weiter gedacht, schon in den Lehren der ältesten
Naturphilosophen verborgen, die sich aus ihren Grundelementen Gegensätze,
z. B. das Warme und das Kalte, entstanden dachten, deren immer
schwankendes Gleichgewicht dem Hin und Her des Geschehens auf der
Welt zugrunde liegt. Gesundes und krankhaftes Geschehen sind also

wesensverwandte Schwankungen einer umfassenden Ordnung, des «Kosmos»

der überall waltenden Gesetzlichkeit der Natur. Man kann also —
mit Schumacher14 — von Ganzheitsdenken im Sinne des Zusammenhangs

zwischen allgemeiner Naturgesetzlichkeit und Geschehen im
menschlichen Körper sprechen. Es ist bemerkenswert, daß die hippor
kratische Medizin damit den alten volksheilkundlichen Gedanken, daß

die Krankheit eine Art Befleckung (Miasma) darstelle, ablehnt.
Es ist für den Hippokratiker daher nur folgerichtig, wenn die Jahreszeiten

mit ihrer wechselnden Witterung auch regelmäßig
bestimmte Krankheiten bringen, die der mit Klima und Wetter

14 Schumacher, Antike Medizin I, 184.

72



vertraute Arzt kennen und schon im voraus erwarten wird. Edel-
s t e i n15 spricht daher von «physischem Pessimismus» in dem Sinne,
daß Krankheiten mit Naturnotwendigkeit auftreten. Man kann ebenso

gut von physischem Optimismus sprechen, da umgekehrt Krankheiten
oft lediglich durch den nächsten Witterungswechsel geheilt werden. Und
ein Mensch mit besonders guter physis wird durch meteore Einflüsse
schon nicht so leicht krank wie ein anderer, der eine weniger gute
Physis besitzt.16 Es gibt also — für jedes Land in ihm eigener Weise —
je nach dem Klima ein «Normaljahr» von bestimmten Erkrankungen,
die vom meteorologischen Arzt erwartet und vorhergesagt werden können.

In der Schrift Peri aeron ,usw. werden diese Zusammenhänge
ausführlich besprochen. Und umgekehrt vermag der hippokratische Arzt
auf Grund der auftretenden Erkrankungen Rückschlüsse auf das Klima
eines Ortes zu ziehen.17

Wir verstehen jetzt, warum der Hippokratiker keine
Krankheitsbilder in unserem Sinne kennt. Dem mit der Medizin-Geschichte

Vertrauten wird es immer schwer fallen zu glauben, daß diese

Minderbeachtung bzw. dieses Fehlen von Krankheitsbildern auf
unvoreingenommener Erfahrung des Arztes beruhen soll. Nicht ist, wie auch
T emkin18 sagt, die Vorstellung, daß immer der ganze Mensch krank
sei, typisch griechisch und bildet eine Grundlage für die griechische
Heilkunde. Sondern umgekehrt geht diese Vorstellung erst aus dem
Geist der ganzen Zeit folgerichtig hervor. Denn was liegt für den Arzt
näher, als seine Kranken in Gruppen ähnlicher Krankheitszeichen zu
ordnen und von hier aus auf bestimmte feste Krankheitsbilder zu
schließen? Der hippokratische Arzt tut dies gewiß auch bis zu einem
bestimmten Punkt. Er spricht von gleichartigen Krankheitszeichen und
Zeichengruppen. Der letzten Zusammenfassung dieser Beobachtungen
in ein festes Krankheitsbild weicht er jedoch aus. Und das, obgleich er
weiß, daß viele Krankheitszeichen an verschiedenen Orten und zu jeder
Zeit auftreten können.

Warum sieht der Hippokratiker trotzdem nicht in der Aufstellung von
Krankheitsbildern seine Aufgabe? Der große Überblick, den er
anstrebt, ist auf die Zusammenhänge zwischen der Witterung und den Er-

15 Edelstein, L., Peri aeron usw. S. 87.
10 II, 32.
» V, 98.
18 T e m k i n Der systematische Zusammenhang usw., S. 14.

73



krankungen eines Ortes gerichtet.19 Je nach dem Wetter kommt es zu
leichten Schwankungen der physiologischen Prozesse. Diese physiologischen

Schwankungen werden zu Erkrankungen, wenn sie ein gewisses
Maß überschreiten. Das Ordnungsprinzip, nach dem der hippokratische
Arzt seine Beobachtungen richtet, ist also die Witterung einer Jahreszeit.20

Die beobachteten Erkrankungszeichen könnte man die Symptome

der betreffenden Jahreszeit nennen. Denn die Jahreszeit
nimmt die Stellung ein, die bei uns gegenüber den Symptomen das

Krankheitsbild innehat.
Die verschiedenen Erkrankungen, soweit sie nur zu gleicher Zeit am

gleichen Ort gehäuft auftreten, werden also alle als einheitliches
Geschehen zusammengefaßt und nach dem Charakter der herrschenden
Witterung beurteilt. Und wenn es, um ein schon genanntes Beispiel zu
wiederholen, im I. Epidemienbuch heißt, nachdem die einzelnen
Erkrankungen aufgeführt waren: es bestand also ein allgemeines
Uberfließen der Säfte,21 so ist das die Diagnose des Hippokratikers. Diese

Diagnose würde lauten, grob ausgesprochen: Feuchtes Jahr mit den
verschiedenen «Symptomen» der fließenden Augenleiden, wäßrigen
Durchfälle usw.

In Peri diaites oxeon22 wird in dieser Frage folgendermaßen
argumentiert: Die «Alten» — vorwissenschaftliche Volksheilkunde — kannten

umgrenzte Krankheitsbilder wie «Pleuritis, Phrenitis» usw. Die
Neueren — der Verfasser wendet sich gegen die knidische Schule —
erkannten dagegen die Vielgestaltigkeit dieser Krankheiten im Einzelfall.

Wenn sie trotzdem für alle Abarten der Krankheiten den
Krankheitsnamen als Sammelbegriff beibehalten, so ist das Gemeinsame dieser
verschiedenen Abarten eben nur noch der bloße Name. Ein «Brennfieber»,

eine «Phrenitis» usw. ändert mit Begleitsymptomen,
Komplikationen usw. ihren Charakter eben je nach Jahreszeit und Konstitution
des Einzelnen so sehr, daß es sinnlos wird, den zusammenfassenden
Krankheitsnamen aufrecht zu erhalten. Die Schrift steht in ihren
Grundanschauungen z. T. dem Kreis der Epidemienbücher nahe. Wenn auch

18 Noch die aristotelische Schule und der ihr zugehörende Arzt Diokles von
Karystos sehen in Wetter und Krankheitsausbruch parallele Vorgänge. S. hierzu
Jaeger, Diokles v. K., S. 85.

II, 14.

» II, 618.

" II, 227; 228.

74



die hier angeführten Argumente für das Fehlen von Krankheitsbildern
eine andere Erklärung geben, als sie in der vorliegenden Arbeit
entwickelt wird, so handelt es sich dabei doch nur um einen scheinbaren

Gegensatz. Auch wenn diese Argumente im engeren Kreis der hippo-
kratischen Schule selbst entwickelt wurden — ein sicherer Anhalt hierfür

ist nicht gegeben —, so liegt die tiefere Ursache für diese Anschauungen

doch in den meteorologischen Vorstellungen. Denn eben erst
dadurch, daß alle Erkrankungszeichen einer ganzen Jahreszeit zusammen
als ein einheitliches Geschehen, als ein Ganzes gesehen wurden, entstand
eine derartige Mannigfaltigkeit von Gruppierungen, daß ein Krankheitsbild

als ein Konstantes in derZeit hinfällig wurde.
Aber nicht nur die Krankheits entsteh ung im hippokratischen

Sinne läuft der Aufstellung von Krankheitsbildern zuwider. Auch Verlauf

und Ausgang der Erkrankungen werden in anderer Weise
zusammengefaßt. Hier kommt es dem hippokratischen Arzt, wie wir sahen, in
erster Linie auf die Beurteilung der Kochung und der Abscheidung an.
Die Kennzeichen der «guten» Kochung sind für alle Abscheidungen und
für alle Arten von Erkrankungen im wesentlichen gleich. So kommt es,
daß in den Epidemienbüchern der Verlauf aller Erkrankungen eines

Jahresabschnittes zusammengefaßt behandelt werden kann. Nach
Aufzählung der verschiedenen Erkrankungen werden die einzelnen
Abscheidungen hinsichtlich ihres gekochten oder rohen Zustandes beurteilt.
Diese Schilderungen besagen, kurz zusammengefaßt, wiederum, oh in
dieser Jahreszeit gute Kochungen die Regel waren oder nicht, ob
die Entscheidungen zur rechten Zeit auftraten oder nicht. Wieder ist
die Jahreszeit der Oberbegriff, dem sich die Erkrankungen gleichsam
als «Symptome» einordnen. An anderer Stelle werden entsprechend die
konstitutionellen Merkmale aller Kranken, die in einem bestimmten
Jahresabschnitt starben, zusammengefaßt, ohne Berücksichtigung ihrer
verschiedenartigen Erkrankungen.23

Es ist nun bezeichnend für den Hippokratiker, daß er alle der
herrschenden Witterung entsprechenden Erkrankungen im großen und ganzen

weniger ernst beurteilt. Die Kranken finden — ungewöhnliche
Wetterverhältnisse ausgenommen — schon durch den nächsten
Witterungsumschwung ihre Genesung, wenn sie nicht schon vorher durch eine gute
Apostasis geheilt wurden. Grundsätzlich schlimmer steht es um die
Erkrankungen, die zu den herrschenden Wetterverhältnissen in Wider-

*> II, 656.

75



Spruch stehen.24 Sie geben dem Hippokratiker einen Hinweis darauf,
daß entweder die Konstitution des Kranken Schuld an dieser unerwarteten

Erkrankung ist — es muß dann eben eine ungewöhnliche «Disharmonie»

der Säftemischung vorliegen, die eine sehr begrenzte Anpassungsfähigkeit

des Organismus bedingt —, oder aber die grundlegenden
Funktionen des Körpers, die Kochung, Abscheidung usw., liegen darnieder.
In diesem letzteren Falle treten an Stelle der Kochungen die gefürchteten
Fäulnisprozesse (sepsis) auf.

Aufgefallen war anfangs bei der ersten Durchsicht der Epidemien-
biicher, daß der Verfasser in den Katastasis-Abschnitten nicht Krankheiten,

sondern Symptome aufführt, die in den verschiedenen Jahreszeiten

zur Beobachtung kamen. Da der hippokratische Arzt jedoch kein
festes Krankheitsbild kennt, schließt schon T e m k i n25 weiter, so ist
auch die Bezeichnung «Symptome» in unserem Sinne — als Baustein
des umfassenden Krankheitsbildes, — falsch. Der hippokratische Arzt
gelangt also insofern nicht über die griechische Volksmedizin hinaus,
als auch er Symptome und Krankheitsbild in unserem Sinne nicht
unterscheidet. Es liegen aber der Volksmedizin wie der hippokratischen
Heilkunde in dieser Hinsicht ganz verschiedene Anschauungen zugrunde.

In erster Linie beobachtet der hippokratische Arzt im Krankheitsverlauf

den rechten Gang der Körperfunktionen. Kochungen und Ab-
scheidungen an den physiologischen Orten oder an ungewöhnlichen
Körperstellen erregen seine Aufmerksamkeit. In allen sichtbaren Ab-
scheidungen und in allen «Schmerzen» und «Beschwerden» sieht er den

gleichen Vorgang der Kochung und Abscheidung am Werk. Nur dieser

Vorgang ist ihm wesentlich, und deshalb finden der so verschiedene Bau
und die verschiedenen Funktionen der einzelnen Organe nicht sein
Interesse. Daß er genaue anatomische Beobachtungen anstellen kann, wenn
sie ihm wesentlich erscheinen, lehren die vorzüglichen Kenntnisse der
Knochen und Gelenke in den chirurgischen Schriften des Corpus Hip-
pocraticum.

Der Hippokratiker stellt keine Organdiagnose. Er sieht als Substrat
der Erkrankung einen Überschuß der Säfte bzw. eine nicht vollständige
Apostasis nach außen an. Dieser Krankheitsvorgang ist also — wie immer
wieder betont werden muß — ganz stofflich aufgefaßt. Und noch eines

" Z. B. II, 20.
Arch. Gesch. Med. 20 (1928) 338.

76



ist wichtig: Weder hat deshalb die hippokratische Heilkunde eine
organdiagnostische lokalisierende Tendenz — von einer Erkrankung der Ab-

scheidungsorgane im Sinne eines anatomischen Organschadens ist nicht
die Rede —, noch auch ist die hippokratische Medizin von einer
Ganzheitsauffassung in dem Sinne getragen, daß hier stets der ganze Körper
am Krankheitsgeschehen beteiligt sei. Zwar kommt es im Anfang —
durch die Witterungseinflüsse bei Seuchen, durch falsche Lebensweise
bei Einzelerkrankungen — zu einer stärkeren Störung des Säfte-Gleichgewichtes.28

Aber mit der oft rasch folgenden Apostasis-Abscheidung
und deren Wanderung im Körper kann sich die Krankheit auf einzelne

Körpergebiete beschränken. In diesem Sinne wird in den Epidemienbüchern

vom Sitz und vom Wandern der Krankheiten gesprochen.
Zugleich ist allerdings das ganze Krankheitsgeschehen eingeordnet in die

Physis des ganzen Körpers: in diesem allgemeinen Zusammenhang kann
man sagen: der ganze Körper ist am Krankheitsprozeß beteiligt. Aber in
diesem Sinn wird auch der Organpathologe von einer Beteiligung des

ganzen Körpers sprechen.

Der Sühnearzt sah seine Kranken von unzähligen Krankheitswesen
bedroht, die in den Menschen hineinfahren, ihm anhaften können, und die
durch Sühnemaßnahmen entfernt werden müssen. Ganz ähnlich wie in
der alten Zeit des Mythos jeder Mensch sein zweites Selbst, seine eigene
Seele, hat, und Heroen, Dämonen, Götter die Welt bewohnen. Aber wie
dann mit dem Aufkommen des Logos, der Naturphilosophie, sich alle
diese Seelen und Wesen auflösen in die eine einheitliche, alle Welt
durchziehende Seelensubstanz,27 so lösen sich auch alle Krankheitswesen

auf in das Kranksein überhaupt. Ja, der hippokratische Arzt geht
weiter: Erkrankung und Gesundheit sind wesensverwandt, fließend in-

20 Schon Bier, Münch, med. Wschrft. 77 (1930) 2195, weist darauf hin, daß
nicht die Störung des Gleichgewichtes, sondern deren zu starkes Ausmaß Krankheit

hervorruft. Gesundheit ist gleichbedeutend mit einem Schwanken des nie
ruhenden Gleichgewichtes in «gesunden» Massen.

27 Die ursprüngliche Vorstellung, so bei Homer, kennt nebeneinander eine
Lebensseele (thymos bei Homer), die nicht streng individuell gesondert ist, und den

streng individuellen materielosen entseelten Totengeist. Eine Verwischung
dieser beiden «Seelen» brachte die Orphik, die — dem «inneren» Menschen
zugewandt — ihr Augenmerk auf die Seele des Lebenden richtete, zugleich jedoch
deren Fortleben nach dem Tode in den Mittelpunkt ihrer Betrachtungen stellte.
Diese orphische Seelenlehre stellt offenbar eine Vorstufe der naturphilosophischen -

medizinischen Psychologie dar. Vgl. hierzu 0 11 o W. F., Die Manen. Berlin 1923.

77



einander übergehende Vorgänge, die sich in die allgemeine Gesetzmäßigkeit

der Natur einordnen.
Stofflich gedacht sind beide Vorstellungen. Aber für den Sühnearzt

der älteren Stufe war die Krankheit ein feindlicher, fremder Stoff, der
die gesunden Menschen bedroht. Für den naturphilosophischen Arzt
gibt es keine an sich feindlichen Mächte in der Natur. Alles Geschehen

ist seiner — im Grunde tiefreligiösen — Überzeugung nach ein
wohlgeordneter Kosmos. Gesundheit und Krankheit, Leben und Tod, Entstehen
und Vergehen verbindet eine allumfassende Gesetzmäßigkeit. Die
Ehrfurcht vor dieser wunderbaren Weltordnung gebietet ihm als Arzt, dem

Gang dieses Geschehens nachzuspüren, die verborgenen Gesetze zu
erforschen und in der Behandlung seiner Kranken dem in allem, dem

Größten wie dem Kleinsten, wirkenden Naturgesetz — der Physis —
helfend zur Seite zu stehen.28 Das aber erfordert eine genaue Kenntnis
dieser Physis in allen ihren Geschöpfen. Diese überall wirkende, webende
Physis ist weder zu denken als das blinde Walten einer mechanischen
Kausalität,29 noch auch als ein teleologisches Prinzip, noch auch als eine
vitalistische Kraft. Teleologisch eingestellt ist erst später die unter
aristotelischem Einfluß stehende Medizin des Diokles von Karystos,30
was gegenüber Schumacher31 betont werden muß. Die Physis ist
also keine «Lebenskraft», keine «Naturheilkraft», sondern sie ist
hier einfach die natürliche Ordnung, die der Arzt hinter den Erscheinungen

suchen muß, um die rechte Einsicht in das wirkliche Geschehen

zu erlangen. Der hippokratische Arzt hält sich trotz seiner irgendwie
substantiell beschränkten Vorstellungsweise von allen extrem
mechanistischen Übertreibungen fern, ebenso wie seine Überzeugung von der
rechten Ordnung des Naturgeschehens keiner Erklärung darüber bedarf,
welche Kraft oder welches Prinzip diese Ordnung aufrecht erhält.
Schließt doch jeder Vitalismus und auch jede bewußte Teleologie bis zu

gewissem Grade die Annahme ein, daß ohne die angenommene «Lebenskraft»,

das vermutete Prinzip o. ä. das Naturgeschehen nicht geordnet
ablaufen werde, eine Skepsis, die dem hippokratischen Arzt fremd ist.
«Die fromme Ansicht, daß die Natur selbst das Rechte finde, ist nichts

28 Auch die Krankheit hat ihre Physis, d. h. ist der allumfassenden Physis
eingeordnet. Vgl. V, 78.

29 S. D i 11 e r Naturbegriff.
30 S. Jaeger, W., Diokles v. K., S. 53, 54.
31 Antike Medizin I, 177; 186.

78



Sophistisches, sondern nur von derSophistik auf die Spitze Getriebenes»,
meint in diesem Sinne Pal m.32

VI. Zusammenfassung
Die vorliegende Arbeit stellte sich zunächst die Aufgabe, in den hippo-

kratischen Schriften die Zusamimenhänge zwischen Krankheitsauffassung

und Meteorologie darzulegen. Allen Körperfunktionen, auch den

seelischen, liegt nach hippokratischer Ansicht ein Stoffwechsel zwischen
Außenwelt und menschlichem Körper zugrunde. Der Körper wahrt mittels

der Kochung und Abscheidung ein bestimmtes Mischungsverhältnis
unter den aus der Außenwelt aufgenommenen Substanzen. Dieser
physiologische Grundprozeß ist nicht an bestimmte Organe gebunden, sondern
wirkt überall im Körper in gleicher Weise. Krankheit entsteht, wenn
durch allzu unausgeglichene einseitige Stoffzufuhr von außen der
physiologische Grundprozeß der Kochung überlastet wird. Es dauert dann
gewisse Zeit, bis das notwendige Gleichgewicht unter den aufgenommenen
Substanzen wieder hergestellt wird. Der Körper ist solange durch Ab-
scheidungen gekochter und ungekochter Substanzen bemüht, das gestörte
Gleichgewicht, die «rechte Mischung», in seinem Inneren herzustellen.
Darum — aus diesen Grundanschauungen heraus — wendet der hippo-
kratische Arzt seine Beobachtungen in erster Linie den Abscheidungen
des Körpers zu. Seine Vorstellungen über das Wesen und die Bedeutung
der Kochung leiten ihn in der Beobachtung und Beurteilung aller dieser
Apostasies. Das Nasenbluten z. B., heute für den Arzt meist nur ein
Hinweis auf eine erhöhte Blutungsneigung, ist für den koischen Arzt eine
heilsame Leistung des kranken Körpers, die je nach Ausmaß, Zeitpunkt
usw. wesentliche Rückschlüsse auf das Krankheitsgeschehen erlaubt. Für
alle die zu Anfang dieser Arbeit besprochenen Krankheitszeichen der
3. Gruppe gilt dies in gleicher Weise.

Hierbei spielen konstitutionelle Unterschiede unter den Menschen eine
Rolle. Aber auch diese Konstitutionen werden auf Umwelteinflüsse, und
zwar wieder in erster Linie auf meteorologische Einwirkungen,
zurückgeführt.

Die Krankheit ist also ursächlich keine Einheit, denn an verschiedenem
Ort und zu verschiedener Zeit werden immer wieder etwas andere
Stoffzufuhren vorliegen. Sie ist es aber auch nicht im organpathologischen

32 Palm, Studien usw., S. 115.

79



Sinne, denn der entscheidende Vorgang der Kochung ist in allen Organen
in gleicher Weise am Werk. Und die Krankheit ist auch klinisch keine
Einheit. Denn eine Einheit stellt hier nur die an einem bestimmten Ort
zu gleicher Zeit wirksame Zusammensetzung der Stoffzufuhren dar. Es

können daher zu verschiedener Zeit und an verschiedenem Ort nie ganz
gleiche Erkrankungen auftreten. Vielmehr bedingen die zeitlich und
räumlich verschiedenen Umweltfaktoren auch verschiedene Abwandlungen

ähnlicher Krankheitserscheinungen.
Es zeigt sich somit, daß die «Meteorologische Medizin» nicht nur ein

äußeres Kennzeichen der hippokratischen Heilkunde ist, sondern daß in
der Ätiologie, Pathogenese, Prognose, Konstitution usw., in der ganzen
Krankheitsauffassung der Hippokratiker, Anschauungen zugrundeliegen,
die nur im Zusammenhang mit der meteorologischen Einstellung
verständlich sind. Der Mensch ist den meteoren Einwirkungen durch die

Einatmung des Pneumas ständig ausgesetzt. Seine psychischen Funktionen

werden durch diesen Pneumastoffwechsel unterhalten. Abscheidun-

gen aus dem Pneuma können zahlreiche Erkrankungen hervorrufen. In
der Schrift Peri hydaton usw. wird darüber hinaus dargestellt, daß auch
die Getränke und die ganze Nahrung des Menschen unter meteorem Einfluß

stehen.
Die Verwandtschaft zwischen Körperfunktionen und Meteorologie geht

noch weiter. Denn hier wie dort sind die gleichen Grundprozesse am
Werk: Kochung und Abscheidung.

Unter anderem wurde außerdem darauf hingewiesen, daß die bevorzugte

Bedeutung des Pneumas und der Fieber in der hippokratischen
Heilkunde der bevorzugten Stellung der Elemente Feuer und Luft in der
griechischen Naturphilosophie entspricht.

Zum Abschluß dieser Arbeit stellen wir uns die Frage: Ist die
Meteorologische Medizin als ein Ergebnis unvoreingenommener ärztlicher
Erfahrung anzusehen, wie es Nestle ausspricht und offenbar auch sonst
die Ansicht vieler Hippokrates-Kenner ist? Oder aber ist die hippokra-
tische Medizin in diesen Grundlagen zugleich als ein Kind der griechischen

Meteorologie bzw. der Naturphilosophie anzusehen?

Die zuerst genannte Ansicht kann m. E. nicht aufrecht erhalten werden.

Die Meteorologie ist schon in den Lehren der ältesten griechischen
Naturphilosophen in ähnlicherWeise entwickelt worden, wie wir siedann
später in den hippokratischen Schriften dargestellt finden. Die Meteorologie

ist ferner von Anfang an ein Kernproblem der Naturphilosophie,

80



behandelt sie doch den Stoffwechsel der Grundsubstanzen. Sollte wirklich

der Hippokratiker ursprünglich von der hohen Bedeutung
meteorologischer Einflüsse auf den Menschen durch seine ärztlichen Beobachtungen

überzeugt worden sein, so würde er damit doch nichts eigentlich

Neues im Rahmen der griechischen Naturforschung gefunden haben.
Denn die meteorologischen Umsetzungen liegen nach der Meinung der
Naturphilosophen dem Geschehen in der Welt zugrunde. Auf jeden Fall
hat sich der Hippokratiker in der Ausführung dieses Gedankens ganz von
den Grundanschauungen der Naturphilosophie leiten lassen. Diese
Arbeit versuchte darzustellen, daß die Krankheitsauffassung der
Hippokratiker ohne die meteorologischen Grundlagen nicht verständlich wird.

Es dürfte überflüssig sein zu betonen, daß mit dieser Feststellung die

Bedeutung der hippokratischen Medizin für die Entwicklung der
Heilkunde nicht geschmälert wird. Nicht so sehr um die medizinischen
Leistungen der Hippokratiker im einzelnen handelt es sich in vorliegender

Arbeit, — ihr Wert steht außer Zweifel. Die Aufgabe bestand
vielmehr darin, von den medizinischen Grundanschauungen
her die tieferen Zusammenhänge mit der Naturauffassung der Zeit
aufzusuchen.

Mir erscheint die Folgerung nicht allzu fernliegend, daß das große
Ansehen des Hippokrates und seiner Schule z. T. darauf beruhte, daß diese

Ärzte mit ihren Lehren die alte Vorrangstellung der Meteorologie auf
medizinischem Gebiet bestätigten. Auf jeden Fall wird man überall
dort mit der Annahme eines hippokratischen Einflusses auf die Zeitgenossen

vorsichtig sein müssen, wo von der Bedeutung meteorologischer
Einwirkungen auf den Menschen die Rede ist. Gewiß ist man damals
nicht achtlos an der «Meteorologischen Medizin» der Hippokratiker
vorübergegangen — das bezeugt uns Piaton —, aber man fand hier doch nur
einen Grundgedanken der Naturphilosophie bestätigt.

Unsere Quellen über die Anfänge der wissenschaftlichen Medizin in
den Ärzteschulen Griechenlands sind zu spärlich, um daraus ein Bild der
frühen Geschichte dieser Schulen gewinnen zu können. Über die Schulen

von Kyrene und Rhodos z. B. ist nichts überliefert. Auf jeden Fall
wird der heutige Arzt kaum glauben wollen, daß das so hochentwickelte
medizinische Wissen der hippokratischen Schriften in einer einzigen
Ärztegeneration entstanden sein soll. Wir besitzen ja auch eine Reihe

von fragmentarischen Zeugnissen wissenschaftlicher Medizin aus früherer

Zeit. T erakin meint, es habe ursprünglich ein großes medizinisches

81



Wissen vorgelegen, das dann die hippokratischen Ärzte unter naturphilo-
sophischen Gesichtspunkten geordnet hätten. Aber wer soll dieses Wissen

gesammelt haben? Wie wenig hierzu die alte magische Volksmedizin
geeignet ist, erläutert uns der Verfasser von Peri hieres nousou. In den

Asklepiosheiligtümern von Trikka, Epidauros u. a. waren nicht einmal
Ärzte tätig, die derartige Beobachtungen hätten anstellen können. Ist
es nicht vielmehr umgekehrt die naturphilosophische Geisteshaltung
gewesen, die erst geordnete Beobachtungen im Sinne der Naturwissenschaft
ermöglicht hat? Auf jeden Fall sind schon in den einfachen ärztlichen
Beobachtungen und in den medizinischen Grundbegriffen die naturphilosophischen

Grundlagen zu spüren.

SCHRIFTTUM
(Ausführliches Schrifttumsverzeichnis in: Schumacher, Antike Medizin,

I, S. 251—283).

Arnim, H. v., Die europäische Philosophie des Altertums. In: Kultur der Ge¬

genwart I, 5, 1923.

Beck, T h., Hippokrates' Erkenntnisse. Jena 1907.

Bier, A., Hippokratismus. Münch, dem. Wschrft. 77 (1930) 2193; 78 (1931)
113, 154, 355, 408, 483, 540, 919, 961.

— — Quellen und Studien zur Geschichte der Naturwissenschaften und der Medi¬

zin 3 (1933) 51.
Med. Klinik 30 (1934) 1245. Kritik der deutschen Hippokrates-Übersetzung
von Kapferer-Sticker.

Brown, W., Philosophy in Hippocrates. Medical Record 139 (1934) 667.

Burnet, J., Earl Greek philosophy. 3. Aufl. London 1914.

Capelle, W., Meteoros •— meteorologia. Philologus LXXI (1912) 414.
Zur hippokratischen Frage. Hermes 57 (1922) 250.

Daremberg,Ch., Etat de la Medecine entre Homere et Hippocrate. Paris 1869.

Deichgräber, K., Die Epidemien und das Corpus Hippocraticum. Abh. Preuß.
Akademie Phil.-hist. KI. 1933, Nr. 3.

Die Stellung des griechischen Arztes zur Natur. Die Antike 1939, 116.

Di els, H., Menon's Iatrika. Hermes 28 (1893) 407.

— — Hippokratische Forschungen. I—IV Hermes 45—48 (1913); V Hermes 53

(1918).
Die Fragmente der Vorsokratiker. 5. Aufl., hrsg. von W. Kranz. 3 Bd. Berlin
1934—38. Ergänzt durch American Journ. of Philol. 60 (1939) 248.

Diller, H., Hermes 67 (1932) 16. Ärztliche Methoden (Hippokrates).
Die Überlieferung der hippokratischen Schrift Peri aeron hydaton topon.
Philologus Suppl. XXIII, 3 (1932).
Wanderarzt und Aitiologe. Philologus Suppl. XXVI, 3 (1934).

82



D i 11 e r H., Sudhoffs Archiv 31 (1938) 201. Blutkreislauffrage.
— •— Der griechische Naturbegriff. Neue Jahrb. f. Antike und dt. Bildung. 1939.

Edelstein, L., Peri aeron und die Sammlung der hippokratischen Schriften.
Problemata H. 4. Berlin 1931.

— — Hippokrates. Pauly's Realenzyklopädie d. klass. Altertumswissenschaften.
Suppl. 6, 1290. Stuttgart 1936.
Greek Medicine in its Relation to Religion and Magic. Bull. History Med.
The Johns Hopkins Univ. 5 (1937) 201.

F r e d r i c h C., Hippokratische Untersuchungen. Phil. Untersuchungen, hrsg.
von A. Kießling und U. v. Wilamowitz-Möllendorf XV. Berlin 1899.

G i g o n 0., Der Ursprung der griechischen Philosophie. Basel 1945.

Gilbert, 0., Die meteorologischen Theorien des griechischen Altertums. Leipzig
1907.

v. G 1 a s e n a p p H., Entwicklungsstufen des indischen Denkens. Schriften der
Königsberger Gelehrten Gesellschaft. Geisteswissenschaftliche Klasse. 15./16.

Jhrg. 1940.

Gomperz, Th., Die Apologie der Heilkunst. 1910.

Einige Bemerkungen zum Corpus Hippocraticum. Kaiserl. Akad. d. Wiss. in
Wien 1910.

Griechische Denker. 3 Bd. 1911.

H ä s e r H., Lehrbuch der Geschichte der Medizin I, 2. Aufl. Jena 1875.
H e i b e r g J. L., Exakte Wissenschaften und Medizin. In: Gercke-Norden, Ein¬

leitung in die Altertumswissenschaft I, 398. 1910.

Herzog, R., Die Wunderheilungen von Epidauros. Leipzig 1931.
und Schazmann, P., Kos. Ergebnisse der deutschen Ausgrabungen und
Forschungen. Bd. 1. Asklepieion. Berlin 1932.

H o w a 1 d E., Die Anfänge der europäischen Philosophie. München 1925.
11 b e r g J., Die Ärzteschule von Knidos. Sitzungsber. d. Sächs. Akad. d. Wiss. zu

Leipzig. Phil.-hist. Kl. 76, 3 (1924).

Jaeger, W., Paideia. Die Formung des griechischen Menschen I, 2. Aufl. Berlin-
Leipzig 1936. Bd. II New York 1943. Bd. III New York 1944.

— — Diokles von Karystos. Berlin 1938.

Joel, K., Geschichte der antiken Philosophie I. 1921.

Kapferer, R. und S t i c k e r G., Die Werke des Hippokrates Bd. I—XXV.
Stuttgart-Leipzig 1934 ff.

K e u ß O., Über philosophische Begriffe und Theorien in den hippokratischen
Schriften. Diss. (Phil.) Köln 1914.

Körner, O., Geist und Methode der Natur- und Krankheitsbeobachtung im grie¬
chischen Altertum. Rostock 1914.

Kranz, W., Kosmos und Mensch in der Vorstellung des frühen Griechentums.
Nachr. d. Ges. d. Wiss. in Göttingen. Phil.-hist. Kl. NF II, 7. 1938. 121; 149.
Kosmos als philosophischer Begriff frühgriechischer Zeit. Philologus 93

(1939) 430 ff.
Geschichte der griechischen Philosophie. Leipzig 1941.

Leibbrand, W., Der göttliche Stab des Äskulap. Hamburg 1939.

83



Levy-Bruhl, L., Les fonctions mentales dans les societes inferieures. Paris 1912.

L i 11 r e E., Oeuvres completes d'Hippocrate Bd. 1—10. Paris 1839—61. Nach
dieser Ausgabe wird in vorliegender Arbeit zitiert. Römische Ziffern: Bandzahl,

arabische Ziffern: Seitenzahl.
Mac Alister, Sir J., Medicine and Magic. Brit. med. J. 1935, 1, 1329.

Magnus, H., Abh. z. Gesch. Med. 10 (1904) 8.

Meyer-Steineg, T h., Die Bedeutung der Prognose in den hippokratischen
Schriften. Arch. Gesch. Naturwiss. VI, 258.

M ü r i, W., Arzt und Patient bei Hippokrates. Beil. z. Jahrbuch über d. Städt. Gym¬

nasium in Bern 191 (1936).
Nestle, W., Hippocratica. Hermes 73 (1938) 1.

— — Vom Mythos zum Logos. 2. Aufl. Stuttgart 1942.

Otto, W. F., Die Manen. Berlin 1923.
P a g e 1, W., Prognosis and Diagnosis. Journ. of The Warburg Institute 2 (1939) 382.
P a 1 m A., Studien zur hippokratischen Schrift Peri diaites. Phil. — Diss. Tübingen

1933.
P o h 1 e n z M., Der Geist der griechischen Wissenschaft. Berlin 1922.

Hippokrates-Studien. Nachr. d. Göttinger Ges., Phil.-Hist. Kl. Fachgruppe I,
Bd. II. 1937. Betrifft Peri aeron usw.

—• — Hippokrates und die Begründung der wissenschaftlichen Medizin. Berlin 1938.
—• — Hippokrates. Die Antike 15 (1939) 1.

Regenbogen, 0., Symbola Hippocratica. Diss. Berlin 1914.

Reinhardt, E., Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie,
Bonn 1916.

Rey, A., La jeunesse de la science grecque. La science dans l'antiquite. Vol. 2.

Paris 1933.
R e y m o n d A., Histoire des sciences exactes et naturelles dans l'antiquite greco-

romaine.1 Paris 1924.
R o h d e E., Psyche. Seelenkult und Unsterblichkeitsglaube der Hellenen. 2 Bd.

7.18. Aufl. Tübingen 1921.

Schumacher, J., Antike Medizin, Bd. 1. Berlin 1940.

Senn, G., Die Entwicklung der biologischen Forschungsmethoden in der Antike
usw. Aarau 1933.

Sigerist, H. E., Die Geburt der abendländischen Medizin. Festschrift Sudhoff.
Zürich 1923.

Antike Heilkunde. München 1927.

Sprengel, K., Versuch einer pragmatischen Geschichte der Arzneikunde. 4. Aufl.
Leipzig 1846.

S t e n z e 1, J., Die Metaphysik des Altertums. In: Handbuch der Philosophie, hrsg.
von A. Bäumler und M. Schröter. Abt. 1. Berlin 1929.

Sticker, G., Die Pathologie des Hippokrates. Janus 26 (1922) 101.

— •— Fieber und Entzündung bei den Hippokratikern. Arch. Gesch. Med. 22 (1929).
Die hippokratischen Bücher von den Volkskrankheiten. Sozial-hyg. Mitt. 19

(1935) 65.

Hippokratische Lebenslehre. Hippokrates 11 (1940) 146.

84



S t r o h m H., Untersuchungen zur Entwicklungsgeschichte der aristotelischen
Meteorologie. Philologus Suppl. Bd. 28, H. 1. Leipzig 1935.

S u d h o f f K., Kurzes Handbuch der Geschichte der Medizin. 3./4. Aufl. Berlin
1922.
Kos und Knidos. Münch. Beiträge z. Gesch. u. Lit. usw. I 4./5. 1927.

T e m k i n 0., Die Krankheitsauffassung von Hippokrates und Sydenham in ihren
Epidemien. Arch. Gesch. Med. 20 (1928) 327.
Der systematische Zusammenhang im Corpus Hippocraticum. Kyklos Jahrbuch

Bd. 1. Leipzig 1928.
Geschichte des Hippokratismus im ausgehenden Altertum. Kyklos Jahrbuch
Bd. 4. Leipzig 1932.
Studies on Late Alexandrian Medicine I. Bull. Inst. History Med. The Johns
Hopkins Univ. 3 (1935) 405.

Wellmann, M., Fragmentsammlung der griechischen Ärzte I. 1901.

Zur Geschichte der Medizin im Altertum. Hermes 47 (1912) 1.

—• — Die Schrift Peri hieres nousou des Corpus Hippocraticum. Arch. Gesch. Med.
XXII (1929) 290.

Z e 11 e r E., Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung,
I. Teil, 1. Hälfte. 6. Aufl. hrsg. von W. Nestle. Leipzig 1919.

I. Teil, 2. Hälfte. 6. Aufl. hrsg. von W. Nestle. Leipzig 1920.

Grundriß der Geschichte der griechischen Philosophie. Hrsg. von W. Nestle.
13. Aufl. Leipzig 1928.

Über die Natur des Menschen

Teil 1. Zeugungund ein StiickUrologie
Aus einer Handschrift des 14. Jahrhunderts

(Zürich Zentralbibliothek Car. C. 172)

Aus dem Lateinischen ins Deutsche übertragen
von Günther Goldschmidt (Genf)

Mittelalterliche Auseinandersetzungen über die Natur des Menschen,
auch wenn sie uns bei Medizinern entgegentreten, sind immer
philosophisch, wenn nicht gar theologisch beeinflußt, und haben es deshalb

keineswegs nur mit der Physis des Menschen, sondern auch mit seiner

geistigen Struktur zu tun. Auch spielen die Träume des Menschen, des

gesunden wie des kranken, in der Heilkunde des Mittelalters keine
geringe Rolle, so wie sie in der antiken Medizin zeitweise und an gewisse

heilige Stätten gebunden zur Erkenntnis der Heilmethode dienten. Es

ist also durchaus keine Errungenschaft der Neuzeit, die Träume in thera-


	Hippokrates und die meteorologische Medizin [Schluss]

