Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 4 (1947)

Heft: 2

Artikel: Hippokrates und die meteorologische Medizin [Schluss]
Autor: Brunn, L. von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GESNERUS

Vierteljahrsschrift fiir Geschichte der Medizin und der
Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d’histoire de la médecine

Jahrgang - Volume - 4 1947 Heft - Fasc. - 2

Hippokrates und die meteorologische Medizin

Von L. von Brunn

(SchluB)

INHALT DES IIL. TEILS

V. Vorwissenschaftliche und wissenschaftliche Krankheitsauf-

fassung im Corpus Hippocraticum . . . . . 66
Krankheitsbegriff der griechischen Volkshellkunde . . . 68
Heilbetrieb in den Asklepios-Heiligtimern . . . . . . 69
Hippokratische Krankheitsvorstellung . . . . . . . . 70
Keine Contagien und Miasmen . . . . . . . . . . 70
Eigenstoffliche Krankheitstheorie . . . . . . . . . 72
Keine Krankheitshilder . . . . . . . . . . . . . 73
Jahreszeit als Oberbegriff . . . . . . . . . . . .7
Physig « &+ s 5 @« @ = % 3 @ 5 % » % % % % 5 .4 17
VI. Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . .79
Schrifttumsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . 82

65



V. Vorwissenschaftliche und wissenschaftliche
KrankheitsauffassungimCorpusHippocraticum

Es handelt sich im Corpus Hippocraticum, wie besprochen, um eine
stoffliche Krankheitstheorie. Nicht nur richtet der Arzt sein Augen-
merk auf die Abscheidungen aller Art, sondern auch die unsichtbaren
Vorginge im Korperinneren werden als Ansammlungen und Wanderun-
gen einer «materia peccans» betrachtet, die aber — und das ist das We-
sentliche — nicht fremdstofflich, sondern eigenstofflich gedacht ist.
D. h. die «materia peccans» ist zwar wie alle Zufuhren des Korpers von
auBen in den Korper gelangt. Sie stellt jedoch keine besondere krank-
machende Substanz dar, sondern nur ein allzu ungleiches Mischungsver-
hiltnis der verschiedenen Zufuhren «macht krank». Das «Zuviel» ein-
zelner zugefiithrier Stoffe wird vom Korper ausgeschieden. Und solange
diese Abscheidung noch im Kérper verbleibt, fiihrt sie je nach ihrem
Sitz zu ortlichen Storungen. In diesem Sinne kann man sie als «materia
peccans» bezeichnen. '

Ist diese eigenstoffliche Krankheitstheorie altiiberkommene Volksan-
schauung? Gibt uns das Corpus Hippocraticum Anhaltspunkte fiir eine
iltere Stufe der Heilkunde? Und wie faBt diese das Krankheitsgesche-
hen auf?

Hier hilft eine Schrift weiter, die den Epidemienbiichern eng ver-
wandt und jedenfalls aus der Schule von Kos, aus dem Arztekreis um
Hippokrates hervorgegangen ist. Diese schon in anderem Zusammenhang
behandelte Schrift «Uber die Heilige Krankheit» wendet sich gegen die
Stellung, welche die Fallsucht, die Epilepsie, als «gottliche» Krankheit in
der ilteren Heilkunde einnimmt, und entwickelt in diesem Zusammen-
hang den Unterschied dieser ilteren zu der eigenen Krankheitsauffas-
sung. Die Schrift «Uber die alte Medizin»!, die ihrem Titel nach ihn-
liche Aufschliisse erwarten 1iBt, ist in dieser Hinsicht weniger wertvoll.
Es hidngt das mit ihrer Absicht zusammen, die eigenen Ansichten schon
in der Vergangenheit aufzufinden, wobei in sophistisch-«aufklarerischer»
Weise ein vernunftmiBliges Idealbild der Vergangenheit entsteht. Die
Schrift «Uber die Heilige Krankheit» dagegen hebt in bewuBtem Gegen-
satz zur alten Auffassung die Unterschiede zwischen Altem und Neuem
hervor, wie sie sich in der Praxis ergeben.

Als Kennzeichen der alten Krankheitsvorstellung fithrt Peri hieres

1 1, 570 ff.
66



nousou auf: Die sogenannte Heilige Krankheit stelle eine Art «Be-
fleckung» des menschlichen Korpers dar.? Behandelt werde sie mit Ent-
sihnungen und Beschworungen, Speiseenthaltungen, Baderenthaltung,
Verbot dunkler Kleidung. Ferner werden die Sithnemittel nach der Ent-
sithnung in die Erde vergraben, ins Meer geworfen usw. Diese, dem Geist
des Corpus Hippocraticum so fremde Krankheitsauffassung wird uns hier
nur im Zusammenhang mit der Epilepsie berichtet. Doch weist der Ver-
fasser von Peri hieres nousou schon auf eine allgemeine Verbreitung
jener Anschauungen hin, wenn er diese alten Arzte mit den Siihne-
priestern und Wettermachern vergleicht. Er sagt ferner,® daB Zauberei
in diesem Sinne auch bei anderen Krankheiten angewandt werde,

Diese Vorstellungen waren im 7. und 6. Jahrhundert in Griechenland
lebendig. Doch handelt es sich um uralte Anschauungen, die gewil} schon
alter sind und sich auch spiter neben der wissenschaftlichen Medizin
erhalten haben. Hier kannte man z.B. auch nicht die Schuld als sitt-
liches Problem in unserem Sinne. Die Schuld wurde angesehen als ein
Fremdes, von auBen Kommendes, das den Menschen befleckt, ihm an-
haftet, und das durch Sithnemittel von seinem Korper wieder entfernt
werden kann. Diese substantielle, materielle Denkweise fand auch auf
das Krankheitsgeschehen Anwendung. Auch die Krankheit haftet dem
Menschen als ein Fremdes, von aulen Kommendes an und kann nur
durch geeignete SiihnemaBnahmen eines Reinigungsarztes entfernt wer-
den.?

Die Verwandtschaft dieser Auffassungen mit der Denkweise primitiver
Volker ist schon von E.Roh d e betont und als «nichts Auffallendes»
hervorgehoben worden.? Ahnliche Vorstellungen sind aus der Friihzeit
der indischen Kultur bekannt.® Fiir die Krankheitsauffassung zeigen alle
diese im einzelnen verschiedenen Lehren doch Gemeinsames. Der Ver-
fasser der Schrift «Uber die Heilige Krankheit» hat die Gegensitze die-
ser dlteren Auffassung zu der seinigen wissenschaftlichen klar hervor-
gehoben. Er wird allerdings den alten Vorstellungen nicht gerecht, wenn
er sie im stolzen BewuBtsein des Erreichten als Aberglauben oder gar
als Betrug bezeichnet. Es zeigt sich hier die gleiche Minderbewertung

2 VI, 362.

3 VI, 360.

4 Vgl. Rohde, E., Psyche, Seelenkult usw.

5 Rohde, Psyche I, 6.

6 Vgl. v.Glasenapp, H., Entwicklungsstufen d. indischen Denkens.

67



der sogenannten «primitiven Denkweise» durch den logisch geschulten
Wissenschaftler, die auch in unserer Zeit noch das Verstandnis fiir die
«praelogische Geistesart» erschwert, eine Stufe des Denkens, die uns
nicht nur in Vorstellungen der Naturvolker, sondern auch in den An-
fingen der eigenen Kulturentwicklung und zum Teil in der Volkskunde
noch heute entgegentritt.

Uns kommt es hier allein auf die Vorstellungen iiber das Krankheits-
geschehen an. Die vom Verfasser der Schrift Uber die Heilige Krank-
heit hervorgehobenen Kennzeichen lassen sich etwa folgendermaflien zu-
sammenfassen:

Die Krankheit ist etwas Korperfrem des, das von auflen in den
gesunden Korper eindringt. Die moderne Infektionslehre kommt friih-
menschlichen Vorstellungen entgegen und verdankt wohl zum Teil dieser
inneren Verwandtschaft ihre Volkstiimlichkeit und teilweise Uberbewer-
tung.

Das krankmachende Etwas ist stofflich gedacht. Nur so erkldaren
sich die handgreiflichen EntsiihnungsmaBnahmen, das Abwaschen mit
Blut, mit bestimmten Wassern, das Forttragen der Siithnemittel nach der
Entsithnung.” Die ganze Zauber-Magie schlieBt ja die Vorstellung ein,
daB ein Etwas in einen Menschen, in ein Tier usw. hineingelegt und wie-
der daraus entfernt werden kann. So beschreibt es die Schrift Uber die
Heilige Krankheit. Grundsitzlich dasselbe lehrt die Psychologie der
Naturvolker, aber auch die Friihzeit der indischen Kultur und die Volks-
kunde, — trotz der groBen Unterschiede im einzelnen.

Die Krankheit ist eine Einheit. Dies geht schon aus dem oben Ge-
sagten hervor. Dieser uralte Krankheitsbegriff darf allerdings nicht ver-
wechselt werden mit der — seit Sydenham — modernen Aufstellung
der Krankheitsbilder auf induktivem Wege durch Abstraktion aus dem
Symptomen-Material. Vielmehr ist «die Krankheit» der alten Denk-
weise eine Wesenheit, die, irgendwie stofflich gedacht, den Korper be-
fillt. Nicht in dem Sinne von Krankheitserregern, die dann die Krank-
heit erst hervorrufen, sondern — um es mit modernen Vorstellungen
zu vergleichen — die Krankheit ist der Infektionsstoff und der Infek-
tionsstoff ist die Krankheit. So wird etwa in den vedischen Schriften
berichtet, dal die Ruhr durch Zaubermittel aufgefordert wird, den Leib
zu verlassen. Ahnlich miissen wir uns die MaBnahmen griechischer
Siihnedrzte bei der Behandlung der Heiligen Krankheit vorstellen.

7 Weiteres Beiépiel Vv, 318.
68



Da dieser Krankheitsbegriff nicht erst durch das Zusammenfiigen von
Symptomen gewonnen wird, so werden wir auch keine Trennung in
Symptome und Krankheitsbild erwarten. Tatsachlich nennt die alte
primitive Heilkunde unsere Krankheiten und Symptome auf gleicher
Stufe nebeneinander. Neben der Ruhr finden wir etwa den Husten, das
Fieber als solche «Krankheiten» in den vedischen Schriften.

Das Augenmerk des Arztes richtet sich auf die magischen Zusammen-
hinge des Krankheitsgeschehens. Welche Siihnehandlung ist vorzuneh-
men, um die Krankheit aus dem Korper zu entfernen? Natiirliche Ur-
sachen in unserem Sinne haben hier keinen Raum. Es ist nicht so, wie
in der Schrift Uber die Heilige Krankheit gesagt wird, daB die Unwis-
senheit der alten Siihneirzte zu «abergliubischen» Heilmethoden gefiihrt
hat, sondern es ist umgekehrt die alte magische Denkweise, die ihrem
Wesen nach den Blick fiir Erfahrungstatsachen in unserem naturwissen-
schaftlichen Sinne erschwert oder gar unmaoglich macht.

Die Behandlung und Vorbeugung der Krankheit ist in ihrem Kern im-
mer magischer Art in dem geschilderten Sinne. Es gilt den stofflichen
Krankheits«ddmon» zu bannen, zu entfernen, und alle oft so zweck-
miafligen duleren MaBnahmen stehen im Dienst dieses Zieles. Die ge-
schilderten Enthaltungsvorschriften tragen deutlich den Charakter von
Tabu-Vorschriften, wie sie aus der Volkerkunde bekannt sind. Ganz in
diesem Sinne wird in der Ilias (I, 312) von der Reinigung des Griechen-
lagers vor Troja nach rituellem Brauch im Verlauf einer Pestepidemie
berichtet.

Die Ansicht der Schrift «Uber die Heilige Krankheit», daB der Mensch,
der durch SithnemaBnahmen eine Krankheit entfernen will, sie auch
eigentlich umgekehrt in einen Menschen hineinzaubern konnte, trifft auf
die Heilkunde der «primitiven» Volker durchaus zu. In Griechenland
mag mit dem EinfluB der Naturphilosophie die alte Denkweise schon
weitgehend verblalt gewesen sein. Auch ist es denkbar, daB} gerade die
Epilepsie noch als ein Reservat der iiberwundenen Heilkunde vom Volke
als «Zauberkrankheit» empfunden wurde. Allerdings sagt der Verfasser
der Schrift selbst, daB Zauberei auch bei anderen Erkrankungen noch
in Ubung steht. ' '

Die in den Asklepiosheiligtimern geiibte Heilkunde hin-
gegen ist am ehesten mit dem Leben in katholischen Gpad_enortéﬁ_ wie
Lourdes zu vergleichen. Hier, in Epidauros und anderen Heiligtiimern
des Asklepios, waren keine Arzte titig. Von dem Heiligen Ort wird. eine

69



Suggestivwirkung auf die Scharen der kranken Pilger ausgegangen sein.
Ferner wurden die Kranken nach dem Schlaf im heiligen Bezirk zur
Wiedergabe ihrer Triume angehalten. Der Trauminhalt wurde dann
einer Deutung unterzogen. Man wird dabei an Methoden der modernen
medizinischen Psychologie erinnert.

Fassen wir demgegeniiber zusammen, welche Krankheitsauffassung uns
die hippokratischen Schriften lehren, so ist zunichst zu sagen, daB sich
das Krankheitsgeschehen im grundsitzlichen nicht von den Vorgingen
im gesunden Korper unterscheidet. Es handelt sich vielmehr um Stei-
gerungen und Abschwichungen physiologischer Prozesse. Selbst
die Abscheidungen an Korperstellen, die fiir gewohnlich nicht Sitz der
Apostasis sind, werden dennoch in Art solcher physiologischer Vorginge
geschildert, so etwa die entziindlichen und nicht entziindlichen An-
schwellungen.

Diesem Krankheitsgeschehen liegen keine Krankheitserreger, keine
Contagienund Miasmen, zugrunde, die etwa von auflen in den
Korper eindringen und die Krankheitsprozesse als Kampf zwischen Er-
reger und kranken Menschen verstehen lassen. Sticker® iibergeht
diese Tatsache, indem er die Ansicht vertritt, daBl der hippokratische
Arzt iiber diese Miasmen und Contagien nur aus Bescheidenheit nicht ge-
sprochen habe, weil er sich seiner hierfiir unzureichenden Hilfsmittel be-
wuBt gewesen sei. Auch meint Sticker, dall die «reifen Altersschriften»
des Hippokrates ausfiihrlicher auf die Miasmen zu sprechen kommen.
Eine solche Einteilung in Jugend- und Altersschriften ist nach dem heu-
tigen Stande der hippokratischen Frage aber nur mit Willkiir méglich.
Fir den «echten» Schriftenkreis um die Epidemienbiicher ist zu sagen,
daB von Krankheitskeimen nichts erwihnt wird. Die blastemata®, von
Sticker mit «Krankheitskeime» iibersetzt, hat schon Littr é vorsichti-
ger mit «<mal en germination» wiedergegeben. Tatsichlich ist doch nur
von dem Orte der — stofflich gedachten — Krankheitsentwicklung die
Rede.!?

Polybos — in Peri physios anthropou — spricht davon, daBl eine

8 Kapferer-Sticker, XI, 9; ders., Arch. Gesch. Med. XXI, XXIII (1929).

°V, 184; V, 278.

10 Eine scheinbare Ausnahme macht das Buch Peri physon. Doch gilt hier z. T.
das unten iiber Polybos Gesagte. Im iibrigen wird in dieser Schrift das Pneuma

aus der Nahrung aufgenommen: eine den Epidemienbiichern fremde Anschauung,
die im Anonymus Londoniensis wiederkehrt (Diels, H., Hermes 28 [1893] 407).

70 !



in der Einatmungsluft enthaltene Absonderung (apokrisis) Ursache der
gehduft auftretenden Erkrankungen sei.!!’ Die Formulierung der Text-
stelle, daB es sich «offenbar» so verhalte (delon...), weist schon darauf
hin, daB es sich hier um eine erst von Polybos schiarfer gefalite Frage
handelt, die in den Epidemienbiichern allgemeiner und unbekiimmert um
exakte Einzelheiten gelost wurde. Hier, in den Epidemienbiichern und
in den anderen Schriften, so vor allem in Peri aeron hydaton topon,
finden wir — wie erwihnt — lediglich den Zusammenhang zwischen
Witterung und Krankheitsgeschehen betont. Im einzelnen 1a8t sich aus
den Angaben schlieBen, dafl z. B. ein ungewohnlich niederschlagsreiches
Jahr zu einem, wie es heiflt,!2 «UberflieBen aller Sifte» und damit
zu Dysenterie, «triefenden Augenleiden» u. a. fiihrt. Aber wie nun im
einzelnen die atmosphirische Feuchtigkeit in den menschlichen Korper
eintritt und welchen Weg sie bis zu ihrer Absonderung in irgendeiner
Apostasis nimmt, diese Einzelheiten werden nicht naher beriihrt. Es mag
dem Hippokratiker geniigt haben, diesen Zusammenhang immer wieder
bestitigt zu finden, und nur der eifrige Rationalist Polybos riickt den
Dingen mit Verstandesschiarfe auf den Leib. Die Ansicht Deichgra-
b e rs!3, dal der rein prognostische Charakter der Epidemienbiicher zur
geniige erklidre, warum die Pathogenese nicht sorgfiltiger beriihrt werde,
erscheint nicht ganz gerechtfertigt. Die Epidemienbiicher sind zunichst
Jahresberichte und nicht rein prognostische Schriften wie z. B. das Pro-
gnostikon. Ahnlich wie auch heute der Arzt Zusammenhinge erkennt
und danach handelt, auch bevor die naturwissenschaftlichen Grundlagen
im einzelnen eine geniigende Erklarung fiir seine Erkenntnis geben, eben-
so wird auch der hippokratische Arzt gedacht und gehandelt haben, Ver-
missen wir doch — von Polybos’ Schrift abgesehen — in den von uns
beriicksichtigten Biichern, wie mehrfach betont, jene iiberscharfe ratio-
nalistisch-mechanistische Denkweise, die in der Naturphilosophie zu Leb-
zeiten des Hippokrates ihre hochste Ausbildung fand und die zu allen
Zeiten fiir sich allein den biologischen Phinomenen nicht voll gerecht
geworden ist.

Einen Schritt weiter fiihrt uns die oft angefiihrte kleine Schrift Uber
die Heilige Krankheit. Dort wird geschildert, wie aus dem eingeatmeten
Pneuma der Schleim, das Phlegma, abgesondert wird. Ubergangen wird

1 VI, 54,
1z JI, 618.
13 In seinen Epidemien, S.13.

71



auch hier die Frage, ob diese Ausscheidung als qualitativer oder quan-
titativer Vorgang zu denken ist. Polybos wird von solchen Lehren, in
seiner rationalistischen Weise riickschlieBend, gesagt haben: offenbar ist
also schon diese Abscheidung in der eingeatmeten Luft enthalten ge-
wesen! Aber diese Apostasis ist nichts Unphysiologisches, sondern der
in jedem Korper auf gleiche Weise abgesonderte Schleim. Nur die iiber-
miBig starke Absonderung unter dem Einflufl feucht-warmen «siidlichen»
Wetters, die «schleimige» Konstitution und die ungewohnliche Ableitung
des Schleimes in die Pneuma-Adern rufen die «Heilige Krankheit» her-
vor.

Wir haben also eine eigenstoffliche Krankheitstheorie vor uns.
Die Uberginge von Krankheit in Gesundheit und umgekehrt von Ge-
sundheit in Krankheit sind flieBend. Denn nicht nur sind alle die ge-
schilderten Krankheitsmerkmale und pathogenetischen Vorginge — die
pepsis, apostasis usw. — lediglich gesteigerte oder verminderte Lei-
stungen des gesunden Korpers. Auch die von auBen einwirkenden Fak-
toren, neben der Nahrung die Witterung, rufen Erkrankungen hervor
nicht auf Grund irgendwelcher besonderer krankmachender Keime oder
Miasmen, sondern lediglich durch Steigerung oder Verminderung nor-
maler Einwirkungen. Es ist das alte Prinzip des gestorten Gleichge-
wichtes, iiber das uns im Hinblick auf die Medizin zuerst von Alk-
m aion berichtet wird, das jedoch schon ilter sein mag. Liegt es doch,
konsequent weiter gedacht, schon in den Lehren der iltesten Natur-
philosophen verborgen, die sich aus ihren Grundelementen Gegensatze,
z. B. das Warme und das Kalte, entstanden dachten, deren immer
schwankendes Gleichgewicht dem Hin und Her des Geschehens auf der
Welt zugrunde liegt, Gesundes und krankhaftes Geschehen sind also
wesensverwandte Schwankungen einer umfassenden Ordnung, des «Kos-
mos» der iiberall waltenden Gesetzlichkeit der Natur. Man kann also —
mit Schumach e r'* — von Ganzheitsdenken im Sinne des Zusammen-
hangs zwischen allgemeiner Naturgesetzlichkeit und Geschehen im
menschlichen Korper sprechen. Es ist bemerkenswert, daB die hippo-
kratische Medizin damit den alten volksheilkundlichen Gedanken, daB
die Krankheit eine Art Befleckung (Miasma) darstelle, ablehnt.

Es ist fiir den Hippokratiker daher nur folgerichtig, wenn die Jahres-
zeiten mit ihrer wechselnden Witterung auch regelmiaBig be-
stimmte Krankheiten bringen, die der mit Klima und Wetter

4 Schumacher, Antike Medizin I, 184.
72



vertraute Arzt kennen und schon im voraus erwarten wird. Edel-
stein' spricht daher von «physischem Pessimismus» in dem Sinne,
daBB Krankheiten mit Naturnotwendigkeit auftreten. Man kann ebenso
gut von physischem Optimismus sprechen, da umgekehrt Krankheiten
oft lediglich durch den nichsten Witterungswechsel geheilt werden. Und
ein Mensch mit besonders guter physis wird durch meteore Einfliisse
schon nicht so leicht krank wie ein anderer, der eine weniger gute
Physis besitzt.'® Es gibt also — fiir jedes Land in ihm eigener Weise —
je nach dem Klima ein «Normaljahr» von bestimmten Erkrankungen,
die vom meteorologischen Arzt erwartet und vorhergesagt werden kon-
nen. In der Schrift Peri aeron usw. werden diese Zusammenhinge aus-
fihrlich besprochen. Und umgekehrt vermag der hippokratische Arzt
auf Grund der auftretenden Erkrankungen Riickschliisse auf das Klima
eines Ortes zu ziehen.!”

Wir verstehen jetzt, warum der Hippokratiker keine Krank-
heitsbilder in unserem Sinne kennt. Dem mit der Medizin-Ge-
schichte Vertrauten wird es immer schwer fallen zu glauben, daBl diese
Minderbeachtung bzw. dieses Fehlen von Krankheitshildern auf unvor-
eingenommener Erfahrung des Arztes beruhen soll. Nicht ist, wie auch
T emkin'® sagt, die Vorstellung, daB immer der ganze Mensch krank
sei, typisch griechisch und bildet eine Grundlage fiir die griechische
Heilkunde. Sondern umgekehrt geht diese Vorstellung erst aus dem
Geist der ganzen Zeit folgerichtig hervor. Denn was liegt fiir den Arzt
niher, als seine Kranken in Gruppen ahnlicher Krankheitszeichen zu
ordnen und von hier aus auf bestimmte feste Krankheitsbilder zu
schlieBen? Der hippokratische Arzt tut dies gewil auch bis zu einem
bestimmten Punkt. Er spricht von gleichartigen Krankheitszeichen und
Zeichengruppen. Der letzten Zusammenfassung dieser Beobachtungen
in ein festes Krankheitsbild weicht er jedoch aus. Und das, obgleich er
weil}, dal viele Krankheitszeichen an verschiedenen Orten und zu jeder
Zeit auftreten konnen.

Warum sieht der Hippokratiker trotzdem nicht in der Aufstellung von
Krankheitsbildern seine Aufgabe? Der groBe Uberblick, den er an-
strebt, ist auf die Zusammenhinge zwischen der Witterung und den Er-

15 Edelstein, L., Peri aeron usw. S. 87.
16 T, 32.
17V, 98.

18 Temkin, Der systematische Zusammenhang usw., S. 14.

73



krankungen eines Ortes gerichtet.!” Je nach dem Wetter kommt es zu
leichten Schwankungen der physiologischen Prozesse. Diese physiolo-
gischen Schwankungen werden zu Erkrankungen, wenn sie ein gewisses
MaB iiberschreiten. Das Ordnungsprinzip, nach dem der hippokratische
Arzt seine Beobachtungen richtet, ist also die Witterung einer Jahres-
zeit.2 Die beobachteten Erkrankungszeichen konnte man die Symp -
tome der betreffenden Jahreszeit nennen. Denn die Jahreszeit
nimmt die Stellung ein, die bei uns gegeniiber den Symptomen das
Krankheitsbild innehat.

Die verschiedenen Erkrankungen, soweit sie nur zu gleicher Zeit am
gleichen Ort gehauft auftreten, werden also alle als einheitliches Ge-
schehen zusammengefalt und nach dem Charakter der herrschenden
Witterung beurteilt. Und wenn es, um ein schon genanntes Beispiel zu
wiederholen, im I. Epidemienbuch heilt, nachdem die einzelnen Er-
krankungen aufgefiihrt waren: es bestand also ein allgemeines Uber-
flieBen der Sifte,?! so ist das die Diagnose des Hippokratikers. Diese
Diagnose wirde lauten, grob ausgesprochen: Feuchtes Jahr mit den
verschiedenen «Symptomen» der flieBenden Augenleiden, wilrigen

Durchfille usw.
In Peri diaites oxeon®® wird in dieser Frage folgendermaflen argu-

mentiert: Die «Alten» — vorwissenschaftliche Volksheilkunde — kann-
ten umgrenzte Krankheitsbilder wie «Pleuritis, Phrenitis» usw. Die
Neueren — der Verfasser wendet sich gegen die knidische Schule —

erkannten dagegen die Vielgestaltigkeit dieser Krankheiten im Einzel-
fall. Wenn sie trotzdem fiir alle Abarten der Krankheiten den Krank-
heitsnamen als Sammelbegriff beibehalten, so ist das Gemeinsame dieser
verschiedenen Abarten eben nur noch der blofe Name. Ein «Brenn-
fieber», eine «Phrenitis» usw. dindert mit Begleitsymptomen, Kompli-
kationen usw. ihren Charakter eben je nach Jahreszeit und Konstitution
des Einzelnen so sehr, daB es sinnlos wird, den zusammenfassenden
Krankheitsnamen aufrecht zu erhalten. Die Schrift steht in ihren Grund-
anschauungen z. T. dem Kreis der Epidemienbiicher nahe. Wenn auch

19 Noch die aristotelische Schule und der ihr zugehorende Arzt Diokles von
Karystos sehen in Wetter und Krankheitsausbruch parallele Vorgdnge. S. hierzu
Jaeger, Diokles v.K., S.85.

2 II, 14.

21 II, 618.

e2 JI, 227; 228.

74



die hier angefiihrten Argumente fiir das Fehlen von Krankheitsbildern
eine andere Erklirung geben, als sie in der vorliegenden Arbeit ent-
wickelt wird, so handelt es sich dabei doch nur um einen scheinbaren
Gegensatz. Auch wenn diese Argumente im engeren Kreis der hippo-
kratischen Schule selbst entwickelt wurden — ein sicherer Anhalt hier-
fir ist nicht gegeben —, so liegt die tiefere Ursache fiir diese Anschau-
ungen doch in den meteorologischen Vorstellungen. Denn eben erst da-
durch, daf alle Erkrankungszeichen einer ganzen Jahreszeit zusammen
als ein einheitliches Geschehen, als ein Ganzes gesehen wurden, entstand
eine derartige Mannigfaltigkeit von Gruppierungen, dal} ein Krankheits-
bild als ein Konstantes in der Zeit hinféallig wurde.

Aber nicht nur die Krankheitsentstehung im hippokratischen
Sinne lduft der Aufstellung von Krankheitsbildern zuwider. Auch Ver-
lauf und Ausgang der Erkrankungen werden in anderer Weise zusam-
mengefalit. Hier kommt es dem hippokratischen Arzt, wie wir sahen, in
erster Linie auf die Beurteilung der Kochung und der Abscheidung an.
Die Kennzeichen der «guten» Kochung sind fiir alle Abscheidungen und
fiir alle Arten von Erkrankungen im wesentlichen gleich. So kommt es,
dal in den Epidemienbiichern der Verlauf aller Erkrankungen eines
Jahresabschnittes zusammengefaBlt behandelt werden kann. Nach Auf-
zahlung der verschiedenen Erkrankungen werden die einzelnen Ab-
scheidungen hinsichtlich ihres gekochten oder rohen Zustandes beurteilt.
Diese Schilderungen besagen, kurz zusammengefalt, wiederum, ob in
dieser Jahreszeit gute Kochungen die Regel waren oder nicht, ob
die Entscheidungen zur rechten Zeit auftraten oder nicht. Wieder ist
die Jahreszeit der Oberbegriff, dem sich die Erkrankungen gleichsam
als «Symptome» einordnen. An anderer Stelle werden entsprechend die
konstitutionellen Merkmale aller Kranken, die in einem bestimmten
Jahresabschnitt starben, zusammengefaBt, ohne Beriicksichtigung ihrer
verschiedenartigen Erkrankungen.??

Es ist nun bezeichnend fiir den Hippokratiker, daB er alle der herr-
schenden Witterung entsprechenden Erkrankungen im groBen und gan-
zen weniger ernst beurteilt. Die Kranken finden — ungewchnliche Wet-
terverhiltnisse ausgenommen — schon durch den nichsten Witterungs-
umschwung ihre Genesung, wenn sie nicht schon vorher durch eine gute
Apostasis geheilt wurden. Grundsitzlich schlimmer steht es um die Er-
krankungen, die zu den herrschenden Wetterverhiltnissen in Wider-

2 II, 656.
75



spruch stehen.?* Sie geben dem Hippokratiker einen Hinweis darauf,
daB entweder die Konstitution des Kranken Schuld an dieser unerwar-
teten Erkrankung ist — es mull dann eben eine ungewohnliche «Dishar-
monie» der Saftemischung vorliegen, die eine sehr begrenzte Anpassungs-
fahigkeit des Organismus bedingt —, oder aber die grundlegenden Fuunk-
tionen des Korpers, die Kochung, Abscheidung usw., liegen darnieder.
In diesem letzteren Falle treten an Stelle der Kochungen die gefiirchteten
Faulnisprozesse (sepsis) auf.

Aufgefallen war anfangs bei der ersten Durchsicht der Epidemien-
biicher, dal der Verfasser in den Katastasis-Abschnitten nicht Krank-
heiten, sondern Symptome auffiithrt, die in den verschiedenen Jahres-
zeiten zur Beobachtung kamen. Da der hippokratische Arzt jedoch kein
festes Krankheitsbhild kennt, schlieBt schon T e m k i n?® weiter, so ist
auch die Bezeichnung «Symptome» in unserem Sinne — als Baustein
des umfassenden Krankheitsbildes, — falsch. Der hippokratische Arzt
gelangt also insofern nicht iiber die griechische Volksmedizin hinaus,
als auch er Symptome und Krankheitsbild in unserem Sinne nicht unter-
scheidet. Es liegen aber der Volksmedizin wie der hippokratischen Heil-
kunde in dieser Hinsicht ganz verschiedene Anschauungen zugrunde.

In erster Linie beobachtet der hippokratische Arzt im Krankheits-
verlauf den rechten Gang der Korperfunktionen. Kochungen und Ab-
scheidungen an den physiologischen Orten oder an ungewohnlichen
Korperstellen erregen seine Aufmerksamkeit. In allen sichtbaren Ab-
scheidungen und in allen «Schmerzen» und «Beschwerden» sieht er den
gleichen Vorgang der Kochung und Abscheidung am Werk. Nur dieser
Vorgang ist ihm wesentlich, und deshalb finden der so verschiedene Bau
und die verschiedenen Funktionen der einzelnen Organe nicht sein In-
teresse. Dal} er genaue anatomische Beobachtungen anstellen kann, wenn
sie ihm wesentlich erscheinen, lehren die vorziiglichen Kenntnisse der
Knochen und Gelenke in den chirurgischen Schriften des Corpus Hip-
pocraticum.

Der Hippokratiker stellt keine Organdiagnose. Er sieht als Substrat
der Erkrankung einen UberschuB der Sifte bzw. eine nicht vollstindige
Apostasis nach auflen an. Dieser Krankheitsvorgang ist also — wie immer
wieder betont werden muBB — ganz stofflich aufgefalit. Und noch eines

‘w0 Z.B. I, 20.
25 Arch. Gesch. Med. 20 (1928) 338.

76



ist wichtig: Weder hat deshalb die hippokratische Heilkunde eine organ-
diagnostische lokalisierende Tendenz — von einer Erkrankung der Ab-
scheidungsorgane im Sinne eines anatomischen Organschadens ist nicht
die Rede —, noch auch ist die hippokratische Medizin von einer Ganz-
heitsauffassung in dem Sinne getragen, daB} hier stets der ganze Korper
am Krankheitsgeschehen beteiligt sei. Zwar kommt es im Anfang —
durch die Witterungseinfliisse bei Seuchen, durch falsche Lebensweise
bei Einzelerkrankungen — zu einer stirkeren Storung des Safte-Gleich-
gewichtes.?® Aber mit der oft rasch folgenden Apostasis-Abscheidung
und deren Wanderung im Korper kann sich die Krankheit auf einzelne
Korpergebiete beschrinken. In diesem Sinne wird in den Epidemien-
biichern vom Sitz und vom Wandern der Krankheiten gesprochen. Zu-
gleich ist allerdings das ganze Krankheitsgeschehen eingeordnet in die
Physis des ganzen Korpers: in diesem allgemeinen Zusammenhang kann
man sagen: der ganze Korper ist am Krankheitsprozel3 beteiligt. Aber in
diesem Sinn wird auch der Organpathologe von einer Beteiligung des
ganzen Korpers sprechen.

Der Siihnearzt sah seine Kranken von unzihligen Krankheitswesen be-
droht, die in den Menschen hineinfahren, ihm anhaften konnen, und die
durch SiihnemaBnahmen entfernt werden miissen. Ganz ihnlich wie in
der alten Zeit des Mythos jeder Mensch sein zweites Selbst, seine eigene
Seele, hat, und Heroen, Dimonen, Gotter die Welt bewohnen. Aber wie
dann mit dem Aufkommen des Logos, der Naturphilosophie, sich alle
diese Seelen und Wesen auflosen in die eine einheitliche, alle Welt
durchziehende Seelensubstanz,?’” so losen sich auch alle Krankheits-
wesen auf in das Kranksein iiberhaupt. Ja, der hippokratische Arzt geht
weiter: Erkrankung und Gesundheit sind wesensverwandt, flieBend in-

2 Schon Bier, Miinch. med. Wschrft. 77 (1930) 2195, weist darauf hin, dal}
nicht die Storung des Gleichgewichtes, sondern deren zu starkes Ausmaf Krank-
heit hervorruft. Gesundheit ist gleichbedeutend mit einem Schwanken des nie
ruhenden Gleichgewichtes in «gesunden» Massen.

27 Die urspriingliche Vorstellung, so bei Homer, kennt nebeneinander eine Le-
bensseele (thymos bei Homer), die nicht streng individuell gesondert ist, und den
streng individuellen materielosen = (!) entseelten Totengeist. Eine Verwischung
dieser beiden «Seelen» brachte die Orphik, die — dem «inneren» Menschen zuge-
wandt — ihr Augenmerk auf die Seele des Lebenden richtete, zugleich jedoch
deren Fortleben nach dem Tode in den Mittelpunkt ihrer Betrachtungen stellte.
Diese orphische Seelenlehre stellt offenbar eine Vorstufe der naturphilosophischen-
medizinischen Psychologie dar. Vgl. hierzu O tto, W. F., Die Manen. Berlin 1923.

77



einander iibergehende Vorginge, die sich in die allgemeine GesetzmaBig-
keit der Natur einordnen.

Stofflich gedacht sind beide Vorstellungen. Aber fiir den Siihnearzt
der ilteren Stufe war die Krankheit ein feindlicher, fremder Stoff, der
die gesunden Menschen bedroht. Fiir den naturphilosophischen Arzt
gibt es keine an sich feindlichen Machte in der Natur. Alles Geschehen
ist seiner — im Grunde tiefreligiosen — Uberzeugung nach ein wohlge-
ordneter Kosmos. Gesundheit und Krankheit, Leben und Tod, Entstehen
und Vergehen verbindet eine allumfassende GesetzmiBligkeit. Die Ehr-
furcht vor dieser wunderbaren Weltordnung gebietet ihm als Arzt, dem
Gang dieses Geschehens nachzuspiiren, die verborgenen Gesetze zu er-
forschen und in der Behandlung seiner Kranken dem in allem, dem
GroBten wie dem Kleinsten, wirkenden Naturgesetz — der Physis —
helfend zur Seite zu stehen.?® Das aber erfordert eine genaue Kenntnis
dieser Physis in allen ihren Geschopfen. Diese iiberall wirkende, webende
Physis ist weder zu denken als das blinde Walten einer mechanischen
Kausalitat,?® noch auch als ein teleologisches Prinzip, noch auch als eine
vitalistische Kraft. Teleologisch eingestellt ist erst spiter die unter
aristotelischem EinfluB stehende Medizin des Diokles von Karystos,?®
was gegenilber Schumacher? betont werden muBB. Die Physis ist
also keine «Lebenskraft», keine «Naturheilkraft», sondern sie 1ist
hier einfach die natiirliche Ordnung, die der Arzt hinter den Erschei-
nungen suchen muBl, um die rechte Einsicht in das wirkliche Geschehen
zu erlangen. Der hippokratische Arzt hilt sich trotz seiner irgendwie
substantiell beschrinkten Vorstellungsweise von allen extrem mecha-
nistischen Ubertreibungen fern, ebenso wie seine Uberzeugung von der
rechten Ordnung des Naturgeschehens keiner Erklarung dariiber bedarf,
welche Kraft oder welches Prinzip diese Ordnung aufrecht erhilt.
SchlieBt doch jeder Vitalismus und auch jede bewuBlte Teleologie bis zu
gewissem Grade die Annahme ein, dal ohne die angenommene «Lebens-
kraft», das vermutete Prinzip o.d. das Naturgeschehen nicht geordnet
ablaufen werde, eine Skepsis, die dem hippokratischen Arzt fremd ist.
«Die fromme Ansicht, daB die Natur selbst das Rechte finde, ist nichts

28 Auch die Krankheit hat ihre Physis, d.h. ist der allumfassenden Physis ein-
geordnet. Vgl. V, 78.

20 S, Diller, Naturbegriff.

30 S, Jaeger, W., Diokles v.K., S.53, 54.

3t Antike Medizin I, 177; 186.

78



Sophistisches, sondern nur von der Sophistik auf die Spitze Getriebenes»,
meint in diesem Sinne P al m.%

VI. Zusammenfassung

Die vorliegende Arbeit stellte sich zunidchst die Aufgabe, in den hippo-
kratischen Schriften die Zusammenhinge zwischen Krankheitsauffas-
sung und Meteorologie darzulegen. Allen Korperfunktionen, auch den
seelischen, liegt nach hippokratischer Ansicht ein Stoffwechsel zwischen
Auflenwelt und menschlichem Korper zugrunde. Der Korper wahrt mit-
tels der Kochung und Abscheidung ein bestimmtes Mischungsverhiltnis
unter den aus der Aulenwelt aufgenommenen Substanzen. Dieser physio-
logische Grundproze} ist nicht an bestimmte Organe gebunden, sondern
wirkt iiberall im Korper in gleicher Weise. Krankheit entsteht, wenn
durch allzu unausgeglichene einseitige Stoffzufuhr von auflen der physio-
logische Grundprozell der Kochung iiberlastet wird. Es dauert dann ge-
wisse Zeit, bis das notwendige Gleichgewicht unter den aufgenommenen
Substanzen wieder hergestellt wird. Der Korper ist solange durch Ab-
scheidungen gekochter und ungekochter Substanzen bemiiht, das gestorte
Gleichgewicht, die «rechte Mischung», in seinem Inneren herzustellen.
Darum — aus diesen Grundanschauungen heraus — wendet der hippo-
kratische Arzt seine Beobachtungen in erster Linie den Abscheidungen
des Korpers zu. Seine Vorstellungen iiber das Wesen und die Bedeutung
der Kochung leiten ihn in der Beobachtung und Beurteilung aller dieser
Apostasies. Das Nasenbluten z.B., heute fiir den Arzt meist nur ein
Hinweis auf eine erhohte Blutungsneigung, ist fiir den koischen Arzt eine
heilsame Leistung des kranken Korpers, die je nach AusmaB, Zeitpunkt
usw. wesentliche Riickschliisse auf das Krankheitsgeschehen erlaubt. Fir
alle die zu Anfang dieser Arbeit besprochenen Krankheitszeichen der
3. Gruppe gilt dies in gleicher Weise.

Hierbei spielen konstitutionelle Unterschiede unter den Menschen eine
Rolle. Aber auch diese Konstitutionen werden auf Umwelteinfliisse, und
zwar wieder in erster Linie auf meteorologische Einwirkungen, zuriick-
gefiihrt.

Die Krankheit ist also ursichlich keine Einheit, denn an verschiedenem
Ort und zu verschiedener Zeit werden immer wieder etwas andere Stoff-
zufuhren vorliegen. Sie ist es aber auch nicht im organpathologischen

82 Palm, Studien usw., S.115.
79



Sinne, denn der entscheidende Vorgang der Kochung ist in allen Organen
in gleicher Weise am Werk. Und die Krankheit ist auch klinisch keine
Einheit. Denn eine Einheit stellt hier nur die an einem bestimmten Ort
zu gleicher Zeit wirksame Zusammensetzung der Stoffzufuhren dar. Es
konnen daher zu verschiedener Zeit und an verschiedenem Ort nie ganz
gleiche Erkrankungen auftreten. Vielmehr bedingen die zeitlich und
raumlich verschiedenen Umweltfaktoren auch verschiedene Abwandlun-
gen dhnlicher Krankheitserscheinungen.

Es zeigt sich somit, daBl die «Meteorologische Medizin» nicht nur ein
dulleres Kennzeichen der hippokratischen Heilkunde ist, sondern daf} in
der Atiologie, Pathogenese, Prognose, Konstitution usw., in der ganzen
Krankheitsauffassung der Hippokratiker, Anschauungen zugrundeliegen,
die nur im Zusammenhang mit der meteorologischen Einstellung ver-
stindlich sind. Der Mensch ist den meteoren Einwirkungen durch die
Einatmung des Pneumas stindig ausgesetzt. Seine psychischen Funktio-
nen werden durch diesen Pneumastoffwechsel unterhalten. Abscheidun-
gen aus dem Pneuma konnen zahlreiche Erkrankungen hervorrufen. In
der Schrift Peri hydaton usw. wird dariiber hinaus dargestellt, dal auch
die Getrianke und die ganze Nahrung des Menschen unter meteorem Ein-
flul stehen.

Die Verwandtschaft zwischen Korperfunktionen und Meteorologie geht
noch weiter. Denn hier wie dort sind die gleichen Grundprozesse am
Werk: Kochung und Abscheidung.

Unter anderem wurde auBerdem darauf hingewiesen, dal die bevor-
zugte Bedeutung des Pneumas und der Fieber in der hippokratischen
Heilkunde der bevorzugten Stellung der Elemente Feuer und Luft in der
griechischen Naturphilosophie entspricht,

Zum AbschluB} dieser Arbeit stellen wir uns die Frage: Ist die Meteo-
rologische Medizin als ein Ergebnis unvoreingenommener irztlicher Er-
fahrung anzusehen, wie es Nestle ausspricht und offenbar auch sonst
die Ansicht vieler Hippokrates-Kenner ist? Oder aber ist die hippokra-
tische Medizin in diesen Grundlagen zugleich als ein Kind der griechi-
schen Meteorologie bzw. der Naturphilosophie anzusehen?

Die zuerst genannte Ansicht kann m. E. nicht aufrecht erhalten wer-
den. Die Meteorologie ist schon in den Lehren der iltesten griechischen
Naturphilosophen in dhnlicher Weise entwickelt worden, wie wir sie dann
spater in den hippokratischen Schriften dargestellt finden. Die Meteoro-
logie ist ferner von Anfang an ein Kernproblem der Naturphilosophie,

80



behandelt sie doch den Stoffwechsel der Grundsubstanzen. Sollte wirk-
lich der Hippokratiker urspriinglich von der hohen Bedeutung meteoro-
logischer Einfliisse auf den Menschen durch seine &rztlichen Beobach-
tungen iiberzeugt worden sein, so wiirde er damit doch nichts eigent-
lich Neues im Rahmen der griechischen Naturforschung gefunden haben.
Denn die meteorologischen Umsetzungen liegen nach der Meinung der
Naturphilosophen dem Geschehen in der Welt zugrunde. Auf jeden Fall
hat sich der Hippokratiker in der Ausfiithrung dieses Gedankens ganz von
den Grundanschauungen der Naturphilosophie leiten lassen. Diese Ar-
beit versuchte darzustellen, daBl die Krankheitsauffassung der Hippo-
kratiker ohne die meteorologischen Grundlagen nicht verstindlich wird.

Es diirfte iiberfliissig sein zu betonen, daB mit dieser Feststellung die
Bedeutung der hippokratischen Medizin fiir die Entwicklung der Heil-
kunde nicht geschmilert wird. Nicht so sehr um die medizinischen
Leistungen der Hippokratiker im einzelnen handelt es sich in vorliegen-
der Arbeit, — ihr Wert steht auBBer Zweifel. Die Aufgabe bestand viel-
mehr darin, von denmedizinischenGrundanschauungen
h e r die tieferen Zusammenhiinge mit der Naturauffassung der Zeit auf-
zusuchen.

Mir erscheint die Folgerung nicht allzu fernliegend, dal das grofle An-
sehen des Hippokrates und seiner Schule z. T. darauf beruhte, daf} diese
Arzte mit ihren Lehren die alte Vorrangstellung der Meteorologie auf
medizinischem Gebiet bestitigten. Auf jeden Fall wird man iiberall
dort mit der Annahme eines hippokratischen Einflusses auf die Zeitge-
nossen vorsichtig sein miissen, wo von der Bedeutung meteorologischer
Einwirkungen auf den Menschen die Rede ist. Gewill ist man damals
nicht achtlos an der «Meteorologischen Medizin» der Hippokratiker vor-
iibergegangen — das bezeugt uns Platon —, aber man fand hier doch nur
einen Grundgedanken der Naturphilosophie bestatigt.

Unsere Quellen iiber die Anfinge der wissenschaftlichen Medizin in
den Arzteschulen Griechenlands sind zu spiarlich, um daraus ein Bild der
friihen Geschichte dieser Schulen gewinnen zu konnen. Uber die Schu-
len von Kyrene und Rhodos z. B. ist nichts iiberliefert. Auf jeden Fall
wird der heutige Arzt kaum glauben wollen, dal das so hochentwickelte
medizinische Wissen der hippokratischen Schriften in einer einzigen
Arztegeneration entstanden sein soll. Wir besitzen ja auch eine Reihe
von fragmentarischen Zeugnissen wissenschaftlicher Medizin aus friihe-
rer Zeit. T e m k i n meint, es habe urspriinglich ein groes medizinisches

81



Wissen vorgelegen, das dann die hippokratischen Arzte unter naturphile-
sophischen Gesichtspunkten geordnet hitten. Aber wer soll dieses Wis-
sen gesammelt haben? Wie wenig hierzu die alte magische Volksmedizin
geeignet ist, erldutert uns der Verfasser von Peri hieres nousou. In den
Asklepiosheiligtiimern von Trikka, Epidauros u.a. waren nicht einmal
Arzte titig, die derartige Beobachtungen hitten anstellen konnen. Ist
es nicht vielmehr umgekehrt die naturphilosophische Geisteshaltung ge-
wesen, die erst geordnete Beobachtungen im Sinne der Naturwissenschaft
ermoglicht hat? Auf jeden Fall sind schon in den einfachen drztlichen
Beobachtungen und in den medizinischen Grundbegriffen die naturphilo-
sophischen Grundlagen zu spiiren.

SCHRIFTTUM

(Ausfithrliches Schrifttumsverzeichnis in: Schumacher, Antike Medizin,
I, S.251—283).

Arnim, H.v., Die europiische Philosophie des Altertums. In: Kultur der Ge-
genwart I, 5, 1923. :

Beck, T h., Hippokrates’ Erkenntnisse. Jena 1907.

Bier, A., Hippokratismus. Miinch. dem. Wschrit. 77 (1930) 2193; 78 (1931)
113, 154, 355, 408, 483, 540, 919, 961.

— — Quellen und Studien zur Geschichte der Naturwissenschaften und der Medi-
zin 3 (1933) 51. '

— — Med. Klinik 30 (1934) 1245. Kritik der deutschen Hippokrates-Ubersetzung
von Kapferer-Sticker.

Brown, W., Philosophy in Hippocrates. Medical Record 139 (1934) 667.

Burnet, J., Earl Greek philosophy. 3. Aufl. London 1914.

Capelle, W., Meteoros — meteorologia. Philologus LXXI (1912) 414.

— — Zur hlppokratlschen Frage. Hermes 57 (1922) 250.

Daremberg, Ch, Etat de la Médecine entre Homére et Hippocrate. Paris 1869.

Deichgriaber, K Die Epidemien und das Corpus Hippocraticum. Abh. Preuf3.
Akademie Phi].-hist. K1.1933, Nr.3.

— — Die Stellung des griechischen Arztes zur Natur. Die Antike 1939, 116.

Diels, H., Menon’s Iatrika. Hermes 28 (1893) 407.

— — Hippokratische Forschungen. I—IV Hermes 45—48 (1913); V Hermes 53
(1918).

— — Die Fragmente der Vorsokratiker. 5. Aufl., hrsg. von W. Kranz. 3 Bd. Berlin
1934—38. Ergidnzt durch American Journ. of Philol. 60 (1939) 248,

Diller, H.,, Hermes 67 (1932) 16. Arztliche Methoden (Hippokrates). _

— — Die Uberlieferung der hippokratischen Schrift Peri aeron hydaton topon.
Philologus Suppl. XXIII, 3 (1932).

— — Wanderarzt und Aitiologe. Philologus Suppl. XXVI, 3 (1934).

82



Dlller H., Sudhoffs Archiv 31 (1938) 201. Blutkreislauffrage. -

—_ — Der griechische Naturbegriff. Neue Jahrb. f. Antike und dt. Bildung. 1939.

Edelstein, L., Peri aeron und die Sammlung der Iuppokrat]schen ‘Schriften.
Problemata H. 4. Berlin 1931.

— — Hippokrates. Pauly’s Realenzyklopidie d. klass. Altertumswissenschaften.
Suppl. 6, 1290. Stuttgart 1936. '

— — Greek Medicine in its Relation to Religion and Magic. Bull. H:lstory Med.
The Johns Hopkins Univ. 5 (1937) 201.

Fredrich, C., Hippokratische Untersuchungen. Phil. Untersuchungen, hrsg.
von A.KieBling und U.v. Wilamowitz-Mollendorf XV. Berlin 1899.

Gigon, O., Der Ursprung der griechischen Philosophie. Basel 1945,

Gilbert, O., Die meteorologischen Theorien des griechischen Altertums, Le1pz1g
1907.

v.Glasenapp, H., Entwicklungsstufen des indischen Denkens. Schriften der
Konigsberger Gelehrten Gesellschaft, Geisteswissenschaftliche K]asse 15./16.
Jhrg. 1940.

Gomperz, Th., Die Apologie der Heilkunst. 1910.

—_— Emlge Bemerkungen zum Corpus H1ppocrat1cum Kalser] Akad. d. Wiss. in
Wien 1910.

— — Griechische Denker. 3 Bd. 1911. ' =

Haser, H., Lehrbuch der Geschichte der Medizin I, 2. Aufl. Jena 1875.

Heiberg, J.L., Exakte Wissenschaften und Medizin. In: Gercke-Norden, Ein-
leitung in die Altertumswissenschaft I, 398. 1910. :

Herzog, R, Die Wunderheilungen von Epidauros. Leipzig 1931.

— — und S ch azmann, P., Kos. Ergebnisse der deutschen Ausgrabungen und
Forschungen. Bd. 1. Asklep1e1on Berlin 1932.

Howald, E.,, Die Anfinge der europiischen Philosophie. Miinchen 1925

Ilberg, J Dle Arzteschule von Knidos. Sitzungsber. d. Sichs. Akad d. Wiss. zu
Leipzig. Phil.-hist. K1. 76, 3 (1924).

Jaeger, W, Paideia. Die Formung des griechischen Menschen I 2. Auﬂ Berlm-
LEIpZIg 1936. Bd.II New York 1943. Bd.III New York 1944,

— — Diokles von Karystos. Berlin 1938.

3 oel, K., Geschichte der antiken Philosophie I. 1921. ‘

Kapferer, R. und Sticker, G., Die Werke des Hlppokrates Bd. I—XXV.
Stuttgart-Leipzig 1934 {f.

Keull, O., Uber philosophische Begriffe und Theorien in den hlppokratlschen
Schriften. Diss. (Phil.) Kéln 1914.

Korner, O., Geist und Methode der Natur- und Krankheltsbeohachtung im grie-
chlschen Altertum. Rostock 1914.

Kranz, W.,, Kosmos und Mensch in der Vorstellung des fruhen Grlechcntums
Nachr d. Ges. d. Wiss. in Gottingen. Phil.-hist. K1. NF II, 7. 1938. 121; 149.

-~ — Kosmos als philosophischer Begriff frihgriechischer th Ph]lo]ogus 93
(1939) 430 ff. -

— — Geschichte der griechischen Philosophie. Le1pz1g 1941.

Leibbrand, W., Der gottliche Stab des Askulap. -Hamburg 1939..

83



Lévy-Bruhl, L., Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures. Paris 1912.

Littré, E., Oeuvres complétes d’Hippocrate Bd.1—10. Paris 1839—61. Nach
dieser Ausgabe wird in vorliegender Arbeit zitiert. Romische Ziffern: Band-
zahl, arabische Ziffern: Seitenzahl.

Mac Alister, Sir J., Medicine and Magic. Brit. med. J. 1935, 1, 1329.

Magnus, H.,, Abh. z Gesch. Med. 10 (1904) 8.

Meyer-Steineg, Th, Die Bedeutung der Prognose in den hippokratischen
Schriften. Arch. Gesch. Naturwiss. VI, 258.

Miiri, W., Arzt und Patient bei Hippokrates. Beil. z. Jahrbuch iiber d. Stadt. Gym-
nasium in Bern 191 (1936).

Nestle, W., Hippocratica. Hermes 73 (1938) 1.

— — Vom Mythos zum Logos. 2. Aufl. Stuttgart 1942.

Otto, W.F., Die Manen. Berlin 1923,

Pagel,W. Prognosisand Diagnosis. Journ. of The Warburg Institute 2 (1939) 382,

Palm, A., Studien zur hippokratischen Schrift Peri diaites. Phil. — Diss. Tiibingen
1933.

Pohlenz, M., Der Geist der griechischen Wissenschaft. Berlin 1922.

— — Hippokrates-Studien. Nachr, d. Gottinger Ges., Phil.-Hist. K1. Fachgruppe I,
Bd. II. 1937. Betrifft Peri aeron usw.

— — Hippokrates und die Begriindung der wissenschaftlichen Medizin. Berlin 1938.

— — Hippokrates. Die Antike 15 (1939) 1.

Regenbogen, O, Symbola Hippocratica. Diss. Berlin 1914.

Reinhardt, E.,, Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie,
Bonn 1916.

Rey, A, La jeunesse de la science grecque. La science dans l'antiquité. Vol. 2.
Paris 1933.

Reymond, A, Histoire des sciences exactes et naturelles dans I'antiquité gréco-
romaine.. Paris 1924.

Rohde, E., Psyche. Seelenkult und Unsterblichkeitsglaube der Hellenen. 2 Bd.
7./8. Aufl. Tiibingen 1921.

Schumacher, J., Antike Medizin, Bd. 1. Berlin 1940.

Senn, G. Die Entwicklung der biologischen Forschungsmethoden in der Antike
usw. Aarau 1933.

Sigerist, H.E., Die Geburt der abendlindischen Medizin. Festschrift Sudhoff.
Ziirich 1923.

— — Antike Heilkunde. Miinchen 1927.

Sprengel, K., Versuch einer pragmatischen Geschichte der Arzneikunde. 4. Aufl.
Leipzig 1846, .
Stenzel, J.,, Die Metaphysik des Altertums. In: Handbuch der Philosophie, hrsg.

von A.Bdumler und M. Schréter. Abt.1. Berlin 1929,
Sticker, G., Die Pathologie des Hippokrates. Janus 26 (1922) 101.
— — Fieber und Entziindung bei den Hippokratikern. Arch. Gesch. Med. 22 (1929).
— — Die hippokratischen Biicher von den Volkskrankheiten. Sozial-hyg. Mitt. 19
(1935) 65.
— — Hippokratische Lebenslehre. Hippokrates 11 (1940) 146.

84



Strohm, H., Untersuchungen zur Entwicklungsgeschichte der aristotelischén Me
teorologle Philologus Suppl. Bd. 28, H. 1. Leipzig 1935.

Sudhoff, K., Kurzes Handbuch der Geschichte der Medizin. 3./4. Auﬂ Berlin
1922.

— — Kos und Knidos. Miinch. Beitrige z. Gesch. u, Lit. usw. I 4./5. 1927,

Temkin, 0., Die Krankheitsauffassung von Hippokrates und Sydenham in ihren
Epidemien. Arch. Gesch. Med. 20 (1928) 327.

— — Der systematische Zusammenhang im Corpus Hippocraticum. Kyklos Jahr-
buch Bd. 1. Leipzig 1928. _

— — Geschichte des Hippokratismus im ausgehenden Altertum. Kyklos Jahrbuch
Bd. 4. Leipzig 1932.

— — Studies on Late Alexandrian Medicine 1. Bull. Inst. History Med. The Johns
Hopkins Univ. 3 (1935) 405. '

Wellmann, M. Fragmentsammlung der griechischen Arzte I. 1901.

— — Zur Geschichte der Medizin im Altertum. Hermes 47 (1912) 1.

— — Die Schrift Peri hieres nousou des Corpus Hippocraticum. Arch. Gesch. Med.
XXII (1929) 290. ' '

Zeller, E., Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung,
I. Teil, 1. Halfte. 6. Aufl. hrsg. von W. Nestle. Leipzig 1919.
‘1. Teil, 2. Halfte. 6. Aufl. hrsg. von W. Nestle. Leipzig 1920.

— — Grundrif der Geschichte der griechischen Philosophie. Hrsg. von W. Nestle.
13. Aufl. Leipzig 1928.

Uber die Natur des Menschen
Teill. ZeugungundeinStiick Urologie

Aus einer Handschrift des 14. Jahrhunderts
(Ziirich Zentralbibliothek Car. C. 172)

Aus dem Lateinischen ins Deutsche iibertragen

von Giinther Goldschmidt (Genf)

Mittelalterliche Auseinandersetzungen iiber die Natur des Menschen,
auch wenn sie uns bei Medizinern entgegentreten, sind immer philo-
sophisch, wenn nicht gar theologisch beeinflult, und haben es deshalb
keineswegs n u r mit der Physis des Menschen, sondern auch mit seiner
geistigen Struktur zu tun. Auch spielen die Traume des Menschen, des
gesunden wie des kranken, in der Heilkunde des Mittelalters keine ge-
ringe Rolle, so wie sie in der antiken Medizin zeitweise und an gewisse
heilige Stitten gebunden zur Erkenntnis der Heilmethode dienten. Es
ist also durchaus keine Errungenschaft der Neuzeit, die Traume in thera-

85



	Hippokrates und die meteorologische Medizin [Schluss]

