Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 4 (1947)

Heft: 1

Artikel: Hippokrates und die meteorologische Medizin [Fortsetzung]
Autor: Brunn, L. von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520435

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GESNERUS

Vierteljahrsschrift fiir Geschichte der Medizin und der
Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d’histoire de la médecine

Jahrgang - Volume - 4 1947 Heft - Fasc. - 1

Hippokrates und die meteorologische Medizin

Von L. von Brunn

(Fortsetzung)

INHALT DES II. TEILS
III. Der Schleim (phlegma), die Schleimfliisse (rheu-

mata, katarrhooi) und die Meteorologie . : 2
Pneuma-Stoffwechsel und Schleim-Abscheidung . 3
Gehirn als Hohlorgan . 3
Wahrnehmen und Denken . 4
Kérperbewegung durch Pneuma 5
Substanzproblem am Anfang der grlecluschen Natur
philosophie, Mythos und Logos . . . 6
Vorstellungsweise der echten hlppokranschen Schnf
ten § s ¢ om ow @ =os ® = 0
Hippokrates und Demoknt .
Die griechische Meteorologie . . . . . . . . 10
Meteorologie und Hippokratiker . . . . 12
Parallelen zwischen meteorologischen Vorgangen und
Pneuma-Stoffwechsel . . . . . . . . . . . 13
Zwei Arten des Phlegmas? . . . . . . . . . 13
IV. Prognose und Konstitution . . T
Begriff der Prognose bei Hlppokrates T
Konstitution . . . s % o owm s 3 om ow J0
Meteorologie und Konstltutlon i e o e e e w7



IIl. Der Schleim (phlegma), die Schleimfliisse (rheu-

mata, katarrhooi) und die Meteorologie

Die Schleimfliisse hingen nach der Ansicht der hippokratischen Arzte
mit der Atmung zusammen. Einen ausfiihrlichen Einblick in diese Vor-
stellungen gibt die Schrift Peri hieres nousou!, die der koischen Schule
um Hippokrates zuzurechnen ist.

Hier erfahren wir, dal die eingeatmete Luft, das immer in Bewegung
befindliche? pneuma, durch zwei groBle Hohlgefifle, die einander parallel
die beiden Korperhilften durchlaufen, zunichst aufwirts in das Gehirn
gelangt. Das Gehirn wird als Hohlorgan aufgefafit. Dies geht schon aus
der Annahme hervor, daB die Luft durch die GefiBe in das Gehirn auf-
steigt. AuBlerdem lehnt der Verfasser die Annahme anderer, dall das
Zwerchfell Sitz des Verstandes sei (phroneein kai noeein)? u. a. deswegen
ab, weil das Zwerchfell kein Hohlorgan sei und deshalb nichts Gutes
oder Schlechtes, das ihm zuflieBe, aufnehmen konne.

Die eingeatmete Luft fiithrt zunichst ein aufsteigender Weg nach oben.
So gelangt sie durch die beiden grolen Korpergefafle in das Gehirn. Das
Gehirn nimmt als erstes Organ die stofflich gedachten Wahrnehmungen
und Erkenntnisse aus der AuBenwelt in sich auf.* Danach gelangt die
Luft abwirts in den iibrigen Korper. Thre Wirkung ist hier doppelter
Art. Ein Teil kiihlt den Magen, ein anderer gelangt in die Lungen und
in die Blutgefille des ganzen Korpers. Somit erreicht das pneuma alle
Korperteile und Organe und vermittelt auf diesem Wege Bewegung
(kinesis) und Empfindung (phronesis). Ahnlich dachte noch der aus
der aristotelischen Schule stammende Arzt Diokles von Karystos.

Zugleich findet im Gehirn eine fliissige Abscheidung aus der Luft
(apotexis) statt. Kapferer® u.a. meinen, es sei eine Abschmelzung
der Hirnsubstanz gedacht. Es ist jedoch schlecht vorstellbar, wie sich
dieser Vorgang zeitlebens fortsetzen kann. Auflerdem lehrt die altgrie-
chische Meteorologie, dall fliissige Absonderungen aus der Luft als an-
dauernder Vorgang auch im Makrokosmos bekannt sind. Es kommt also
in dem Gehirn wie in der Atmosphire zu fliissigen Absonderungen, wo-

1 VI, 350—398.

2 VI, 368.

5 VI, 392.

4 VI, 390.

s Kapferer-Sticker, Bd.V, 48 ff.

2



durch das pneuma, diese bewegte Luft, — nicht das Gehirn! —, gereinigt
wird. Schon im Mutterleib unterliegt der wachsende Embryo diesem
Pneumastoffwechsel; das pneuma wird ihm vom miitterlichen Organismus
zugefiihrt. Aristoteles unterscheidet das angeborene und das nach der
Geburt eingeaimete Pneuma als erster klar, doch mag damit eine dltere
Lehre wiedergegeben sein. Die Abscheidungen, Fliisse, werden nun ent-
weder als Schleimfliisse des Nasen-Rachen-Raumes, Geschwiire der Kopf-
haut o. d. abgeschieden. Wendet sich der kalte Schleimflufl den Brust-
organen zu, so entstehen Herz- und Lungenbeschwerden verschiedener
Art. Erreicht der FluB den Leib, so sind Durchfille die Folge. Wird er
dagegen von allen diesen Wegen abgedrangt, so flieBt er in die beiden
pneuma-fithrenden GefaBle und schliet das Gehirn von weiterer Luft-
zufuhr ab. Hierin sieht der Verfasser der Schrift die Ursache der Epi-
lepsie. Das Pneuma wird in den verstopften Gefalen eingeschlossen und
seine heftig riittelnden Bewegungen rufen die Krimpfe hervor.

Versuchen wir mit dem heutigen medizinischen Wissen an diese Theo-
rie des pneuma-Schleimflu3-Stoffwechsels heranzugehen, so ersehen wir
aus der Beschreibung des Adernsystems die vollig unzureichende anato-
mische Kenntnis des hippokratischen Arztes.® Die beiden grofen Gefille
auf jeder Korperseite stehen nach Ansicht des Hippokratikers mit der
Luftrohre in offener Verbindung. Die Halbseiten-Teilung der Gefalwege
geht auch aus anderen Angaben der hippokratischen Schriften hervor.
So verzeichnet der hippokratische Arzt z. B. in seinen Krankengeschich-
ten, ob eine Nasenblutung aus dem rechten oder aus dem linken Nasen-
loch hervortritt. Die Ansicht, dal auBer den Atmungsorganen auch die
ganze Korperoberfliche an der Atmung beteiligt sei, wird in der Schrift
«Uber die Heilige Krankheit» nicht ausdriicklich vertreten. Das Herz
wird als Verbindung zahlreicher GefiBle angesehen. Nur mit einiger
Willkiir lassen sich diese groben anatomischen Kenntnisse mit dem Wis-
sen der modernen Anatomie vergleichen.

Das Gehirn wird, wie betont, als Hohlorgan betrachtet. Es liegt im
Wesen der Humorallehre begriindet, dal} iiberall im Korper nach Hohl-
organen und nach Gefiaflbahnen gesucht wird.” Was der Verfasser hin-
sichtlich des Gehirns meint, wird klar, wenn wir bedenken, da} er sich
auf Beobachtungen am Siugetier beruft. Denn das Saugerhirn zeigt —
im Vergleich zum Menschen — eine viel geringere Dicke der GroBhirn-

6 Vgl. dazu Fredrich und Deichgrdaber, Epidemien.
7 S. Temkin, Der syst. Zusammenhang, S. 30.

3



substanz mit relativ umso groBerer Ausdehnung des Ventrikelsystems.®
Es ist angesichts der groben anatomischen Vorstellungen des hippokra-
tischen Arztes miilig, dariiber nachzudenken, wie denn die Verbindung
zwischen den groBen Adern und dem Gehirn gefunden wurde. Da die
Gabelung der Halsschlagader dem Verfasser der «Heiligen Krankheit»
bekannt zu sein scheint,” kann an die arteria carotis interna mit ihren
in die GroBhirnsubstanz vordringenden Asten gedacht werden, wenn
man wirklich mit so differenzierten anatomischen Kenntnissen rechnen
will.

Die Wahrnehmungs- und Denktatigkeit des Gehirns wird stofflich auf-
gefaBBt. Die Wahrnehmungs- und Denkinhalte gelangen mit der Luft
von aullen in den Korper und so in das Gehirn. Diese stoffliche Seelen-
theorie ist der dlteren griechischen Naturphilosophie geldufig. Schon
Anaximenes soll gelehrt haben, die Natur der Seele sei luftartig. Hera-
klit sagt, die Seelen der Lebewesen stammen von der Ausdiinstung aus
dem Feuchten der AuBenwelt. Nach dem gleichen Autor ziehen wir die
Vernunft mit dem Atem ein und werden so denkfihig. Denken und
Wahrnehmen kommen also bei den &lteren Naturphilosophen gleicher-
weise durch Aufnahme von Wahrnehmungs- und Denk sto f f e n aus der
AuBlenwelt zustande. Daher erklirte schon Aristoteles, dal hier Wahr-
nehmen und Denken eigentlich ein und dasselbe sei. Und wenn wir von
Anaxagoras horen, dal der «Geist», sein allbewegendes Prinzip, durch
alle Dinge hindurchgehe und der «feinste und reinste Stoff» sei, so er-
kennen wir noch hier eine ganz stoffliche Auffassung seelischer Vor-
ginge.l Zugleich mag die Kennzeichnung des Geistig-Seelischen als des
Feinst- und Reinstofflichen auf die Zerebrospinalfliissigkeit hinweisen,
die wirklich der «feinste und reinste», hellste und klarste «Stoff» des
Korpers ist. Moglich daB schon Alkmaion deshalb das Gehirn als Sitz
des Denkens ansah, weil er die Ventrikelraume mit dieser hellsten und
klarsten Fliissigkeit angefiillt sah. Unser ganz fragmentarisches Wissen
iiber Alkmaion erlaubt allerdings kein Urteil hieriiber.

8 Bier, Miinch. med. Wschrft. 78 (1931) 113 denkt an Echinococcus.

o VI, 366.

10 Ahnliches gilt fiir die Vorstellungen iiber die seelischen Funktionen bei Ho-
mer. Der Tote, der materielose und d arum entseelte Totengeist verliert mit
seiner Korperlichkeit auch seine Verstandesfahigkeiten, die ihm durch Zufuhr von
Seelenstoff (Bluttrank) zeitweilig wiedergegeben werden konnen. Vgl. hierzu

Otto, W.F., Die Manen.
4



DaB mit dieser ganz stofflich-substantiellen Denkweise die griechischen
Denker nicht allein stehen, sei nur erwihnt. Frithen Kulturen, so der
indischen und der chinesischen Naturphilosophie, ja auch der Denkweise
der Naturvolker, ist das substantielle Denken in mehr oder weniger aus-
gesprochener Weise, natiirlich in vielfacher Abwandlung, ebenso eigen
wie den griechischen Naturforschern. Ja selbst im Mittelalter ist eine
stoffliche Vorstellungsweise verbreitet gewesen.!!

Das immer in Bewegung begriffene Pneuma ruft auch die Bewegung
der Korperglieder hervor (kinesis).!> Die Funktionsweise der Muskulatur
war den hippokratischen Arzten unbekannt. Die vom Gehirn aus ab-
steigende und durch die GefaBle iiberallhin stromende Luft teilt allen
Korperteilen ferner Empfindung und Wahrnehmung mit.!3 Wellmann,
ein hervorragender Kenner des Corpus Hippocraticum, sieht das Pneuma
als «formgebendes Prinzip der Materie» an, eine aristotelisierende Deu-
tung, die dem Geist der Epidemienbiicher nicht entspricht.!*

Die eigentiimliche hohe Bewertung der Fieber und der Pneumata —
psychische Funktionen einschlieBlich der Korperbewegung — durch den
hippokratischen Arzt findet eine Parallele in der bevorzugten Beach-
tung, welche die beiden «hoheren» Elemente Feuer und Luft in den
Lehren der griechischen Naturphilosophen gefunden haben.

Erfiillt somit der Pneuma-Stoffwechsel die seelischen Funktionen und
die Funktionen des Bewegungsapparates, so fithrt der Magen dem Korper
Nahrung, Warme und Kilte zu.'®> Dieser Teil der hippokratischen Lehre,
zusammen mit der umfangreichen Diaetetik, liegt auBBerhalb der Aufgabe
dieser Arbeit.

Die Absonderung des Schleimes, des Phlegmas, findet eine Parallele
in dhnlichen Vorstellungen der griechischen Meteorologie '® die
jetzt im Zusammenhang kurz besprochen werden soll. Die Meteoro-
logie ist ein Kernproblem der griechischen Naturphilosophie von Anfang
an. Im perikleischen Zeitalter fand sie in den gebildeten Kreisen allge-
meines Interesse,!” was viel zur Verbreitung der hippokratischen Heil-

1 S.Huizinga, J., Herbst des Mittelalters. Miinchen 1928, S. 318.
iz VI, 372.

13 VI, 372.

4 Wellmann, M., in Arch. Gesch. Med. 22 (1929) 290.

15V, 490.

16 S, Capelle, Philologus LXXI (1912).

17 S, Gilbert, Die meteorologischen Theorien usw.

5



kunde beigetragen haben mag. Am Anfang der griechischen Naturphilo-
sophie steht das Problem der Substanz.'® Das iltere mythische Weltbild,
dessen Spuren aus dem 7.—6. Jahrhundert in Griechenland erhalten
sind, sieht die Natur erfiillt von wirkenden Wesen, Heroen, Dimonen,
Gottern. Diese Wesen, die fiir unsere Sinne heute nicht bestehen, haben
die Menschen jener Epoche dennoch als wirklich, in der Natur wirkend
empfunden. Sie sind von ihnen nicht hinter den Dingen vermutet, son-
dern eigentlich wahrgenommen worden. Das naturwissenschaftliche Welt-
bild, das in Griechenland die Naturphilosophie schuf und das eine Grund-
lage der Naturwissenschaft bis heute geblieben ist, unterscheidet sich
hiervon grundlegend durch seine Trennung in Erscheinungswelt und
Wirklichkeit. Die ganze Mannigfaltigkeit der Welt ist fiir den grie-
chischen Naturforscher nicht mehr das Wirkungsfeld von zahlreichen
Wesenheiten, sondern er faBt den Mut zu glauben, daB sich hinter dem
bunten Geschehen der Welt als eigentliche Wirklichkeit einheitliche,
erfalbare, erforschbare Grundmichte verbergen. Zwar kennt nach neuerer
Auffassung auch das mythische Welthild Wirklichkeitsstufen,'® doch lie-
gen diese auf anderem Gebiet als die Wirklichkeitsspaltung des Logos in
der griechischen Naturphilosophie. Aufgabe der Naturphilosophie ist es
also, die einfachen Michte, die allem Geschehen zugrundeliegen, aufzu-
finden. So kann es — das ist das Ziel der Forschung — dem Menschen
gelingen, die einfachen Gesetze der Natur zu erkennen, damit ihre Wir-
kungen vorauszusagen und sie womoglich in bestimmte Bahnen zu lenken.
Diese erkenntnistheoretische Grundlage der Naturphilosophie wurde
erst von den Eleaten in voller Schirfe formuliert, liegt jedoch schon
der alteren Entwicklung in Tonien und dem Pythagoreerkreis zugrunde.
Die Erscheinungswelt wird von diesen Forschern nicht einfach geleugnet
als in Wirklichkeit nicht vorhanden. Sie bietet vielmehr Anhalte, um
zum eigentlichen Wesen der Welt, zu den einfachen Grundsubstanzen,
vorzudringen.2?

18 S, auch Cassirer, E. Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Berlin 1923,
S. 200.

19 Vgl. Kerényi, K., Die antike Religion. Amsterdam 1940.

20 Hessen, J., Das Substanzproblem in der Philosophie der Neuzeit, Berlin-
Bonn 1932, unterscheidet den vorwissenschaftlichen, naturwissenschaftlichen und
den philosophischen-metaphysischen Substanzbegriff. Fiir die altere griechische
Naturphilosophie, die eine strenge Scheidung in Materielles und Immaterielles noch
nicht kennt, ist der naturwissenschaftliche Substanzbegriff nach Hessen nicht zu-
treffend.

6



Was die Naturphilosophen veranlaflt hat, eine oder mehrere bestimmte
Substanzen?! als das eigentlich Wirkliche anzusehen, wissen wir nicht. Es
mogen z. B. Erfahrungen des Seefahrers gewesen sein, die auf das Wasser
als das eigentlich Wirkliche fithrten, Wahrscheinlicher ist, dal hier dltere
vorwissenschaftliche Anschauungen iiber das Weltgebidude und die alten
Weltentstehungsmythen Pate gestanden haben. Nicht nur aus Griechen-
land werden uns diese alten kosmogonischen Mythen berichtet. Wir fin-
den sie dhnlich in den Sagen vieler Volker wieder. Immer wieder sind
es da die groBen Naturmichte des Wassers, der Erde, des Feuers usw.,
die neben anderen wechselweise auseinander hervorgehen, — charak-
teristisch in Analogie zu den Lebewesen durch Zeugung zwischen mann-
lichen und weiblichen Michten.??

Woher auch im einzelnen die Naturphilosophen ihre Substanzen ge-
nommen haben, — wir wissen dariiber kaum etwas: der grofle Unter-
schied gegeniber dem Mythos besteht eben darin, daB nun nicht nur be-
hauptet wird, daB etwa die Welt aus dem Wasser entstanden sei, son-
dern der Naturphilosoph ist der Uberzeugung, daB die Welt, so bunt
wie sie vor uns liegt, noch jetzt und in Wirklichkeit eigentlich nur z. B.
Wasser in allen seinen Umwandlungsformen ist. Wer somit die Gesetze
der Umwandlungen und Erscheinungsformen des einen Grundstoffes er-
faBt hat, der wird die der ganzen Welt innewohnende Ordnung erken-
nen. Er wird wissen, woraus alles entsteht, was es seiner Natur nach —
eine Grundbedeutung des Physis-Begriffes?® — ist, und auch, wie es sich
in der Zukunft verhalten wird.

Zu Lebzeiten des Hippokrates blickte man bereits auf eine vielseitige
Entwicklung der Naturphilosophie zuriick. Alle dlteren Forscher hatten
das Weltgebdude mit seinen Geschopfen auf wenige Grundsubstanzen
zuriickgefithrt. Aristoteles, der sich mit den Lehren seiner Vor-
ganger ausfiihrlich beschiftigt hat, bemerkte schon, dafl bei der Annahme
eines Grundstoffes eine qualitative Stoffumwandlung, eine «Alloiosis»,
stattfinden miisse, um das Weltgebdude daraus hervorgehen zu lassen.
Bei den dltesten Naturphilosophen verhilt es sich tatsidchlich wohl so.
Spiater, nach der scharfen Fassung des Seinsbegriffes durch die Eleaten,

2t Zum Elementbegriff s. Diels, H., Elementum. Leipzig 1899,

22 Vgl. hierzu die Arbeit von Kopp, J. V., Das physikalische Welthild der
frithen griechischen Dichtung. Phil. Diss. Freiburg/Schweiz. 1939.

23 Physis bedeutet von Anfang an — s. z.B. Gigon, Der Ursprung usw. —
¢Ausgangspunkt und Hintergrund der Entwicklung des Kosmos» (S.23).

7




mit Empedokles, wird eine Mehrzahl von Grundstoffen angenom-
men und aus deren wechselnder mechanischer Mischung Entstehen und
Vergehen erklart. Im Corpus Hippocraticam zeigt die Schrift Peri
physios anthropou von der Hand des Schwiegersohnes des Hippokrates,
des Polybos, diese Stufe in strenger, fiir biologische Probleme allzu sche-
matisch vereinfachender Weise. Die Epidemienbiicher und die ihnen
verwandten Schriften lassen diese scharf schematisierende Strenge ver-
missen, wenn ihnen auch die quantitative Mischungstheorie zugrundeliegt.
Die in diesen Biichern vertretene stoffliche Denkweise wird mit einer
— man mochte sagen—unbewuBten Selbstverstindlichkeit vorgetragen.?*
Man gewinnt den Eindruck, da — &hnlich wie bei den alten ionischen
Naturphilosophen — Materielles und Immaterielles noch gar nicht scharf
getrennt voneinander gedacht wird. Nichts — auch die Schrift des
Polybos nicht — weist auf jene Fassung des streng mechanistischen Welt-
bildes hin, welche Anaxagoras und die Atomisten entwickelt haben. Schon
friiher wurde daher die naturphilosophische Grundlage der hippokra-
tischen Schriften mit den alten milesischen Forschern bzw. ihren spiteren
Epigonen, so mit Diogenes von Apollonia, in Zusammenhang
gebracht.?s

N estle?, einer der hervorragendsten Kenner der griechischen Philo-
sophie und der hippokratischen Schriften, hidlt heute noch an der seit
dem Altertum immer wieder aufkommenden These fest, daB die Grund-
anschauungen der hippokratischen Heilkunde eine Verwandtschaft mit
Demokrits Lehren aufweisen. Soweit es sich um den Schriftenkreis
um die Epidemienbiicher handelt, welche die vorliegende Arbeit beriick-
sichtigt, erscheinen die von Nestle angefiihrten Argumente nicht zwin-
gend. Dall die atomistische Lehre im Corpus Hippocraticum nicht zu
finden ist, gibt zwar auch Nestle zu Es fehlen aber nicht nur die atomisti-
schen Lehren, es fehlt auch die in duBerster Schirfe vorgetragene mecha-
nistische Vorstellungsweise der Atomisten. Nestle meint jedoch, die An-
sicht, daB} alles auf einer Ursache beruhe, dieser aetiologische Grundzug

24 ¢Erst dadurch, daBl der Geist ihr entgegentritt, wird die Materie iiberhaupt
zur Materies, formuliert Gigon, Der Ursprung usw., S.133.

2% Vgl. Weygoldt in Arch. Gesch. d. Philes. T (1888) 170.

2 Nestle, W., Hippocratica; ders., Vom Mythos zum Logos, S. 207, 212, 243.
Im ganzen ist die Selbstandigkeit der Mediziner in ihren naturwissenschaftlichen
Uberzeugungen auch nach Ansicht von Schumacher, Antike Medizin I,
188—198, bemerkenswert.

8



der hippokratischen Heilkunde sei unverkennbar atomistischen Geistes.
Nun hat zwar Demokrit mit besonderer Schirfe diese aetiologische Grund-
these vertreten. Dennoch wird man nicht leugnen konnen, dal} die ge-
samte Naturphilosophie von ihren Anfangen an in diesem Sinne aetio-
logisch eingestellt ist.>” Denn von Anfang an herrscht hier die Uber-
zeugung, daf} alles Geschehen von einer vollendeten Ordnung und Gesetz-
maifligkeit getragen ist, dall eines das andere bedingt. Und da die Denk-
weise der alten Philosophen substantiell, stofflich gerichtet ist, Imma-
terielles bis zu den Zeiten der Sophistik nicht immer von Materiellem
zu trennen weil},?® so liegt schon der dlteren Entwicklung gleichsam in
nuce die stofflich-mechanische aetiologische Methode zugrunde. Die zu-
nehmende Trennung von Stofflichem und Immateriellem, die zuerst mit
einer strafferen Fassung des Materiellen beginnt, hat dann erst zu einer
schiarferen Formulierung des Ursachbegriffes gefiihrt und damit eine
Grundanschauung verdeutlicht, die bereits in der alteren Entwicklung
enthalten war. Ganz in diesem Sinne vermissen wir in den Epidemien-
biichern eine strenge Erorterung des Kausalproblems. Die Frage nach
der Ursache der Erkrankungen geht noch in der umfassenderen Uber-
zeugung auf, daB alles Geschehen ein wohlgeordnetes Ganzes, ein Kos-
mos ist.2?

Nestle erwdahnt noch, dal die Epidemienbiicher Beobachtungen aus
Abdera, dem Heimatort des Atomismus, enthalten, und denkt an ein
Zusammentreffen des Hippokrates mit Dem o krit an diesem Ort. Die-
sem auch nach Nestle’s Ansicht natiirlich nicht beweisenden Argument
ist das — ebenso wenig beweisende — entgegenzuhalten, dal der Atomis-
mus erst spidt in der Metropole Griechenlands zu jener Zeit, in Athen,
Full gefalt hat. Vor 400 war er dort unbekannt. Und Kos gehorte zum
EinfluB- und Handelsgebiet der berithmten Stadt.

27 In anderem Zusammenhang wendet sich P ohlenz, Hippokrates usw., S. 26,
27, ausfiihrlich gegen diese Ansicht Nestle’s. Die Meinung Nestle’s wird auch
vertreten von Diller, Wanderarzt usw., und von K r a n z, Geschichte der griech.
Philosophie. Gegen Diller schon Pohlenz.

28 Auch die Qualitdten sind ja Stoffe. So bezeichnet z. B. die dem Epidemien-
kreis nicht zugehorende Schrift Peri archaies iatrikes auch die Korperwdrme als
rechte Mischung einer Kalt- und Warm-Substanz. L I, 606.

2 Capelle, W., Hermes 57 (1922) 247 vertritt die Ansicht, dafl die Forderung
des platonischen Hippokrates, die zu Anfang unserer Arbeit erwidhnt wurde, von
der alteren Naturphilosophie inspiriert ist!

9



Nur Polyb os’ Schrift Peri physios anthropou atmet, wie erwihnt,
einen strenger mechanistischen Geist, wenn auch in der &lteren Weise
des Empedokles, nicht der Atomisten.’® Vor allem das empedokleische
Prinzip der Mischung finden wir hier schirfer formuliert und auf die
Korpersifte angewandt. Die iibrigen in dieser Arbeit beriicksichtigten
Schriften lassen eine so strenge Formulierung dieses Prinzips vermissen.
Einmal wird im Gegenteil davon gesprochen, dal} die blutreiche, galle-
arme Konstitution in die schwarzgallige iibergehen konne, wobei es aller-
dings fraglich bleibt, ob ein qualitativer Ubergang der Sifte ineinander
oder ein Wechsel des Mischungsverhiltnisses gemeint ist. Moglich, daB,
wie P al m® meint, die vornehme Asklepiaden-Tradition den Hippokrates
vor der volligen Entwurzelung vom Heimatboden und damit vor den ex-
tremen philosophischen Tendenzen seiner Zeit bewahrt hat. AuchNestle
meint wohl im Grunde Ahnliches, wenn er die Ansicht vertritt, daB die
hippokratische Heilkunde einen eigenen, von der iibrigen Forschung ge-
trennten Weg gegangen wire., Nur dafl er den Abzweigungspunkt in der
Atomistik sucht, wihrend die Grundhaltung der hippokratischen Arzte
eher ilteren naturphilosophischen Lehren entspricht. Auf jeden Fall ist
die hippokratische Medizin nicht, wie der Arzt immer wieder betonen
muB,?*? als Empirismus allein zu verstehen. Die Erfahrungen dieser Arzte
sind von Grundanschauungen getragen und begrenzt, die nicht fortzu-
leugnen sind, mag man sie nun als spekulativ oder mit anderen Worten
bezeichnen.

Alle &lteren Naturphilosophen,® die aus ihren Grundsubstanzen
das Weltgebdude durch Umwandlungen oder Mischungen hervorgehen
lassen, verlegen den Ort dieser Prozesse vornehmlich in die Region iiber
dem Erdboden, zwischen Himmel und Erde. In diesem meteoren Bereich
findet der «Stoffwechsel» der Elemente statt. Die Meteorologie bildet
daher den «aktuellsten Teil der griechischen Naturforschung», wie sich
Gilb ert ausdriickt. Die gewaltigen Entfernungen dieses Bereiches zwi-

30 Polybos erwidhnt mit Namen den Philosophen Melissos in Peri physios
anthropou. Empedokles wird in Peri archaies iatrikes erwahnt.

81 Studien usw., S.117.

82 S, a. Bier, Quellen u. Studien.

33 Vgl. die im Schrifttumsnachweis naher bezeichneten Darstellungen von
Nestle, vvArnim, Burnet, Kranz, Schumacher. Grundlegend die
Quellensammlung von Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, 5. Aufl. mit
wesentlichen Ergdnzungen in: American Journ. of Philol. 60 (1939) 248.

10



schen Himmel und Erde waren den damaligen Forschern nicht annihernd
bekannt.

Treibende Kriifte dieser meteoren Umwandlungen sind die Wirme und
die Kilte. Schon Homer — und das bestitigt die Vermutung, daB sich
die Naturphilosophen im einzelnen an dltere Volksanschauungen anlehn-
ten — teilt das Weltgebdaude in die vier Regionen des Himmelsfeuers
(aither), der Luft (aer), des Wassers (hydor) und der Erde (gaia) ein.
Neben diesen vier Grundmachten kennt Homer auch das Warme und das
Kalte als gleichberechtigte Miachte. Und schon bei ihm ist es das aus der
tieferen Wasser-Erde-Region aufsteigende, aufdunstende und spater wie-
der herabregnende Feuchte, das Wasser, das zwischen Himmel und Erde
vermittelt. Auch zeigt sich die Luft schon hier und von Anbeginn an
nicht als das unsichtbare Gasgemisch, das wir heute als Luft bezeichnen,
sondern die sichtbaren verdunkelnden Wandlungen der Atmosphire, die
Wolken, Nebel usw. werden als charakteristische Luftbildungen, als «die
Luft», angesehen.

Diese vier Weltregionen des Feuers, der Luft, des Wassers und der
Erde bleiben als Orte der Elemente bestehen, als mit der milesischen
Naturphilosophie nur e in Element postuliert wird. Aus diesem Grund-
stoff scheiden sich dann die iibrigen drei Elemente aus, jedes nimmt sei-
nen Ort im Weltenraum ein, und der Stoffwechsel dieser vier Formen des
einen Grundstoffes kann sich nur so vollziehen, dal immer die benach-
barten ineinander iibergehen. So entsteht der hinauf fithrende Ano-Weg
und der abwirts fithrende Kato-Weg, der unter Umwandlung von Feuer
in Luft — in Wasser — in Erde abwirts fiihrt.

Dieser ganze auf- und abwirts filhrende Wandel der Grundstoffe wird
durch die in der Sonne konzentrierte Feuer-Wiarme in Umlauf gehalten.
Es kann hier nur das Grundsatzliche, nicht die im einzelnen wechselnde
Auffassung der verschiedenen Forscher genannt werden. Die Sonnen-
wirme iibt am Tage eine anziehende Wirkung auf die unteren Weltregio-
nen aus. So kommt es zu aufsteigenden Aufdiinstungen aus dem Wasser
— oder auch zugleich trockenen aus der Erde. Diese wandeln sich bei
den idlteren Forschern in die Luftarten um, feine Nebel usw. Weiter auf-
steigend gelangt ein Teil dieser Aufdiinstungen als Nahrung fiir die Sonne
in die Feuerregion. Die Sonne zieht die feinsten Bestandteile dieser Auf-
diinstungen als Nahrung an sich (Heraklit), der iibrige grobere
dunkle Teil ballt sich, vor der nach Westen wandernden Sonne aus-
weichend, zu Wolken und dichten Nebeln zusammen, um schlieBlich auf

11



dem absteigenden Wege zu Niederschligen verdichtet auf die Erde zu
fallen. Darum sind — in Peri aeron usw. — nach Osten offene, nach
Osten gelegene Ortschaften gesiinder als nach Westen gelegene. Zugleich
geht aus diesen Anschauungen die Scheibengestalt der Erde zwingend
hervor.

Mit Empedokles, der zuerst eine Mehrzahl von unveranderlichen
Elementen annahm, wurden diese Vorstellungen mechanistisch abgewan-
delt, indem an Stelle der Stoffumwandlung oder Verdichtung/Verdiinnung
die mechanische Mischung von Feuer, Luft, Wasser und Erde trat. Mit
Anaxagoras und den Atomisten — zu Lebzeiten des Hippokrates — er-
reicht das mechanistische Weltbild seine volle Schiarfe. Spidter bricht
Platon im Timaios mit diesem streng mechanistischen Weltbild, indem
eine allgemeine Stoffumwandlung jedes Grundstoffes in jeden anderen
postuliert wird. Platon fiithrt dabei die Stoffumwandlungen im Timaios
noch auf die Zusammensetzung kleinster Teile aus Flachen usw. zurick.
Aristoteles bricht ganz mit diesen geometrischen Vorstellungen.

Das Corpus Hippocraticum spiegelt Anschauungen aus idlterem Geiste
wider. Nur selten werden schirfer formulierte mechanistische Momente er-
wihnt. So heiit es z. B.,>* daf} die verengten GefaBle wohl die Luft, nicht
aber den Schleim hindurchlassen. Es erinnert das an Anaxagoras, der die
Luft fiir feinteiliger hielt als das Wasser. Aber stofflich gedacht sind alle
diese alten Vorstellungen, und man wird keine der naturphilosophischen
Lehren genau in den hippokratischen Schriften wiederfinden.

In die meteorologischen Theorien der Hippokratiker fiihrt die Schrift
Peri aeron usw. ein. Von einer Umwandlung der einzelnen Elemente in-
einander erfahren wir nichts. Es scheint die empedokleische Unverénder-
lichkeit der Grundstoffe anerkannt zu sein, wenn allerdings auch hier
allzu scharf mechanistische Gedanken fehlen.?® Die Sonne zieht aus den
Gewaissern, der Erde und den Lebewesen das in allen enthaltene Feuchte
an. Und zwar fithrt sie die diinnsten und leichtesten Teile des Feuchten
nach oben, kocht sie, wahrend Dunst und Nebel, durch die Winde zusam-
mengedringt, zuriickbleiben. Das von der Sonne gekochte «siile» Wasser
wird durch die Winde zusammengeballt und fallt schlieBlich als Regen-
wasser auf die Erde. Neben dem Pneuma ist also auch das Wasser meteo-
ren Ursprungs. Das ist fiir die griechische Antike nicht selbstverstind-
lich. Neben der meteoren Theorie war auch eine Filtrationstheorie des

# VI, 376.
8 JI, 32.



Wassers verbreitet.3® Der Beschaffenheit des Trinkwassers mifit der Ver-
fasser von Peri aeron groBle medizinische Bedeutung bei.

Schon dieses Wenige — im einzelnen mufl auf das Studium der grie-
chischen Meteorologie verwiesen werden — liBt eine gewisse Ahnlichkeit
zwischen dem Pneuma-Stoffwechsel im Organismus des Menschen und
der Tiere und der Meteorologie vermuten. Es soll nicht eine bewuBte
Parallelitiat behauptet werden. Nur daB beide Vorginge Ahnliches haben
und sich die fiir uns merkwiirdige Vorstellung des Corpus Hippocraticum
in teilweiser Analogie zur Meteorologie deuten liBt. Der auf- und ab-
steigende Weg des Pneumas im Korper erinnert an den ano- und kato-
hodos der meteoren Umwandlungen. Das Gehirn als Abscheidungsorgan
des Schleimes erinnert an die hoheren meteoren Regionen, in denen die
dunklen Nebel usw. aus der Luft abgeschieden werden. Vor allem bei
Siidwind, der in Griechenland Wolken und Niederschlige bringt, kommt
es im Gehirn zur vermehrten Abscheidung von Schleim und damit zur
Reinigung der eingeatmeten Luft, dhnlich wie in der Luftregion Wolken,
Nebel usw. als Abscheidungen entstehen. Und wie die Sonne das Feinste
und Reinste der Aufdiinstungen als Nahrung aussondert und an sich zieht,
so nimmt das Gehirn die feinsten Wahrnehmungsstoffe in sich auf. Das
Gehirn ist nicht — im Gegensatz zum Scheitelpunkt des auf- und ab-
steigenden Weges im Makrokosmos — Sitz des Warmestoffes. Die Wirme
ist gleichmafBig iiber den Korper verteilt. Immerhin ist bemerkenswert,
daB der Verfasser der Schrift «Uber die Heilige Krankheit» die Ansicht
vertritt, dal die Schleimabsonderung im Gehirn zunehme, wenn der
Kopf starken Temperaturschwankungen ausgesetzt ist.

Eine Unklarheit bleibt bestehen. Ist das aus dem eingeatmeten Pneuma
abgeschiedene Phlegma mit dem Korpersaft Phlegma identisch, so wiirde
damit alles umgestofen, was der Hippokratiker iiber die Kochung lehrt.
Denn der im Gehirn abgesonderte Schleim ist ja ein Produkt der AuBen-
welt, je nach Klima und Wetter verschieden zusammengesetzt. Der Kor-
persaft Phlegma hingegen ist dem AssimilationsprozeB der Kochung
unterworfen. Zwei Losungen dieser Unklarheit sind denkbar. Entweder
ist das Phlegma ein Produkt der Kochung des Pneumas im Gehirn. Dem
widerspricht die Tatsache, dal das vom Gehirn herabflieBende Phlegma
als «kalter» Fluf} gekennzeichnet wird. Oder wir miissen annehmen, daf}
der Hippokratiker zwei Arten des Schleimes unterscheidet, den von
aulen mit dem Pneuma zugefithrten, vom Gehirn herabflieBenden

36 S, Gilbert, S. 400 {f.
13



Schleim und den Korpersaft Phlegma. Mir scheint die zweite Annahme
gerechtfertigter zu sein. Denn der vom Gehirn herabflieBende Schleim
ruft als «Katarrh» an allen Orten krankhafte Storungen hervor: Herz-,
Lungenbeschwerden, Durchfille, — er kann also unméglich zugleich
physiologischer Korperbestandteil sein. D.h. er ist noch nicht in das
rechte physiologische Mischungsverhaltnis gekommen, noch nicht «ge-
kocht», was ja eben mit seiner Kennzeichnung als «kalter» FluB uber-
einstimmt,

IV.Prognoseund Konstitution

Den Inhalt der Epidemienbiicher I und III bilden zusammengefallte
Beobachtungen nach Ablauf eines Berichtsjahres. Prognostische An-
halte fiir andere Jahre ergeben sich daraus ebenso wie pathogenetische und
aetiologische Gesichtspunkte, wie auch — in geringerem AusmaBl — An-
halte fiir eine zweckmaBige Behandlung. Einseitig prognostisch einge-
stellt sind diese Biicher nicht, wie immer wieder behauptet wird. Der
grofle Wert der Prognose fiir den hippokratischen Arzt ergibt sich viel-
mehr erst als Folge aus den pathogenetischen Grundanschauungen, die
wieder mit den allgemeinen Fundamenten der Naturphilosophie eng
zusammenhingen. Krankheit ist als geordneter Kosmos eingeordnet
in das ganze Naturgeschehen, von gesunden Tagen nur durch die
Steigerung oder Abschwiachung physiologischer Vorginge unterschieden
und von Einwirkungen der AuBenwelt abhingig. Diese Uberzeugungen
erlauben es dem Arzt, Regeln im Ablauf der Erkrankungen zu finden.
Diese Regeln, fiir die Bevilkerung eines Ortes, fiir bestimmte Konstitu-
tionstypen, fir ein bestimmtes Jahr usw. geltend, machen die Physis!
dieser Bevilkerung, dieser Konstitutionen, dieses Jahres aus. Ahnlich
lehrten Sophokles’ Tragodien, aus der Physis eines Menschen sein Ver-
halten in der Zukunft zu erschlielen.

Im: besonderen bildet eine Quelle fiir die Prognose die Uberzeugung,
daBl der Wechsel der Witterung das Krankheitsgeschehen weitgehend
beeinflufit. Somit erlaubt die Kenntnis des Klimas und des Wetters an
einem bestimmten Ort prognostische Schliisse. Nur diesen Teil der Pro-

1 Zum Physis-Begriff s. Diller, Neue Jahrblicher f. Antike usw. 1939, 241.
Ferner Deichgraber, Die Antike 1939, 116. Bier, Hippokratismus, sicht
in der Aufstellung des Physis-Begriffes die grofite Leistung der hippokratischen
Medizin. ;

14



gnose entnehmen wir aus den zusammenfassenden Schilderungen der Epi-
demienbiicher I und III. Im iibrigen gelangt der hippokratische Arzt,
von der Moglichkeit und dem Wert der Prognose einmal iiberzeugt, zu
vielen anderen Hinweisen, wie sie in Fiille im Prognostikon und in den
Notizen und Aphorismen der iibrigen Epidemienbiicher aufgefiithrt wer-
den. Die Prognose des hippokratischen Arztes beschrankt sich iibrigens
nicht auf das Krankheitsgeschehen in der Zukunft. Auch die wahren
Zusammenhinge des gegenwirtigen Zustandes und des vor Ubernahme
der Behandlung abgelaufenen Geschehens soll sie kliren. Aufgabe der
Prognostik ist also der Blick «<hinter die Dinge», in die wahre Natur, in
die GesetzmiaBigkeit und Ordnung des Geschehens. «Dans la prognose,
ce que nous appelons diagnostic et ce que nous appelons prognostic se
trouvent confondus et réunis», sagt Littré I, 454. Die Prognose und
Diagnose griindet sich also auf jene Spaltung der Welt in Erscheinung
und Wirklichkeit, die eine der wesentlichsten Grundlagen der Natur-
philosophie der Griechen gewesen ist.?

Wie weit diese Uberzeugung von der rechten Ordnung und RegelmiBig-
keit des Geschehens geht, sahen wir schon bei der Betrachtung der Fie-
ber und der kritischen Tage. Diese Uberzeugung, oder wenn man so
will: dieser Glaube an eine allem gesunden und kranken Geschehen zu-
grundeliegende und erkennbare Ordnung bildet wohl den tiefsten Kern
der hippokratischen Heilkunde. Ohne die Uberzeugung von der rechten
Ordnung wire es nicht zu verstehen, warum der hippokratische Arzt in
so unendlich mithsamer und sorgfaltiger Arbeit seine Beobachtungen
sammelt und zusammenstellt. Nehmen wir die Ehrfurcht hinzu vor dem
Krankheitsgeschehen, die sich in seiner zuriickhaltenden Therapie aus-
spricht, so liegt in alledem eine fast religiose Hingabe an die groBe Auf-
gabe. So hatten schon die alten Naturphilosophen ihre Elemente Gotter
genannt, und in derselben Uberzeugung sind die Schriften des Epidemien-
kreises geschrieben. Peri hieres nousou und Peri aeron hydaton topon
offenbaren diesen religiosen Ernst in vollendeter Weise. Eine dhnliche
religivse Grundhaltung zeigt an der Schwelle der Neuzeit die «theologia
naturalis».?

Insofern als die Prognose der Hippokratiker die Ergriindung der Ord-
nung alles gesunden und krankhaften Geschehens zur Aufgabe hat, ist

2 S, hierzu Nestle, Vom Mythos usw., S.212, 213.
3 Vgl. zum Theion: Nestle, Hermes 73 (1938) 1.

15



diese Heilkunde allerdings ausgesprochen prognostisch gerichtet. Man
muf} den Begriff der Prognose dann aber in diesem weiten Sinne fassen,
der eben zugleich Diagnose bedeutet.

Als Ursache der gehauft, seuchenartig auftretenden Erkrankungen
haben wir die Einfliisse der Witterung kennengelernt. Einzelerkrankun-
gen sind nach Ansicht der Hippokratiker darauf zuriickzufiihren, dal
das «innere Gleichgewicht» der Sifte usw. durch schwerere Storungen der
ganzen Lebensweise: falsche Ernihrung, unzeitige Leibesiibungen, bei
Exzessen verschiedener Art usw. ins Schwanken geridt. Alle diese Ur-
sachen kommen aber auch als «Anldsse» (prophasis) in Epidemienzeiten
in Betracht, indem sie die Menschen anfilliger gegeniiber den jahres-
zeitlich bedingten Erkrankungen machen. Sie konnen jedoch auch unter
bestimmten Bedingungen zu Einzelerkrankungen fiithren.

Die Frage, warum nicht in Epidemienzeiten alle Menschen erkranken,
ebenso wie die Frage, warum Einzelne ohne Zusammenhang mit den
Epidemien krank werden, fithrt auf die inneren, im Menschen selbst ge-
legenen Krankheitshedingungen. Wir bezeichnen diese inneren Krank-
heitsbedingungen heute mit dem Sammelbegriff der Konstitution. Han-
delt es sich nur um die konstitutionellen Bedingungen, welche fiir die
Entstehung oder Verhiitung einer bestimmten Erkrankung maBgebend
sind, so sprechen wir von Disposition.

Zur Kennzeichnung der Konstitution verwendet das I. und III. Epi-
demienbuch einmal Bezeichnungen wie die «Schwarzgalligen», die «blut-
reiche» Konstitution. Wieder stoBen wir auf die Korpersifte, die ja fiir
den Hippokratiker die wesentlichsten Bestandteile des Korpers sind. Hier
wird das Uberwiegen eines Saftes im Mischungsverhiltnis aller Sifte als
wichtige Eigentiimlichkeit im Sinne unseres Konstitutionsbegriffes ge-
nannt. D.h. die jedem Arzt in die Augen springenden konstitutionellen
Faktoren werden theoretisch-naturphilosophisch ebenfalls auf den ein-
fachen Nenner der Humorallehre gebracht. Auch von Konstitutions-
wandel wird in diesem Sinne gesprochen. Die blutreiche gallearme Art,
so heillt es,* kann schlieBlich in die schwarzgallige iibergehen.

Zweitens fithren den hippokratischen Arzt bestimmte korperliche
Merkmale zur Aufstellung von Dispositionstypen. Z.B. werden die zur
Schwindsucht neigenden Menschen folgendermaBen charakterisiert: un-
behaarte weillliche sommersprossige Haut, rotliches Haar, glinzende

4V, 116.
16



Augen, Gedunsenheit durch weillen Schleim — also dazwischen ein Kenn-
zeichen der Humorallehre! —, fliigelartig abstehende Schulterblatter.’

Schon Bier® weist darauf hin, daB fiir die Konstitution auffallend
wenig die Nahrung und Lebensweise, vielmehr in erster Linie das Klima
einer Gegend beachtet wird. In dieser Bevorzugung der meteoren Ein-
fliisse spiegelt sich, wie erwahnt, die Hoherbewertung der oberen Ele-
mente Feuer und Luft in der griechischen Naturphilosophie wider. In
Peri aeron werden in Ausfiihrlichkeit die klimatisch-meteorologischen
Bedingungen der Konstitution geschildert. Wo das Klima einen einheit-
lichen Charakter zeigt, wird die gesamte Bevolkerung einen mehr oder
weniger einheitlichen Konstitutions-Typus aufweisen. Wo dagegen starke
Gegensiatze des Klimas die Regel sind, werden auch nebeneinander die
verschiedensten Konstitutionen entstehen konnen. Denn die Konstitution
ist angeboren und hingt von der — witterungsbedingten — Beschaffen-
heit des Samens im Zeitpunkt der Zeugung ab.” Es ist also nicht ganz
richtig, wenn B ie r sagt, die Konstitution hiange bei den Hippokratikern
im Gegensatz zur heutigen Medizin nicht von der Vererbung ab. Aller-
dings: wer will die hippokratischen Ansichten iiber die Zeugung, den
Samen usw. mit der modernen Vererbungslehre vergleichen!

Im einzelnen schildert das Buch Peri aeron,® wie sich die verschie-
denen klimatischen Einfliisse iiber die Saftemischung auf Gesundheit und
Krankheit auswirken. Genauer sagt der Verfasser, daB sich die klima-
tischen Verhiltnisse auf die Hohlorgane (koiliai) des Korpers auswirken.?
Wir erwdhnten schon, daB die Humorallehre iiberall im Korper Hohl-
organe mit GefiBverbindungen sucht und findet.

Eng verwandt, weil den gleichen meteoren Einfliissen ausgesetzt, sind
die Menschen der Beschaffenheit ithres Heimatlandes. Man kann sie ge-
radezu mit dem Charakter der Wilder, Wiesen usw. vergleichen, meint
der Hippokratiker.!® Wir sehen, wie gewaltig, wie einseitig die meteoro-
logischen Faktoren fiir die Gestaltung von Land und Leuten verant-
wortlich gemacht werden. Das entspricht, um es zu wiederholen, der
zentralen Stellung der Meteorologie innerhalb der griechischen Natur-

s 111, 96 ff.

¢ Hippokratismus, Miinch. med. Wschrft. 78 (1931) 359.
7 11, 84.

s I, 18 ff.

o II, 14.

10 JI, 58.

17



philosophie. Land und Leute sind den gleichen meteorologischen Einfliis-
sen an einem bestimmten Ort unterworfen, und d ar u m kann man sie
miteinander vergleichen.

Fiir die Behandlung der Kranken ist die Kenntnis ihrer Konstitution
wichtig. Denn es kann z, B. ein und dasselbe Wasser fiir die eine Konstitu-
tion niitzlich, der anderen aber schadlich sein. Entsprechend hat der
Arzt seine Verordnungen zu geben.!

Stellen wir die Frage, wie der Hippokratiker die verschiedenen Kon-
stitutionen erkannte, diagnostizierte, so ist die Antwort nicht leicht zu
geben. Der moderne Arzt mochte den Griechen um die einfache klare
Gliederung seiner Konstitutionslehre beneiden. Aber sind diese Dinge
wirklich so einfach zu verstehen? Sind diese Lehren wirklich der un-
voreingenommenen arztlichen Erfahrung entsprungen, wie es der Philo-
loge so gerne annimmt? Sind nicht schon alle diese Beobachtungen des
Arztes durch die Brille des Naturphilosophen, genauer des Meteorologen,
gesehen? In dem zweiten Abschnitt der Schrift Peri aeron, der die
Volkscharaktere verschiedener Linder der alten Welt behandelt, finden
wir alles das doch auf einen zu einfachen Nenner gebracht, als dal der
Arzt glauben konnte, dies sei blofes unvoreingenommenes Erfahrungs-
gut. Die Fiille der vorziiglichen Beobachtungen und Erfahrungen wird
jedem Arzt die grote Ehrfurcht einfloBen. Immer wieder ist es ja ge-
rade das grofle, reiche Erfahrungsgut, das zunichst die Bewunderung des
Arztes findet. Und doch wird man in diesen Erfahrungen Grundanschau-
ungen finden, die dem hippokratischen Arzt seinen Weitblick iiberhaupt
erst ermoglichen. Mogen diese Anschauungen der griechischen Natur-
philosophie, verglichen mit der modernen Naturwissenschaft, noch so
primitiv anmuten: was es fiir die Erfahrung bedeutet, wenn der Forscher
in diesen Grundlagen eine klare und einheitliche Linie verlat, lehren
im Corpus Hippocraticum die uneinheitlichen Kompilationen wie z.B.
das Buch Peri diaites, von spiteren Verirrungen der Medizin ganz zu
schweigen,

u II, 32.

18



	Hippokrates und die meteorologische Medizin [Fortsetzung]

