
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 4 (1947)

Heft: 1

Artikel: Hippokrates und die meteorologische Medizin [Fortsetzung]

Autor: Brunn, L. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESNERUS
Vierteljahrsschrift für Geschichte der Medizin und der

Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d'histoire de la medecine

Jahrgang - Volume - 4 1947 Heft - Fase. - 1

Hippokrates und die meteorologische Medizin

Von L. von Brunn
(Fortsetzung)

INHALT DES II. TEILS
III. Der Schleim (phlegma), die Schleimflüsse (rheu-

mata, katarrhooi) und die Meteorologie 2

Pneuma-Stoffwechsel und Schleim-Abscheidung 3

Gehirn als Hohlorgan 3

Wahrnehmen und Denken 4

Körperbewegung durch Pneuma 5

Substanzproblem am Anfang der griechischen
Naturphilosophie, Mythos und Logos 6

Vorstellungsweise der echten hippokratischen Schriften

7

Hippokrates und Demokrit 8

Die griechische Meteorologie 10

Meteorologie und Hippokratiker 12

Parallelen zwischen meteorologischen Vorgängen und
Pneuma-Stoffwechsel 13

Zwei Arten des Phlegmas? 13

IV. Prognose und Konstitution 14

Begriff der Prognose bei Hippokrates 14
Konstitution 16

Meteorologie und Konstitution 17

1



III. Der Schleim (phlegm a), die Schleimfliisse (rheu-
mata, katarrhooi) und die Meteorologie

Die Schleimflüsse hängen nach der Ansicht der hippokratischen Ärzte
mit der Atmung zusammen. Einen ausführlichen Einblick in diese

Vorstellungen gibt die Schrift Peri hieres nousou1, die der koischen Schule

um Hippokrates zuzurechnen ist.
Hier erfahren wir, daß die eingeatmete Luft, das immer in Bewegung

befindliche2 pneuma, durch zwei große Hohlgefäße, die einander parallel
die beiden Körperhälften durchlaufen, zunächst aufwärts in das Gehirn
gelangt. Das Gehirn wird als Hohlorgan aufgefaßt. Dies geht schon aus
der Annahme hervor, daß die Luft durch die Gefäße in das Gehirn
aufsteigt. Außerdem lehnt der Verfasser die Annahme anderer, daß das

Zwerchfell Sitz des Verstandes sei (phroneein kai noeein)5 u. a. deswegen
ab, weil das Zwerchfell kein Hohlorgan sei und deshalb nichts Gutes
oder Schlechtes, das ihm zufließe, aufnehmen könne.

Die eingeatmete Luft führt zunächst ein aufsteigender Weg nach oben.
So gelangt sie durch die beiden großen Körpergefäße in das Gehirn. Das

Gehirn nimmt als erstes Organ die stofflich gedachten Wahrnehmungen
und Erkenntnisse aus der Außenwelt in sich auf.4 Danach gelangt die
Luft abwärts in den übrigen Körper. Ihre Wirkung ist hier doppelter
Art. Ein Teil kühlt den Magen, ein anderer gelangt in die Lungen und
in die Blutgefäße des ganzen Körpers. Somit erreicht das pneuma alle

Körperteile und Organe und vermittelt auf diesem Wege Bewegung
(kinesis) und Empfindung (phronesis). Ähnlich dachte noch der aus
der aristotelischen Schule stammende Arzt Diokles von Karystos.

Zugleich findet im Gehirn eine flüssige Abscheidung aus der Luft
fapotexis) statt. Kapf erer5 u.a. meinen, es sei eine Abschmelzung
der Hirnsubstanz gedacht. Es ist jedoch schlecht vorstellbar, wie sich
dieser Vorgang zeitlebens fortsetzen kann. Außerdem lehrt die
altgriechische Meteorologie, daß flüssige Absonderungen aus der Luft als
andauernder Vorgang auch im Makrokosmos bekannt sind. Es kommt also

in dem Gehirn wie in der Atmosphäre zu flüssigen Absonderungen, wo-

1 VI, 350—398.
2 VI, 368.
a VI, 392.
^ VI, 390.
5 Kapferer-Sticker, Bd. V, 48 ff.

2



durch das pneuma, diese bewegte Luft, — nicht das Gehirn! —, gereinigt
wird. Schon im Mutterleib unterliegt der wachsende Embryo diesem

Pneumastoffwechsel; das pneuma wird ihm vom mütterlichen Organismus
zugeführt. Aristoteles unterscheidet das angeborene und das nach der
Geburt eingeatmete Pneuma als erster klar, doch mag damit eine ältere
Lehre wiedergegeben sein. Die Ahscheidungen, Flüsse, werden nun
entweder als Schleimflüsse des Nasen-Rachen-Raumes, Geschwüre der Kopfhaut

o. ä. abgeschieden. Wendet sich der kalte Schleimfluß den Brust-

organen zu, so entstehen Herz- und Lungenbeschwerden verschiedener
Art. Erreicht der Fluß den Leib, so sind Durchfälle die Folge. Wird er
dagegen von allen diesen Wegen abgedrängt, so fließt er in die beiden
pneuma-führenden Gefäße und schließt das Gehirn von weiterer
Luftzufuhr ab. Hierin sieht der Verfasser der Schrift die Ursache der
Epilepsie. Das Pneuma wird in den verstopften Gefäßen eingeschlossen und
seine heftig rüttelnden Rewegungen rufen die Krämpfe hervor.

Versuchen wir mit dem heutigen medizinischen Wissen an diese Theorie

des pneuma-Schleimfluß-Stoffwechsels heranzugehen, so ersehen wir
aus der Beschreibung des Adernsystems die völlig unzureichende
anatomische Kenntnis des hippokratischen Arztes.6 Die beiden großen Gefäße
auf jeder Körperseite stehen nach Ansicht des Hippokratikers mit der
Luftröhre in offener Verbindung. Die Halbseiten-Teilung der Gefäßwege
geht auch aus anderen Angaben der hippokratischen Schriften hervor.
So verzeichnet der hippokratische Arzt z. B. in seinen Krankengeschichten,

ob eine Nasenblutung aus dem rechten oder aus dem linken Nasenloch

hervortritt. Die Ansicht, daß außer den Atmungsorganen auch die

ganze Körperoberfläche an der Atmung beteiligt sei, wird in der Schrift
«Über die Heilige Krankheit» nicht ausdrücklich vertreten. Das Herz
wird als Verbindung zahlreicher Gefäße angesehen. Nur mit einiger
Willkür lassen sich diese groben anatomischen Kenntnisse mit dem Wissen

der modernen Anatomie vergleichen.
Das Gehirn wird, wie betont, als Hohlorgan betrachtet. Es liegt im

Wesen der Humorallchre begründet, daß überall im Körper nach

Hohlorganen und nach Gefäßhahnen gesucht wird.7 Was der Verfasser
hinsichtlich des Gehirns meint, wird klar, wenn wir bedenken, daß er sich
auf Beobachtungen am Säugetier beruft. Denn das Säugerhirn zeigt —
im Vergleich zum Menschen — eine viel geringere Dicke der Großhirn-

6 Vgl. dazu F r e d r i c h und Deichgräber, Epidemien.
' S. T e m k i n Der syst. Zusammenhang, S. 30.

3



Substanz mit relativ umso größerer Ausdehnung des Ventrikelsystems.8
Es ist angesichts der groben anatomischen Vorstellungen des hippokra-
tischen Arztes müßig, darüber nachzudenken, wie denn die Verbindung
zwischen den großen Adern und dem Gehirn gefunden wurde. Da die

Gabelung der Halsschlagader dem Verfasser der «Heiligen Krankheit»
bekannt zu sein scheint,9 kann an die arteria carotis interna mit ihren
in die Großhirnsubstanz vordringenden Ästen gedacht werden, wenn
man wirklich mit so differenzierten anatomischen Kenntnissen rechnen
will.

Die Wahrnehmungs- und Denktätigkeit des Gehirns wird stofflich
aufgefaßt. Die Wahrnehmungs- und Denkinhalte gelangen mit der Luft
von außen in den Körper und so in das Gehirn. Diese stoffliche
Seelentheorie ist der älteren griechischen Naturphilosophie geläufig. Schon
Anaximenes soll gelehrt haben, die Natur der Seele sei luftartig. Hera-
klit sagt, die Seelen der Lebewesen stammen von der Ausdünstung aus
dem Feuchten der Außenwelt. Nach dem gleichen Autor ziehen wir die
Vernunft mit dem Atem ein und werden so denkfähig. Denken und
Wahrnehmen kommen also bei den älteren Naturphilosophen gleicherweise

durch Aufnahme von Wahrnehmungs- und Denk Stoffen aus der
Außenwelt zustande. Daher erklärte schon Aristoteles, daß hier
Wahrnehmen und Denken eigentlich ein und dasselbe sei. Und wenn wir von
Anaxagoras hören, daß der «Geist», sein allbewegendes Prinzip, durch
alle Dinge hindurchgehe und der «feinste und reinste Stoff» sei, so

erkennen wir noch hier eine ganz stoffliche Auffassung seelischer
Vorgänge.10 Zugleich mag die Kennzeichnung des Geistig-Seelischen als des

Feinst- und Reinstofflichen auf die Zerebrospinalflüssigkeit hinweisen,
die wirklich der «feinste und reinste», hellste und klarste «Stoff» des

Körpers ist. Möglich daß schon Alkmaion deshalb das Gehirn als Sitz
des Denkens ansah, weil er die Ventrikelräume mit dieser hellsten und
klarsten Flüssigkeit angefüllt sah. Unser ganz fragmentarisches Wissen
über Alkmaion erlaubt allerdings kein Urteil hierüber.

8 Bier, Münch, med. Wschrft. 78 (1931) 113 denkt an Echinococcus.
9 VI, 366.
10 Ähnliches gilt für die Vorstellungen über die seelischen Funktionen bei

Homer. Der Tote, der materielose und darum entseelte Totengeist verliert mit
seiner Körperlichkeit auch seine Verstandesfähigkeiten, die ihm durch Zufuhr von
Seelenstoff (Bluttrank) zeitweilig wiedergegeben werden können. Vgl. hierzu
Otto, W. F., Die Manen.

4



Daß mit dieser ganz stofflich-substantiellen Denkweise die griechischen
Denker nicht allein stehen, sei nur erwähnt. Frühen Kulturen, so der
indischen und der chinesischen Naturphilosophie, ja auch der Denkweise
der Naturvölker, ist das substantielle Denken in mehr oder weniger
ausgesprochener Weise, natürlich in vielfacher Abwandlung, ebenso eigen
wie den griechischen Naturforschern. Ja selbst im Mittelalter ist eine

stoffliche Vorstellungsweise verbreitet gewesen.11
Das immer in Bewegung begriffene Pneuma ruft auch die Bewegung

der Körperglieder hervor (kinesis).12 Die Funktionsweise der Muskulatur
war den hippokratischen Ärzten unbekannt. Die vom Gehirn aus

absteigende und durch die Gefäße überallhin strömende Luft teilt allen

Körperteilen ferner Empfindung und Wahrnehmung mit.13 Wellmann,
ein hervorragender Kenner des Corpus Hippocraticum, sieht das Pneuma
als «formgebendes Prinzip der Materie» an, eine aristotelisierende
Deutung, die dem Geist der Epidemienbücher nicht entspricht.14

Die eigentümliche hohe Bewertung der Fieber und der Pneumata —
psychische Funktionen einschließlich der Körperbewegung — durch den

hippokratischen Arzt findet eine Parallele in der bevorzugten Beachtung,

welche die beiden «höheren» Elemente Feuer und Luft in den
Lehren der griechischen Naturphilosophen gefunden haben.

Erfüllt somit der Pneuma-Stoffwechsel die seelischen Funktionen und
die Funktionen des Bewegungsapparates, so führt der Magen dem Körper
Nahrung, Wärme und Kälte zu.15 Dieser Teil der hippokratischen Lehre,
zusammen mit der umfangreichen Diaetetik, liegt außerhalb der Aufgabe
dieser Arbeit.

Die Absonderung des Schleimes, des Phlegmas, findet eine Parallele
in ähnlichen Vorstellungen der griechischen Meteorologie,16 die

jetzt im Zusammenhang kurz besprochen werden soll. Die Meteorologie

ist ein Kernproblem der griechischen Naturphilosophie von Anfang
an. Im perikleischen Zeitalter fand sie in den gebildeten Kreisen
allgemeines Interesse,17 was viel zur Verbreitung der hippokratischen Heil-

11 S. H u i z i n g a J., Herbst des Mittelalters. München 1928, S. 318.
12 VI, 372.
« VI, 372.
14 Wellmann, M., in Arch. Gesch. Med. 22 (1929) 290.

" V, 490.

" S. Capelle, Philologus LXXI (1912).
17 S. Gilbert, Die meteorologischen Theorien usw.

5



künde beigetragen haben mag. Am Anfang der griechischen Naturphilosophie

steht das Problem der Substanz.18 Das ältere mythische Weltbild,
dessen Spuren aus dem 7.—6. Jahrhundert in Griechenland erhalten
sind, sieht die Natur erfüllt von wirkenden Wesen, Heroen, Dämonen,
Göttern. Diese Wesen, die für unsere Sinne heute nicht bestehen, haben
die Menschen jener Epoche dennoch als wirklich, in der Natur wirkend
empfunden. Sie sind von ihnen nicht hinter den Dingen vermutet,
sondern eigentlich wahrgenommen worden. Das naturwissenschaftliche Weltbild,

das in Griechenland die Naturphilosophie schuf und das eine Grundlage

der Naturwissenschaft bis heute geblieben ist, unterscheidet sich
hiervon grundlegend durch seine Trennung in Erscheinungswelt und
Wirklichkeit. Die ganze Mannigfaltigkeit der Welt ist für den
griechischen Naturforscher nicht mehr das Wirkungsfeld von zahlreichen
Wesenheiten, sondern er faßt den Mut zu glauben, daß sich hinter dem
bunten Geschehen der Welt als eigentliche Wirklichkeit einheitliche,
erfaßbare, erforschbare Grundmächte verbergen. Zwar kennt nach neuerer
Auffassung auch das mythische Weltbild Wirklichkeitsstufen,19 doch

liegen diese auf anderem Gebiet als die Wirklichkeitsspaltung des Logos in
der griechischen Naturphilosophie. Aufgabe der Naturphilosophie ist es

also, die einfachen Mächte, die allem Geschehen zugrundeliegen,
aufzufinden. So kann es — das ist das Ziel der Forschung — dem Menschen

gelingen, die einfachen Gesetze der Natur zu erkennen, damit ihre
Wirkungen vorauszusagen und sie womöglich in bestimmte Bahnen zu lenken.
Diese erkenntnistheoretische Grundlage der Naturphilosophie wurde
erst von den Eleaten in voller Schärfe formuliert, liegt jedoch schon
der älteren Entwicklung in Ionien und dem Pythagoreerkreis zugrunde.
Die Erscheinungswelt wird von diesen Forschern nicht einfach geleugnet
als in Wirklichkeit nicht vorhanden. Sie bietet vielmehr Anhalte, um
zum eigentlichen Wesen der Welt, zu den einfachen Grundsubstanzen,
vorzudringen.20

18 S. auch Cassirer, E., Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Berlin 1923,
S. 200.

19 Vgl. Kerenyi, K., Die antike Religion. Amsterdam 1940.
20 Hessen, J., Das Substanzproblem in der Philosophie der Neuzeit, Berlin-

Bonn 1932, unterscheidet den vorwissenschaftlichen, naturwissenschaftlichen und
den philosophischen-metaphysischen Substanzbegriff. Für die ältere griechische
Naturphilosophie, die eine strenge Scheidung in Materielles und Immaterielles noch
nicht kennt, ist der naturwissenschaftliche Substanzbegriff nach Hessen nicht
zutreffend.

6



Was die Naturphilosophen veranlaßt hat, eine oder mehrere bestimmte
Substanzen21 als das eigentlich Wirkliche anzusehen, wissen wir nicht. Es

mögen z. B. Erfahrungen des Seefahrers gewesen sein, die auf das Wasser
als das eigentlich Wirkliche führten. Wahrscheinlicher ist, daß hier ältere
vorwissenschaftliche Anschauungen über das Weltgebäude und die alten
Weltentstehungsmythen Pate gestanden haben. Nicht nur aus Griechenland

werden uns diese alten kosmogonischen Mythen berichtet. Wir
finden sie ähnlich in den Sagen vieler Völker wieder. Immer wieder sind
es da die großen Naturmächte des Wassers, der Erde, des Feuers usw.,
die neben anderen wechselweise auseinander hervorgehen, —
charakteristisch in Analogie zu den Lebewesen durch Zeugung zwischen männlichen

und weiblichen Mächten.22
Woher auch im einzelnen die Naturphilosophen ihre Substanzen

genommen haben, — wir wissen darüber kaum etwas: der große Unterschied

gegenüber dem Mythos besteht eben darin, daß nun nicht nur
behauptet wird, daß etwa die Welt aus dem Wasser entstanden sei,
sondern der Naturphilosoph ist der Überzeugung, daß die Welt, so bunt
wie sie vor uns liegt, noch jetzt und in Wirklichkeit eigentlich nur z. B.
Wasser in allen seinen Umwandlungsformen ist. Wer somit die Gesetze

der Umwandlungen und Erscheinungsformen des einen Grundstoffes
erfaßt hat, der wird die der ganzen Welt innewohnende Ordnung erkennen.

Er wird wissen, woraus alles entsteht, was es seiner Natur nach —
eine Grundbedeutung des Physis-Begriffes2® — ist, und auch, wie es sich

in der Zukunft verhalten wird.
Zu Lebzeiten des Hippokrates blickte man bereits auf eine vielseitige

Entwicklung der Naturphilosophie zurück. Alle älteren Forscher hatten
das Weltgebäude mit seinen Geschöpfen auf wenige Grundsubstanzen

zurückgeführt. Aristoteles, der sich mit den Lehren seiner
Vorgänger ausführlich beschäftigt hat, bemerkte schon, daß bei der Annahme
eines Grundstoffes eine qualitative Stoffumwandlung, eine «Alloiosis»,
stattfinden müsse, um das Weltgebäude daraus hervorgehen zu lassen.

Bei den ältesten Naturphilosophen verhält es sich tatsächlich wohl so.

Später, nach der scharfen Fassung des Seinsbegriffes durch die Eleaten,

21 Zum Elementbegriff s. D i e 1 s H., Elementum. Leipzig 1899.
22 Vgl. hierzu die Arbeit von Kopp, J. V., Das physikalische Weltbild der

frühen griechischen Dichtung. Phil. Diss. Freiburg/Schweiz. 1939.
23 Physis bedeutet von Anfang an — s. z. B. G i g o n, Der Ursprung usw. —

«Ausgangspunkt und Hintergrund der Entwicklung des Kosmos» (S. 23).

7



mit Empedokles, wird eine Mehrzahl von Grundstoffen angenommen

und aus deren wechselnder mechanischer Mischung Entstehen und
Vergehen erklärt. Im Corpus Hippocraticum zeigt die Schrift Peri
physios anthropou von der Hand des Schwiegersohnes des Hippokrates,
des Polybos, diese Stufe in strenger, für biologische Probleme allzu
schematisch vereinfachender Weise. Die Epidemienbücher und die ihnen
verwandten Schriften lassen diese scharf schematisierende Strenge
vermissen, wenn ihnen auch die quantitative Mischungstheorie zugrundeliegt.
Die in diesen Büchern vertretene stoffliche Denkweise wird mit einer

— man möchte sagen—unbewußten Selbstverständlichkeit vorgetragen.24
Man gewinnt den Eindruck, daß — ähnlich wie bei den alten ionischen

Naturphilosophen — Materielles und Immaterielles noch gar nicht scharf

getrennt voneinander gedacht wird. Nichts — auch die Schrift des

Polybos nicht — weist auf jene Fassung des streng mechanistischen
Weltbildes hin, welche Anaxagoras und dieAtomisten entwickelt haben. Schon

früher wurde daher die naturphilosophische Grundlage der hippokra-
tischen Schriften mit den alten milesischen Forschern bzw. ihren späteren
Epigonen, so mit Diogenes von Apollonia, in Zusammenhang
gebracht.25

N e s 11 e26, einer der hervorragendsten Kenner der griechischen
Philosophie und der hippokratischen Schriften, hält heute noch an der seit
dem Altertum immer wieder aufkommenden These fest, daß die
Grundanschauungen der hippokratischen Heilkunde eine Verwandtschaft mit
Demokrits Lehren aufweisen. Soweit es sich um den Schriftenkreis
um die Epidemienbücher handelt, welche die vorliegende Arbeit
berücksichtigt, erscheinen die von Nestle angeführten Argumente nicht zwingend.

Daß die atomistische Lehre im Corpus Hippocraticum nicht zu
finden ist, gibt zwar auch Nestle zu Es fehlen aber nicht nur die atomisti-
schen Lehren, es fehlt auch die in äußerster Schärfe vorgetragene
mechanistische Vorstellungsweise der Atomisten. Nestle meint jedoch, die
Ansicht, daß alles auf einer Ursache beruhe, dieser aetiologische Grundzug

24 «Erst dadurch, daß der Geist ihr entgegentritt, wird die Materie überhaupt
zur Materie», formuliert G i g o n Der Ursprung usw., S. 133.

25 Vgl. Weygoldt in Arch. Gesch. d. Philos. I (1888) 170.
26 Nestle, W., Hippocratica; ders., Vom Mythos zum Logos, S. 207, 212, 243.

Im ganzen ist die Selbständigkeit der Mediziner in ihren naturwissenschaftlichen
Überzeugungen auch nach Ansicht von Schumacher, Antike Medizin I,
188—198, bemerkenswert.

8



der hippokratischen Heilkunde sei unverkennbar atomistischen Geistes.

Nun hat zwarDemokrit mit besonderer Schärfe diese aetiologische Grundthese

vertreten. Dennoch wird man nicht leugnen können, daß die
gesamte Naturphilosophie von ihren Anfängen an in diesem Sinne aetio-
logisch eingestellt ist.27 Denn von Anfang an herrscht hier die

Überzeugung, daß alles Geschehen von einer vollendeten Ordnung und
Gesetzmäßigkeit getragen ist, daß eines das andere bedingt. Und da die Denkweise

der alten Philosophen substantiell, stofflich gerichtet ist,
Immaterielles bis zu den Zeiten der Sophistik nicht immer von Materiellem
zu trennen weiß,28 so liegt schon der älteren Entwicklung gleichsam in
nuce die stofflich-mechanische aetiologische Methode zugrunde. Die
zunehmende Trennung von Stofflichem und Immateriellem, die zuerst mit
einer strafferen Fassung des Materiellen beginnt, hat dann erst zu einer
schärferen Formulierung des Ursachbegriffes geführt und damit eine

Grundanschauung verdeutlicht, die bereits in der älteren Entwicklung
enthalten war. Ganz in diesem Sinne vermissen wir in den Epidemienbüchern

eine strenge Erörterung des Kausalproblems. Die Frage nach
der Ursache der Erkrankungen geht noch in der umfassenderen

Überzeugung auf, daß alles Geschehen ein wohlgeordnetes Ganzes, ein Kosmos

ist.29

Nestle erwähnt noch, daß die Epidemienbücher Beobachtungen aus

Abdera, dem Heimatort des Atomismus, enthalten, und denkt an ein
Zusammentreffen des Hippokrates mit Demokrit an diesem Ort. Diesem

auch nach Nestle's Ansicht natürlich nicht beweisenden Argument
ist das — ebenso wenig beweisende — entgegenzuhalten, daß der Atomismus

erst spät in der Metropole Griechenlands zu jener Zeit, in Athen,
Fuß gefaßt hat. Vor 400 war er dort unbekannt. Und Kos gehörte zum
Einfluß- und Handelsgebiet der berühmten Stadt.

27 In anderem Zusammenhang wendet sich Pohlenz, Hippokrates usw., S. 26,
27, ausführlich gegen diese Ansicht Nestle's. Die Meinung Nestle's wird auch
vertreten von D i 11 e r Wanderarzt usw., und von Kranz, Geschichte der griech.
Philosophie. Gegen Diller schon Pohlenz.

28 Auch die Qualitäten sind ja Stoffe. So bezeichnet z. B. die dem Epidemienkreis

nicht zugehörende Schrift Peri archaies iatrikes auch die Körperwärme als
rechte Mischung einer Kalt- und Warm-Substanz. L I, 606.

29 Capelle, W., Hermes 57 (1922) 247 vertritt die Ansicht, daß die Forderung
des platonischen Hippokrates, die zu Anfang unserer Arbeit erwähnt wurde, von
der älteren Naturphilosophie inspiriert ist!

9



Nur P o 1 y b o s' Schrift Peri physios anthropou atmet, wie erwähnt,
einen strenger mechanistischen Geist, wenn auch in der älteren Weise
des Empedokles, nicht der Atomisten.30 Vor allem das empedokleische
Prinzip der Mischung finden wir hier schärfer formuliert und auf die

Körpersäfte angewandt. Die übrigen in dieser Arbeit berücksichtigten
Schriften lassen eine so strenge Formulierung dieses Prinzips vermissen.
Einmal wird im Gegenteil davon gesprochen, daß die blutreiche, gallearme

Konstitution in die schwarzgallige übergehen könne, wobei es

allerdings fraglich bleibt, ob ein qualitativer Übergang der Säfte ineinander
oder ein Wechsel des Mischungsverhältnisses gemeint ist. Möglich, daß,

wie Pal m31 meint, die vornehme Asklepiaden-Tradition den Hippokrates
vor der völligen Entwurzelung vom Heimatboden und damit vor den

extremen philosophischen Tendenzen seiner Zeit bewahrt hat. Auch Nestle
meint wohl im Grunde Ähnliches, wenn er die Ansicht vertritt, daß die

hippokratische Heilkunde einen eigenen, von der übrigen Forschung
getrennten Weg gegangen wäre. Nur daß er den Abzweigungspunkt in der
Atomistik sucht, während die Grundhaltung der hippokratischen Ärzte
eher älteren naturphilosophischen Lehren entspricht. Auf jeden Fall ist
die hippokratische Medizin nicht, wie der Arzt immer wieder betonen
muß,32 als Empirismus allein zu verstehen. Die Erfahrungen dieser Ärzte
sind von Grundanschauungen getragen und begrenzt, die nicht fortzu-
leugnen sind, mag man sie nun als spekulativ oder mit anderen Worten
bezeichnen.

Alle älteren Naturphilosophen,33 die aus ihren Grundsubstanzen
das Weltgebäude durch Umwandlungen oder Mischungen hervorgehen
lassen, verlegen den Ort dieser Prozesse vornehmlich in die Region über
dem Erdboden, zwischen Himmel und Erde. In diesem meteoren Bereich
findet der «Stoffwechsel» der Elemente statt. Die Meteorologie bildet
daher den «aktuellsten Teil der griechischen Naturforschung», wie sich

Gilbert ausdrückt. Die gewaltigen Entfernungen dieses Bereiches zwi-

30 Polybos erwähnt mit Namen den Philosophen Melissos in Peri physios
anthropou. Empedokles wird in Peri archaies iatrikes erwähnt.

31 Studien usw., S. 117.
32 S. a. Bier, Quellen u. Studien.
33 Vgl. die im Schrifttumsnachweis näher bezeichneten Darstellungen von

Nestle, v. Arnim, Burnet, Kranz, Schumacher. Grundlegend die
Quellensammlung von D i e 1 s, Die Fragmente der Vorsokratiker, 5. Aufl. mit
wesentlichen Ergänzungen in: American Journ. of Philol. 60 (1939) 248.

10



sehen Himmel und Erde waren den damaligen Forschern nicht annähernd
bekannt.

Treibende Kräfte dieser meteoren Umwandlungen sind die Wärme und
die Kälte. Schon Homer — und das bestätigt die Vermutung, daß sich

die Naturphilosophen im einzelnen an ältere Volksanschauungen anlehnten

— teilt das Weltgebäude in die vier Regionen des Himmelsfeuers

(aither), der Luft (aer), des Wassers (hydor) und der Erde (gaia) ein.
Neben diesen vier Grundmächten kennt Homer auch das Warme und das

Kalte als gleichberechtigte Mächte. Und schon bei ihm ist es das aus der
tieferen Wasser-Erde-Region aufsteigende, aufdunstende und später wieder

herabregnende Feuchte, das Wasser, das zwischen Himmel und Erde
vermittelt. Auch zeigt sich die Luft schon hier und von Anbeginn an
nicht als das unsichtbare Gasgemisch, das wir heute als Luft bezeichnen,
sondern die sichtbaren verdunkelnden Wandlungen der Atmosphäre, die

Wolken, Nebel usw. werden als charakteristische Luftbildungen, als «die

Luft», angesehen.
Diese vier Weltregionen des Feuers, der Luft, des Wassers und der

Erde bleiben als Orte der Elemente bestehen, als mit der milesischen

Naturphilosophie nur ein Element postuliert wird. Aus diesem Grundstoff

scheiden sich dann die übrigen drei Elemente aus, jedes nimmt
seinen Ort im Weltenraum ein, und der Stoffwechsel dieser vier Formen des

einen Grundstoffes kann sich nur so vollziehen, daß immer die benachbarten

ineinander übergehen. So entsteht der hinauf führende Ano-Weg
und der abwärts führende Kato-Weg, der unter Umwandlung von Feuer
in Luft — in Wasser — in Erde abwärts führt.

Dieser ganze auf- und abwärts führende Wandel der1 Grundstoffe wird
durch die in der Sonne konzentrierte Feuer-Wärme in Umlauf gehalten.
Es kann hier nur das Grundsätzliche, nicht die im einzelnen wechselnde

Auffassung der verschiedenen Forscher genannt werden. Die Sonnenwärme

übt am Tage eine anziehende Wirkung auf die unteren Weltregionen

aus. So kommt es zu aufsteigenden Aufdünstungen aus dem Wasser

— oder auch zugleich trockenen aus der Erde. Diese wandeln sich bei
den älteren Forschern in die Luftarten um, feine Nebel usw. Weiter
aufsteigend gelangt ein Teil dieser Aufdünstungen als Nahrung; für die Sonne

in die Feuerregion. Die Sonne zieht die feinsten Bestandteile dieser Auf-
dünstungen als Nahrung an sich (Heraklit) der übrige gröbere
dunkle Teil ballt sich, vor der nach Westen wandernden Sonne
ausweichend, zu Wolken und dichten Nebeln zusammen, um schließlich auf

11



dem absteigenden Wege zu Niederschlägen verdichtet auf die Erde zu
fallen. Darum sind — in Peri aeron usw. — nach Osten offene, nach

Osten gelegene Ortschaften gesünder als nach Westen gelegene. Zugleich
geht aus diesen Anschauungen die Scheibengestalt der Erde zwingend
hervor.

Mit Empedokles, der zuerst eine Mehrzahl von unveränderlichen
Elementen annahm, wurden diese Vorstellungen mechanistisch abgewandelt,

indem an Stelle der Stoffumwandlung oder Verdichtung/Verdünnung
die mechanische Mischung von Feuer, Luft, Wasser und Erde trat. Mit
Anaxagoras und den Atomisten — zu Lebzeiten des Hippokrates —
erreicht das mechanistische Weltbild seine volle Schärfe. Später bricht
Piaton im Timaios mit diesem streng mechanistischen Weltbild, indem
eine allgemeine Stoffumwandlung jedes Grundstoffes in jeden anderen

postuliert wird. Piaton führt dabei die Stoffumwandlungen im Timaios
noch auf die Zusammensetzung kleinster Teile aus Flächen usw. zurück.
Aristoteles bricht ganz mit diesen geometrischen Vorstellungen.

Das Corpus Hippocraticum spiegelt Anschauungen aus älterem Geiste
wider. Nur selten werden schärfer formulierte mechanistische Momente
erwähnt. So heißt es z. B.,34 daß die verengten Gefäße wohl die Luft, nicht
aber den Schleim hindurchlassen. Es erinnert das an Anaxagoras, der die

Luft für feinteiliger hielt als das Wasser. Aber stofflich gedacht sind alle
diese alten Vorstellungen, und man wird keine der naturphilosophischen
Lehren genau in den hippokratischen Schriften wiederfinden.

In die meteorologischen Theorien der Hippokratiker führt die Schrift
Peri aeron usw. ein. Von einer Umwandlung der einzelnen Elemente
ineinander erfahren wir nichts. Es scheint die empedokleische Unveräntler-
lichkeit der Grundstoffe anerkannt zu sein, wenn allerdings auch hier
allzu scharf mechanistische Gedanken fehlen.33 Die Sonne zieht aus den

Gewässern, der Erde und den Lebewesen das in allen enthaltene Feuchte
an. Und zwar führt sie die dünnsten und leichtesten Teile des Feuchten
nach oben, kocht sie, während Dunst und Nebel, durch die Winde
zusammengedrängt, zurückbleiben. Das von der Sonne gekochte «süße» Wasser
wird durch die Winde zusammengeballt und fällt schließlich als Regenwasser

auf die Erde. Neben dem Pneuma ist also auch das Wasser meteo-
ren Ursprungs. Das ist für die griechische Antike nicht selbstverständlich.

Neben der meteoren Theorie war auch eine Filtrationstheorie des

VI, 376.
35 II, 32.

12



Wassers verbreitet.36 Der Beschaffenheit des Trinkwassers mißt der
Verfasser von Peri aeron große medizinische Bedeutung bei.

Schon dieses Wenige — im einzelnen muß auf das Studium der
griechischen Meteorologie verwiesen werden — läßt eine gewisse Ähnlichkeit
zwischen dem Pneuma-Stoffwechsel im Organismus des Menschen und
der Tiere und der Meteorologie vermuten. Es soll nicht eine bewußte
Parallelität behauptet werden. Nur daß beide Vorgänge Ähnliches haben
und sich die für uns merkwürdige Vorstellung des Corpus Hippocraticum
in teilweiser Analogie zur Meteorologie deuten läßt. Der auf- und
absteigende Weg des Pneumas im Körper erinnert an den ano- und kato-
hodos der meteoren Umwandlungen. Das Gehirn als Abscheidungsorgan
des Schleimes erinnert an die höheren meteoren Regionen, in denen die
dunklen Nebel usw. aus der Luft abgeschieden werden. Vor allem bei
Südwind, der in Griechenland Wolken und Niederschläge bringt, kommt
es im Gehirn zur vermehrten Abscheidung von Schleim und damit zur
Reinigung der eingeatmeten Luft, ähnlich wie in der Luftregion Wolken,
Nebel usw. als Abscheidungen entstehen. Und wie die Sonne das Feinste
und Reinste der Aufdünstungen als Nahrung aussondert und an sich zieht,
so nimmt das Gehirn die feinsten Wahrnehmungsstoffe in sich auf. Das
Gehirn ist nicht — im Gegensatz zum Scheitelpunkt des auf- und
absteigenden Weges im Makrokosmos — Sitz des Wärmestoffes. Die Wärme
ist gleichmäßig über den Körper verteilt. Immerhin ist bemerkenswert,
daß der Verfasser der Schrift «Über die Heilige Krankheit» die Ansicht
vertritt, daß die Schleimabsonderung im Gehirn zunehme, wenn der
Kopf starken Temperaturschwankungen ausgesetzt ist.

Eine Unklarheit bleibt bestehen. Ist das aus dem eingeatmeten Pneuma
abgeschiedene Phlegma mit dem Körpersaft Phlegma identisch, so würde
damit alles umgestoßen, was der Hippokratiker über die Kochung lehrt.
Denn der im Gehirn abgesonderte Schleim ist ja ein Produkt der Außenwelt,

je nach Klima und Wetter verschieden zusammengesetzt. Der
Körpersaft Phlegma hingegen ist dem Assimilationsprozeß der Kochung
unterworfen. Zwei Lösungen dieser Unklarheit sind denkbar. Entweder
ist das Phlegma ein Produkt der Kochung des Pneumas im Gehirn. Dem
widerspricht die Tatsache, daß das vom Gehirn herabfließende Phlegma
als «kalter» Fluß gekennzeichnet wird. Oder wir müssen annehmen, daß
der Hippokratiker zwei Arten des Schleimes unterscheidet, den von
außen mit dem Pneuma zugeführten, vom Gehirn herabfließenden

30 S. Gilbert, S. 400 ff.
13



Schleim und den Körpersaft Phlegma. Mir scheint die zweite Annahme
gerechtfertigter zu sein. Denn der vom Gehirn herabfließende Schleim
ruft als «Katarrh» an allen Orten krankhafte Störungen hervor: Herz-,
Lungenbeschwerden, Durchfälle, — er kann also unmöglich zugleich
physiologischer Körperbestandteil sein. D. h. er ist noch nicht in das

rechte physiologische Mischungsverhältnis gekommen, noch nicht
«gekocht», was ja eben mit seiner Kennzeichnung als «kalter» Fluß
übereinstimmt.

IV. Prognose und Konstitution
Den Inhalt der Epidemienbücher I und III bilden zusammengefaßte

Beobachtungen nach Ahlauf eines Berichtsjahres. Prognostische
Anhalte für andere Jahre ergeben sich daraus ebenso wie pathogenetische und
aetiologische Gesichtspunkte, wie auch — in geringerem Ausmaß —
Anhalte für eine zweckmäßige Behandlung. Einseitig prognostisch eingestellt

sind diese Bücher nicht, wie immer wieder behauptet wird. Der
große Wert der Prognose für den hippokratischen Arzt ergibt sich
vielmehr erst als Folge aus den pathogenetischen Grundanschauungen, die
wieder mit den allgemeinen Fundamenten der Naturphilosophie eng
zusammenhängen. Krankheit ist als geordneter Kosmos eingeordnet
in das ganze Naturgeschehen, von gesunden Tagen nur durch die
Steigerung oder Abschwächung physiologischer Vorgänge unterschieden
und von Einwirkungen der Außenwelt abhängig. Diese Überzeugungen
erlauben es dem Arzt, Regeln im Ablauf der Erkrankungen zu finden.
Diese Regeln, für die Bevölkerung eines Ortes, für bestimmte
Konstitutionstypen, für ein bestimmtes Jahr usw. geltend, machen die Physis1
dieser Bevölkerung, dieser Konstitutionen, dieses Jahres aus. Ähnlich
lehrten Sophokles' Tragödien, aus der Physis eines Menschen sein
Verhalten in der Zukunft zu erschließen.

Im> besonderen bildet eine Quelle für die Prognose die Überzeugung,
daß der Wechsel der Witterung das Krankheitsgeschehen weitgehend
beeinflußt. Somit erlaubt die Kenntnis des Klimas und des Wetters an
einem bestimmten Ort prognostische Schlüsse. Nur diesen Teil der Pro-

1 Zum Physis-Begriff s. Diller, Neue Jahrbücher f. Antike usw. 1939, 241.
Ferner Deichgräber, Die Antike 1939, 116. Bier, Hippokratismus, sieht
in der Aufstellung des Physis-Begriffes die größte Leistung der hippokratischen
Medizin.

14



gnose entnehmen wir aus den zusammenfassenden Schilderungen der
Epidemienbücher I und III. Im übrigen gelangt der hippokratische Arzt,
von der Möglichkeit und dem Wert der Prognose einmal überzeugt, zu
vielen anderen Hinweisen, wie sie in Fülle im Prognostikon und in den

Notizen und Aphorismen der übrigen Epidemienbücher aufgeführt werden.

Die Prognose des hippokratischen Arztes beschränkt sich übrigens
nicht auf das Krankheitsgeschehen in der Zukunft. Auch die wahren
Zusammenhänge des gegenwärtigen Zustandes und des vor Übernahme
der Behandlung abgelaufenen Geschehens soll sie klären. Aufgabe der

Prognostik ist also der Blick «hinter die Dinge», in die wahre Natur, in
die Gesetzmäßigkeit und Ordnung des Geschehens. «Dans la prognose,
ce que nous appelons diagnostic et ce que nous appelons prognostic se

trouvent confondus et reunis», sagt L i 11 r e I, 454. Die Prognose und
Diagnose gründet sich also auf jene Spaltung der Welt in Erscheinung
und Wirklichkeit, die eine der wesentlichsten Grundlagen der
Naturphilosophie der Griechen gewesen ist.2

Wie weit diese Überzeugung von der rechten Ordnung und Regelmäßigkeit

des Geschehens geht, sahen wir schon bei der Betrachtung der Fieber

und der kritischen Tage. Diese Überzeugung, oder wenn man so

will: dieser Glaube an eine allem gesunden und kranken Geschehen

zugrundeliegende und erkennbare Ordnung bildet wohl den tiefsten Kern
der hippokratischen Heilkunde. Ohne die Überzeugung von der rechten
Ordnung wäre es nicht zu verstehen, warum der hippokratische Arzt in
so unendlich mühsamer und sorgfältiger Arbeit seine Beobachtungen
sammelt und zusammenstellt. Nehmen wir die Ehrfurcht hinzu vor dem

Krankheitsgeschehen, die sich in seiner zurückhaltenden Therapie
ausspricht, so liegt in alledem eine fast religiöse Hingabe an die große
Aufgabe. So hatten schon die alten Naturphilosophen ihre Elemente Götter
genannt, und in derselben Überzeugung sind die Schriften des Epidemienkreises

geschrieben. Peri hieres nousou und Peri aeron hydaton topon
offenbaren diesen religiösen Ernst in vollendeter Weise. Eine ähnliche
religiöse Grundhaltung zeigt an der Schwelle der Neuzeit die «theologia
naturalis».3

Insofern als die Prognose der Hippokratiker die Ergründung der
Ordnung alles gesunden und krankhaften Geschehens zur Aufgabe hat, ist

2 S. hierzu Nestle, Vom Mythos usw., S. 212, 213.
3 Vgl. zum Theion: Nestle, Hermes 73 (1938) 1.

15



diese Heilkunde allerdings ausgesprochen prognostisch gerichtet. Man
muß den Begriff der Prognose dann aber in diesem weiten Sinne fassen,
der eben zugleich Diagnose bedeutet.

Als Ursache der gehäuft, seuchenartig auftretenden Erkrankungen
haben wir die Einflüsse der Witterung kennengelernt. Einzelerkrankungen

sind nach Ansicht der Hippokratiker darauf zurückzuführen, daß

das «innere Gleichgewicht» der Säfte usw. durch schwerere Störungen der

ganzen Lebensweise: falsche Ernährung, unzeitige Leibesübungen, bei
Exzessen verschiedener Art usw. ins Schwanken gerät. Alle diese
Ursachen kommen aber auch als «Anlässe» (prophasis) in Epidemienzeiten
in Betracht, indem sie die Menschen anfälliger gegenüber den
jahreszeitlich bedingten Erkrankungen machen. Sie können jedoch auch unter
bestimmten Bedingungen zu Einzelerkrankungen führen.

Die Frage, warum nicht in Epidemienzeiten alle Menschen erkranken,
ebenso wie die Frage, warum Einzelne ohne Zusammenhang mit den

Epidemien krank werden, führt auf die inneren, im Menschen selbst
gelegenen Krankheitsbedingungen. Wir bezeichnen diese inneren
Krankheitsbedingungen heute mit dem Sammelbegriff der Konstitution. Handelt

es sich nur um die konstitutionellen Bedingungen, welche für die

Entstehung oder Verhütung einer bestimmten Erkrankung maßgebend
sind, so sprechen wir von Disposition.

Zur Kennzeichnung der Konstitution verwendet das I. und III.
Epidemienbuch einmal Bezeichnungen wie die «Schwarzgalligen», die
«blutreiche» Konstitution. Wieder stoßen wir auf die Körpersäfte, die ja für
den Hippokratiker die wesentlichsten Bestandteile des Körpers sind. Hier
wird das Uberwiegen eines Saftes im Mischungsverhältnis aller Säfte als

wichtige Eigentümlichkeit im Sinne unseres Konstitutionsbegriffes
genannt. D. h. die jedem Arzt in die Augen springenden konstitutionellen
Faktoren werden theoretisch-naturphilosophisch ebenfalls auf den
einfachen Nenner der Humorallehre gebracht. Auch von Konstitutionswandel

wird in diesem Sinne gesprochen. Die blutreiche gallearme Art,
so heißt es,4 kann schließlich in die schwarzgallige übergehen.

Zweitens führen den hippokratischen Arzt bestimmte körperliche
Merkmale zur Aufstellung von Dispositionstypen. Z. B. werden die zur
Schwindsucht neigenden Menschen folgendermaßen charakterisiert:
unbehaarte weißliche sommersprossige Haut, rötliches Haar, glänzende

^ V, 116.

16



Augen, Gedunsenheit durch weißen Schleim — also dazwischen ein
Kennzeichen der Humorallehre! —, flügelartig abstehende Schulterblätter.5

Schon Bier6 weist darauf hin, daß für die Konstitution auffallend
wenig die Nahrung und Lebensweise, vielmehr in erster Linie das Klima
einer Gegend beachtet wird. In dieser Bevorzugung der meteoren
Einflüsse spiegelt sich, wie erwähnt, die Höherbewertung der oberen
Elemente Feuer und Luft in der griechischen Naturphilosophie wider. In
Peri aeron werden in Ausführlichkeit die klimatisch-meteorologischen
Bedingungen der Konstitution geschildert. Wo das Klima einen einheitlichen

Charakter zeigt, wird die gesamte Bevölkerung einen mehr oder
weniger einheitlichen Konstitutions-Typus aufweisen. Wo dagegen starke
Gegensätze des Klimas die Regel sind, werden auch nebeneinander die
verschiedensten Konstitutionen entstehen können. Denn die Konstitution
ist angeboren und hängt von der — witterungsbedingten — Beschaffenheit

des Samens im Zeitpunkt der Zeugung ab.7 Es ist also nicht ganz
richtig, wenn Bier sagt, die Konstitution hänge bei den Hippokratikern
im Gegensatz zur heutigen Medizin nicht von der Vererbung ab.

Allerdings: wer will die hippokratischen Ansichten über die Zeugung, den
Samen usw. mit der modernen Vererbungslehre vergleichen!

Im einzelnen schildert das Buch Peri aeron,8 wie sich die verschiedenen

klimatischen Einflüsse über die Säftemischung auf Gesundheit und
Krankheit auswirken. Genauer sagt der Verfasser, daß sich die
klimatischen Verhältnisse auf die Hohlorgane (koiliai) des Körpers auswirken.9
Wir erwähnten schon, daß die Humorallehre überall im Körper
Hohlorgane mit Gefäßverbindungen sucht und findet.

Eng verwandt, weil den gleichen meteoren Einflüssen ausgesetzt, sind
die Menschen der Beschaffenheit ihres Heimatlandes. Man kann sie
geradezu mit dem Charakter der Wälder, Wiesen usw. vergleichen, meint
der Hippokratiker.10 Wir sehen, wie gewaltig, wie einseitig die
meteorologischen Faktoren für die Gestaltung von Land und Leuten
verantwortlich gemacht werden. Das entspricht, um es zu wiederholen, der
zentralen Stellung der Meteorologie innerhalb der griechischen Natur-

' III, 96 ff.
6 Hippokratismus, Münch, med. Wschrft. 78 (1931) 359.

' II, 84.
s II, 18 ff.
» II, 14.
10 II, 58.

17



philosophic. Land und Leute sind den gleichen meteorologischen Einflüssen

an einem bestimmten Ort unterworfen, und darum kann man sie

miteinander vergleichen.
Für die Behandlung der Kranken ist die Kenntnis ihrer Konstitution

wichtig. Denn es kann z.B. ein und dasselbe Wasser für die eine Konstitution

nützlich, der anderen aber schädlich sein. Entsprechend hat der
Arzt seine Verordnungen zu geben.11

Stellen wir die Frage, wie der Hippokratiker die verschiedenen
Konstitutionen erkannte, diagnostizierte, so ist die Antwort nicht leicht zu
geben. Der moderne Arzt möchte den Griechen um die einfache klare
Gliederung seiner Konstitutionslehre beneiden. Aber sind diese Dinge
wirklich so einfach zu verstehen? Sind diese Lehren wirklich der
unvoreingenommenen ärztlichen Erfahrung entsprungen, wie es der Philologe

so gerne annimmt? Sind nicht schon alle diese Beobachtungen des

Arztes durch die Brille des Naturphilosophen, genauer des Meteorologen,
gesehen? In dem zweiten Abschnitt der Schrift Peri aeron, der die
Volkscharaktere verschiedener Länder der alten Welt behandelt, finden
wir alles das doch auf einen zu einfachen Nenner gebracht, als daß der
Arzt glauben könnte, dies sei bloßes unvoreingenommenes Erfahrungsgut.

Die Fülle der vorzüglichen Beobachtungen und Erfahrungen wird
jedem Arzt die größte Ehrfurcht einflößen. Immer wieder ist es ja
gerade das große, reiche Erfahrungsgut, das zunächst die Bewunderung des

Arztes findet. Und doch wird man in diesen Erfahrungen Grundanschauungen

finden, die dem hippokratischen Arzt seinen Weitblick überhaupt
erst ermöglichen. Mögen diese Anschauungen der griechischen
Naturphilosophie, verglichen mit der modernen Naturwissenschaft, noch so

primitiv anmuten: was es für die Erfahrung bedeutet, wenn der Forscher
in diesen Grundlagen eine klare und einheitliche Linie verläßt, lehren
im Corpus Hippocraticum die uneinheitlichen Kompilationen wie z. B.
das Buch Peri diaites, von späteren Verirrungen der Medizin ganz zu
schweigen.

" II, 32.

18


	Hippokrates und die meteorologische Medizin [Fortsetzung]

