
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 3 (1946)

Heft: 2

Artikel: Die naturphilosophischen Voraussetzungen der antiken Biologie

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520827

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESNERUS
Vierteljahrsschrift für Geschichte der Medizin und der

Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d'histoire de la medecine

Jahrgang - Volume - 3 1946 Heft - Fase. - 2

Die naturphilosophisdien Voraussetzungen der
antiken Biologie

Es ist ein eigenartiges, immer wieder zu beobachtendes Phänomen,
daß der Historiker der antiken Naturwissenschaft die Texte ganz
verschieden liest und die Probleme ganz verschieden angreift, je nachdem

er selber von der Geschichte oder von der Naturwissenschaft herkommt.
Der Naturwissenschaftler wird vor allem seine Aufmerksamkeit jenen
Fragen und Ergebnissen der antiken Naturwissenschaft zuwenden, in
denen er die Ankündigung oder gar Vorwegnahme moderner Fragestellungen

erkennen kann. Dem Historiker dagegen wird zuerst das Fremdartige

und nur gerade der Antike Eigentümliche auffallen; er wird vor
allem all dem gerecht zu werden versuchen, was die Antike von unserm
Denken unterscheidet. Der Historiker wird an dem hier gestellten Thema
sogleich eine Schwierigkeit entdecken, die es zunächst aufzuklären gilt.
Das Thema konfrontiert Naturphilosophie und Biologie und setzt damit
implizite voraus, daß es in der Antike wie heutzutage diese beiden
Wissenschaften je für sich^mit charakteristischen Merkmalen gegeben habe
und daß es darum möglich sei, nach der Art und Weise ihrer Begegnung
zu fragen. So verhält es sich aber geschichtlich gesehen nicht. Die
Aussonderung einzelner Fachwissenschaften aus einer Gesamtwissenschaft,
die Unterscheidung einer spezifisch philosophischen von einer in sich

erst noch differenzierten naturwissenschaftlichen Fragestellung ist in der
Antike ein sehr langwieriger Prozeß gewesen. Und zur Schande der
Altertumswissenschaftler muß man konstatieren, daß dieser Prozeß bis
heute noch keine angemessene Würdigung und Darstellung gefunden
hat. Bis zur Zeit Piatons haben wir im wesentlichen noch eine
Gesamtwissenschaft, die im Ganzen gesehen ebenso gut Naturphilosophie wie
Naturwissenschaft heißen kann. Spezialwissenschaften wie vor allem Me-

35



dizin und Geometrie haben sich damals erst losgelöst. Aber jeder, der
sich schon mit den Yorsokratikern befaßt hat, weiß, wie unbehaglich die
Frage ihrer Etikettierung ist. Man kann einen Anaximenes oder einen
Anaxagoras schlechterdings weder als reinen Naturphilosophen noch als
reinen Naturwissenschaftler auffassen. Erst bei Aristoteles ist die methodische

Klärung so weit gediehen, daß wir das moderne Wissenschaftssystem

einigermaßen anwenden können; und selbst da erleben wir noch
viele Überraschungen.

Auf unser Thema angewandt bedeutet dies ein doppeltes: Zunächst
einmal ist die Frage nach der Beziehung von Naturphilosophie zu
Biologie nur ein Teilaspekt der weiteren Frage der Beziehung von
Naturphilosophie zu Naturwissenschaft überhaupt. Und dann vor allem darf
die Frage nicht so verstanden werden, als seien nun zwei von vornherein
getrennte Disziplinen zu konfrontieren; wir müssen die Frage vielmehr
so umformen, daß sie auf die jeweilige gegenseitige Durchdringung
spekulativen Denkens und empirischen Forschens geht. So erst wird die

Frage historisch «richtig». Seitdem es überhaupt bei den Griechen eine
Wissenschaft von der Natur gibt, verbinden sich in ihr fortwährend
spekulative und empirische Gesichtspunkte. Wir verstehen dabei unter
Empirie die Beobachtung und sachgemäße Deutung der Naturphänomene
selber; auch die naturwissenschaftliche Hypothese gehört hieher, sofern
sie von der Beobachtung ausgeht und das Begreifen des Beobachteten

zum Ziel hat. Spekulation nennen wir dagegen einen Gedanken, der seinen
Grund in seiner eigenen Vollkommenheit und Angemessenheit hat; wir
nehmen dazu alle jene Theorien, die nicht aus der Beobachtung, sondern

generell aus andersartigen Bereichen stammen. Die Spekulation soll
damit keineswegs grundsätzlich entwertet, sondern nur als ein zur
Naturbeobachtung hinzukommendes, wesentlich andersartiges Element
verstanden werden.

Es läßt sich nun gleich von vornherein sagen, daß vielleicht die
überwiegende Mehrzahl der naturwissenschaftlichen Entdeckungen der Griechen

zunächst auf rein spekulativen Momenten beruhen und erst hinterher

ihre naturwissenschaftlich empirische Begründung erhalten. Das soll
im Folgenden speziell an dem heute «Biologie» genannten Bereich
gezeigt werden.

Es mag indessen zweckmäßig sein, vorerst das Gesagte ganz einfach
durch einige Beispiele zu illustrieren. Wir wählen als erstes drei
berühmte Theoreme, die nicht die Biologie betreffen.

36



1. Die Kugelgestalt der Erde ist zuerst durch Parmenides von Elea in der ersten
Hälfte des 5. Jahrhunderts gelehrt worden. Es ist aber völlig ausgeschlossen, daß

in jener Zeit irgendwelche Beobachtungen oder Messungen zu dieser Einsicht
geführt hätten. Der Zusammenhang der Lehre des Parmenides zeigt vielmehr, daß es

sich um eine rein spekulative Folgerung handelt. Ausgangspunkt ist die den
Griechen, und wohl auch andern Völkern seit der ältesten Zeit geläufige Vorstellung,
daß der sichtbare Himmel eine Halbkugel sei. Ein zweiter Schritt ist der, daß die
Griechen seit der Mitte des 6. Jahrhunderts gelernt haben, Kosmosmodelle zu
konstruieren, auf denen, wie wir es bei Anaximander voraussetzen dürfen, die
Himmelsschale, die Erdscheibe und die Gestirnreifen zu sehen waren. Die Griechen
werden den Gedanken, solche Modelle zu bauen, vermutlich aus Mesopotamien
entlehnt haben. Denn derartige Modelle waren für die Feststellung astrologischer
Konstellationen unentbehrlich. Die Griechen übernahmen zwar die Modelle, aber nicht
die Astrologie. Diese Kosmosmodelle führten nun aber schon aus technischen und
aesthetischen Gründen dazu, den Kosmos möglichst symmetrisch aufzubauen. So

hat schon Anaximander die allein sichtbare obere Himmelshalbkugel ergänzt zu
einen Vollkugel, obschon damals auch nicht der kleinste empirische Beweis für eine
solche Annahme vorlag. Dieselbe spekulative Forderung vollkommener Symmetrie
hat Parmenides veranlaßt, sich die in die Himmelskugel eingeschlossene Erde ebenfalls

nicht mehr als flache Scheibe, sondern als konzentrische Kugel vorzustellen.
Dann erst ist der Kosmos ein geometrisch und aesthetisch vollkommenes Gebilde.
Aber keine empirische Forschung war an dieser Entdeckung beteiligt. Der Beweis
dafür liegt in der historisch sonst völlig unbegreiflichen Tatsache, daß Demokrit,
der umfassendste griechische Naturforscher vor Aristoteles, die Kugelform ignoriert
und zu einer uns primitiv anmutenden Scheibenform zurückkehrt. Kein Zweifel,
daß Demokrit die Lehre des Parmenides als reine Spekulation abgewiesen und
sich an die ihm empirisch allein feststellbare Scheibenform der Erde gehalten
hat. Die empirischen Beweise der Kugelform sind erst von der Zeit Piatons an
allmählich dazugekommen.

2. Die Beleuchtung des Mondes durch die Sonne. Entdeckt wurde diese Tatsache
durch Anaximenes. Aber auch hier ist es denkbar unwahrscheinlich, daß Beobachtungen

dazu führten, selbst abgesehen von der Tatsache, daß Xenophanes und
Heraklit als prinzipielle Gegner der milesischen Spekulation diese Theorie sofort
wieder verwarfen und zur primitiven Annahme zurückkehrten, daß der Mond eigenes,

aber eben nur schwächeres Licht habe. Der Ursprung der erstaunlichen
Annahme des Anaximenes läßt sich durch sorgfältige Interpretation noch erkennen.
Anaximenes muß von einer Art Sonnentheologie ausgegangen sein, für die die
Sonne die Quelle allen Lichtes war. Darum hat er als erster die Sonne in die
Mitte der Gestirne, zwischen Sterne und Mond, versetzt und erklärt, daß sowohl
die Sterne wie auch der Mond all ihr Licht von der Sonne allein empfingen.
Zugrunde liegt der Gedanke, daß der reinste Feuerkörper notwendig primär sein
müsse gegenüber den Körpern mit offenbar unreinerem Feuer.

3. Das dritte, komplizierteste, aber auch in unserm Zusammenhang lehrreichste
Phänomen läßt sich hier anschließen. Es betrifft die Stellung der Erde im Kosmos.
Das elementare Volksempfinden sieht in der Erde das Feststehende, das Unwan-

37



delbare, alles Überdauernde. So schwört der Grieche bei der Erde und holt Orakel
bei ihr, weil sie seit Ewigkeit da war und in Ewigkeit fest beharrend da bleiben
wird. Aber diese Wertung der Erde verschiebt sich im Zusammenhang mit Lehren,
von denen wir gleich etwas sagen müssen. Aus Licht und Finsternis sucht schon
Anaximander den Kosmos zusammenzusetzen. Aus Licht und Finsternis hat Par-
menides den Kosmos aufgebaut. Aber für ihn bedeutet «Licht» gleichzeitig Wahrheit,

Sein, Gottheit, und «Finsternis» gleichzeitig Schein, Nichtsein, Verbanntsein
von der Gottheit. Er übernimmt die Kosmoskonstruktion Anaximanders, aber
zuäußerst, die Himmelsschale noch umfassend befindet sich die Region reinen Feuers,
die Region der Gottheit; und im Zentrum ist die reine Finsternis, die Erde, die
kein Licht hat, die also die Region des Nichtseins ist, in die der Mensch verbannt
ist. Diese Entwertung der Erde gegenüber den himmlischen Feuerregionen ist der
spekulative Gedanke, von dem wir auszugehen haben. Wenn man sich in die
Gedankengänge der Vorsokratiker eingelebt hat, darf man beinahe die Behauptung
wagen, daß einmal der Augenblick kommen mußte, in dem es als unangemessen
empfunden wurde, daß die derart entwertete Erde den Mittelpunkt des Kosmos
bildete. Es mußte einmal die Konsequenz gezogen werden und die Erde aus dem

Mittelpunkt entfernt werden. Derartige Versuche kennen wir zwei. Nach dem einen
kreist die Erde genau so wie alle andern Gestirne um ein Zentralfeuer, das der
eigentliche Mittelpunkt des Kosmos ist. Man kann nichts anderes sagen, als daß
das vom Standpunkt spekulativer Angemessenheit her eine sinnvolle Weiterentwicklung

des parmenideischen Systems war. Wie wenig es der Empirie entsprach, lehrt
freilich die Tatsache, daß es ausgefallenster Hilfstheorien bedurfte um zu erklären,
warum wir dieses Zentralfeuer nicht sehen können. Die zweite wichtigere Theorie
ist die, daß die sämtlichen Gestirne ruhen, die Erde allein um ihre eigene Achse
kreist. Grundlegend ist auch hier wahrscheinlich der Gedanke gewesen, daß es
absonderlich wäre, wenn die ontologisch im Rang höher stehenden Gestirne in der
niedrigeren Seinsform der Bewegung sich befänden, die verachtete Erde dagegen allein
in der höchsten Seinsform der absoluten Ruhe verharrte. So ist das Verhältnis umgedreht
und konstatiert worden, daß es sogar astronomisch auch so ginge. Beide Lehren sind
in der Zeit zwischen Parmenides und Piaton entstanden, auch wenn wir leider aus
Gründen, die hier nicht anzuführen sind, sehr schlecht informiert sind. Dies hängt
zusammen mit den Problemen der Tradition über das alte Pythagoreertum, vor allem
über das Buch des Philolaos (Vorsokratiker, hrsg. von Diels-Kranz Nr. 44). Die
vorkritische Periode der Philologie hat bedenkenlos alle Berichte über dieses Buch
für authentisch gehalten, woraus sich denn zwangsläufig ergab, daß Philolaos eine
der wichtigsten Gestalten unter den Vorsokratikern überhaupt wurde. Die spätere
Altertumswissenschaft hat mit derselben Radikalität Alles für eine Fälschung
erklärt. Vermutlich wird aber ein Mittelweg zu gehen sein. Während manche Texte
sichtbar ohne jede Gewähr sind, gibt es einige Berichte, die, wie angedeutet, ein
System des Kosmos voraussetzen, das sich so gut als Abwandlung des parmenideischen

Systems (vgl. Gigon, Ursprung der griech. Philosophie 271 ff.) verstehen

läßt, daß man es ungern als nachplatonische Erfindung bezeichnen wird. Vorsichtige

Beurteilung kann es jedenfalls nicht für erwiesen ansehen, daß die Hauptteile

des von Aristoteles und Theophrast vorausgesetzten pythagoreischen kosmo-

38



logischen Systems in der Zeit zwischen Parmenides und Piaton undenkbar sind. Das
Zentralfeuer ist ein Hauptstück dieses Systems. Weniger sicher ist, daß die Lehre
von der Bewegtheit der Erde und der Unbewegtheit aller übrigen Himmelskörper
vorplatonisch ist. Denn daß sie für uns zuerst in einem Dialog des phantasievollen

Platonikers Herakleides (Frg. 49. 55. Voß) faßbar ist, steht fest. Hier scheinen

mir ausschließlich innere Gründe, die spekulative Radikalität und Simplizität
der Lehre, auf einen Ursprung zwischen Parmenides und Piaton zu weisen. Doch
ist es an dieser Stelle nicht unsere Aufgabe, die schwierigen Interpretationsprobleme,

die sich da ergeben, zu erörtern. Das Entscheidende ist für uns dies, daß

auch da rein spekulative Erwägungen vorangehen und ein astronomisches System

erzeugen, das dem heliozentrischen System schon sehr nahe kommt. Dieses selber
aber ist erst rund 150 Jahre später von Aristarch von Samos aufgestellt worden.

Dreimal haben wir so denselben Prozeß kennen gelernt. Fügen wir
noch zwei Beispiele bei, die unmittelbar zum Thema selber gehören.

4. Wie steht es mit der Frage nach dem Wesen der menschlichen
Seele? Für die Welt der homerischen Dichtung ist der Mensch
prinzipiell ein geschlossenes Ganzes. Er hat im Atem einen Träger des
Lebens und damit auch des Handelns, der beim Tode entweicht und sich
verliert. Er geht damit allerdings nicht völlig unter, sondern lebt weiter
in einer Welt, die genau so ein schattenhaftes Abbild unserer Welt
ist wie er selber dort nur ein schwaches Abbild seiner selber
darstellt. Denn in der dortigen Welt gibt es keine Sonne und damit kein
Wachstum mehr und der Mensch selber ist dort ohne Willen, ohne
Geschichte. Dies bleibt auch für die Vorsokratiker die Grundanschauung.
Dabei ist es charakteristisch für das griechische Denken überhaupt (und
mit ein Grund, weshalb gerade Anthropologie und Biologie der Griechen
in unserer Sprache so schwer darstellbar sind), daß zwischen der «Seele»

und dem Prinzip des organischen Lebens überhaupt, mindestens sprachlich,

kein klarer Unterschied gemacht wird. Für die Vorsokratiker ist
der Atem und die Luft die Seele selbst. Sie ist also eine Substanz, die

zwar feiner ist als Erde und Wasser und die vor allem unsichtbar ist,
aber dennoch prinzipiell gleichen Wesens wie diese.

Dies ändert sich, als mit Pythagoras eine religiöse Heilslehre auf den
Plan tritt, die einen grundsätzlich neuen Seelenbegriff einführt. Nun
wird die Seele dem Leibe gegenübergestellt. Sie wird etwas Göttliches,
das im Leibe wie in einem Gefängnis eingeschlossen ist. Ihr eigentliches
Leben beginnt erst in dem Augenblick, in welchem sie, vom Leibe
befreit, in ihre göttliche Natur zurückkehren kann. Befreiung vom Leibe
bedeutet aber auch Befreiung von der Erde. Die Seele ist göttlich und
die Region der Götter ist die Gestirnwelt. Dort ist sie zuhause, und, was

39



für uns wesentlicher ist, ihre Substanz ist derjenigen der Gestirne
verwandt. Sie ist Feuer wie die Gestirne selbst. Diese Lehre findet sich
mehr oder minder abgewandelt bei allen von Pythagoras beeinflußten
Vorsokratikern, vor allem bei Parmenides und Heraklit. Damit ist Träger
der Seele ein Element, das die Griechen schon seit jeher den andern
Elementen gegenüber gestellt haben als eines, das eigentlich bei den
Menschen nicht ganz heimisch ist und nur durch den Raub des

Prometheus vom Himmel herabgeholt werden konnte. Mit dieser Lehre ist
im Sinne der älteren Anschauungen gleichzeitig dem Gedanken. Genüge

getan, daß die Seele als der vornehmste Teil des Menschen auch aus dem

allerfeinsten und dünnsten Element bestehen soll.

Eine andere Seelenlehre, die ebenfalls letzten Endes pythagoreischen
Ursprungs ist, scheint noch einen Schritt weitergegangen zu sein. Leider
kennen wir sie nur in einer umformenden Andeutung bei Piaton (Phaid.
85 ff.) und in Fragmenten eines etwas jüngern Pythagoreers und
Aristotelesschülers (Aristoxenos Frg. 118 ff. Wehrli). Darnach ist die Seele die
Harmonie, der Zusammenklang, der die Teile des Leibes zusammenhält.
Wieder haben wir die beiden für das Pythagoreertum konstituierenden
Elemente: die Seele als Gegensatz zum Leibe und, wenn wir an die Lehre
von der Sphärenharmonie denken, die Seele als wesensverwandt mit der
Gestirnwelt. Aber im Zusammenhang dieser Lehre erscheint bei Piaton
zum ersten Male in der antiken Literatur der Begriff des Unkörperlichen.
Die Seele ist als Harmonie etwas rein Körperloses, die Negierung aller
Körperlichkeit. Nicht irgendeine psychologische Erfahrung, sondern ein

religiöses Pathos hat zur Konzeption der körperlosen Seele geführt, hat
es gestattet, den entscheidenden Schritt über die Welt der vorstellbaren
Körperlichkeit hinaus zu tun.

Dazu kommt noch eine dritte Lehre, in der sich empirische und spekulative

Elemente von vornherein mischen, wenn auch mit einem entscheidenden

Vorrang des Spekulativen: Parmenides hat das Seiende entdeckt
als etwas, das aller gewohnten Sichtbarkeit und Erfahrbarkeit entrückt
ist. Er nennt es nie «unkörperlich» (dieser Gegensatz existiert für ihn
durchaus noch nicht), sondern «nicht-gegenwärtig». Es ist «anderswo»
als das, was wir gemeinhin zu kennen meinen, und so ist es erreichbar
mit der einzigen Fähigkeit, die uns auch das Ferne nahezubringen
vermag, mit der Vorstellungskraft, die er Geist nennt. Geist und Sein
gehören zusammen; aber nicht nur dies: Einer uralten Anschauung folgend,
kommt das Erkennen in jeder Form so zustande, daß Subjekt und Objekt

40



im Grunde identisch sind. So sind auch Geist und Sein identisch, und
daraus entspringt eine spekulative Theorie vom Geiste, die sich bei
Piaton mit der pythagoreischen Antithese Seele-Leib verbindet und ein
Ganzes schafft, das zum Ausgangspunkt der philosophischen Psychologie
der Griechen wird. Der Geist ist ja als Korrelat zum Sein ewig, einheitlich

und unbewegt wie das Sein selber. Am Begriff des Seins sind diese

Attribute gewonnen. Der Satz, daß Erkennendes und Erkanntes wesensgleich

sein müssen, überträgt sie auf den Geist.
Die Seele als Stück des himmlischen Feuers, die Seele als körperlose

Harmonie des Körpers und der Geist als seiendes Wesen sind die drei
Aspekte, unter denen der Begriff der Seele in das Blickfeld der griechischen

Philosophie tritt. Daß das spekulative Element in allen dreien das

entscheidende ist, liegt auf der Hand.
Freilich haben wir später die Gegenbewegung der Empirie. Nachdem

unter dem Einfluß des Pythagoreertums Piaton und die Akademie den

Rang der immateriellen, die Körperlichkeit souverän beherrschenden
Seele aufs höchste gesteigert hatten, mußte die empirische Psychologie
des Aristoteles bald auf schwere Bedenken stoßen. Die aristotelische
Schrift über die Seele zeigt den erregenden Konflikt zwischen dem
spekulativen Begriff der Seele als des schaffenden Prinzips im Menschen und
der empirischen Feststellung, daß die erkennende Tätigkeit des Geistes

gerade nicht aktiv, sondern passiv und rezeptiv ist. Die Konsequenzen
haben dann die Schüler des Aristoteles gezogen, indem sie gegen Piaton
die Existenz einer unkörperlichen und unsterblichen Seele überhaupt
bestritten, während Stoa und Epikur die Seele wieder an körperliche
Träger banden.

Die antike Psychologie ist in ihren entscheidenden Ansätzen von
religiösen und ontologisch-spekulativen Motiven bestimmt. Die Empirie tritt
mindestens in der vorsokratischen Epoche nur sekundär dazu.

5. Noch ein letztes Beispiel dieses Zusammenwirkens von Spekulation
und Empirie sei kurz genannt. Wir werden nachher noch einmal darauf
zurückkommen. Es betrifft die Fragen nach der Beseeltheit von Pflanze
und Tier. Die ältere Vorsokratik wird sich über diese Frage kaum
Gedanken gemacht haben, umso mehr als die Griechen sich schon längst
vor Homer von allen Vorstellungen von Tier- oder Pflanzendämonen
ziemlich freigemacht hatten. Zum ersten Male begegnet eine ausführliche

Erörterung über Tiere und Pflanzen bei Empedokles. Wir hören,
daß er den Pflanzen Seele zugeschrieben hat (A70); wir werden an-

41



nehmen dürfen, daß er es erst recht bei den Tieren getan hat. Warum?
Ich glaube, daß sich das Motiv noch erraten läßt. Es ist wieder die

pythagoreische Lehre, die als Hintergrund zu denken ist. Ihr zufolge
verwandelt sich der Mensch, der die Zeit seines Menschenlebens nicht
rein bestanden hat, je nachdem in Pflanzen oder Tiere. Diese
Wandlungsmöglichkeit ergibt notwendig, daß Tier- und Pflanzenleiber genau
so wie Menschenleiber Sitz von Seelen werden können. So etwa wird
diese Anschauung zu erklären sein, die im übrigen dem griechischen
Denken gar nicht sehr nahe liegt. Von da an ist die Frage stark
diskutiert worden und hat mit zur schärferen Fassung des Seelenbegriffs
überhaupt beigetragen. Aber auch hier steht, wie ich glauben möchte,
ein spekulatives Moment am Anfang.

Doch seien nach diesen verschiedenen Beispielen des Zusammenwirkens

von Spekulation und Empirie einige allgemeinere Erwägungen
eingeschaltet.

Der Grieche vereinigt in sich zwei Fähigkeiten in so erstaunlichem
Maße wie kein anderes Volk der Geschichte.

Das erste ist die Fähigkeit, die Natur zu beobachten. Ja, der Begriff
der Natur überhaupt gehört zu den am eigentümlichsten griechischen
Begriffen. Er symbolisiert den Willen, zum Fundamentalen, Allgemeinen,
ursprünglich Gegebenen vorzustoßen. Das bedeutet in einer ersten,
bereits homerischen Ebene das Zurückdrängen alles Phantastischen,
Gespenstischen, Dämonischen. Wie durchsichtig menschlich, nichts als
erhöhte Menschen sind die homerischen Götter! Wie völlig fehlen alle die

aus Teilen von Tieren und Menschen so absonderlich zusammengesetzten
Fabelwesen, von denen die Kunst des alten Orients übervoll ist! Wie
bescheiden sind die wenigen Wunder, die die homerischen Götter
vollbringen! Es ist nicht zu ermessen, was es für die Entstehung der
Naturwissenschaft bedeutete, wenn die Beobachtung der Naturvorgänge nicht
versperrt war durch superstitiöse Vorstellungen aller Art, wenn ein
Gewitter, eine Schlange im Gebüsch oder ein Apfelbaum wesentlich nichts
anderes waren als eben ein Gewitter, eine Schlange oder ein Apfelbaum.
Es war unschätzbar, daß, wie wir sehen, schon in den ältesten
historischen Zeugnissen die Medizin wesentlich frei war von Zauberei, die
Himmelskunde wesentlich frei war von Astrologie.

Man mag auch daran erinnern, daß in der Wissenschaft vom
Menschen die Griechen diejenigen waren, die den Begriff des «Menschen an
sich» geschaffen haben. Sie zuerst haben die Frage gestellt, welches die

42



Bestimmung nicht des Atheners, Spartaners, Griechen oder Barbaren,
sondern des Menschen überhaupt ist. Hier liegt ja das Geheimnis der
einzigartigen Assimilationskraft, die die griechische Kultur immer wieder

ausgeübt hat: in der Unbedingtheit und damit auch Einfachheit der
Ergebnisse ihrer Wissenschaft.

Es kommt noch etwas hinzu, das zum zweiten Hauptpunkt überleitet:
die erstaunliche Freude des Griechen am bloßen Wissen. Wir kennen
zwar die orientalischen Völker viel zu wenig, aber das scheint es bei
ihnen doch weit weniger gegeben zu haben: die Freude daran, Neues
kennen zu lernen und rein stofflich viel Verschiedenes zu wissen.
Es ist ja erstaunlich, wie viele Werke gerade der ältesten griechischen
wissenschaftlichen Literatur fast reine Listen sind, Listen von Völkern
und Städten, Listen von Heroenstammbäumen, Listen von Olympiasiegern;

wenn es auch Listen von fremden Pflanzen und Tieren gegeben
haben sollte, würden wir uns nicht wundern.

Aber daran knüpft sich der zweite Hauptpunkt, der als das dynamische
Element zur Empirie des Beobachtens dazukommt, eben das Spekulative.
Wir gliedern es in zwei deutlich unterscheidbare Haupttendenzen:

A. Das erste ist der Wille zum System, der sich am großartigsten schon
in Hesiods Theogonie manifestiert, dem Urbild der späteren
naturphilosophischen Systeme. Für uns ist hieran das Bestreben das

wichtigste, zum Ursprung vorzudringen und vom Ursprung her das Werden
der Welt bis zur Gegenwart zu verfolgen, dann aber auch eine universale

Ordnung zu entdecken, die restlos alles umfaßt. So verfolgt Hesiod
die Geschichte der Götter von Anfang an und konstruiert ein
genealogisches System, in dem jede einzelne Gottheit ihren festen Platz hat
und keine einzige beiseite bleibt. Wenn wir diesen mächtigen systematischen

Zug des griechischen Denkens in der Naturwissenschaft aufsuchen
wollen, so kann man am ehesten wieder auf Parmenides verweisen. Mit
einer beispiellosen Konsequenz hat er versucht, alle Phänomene auf das

Zusammenwirken von nur zwei Elementen, dem Feuer und der Finsternis

zurückzuführen: Kosmologie und Geographie, Erkenntnistheorie und
Embryologie werden alle auf diese einzigen Faktoren reduziert. Ein
anderer Vorsokratiker, der uns leider nur ganz dürftig bekannt ist,
scheint in gewisser Weise noch kühner gewesen zu sein, indem er nicht
nur den Kosmos, sondern auch die Welt der Ethik, des menschlichen
Handelns auf drei Faktoren zurückführte. Die Faktoren werden
verschiedene Namen gehabt haben, aber es ist doch das entscheidende, wie

43



das Ganze systematisch durch die wiederkehrende Dreizahl zusammengehalten

ist (so wie man um die Vermutung nicht herumkommt, daß die

Vierzahl der Kardinaltugenden mit der Vierzahl der empedokleischen
Elemente in Beziehung steht). Oder es ist daran zu erinnern, welche

durchgehende Bedeutung die Gruppe des Warmen-Kalten-Trockenen-
Feuchten in der Zoologie und Botanik des Peripatos spielt. Dieser
Wille zu klarer durchgehender Systematik ist in der Antike immer
wirksam gewesen. Er hat in den Systemen der Neuplatoniker seinen

letzten höchsten Triumph gefeiert.

B. Dem steht aber etwas anderes gegenüber, das man leicht
unterschätzen könnte. Wenn der Systemwille die Empirie in ein Netz von
konstruierten Beziehungen einfängt, so besteht daneben als Gegenpol
die Konzentration auf einzelne isolierte Phänomene, die den Geist durch
besondere Seltsamkeit und Kompliziertheit anziehen. Der Grieche hat
immer eine ausgeprägte Freude am Aufwerfen und Lösen bestimmter
Streitfragen gehabt, nicht um der Sache willen, sondern um seinen
Scharfsinn zu erproben.

Man zitiert häufig den Satz Piatons (Theät. 155 D), daß das Staunen
der Anfang der Philosophie sei. Aber man sucht darin fälschlich meist
irgendwelchen existenziellen Tiefsinn. Piaton will einfach sagen — und folgt
damit spielerisch vielleicht schon ältern Anschauungen über denUrsprung
der Wissenschaft (vgl. Aristot. Metaph. 982 b 11 ff.) — daß sich das
wissenschaftliche Fragen und Forschen der Griechen zu einem ganz wesentlichen
Teile an einzelnen Phänomenen entzündet hat, die als paradox,
auffallend und erklärungsbedürftig empfunden wurden. Es ist überaus
bezeichnend daß es gewisse Naturphänomene gibt, zu denen fast alle Vor-
sokratiker Stellung genommen haben, nicht etwa, weil sie sachlich so

außerordentlich bedeutsam gewesen wären, sondern offensichtlich, weil
sie durch ihre Seltsamkeit den Scharfsinn der Forscher herausforderten;

so etwa die Frage nach der Ursache der Nilschwelle oder der
Anziehungskraft des Magneteisens. Manche Fragen haben natürlich auch

sachliche Wichtigkeit gehabt: Erdbeben, Sonnenfinsternisse und
dergleichen. Das Buch des Thaies scheint wesentlich in solchen
Einzelerklärungen bestanden zu haben. Wenn wir hören, daß er das Wasser als

Ursprung aller Dinge bezeichnet habe, so ist das nur eine systematisch

verallgemeinernde Folgerung des Aristoteles aus einer Erklärung der

Erdbeben, wie sich aus dem Vergleich der Stellen Aristot. Metaph.

44



983 b 20 f., Coel. 294 a 28 ff. und Seneca Quaest. Nat. Ill 14 für den
unbefangenen Interpreten sofort ergibt.

Diese Form der Forschung, das Erklären paradoxer Einzelphänomene,
hat nun aber zu einem überaus wichtigen methodischen Prinzip geführt:
der Vorsokratiker will «die Ursache» der Sonnenfinsternis oder des Donners

oder der Salzigkeit des Meerwassers erkennen. Er fragt: «Warum
ist das so?» Daraus ergibt sich, daß die Frage nach der Ursache die

eigentlich wissenschaftliche Frage wird. Es ist Aristoteles, der erklärt
hat, wissenschaftliches Erkennen sei das Erkennen der Ursachen der
Phänomene. Wir stehen aber hier auf einer etwas andern Ebene als vorhin,

wo der Wille zum universalen Systemzusammenhang im Vordergrund

stand. Denn die Frage nach der Ursache isoliert gerade die
Phänomene. Das erkennen wir an der umfangreichen Literatur, die gerade
aus dieser Fragestellung herausgewachsen ist. Es ist die Literatur der
Problemsammlungen, die ohne größern Zusammenhang Problem nach
Problem aufreiht und durchbehandelt. Die erste Sammlung dieser Art
hat Demokrit hinterlassen, doch ist sie leider nur in Spuren faßbar.
Umfangreiche Sammlungen dieser Art besitzen wir dagegen aus dem Peri-
patos. Sie sind leider noch viel zu wenig durchforscht. Um eine
Vorstellung davon zu geben, bis zu welchen Details sich diese
Problemforschung erstrecken konnte, seien nur einige Titel aus der peripate-
tischen Sammlung zitiert. Es gibt da Probleme über den Schweiß, die

Trunkenheit, das Frieren, über die Stimme, über angenehme und
unangenehme Gerüche, über das Meerwasser, über die Winde, über Augen,
Ohren, Mund usw. Im Kapitel über die Stimme finden sich die Fragen:
Warum befinden sich unter den von Geburt an einer Sinneswahrnehmung
Beraubten am meisten Taube? Warum reden alle Tauben durch die
Nase? Warum haben alle jene, die eine warme Natur haben, eine laute
Stimme? Warum hört man besser bei Nacht? Warum scheinen die aus
der Ferne tönenden Laute heller zu sein? Warum hallen die Stimmen
mehr in den frischverputzten Häusern? usw. Es scheinen zum Teil ganz
absonderlich zusammengestellte Fragen zu sein. Und in der Tat
verbindet sich hier eine scharfe Beobachtungsgabe mit einer seltsam
willkürlichen Auswahl der ausgefallensten und merkwürdigsten Phänomene.
Diese Sammlungen selber sind spät. Aber nichts verbietet anzunehmen,
daß die Fragestellungen im Grundstock schon auf Demokrit zurückgehen.

Und was nicht weniger wichtig ist: mehr als eine naturwissenschaftliche

Schrift des Aristoteles und Theophrast erweist sich bei

45



näherer Analyse als auf weite Strecken zusammengesetzt aus solchen
Einzelproblemen. Es ist hier der Ort, des Forschers Gustav Senn zu
gedenken, der durch seine Theophrastinterpretationen zur Einsicht in diesen

Tatbestand Wesentliches beigetragen hat. Ich habe selber, zum guten
Teile angeregt durch Senn, an der Meteorologie des Aristoteles diese

Erfahrung gemacht.

Generell wird man sagen müssen, daß vor allem die naturwissenschaftlichen

Schriften des Peripatos kaum zu interpretieren sind, wenn man
nicht fortwährend sich vor Augen hält, daß sie aus dem Zusammenwirken
oder auch Kompromiß eines systematischen und eines problematischen
Fragens entstanden sind.

Man mag freilich beifügen, daß diese Problemforschung, die auf weite
Strecken hin mehr ein Produkt intellektueller Neugier als sachlichen
Forschens zu sein scheint, immerhin auch eine sachlich bedeutungsvolle
Rolle hatte. Gerade sie diente entscheidend auch dem Kampf gegen den

Aberglauben aller Art. Denn selbstverständlich gab es das auch bei den
Griechen. Der einfache Handwerker und Taglöhner kam zweifellos
niemals, trotz aller Bemühung der Naturwissenschaft, über die panische
Angst hinweg, wenn eine Finsternis oder ein Erdbeben eintrat oder bei
Mensch und Tier irgendeine Mißgeburt sich ereignete. Aber das dauernde
Bemühen der Naturwissenschaft um eine rationale Erklärung gerade
solcher Phänomene bewirkte doch, daß diese Angst, sozial gesehen, gewissermaßen

drunten blieb und die kulturtragenden Schichten des Volkes nicht
ansteckte. Beim Gebildeten hat die Problemwissenschaft für lange Zeit
das Ziel erreicht, das die hellenistische Philosophie mit einem dem

platonischen Satz durchaus entsprechenden Worte als das «Sich über
nichts wundern» bezeichnete.

Man wird aber zusammenfassend gesehen gut tun, die beiden genannten

Aspekte der antiken Naturwissenschaft stets sowohl in ihrer
positiven Bedeutung wie auch in ihrer Gefährlichkeit vor Augen zu halten.
Beide bearbeiten beobachtetes Material. Aber die Systemwissenschaft
forciert die Tatsachen, um möglichst rasch zu einem rational und aesthe-
tisch befriedigenden Gebäude der Natur zu kommen. Die Problemwissenschaft

zerreißt den Zusammenhang der Tatsachen und droht letzten
Endes die Wissenschaft zu einer Kuriositätensammlung zu machen.

Doch kehren wir nun endlich zum Hauptthema, den Beziehungen des

46



spekulativen und des empirischen Elementes in der antiken Biologie
zurück.

Die moderne Disziplin der Biologie hat, ihrem Namen gemäß, ihren
Mittelpunkt im Begriff des Lebens, seines Entstehens, Wachstums und
Untergehens. Es ist darum sinnvoll, wenn die erste Frage, die wir uns
stellen, diejenige ist, welchen Umfang das Lebendige im Gesamtbestand
der sichtbaren Welt bei den Griechen hatte. Was alles galt den Griechen

als Lebewesen?

Wir wiederholen gleich, was wir schon sagten: den Begriff des Lebens
haben die Griechen vom Begriff der Seele, also einer wie immer bewußt
erkennenden und wollenden Kraft, nie genau getrennt. Diese beiden
Vorstellungen gehen fortwährend durcheinander. Unsere Frage könnte
also auch lauten: Was alles galt den Griechen als beseelt?

Die Frage scheidet sich deutlich in zwei Hauptkomplexe. Ein erster
Gedanke ist in der griechischen Naturspekulation ungeheuer verbreitet:
es ist der Gedanke, daß das Weltganze ein Lebewesen sei, analog dem
Menschen. Was später nur noch in den Regionen religiöser Spekulation
und Superstition auftaucht, der Gedanke einer wesenhaften Beziehung
von Makrokosmos und Mikrokosmos, ist den Griechen vor allem in der
vorsokratischen Zeit eine ganz natürliche Sache. Mensch und Kosmos
sind gleich an Struktur. Das geht in primitiven Schichten des Denkens
so weit, daß der Erde, bzw. der bekannten und bewohnten Oikumene die
Form eines liegenden Menschen gegeben wurde. Die Orakelstätte Delphi
heißt etwa in einem keineswegs übertragenen Sinne «der Nabel der
Erde». Umgekehrt wird in den Körper des Menschen eine ganze
Geographie eingezeichnet: Die Knochen entsprechen dem Steinigen, das

Fleisch der weichen Erde, das Blut dem Flußwasser (die Bauchhöhle
wird gelegentlich dem Meere gleichgesetzt), der Atem der äußeren Luft.
Die gröbsten Gleichungen werden später fallen gelassen, aber die
Gleichsetzung des menschlichen Atems mit der kosmischen Luft ist so elementar,

daß die Folgerung bei den Vorsokratikern immer wieder auftaucht:
der Kosmos ist ein Lebewesen, das ein- und ausatmet wie der Mensch.
Und wenn im Menschen der Atem Träger von Leben und Seele ist, so

ist ebenso die Kosmosluft Träger der Weltseele. Dadurch ergibt sich
eine Wesensverwandtschaft zwischen Weltseele und Menschenseele,
zwischen Weltvernunft und Menschenvernunft, die vor allem Anaxagoras
ausgesprochen hat. Daneben aber wird immer wieder mit Betonung
daran festgehalten, daß der Mensch aus denselben Elementen aufgebaut

47



ist wie der Kosmos. Beide bestehen aus Licht und Finsternis bei Par-
menides, beide sind aus den vier Elementen zusammengesetzt bei Empe-
dokles.

Ein damit verwandter, aber wie wir sahen, aus wesentlich andern
Ursprüngen erwachsener Gedanke ist der der Wesensverwandtschaft der
Seele mit dem Gestirnfeuer und auf diesem Grunde die Göttlichkeit
beider. Das ist, wie wir schon bemerkten, ein Hauptgedanke der pythagoreischen

Heilslehre und hat zunächst mit Psychologie oder Kosmologie
gar nichts zu tun. Aber die Ausgestaltung ist vielfach von der Mensch-

Kosmosgleichung beeinflußt, etwa bei Heraklit: Genau so wie nach den
bei den Yorsokratikern verbreiteten Anschauung die Gestirne ihr Feuer
fortwährend ergänzen durch den aus den Flüssen und Meeren aufsteigenden

warmen Dunst, so ergänzt auch die Seele ihr Feuer aus dem Blute,
dessen Ströme im Körper den Flüssen auf der Erde entspricht. Noch

eigenartiger und folgenreicher ist die von dem pythagoreischen Arzte
Alkmeon begründete und von Piaton im Timaios weiterentwickelte
Anschauung, daß die Seelenteile dieselben gesetzmäßigen Kreisbewegungen
vollziehen wie die Gestirne; weil sich die Seele in derselben Weise in
unendlicher Kreisbewegung befindet, darum ist sie unsterblich.

Freilich, wenn diese Anschauung von der Gleichheit der Seelensubstanz

und der Gestirnsubstanz beschränkt bleibt auf die vom Pytha-
goreertum beeinflußten Forscher und von anderen durchaus abgelehnt
wird, so bleibt doch die umfassendere Analogie Mensch-Kosmos ein
Hauptgedanke der griechischen Philosophie bis zu ihrem Ende. Es sei

hier nur noch eine besonders eigentümliche Ausprägung erwähnt: Wenn
der Kosmos belebt ist wie der Mensch, so entsteht, wächst und vergeht
er auch wie der Mensch. Es ist Demokrit von Abdera, der die
Interpretation des Kosmos als Lebewesen bis zur letzten Konsequenz verfolgt
hat. Beim Menschen hat er gelehrt, daß das Leben in einem dauernden
Austausch von Atomen besteht. Die Feueratome, die die Träger des Lebens
und der Seele sind, dringen von außen ein, werden aber auch aus dem
Innern wieder abgegeben. Das Wachstum dauert so lange, als der
Zufluß den Abfluß überwiegt. Tritt das umgekehrte Verhältnis ein, so

beginnt das Altern, und wenn der Zufluß völlig aufhört, ist der Tod da.

Die Theorie ist von einer Einfachheit und Anschaulichkeit, wie sie gerade
das Denken Demokrits auszeichnet. Sie wird nun aber als Ganzes auf
den Kosmos übertragen. Auch er vollzieht einen solchen Austausch der
Atome und geht zugrunde, wenn der Zustrom von außen aufhört. Ebenso

48



erreicht der Kosmos wie der Mensch eine bestimmte Zeit seiner größten
Fruchtbarkeit und nimmt dann wieder ab (Vorsokratiker hrsg. von Diels-

Kranz68A40). Dieser Gedanke dient zur Begründung der nachher zu
besprechenden Hypothese, daß alle Lebewesen auf der Erde ursprünglich
durch Urzeugung direkt aus der Erde entstanden seien; später aber
vollziehe sich die Entstehung der Lebewesen nur noch zu einem geringen
Teil durch Urzeugung, zum größten Teil durch Fortpflanzung innerhalb

der Gattungen. Es ist ein echtes Problem in dem oben skizzierten
archaischen Sinne: Wenn angenommen werden muß, wozu die Vorsokratiker

von Anfang an gedrängt waren, daß alle Lebewesen einmal aus der
Erde selber entstanden, woher kommt es, daß es dies heute fast nicht
mehr gibt? Die Antwort fand Demokrit in der Annahme, daß die Erde
heute schon in ihrem Greisenalter stehe und selber nicht mehr zeugungsfähig

sei (Lucr. V. 795 ff. und 821 ff.). Ja, dieser selbe Gedanke dient
auch dazu, den uralten märchenhaften Vorstellungskreis unterzubringen,
daß in der Urzeit Mensch und Tier viel größer und stärker als jetzt
gewesen seien.

Oder um noch zwei Folgerungen aus dieser Analogie zu erwähnen:
Unter den Lebewesen entstehen zuerst die Pflanzen, dann erst die Tiere
und schließlich der Mensch. Zur Begründung dieser Abfolge hat
wahrscheinlich schon Demokrit angeführt, daß die Pflanzen am Leibe des

Kosmos dieselbe Funktion hätten wie die Haare der Tiere, die Federn
der Vögel. Wie diese schon in frühester Jugend entstehen, so entstehen
auch die Pflanzen schon in der frühesten Jugend des Kosmos (Lucr. V.
788 ff.). Endlich: Die bei der Urzeugung entstandenen Tiere finden
zunächst noch nicht die ihnen später gemäße Nahrung. Dafür läßt die
Erde ihnen eine Flüssigkeit strömen, die der Milch analog ist, die die
Mutter dem Säugling bietet (Lucr. V. 807 ff. mit dem Kommentar von
L. Robin). Leider sind die Stellen nicht klar genug, um zu entscheiden,
ob diese Milch der Erde ein Saft ist, den sie nur in der Urzeit erzeugte,
oder ob damit gleichzeitig begründet werden soll, wie denn das Süßwasser
entstand.

Doch gehen wir nun zu dem zweiten Fragenkomplex über, der sich aus
der Frage nach dem Begriff des Lebendigen ergibt. Er ist für unsern
Zusammenhang noch wichtiger, da er sich immerhin nicht so weit in rein
spekulative Gedankengänge verliert. Man kann ihn am besten als zwei
parallele Fragen formulieren: 1. Hat das Tier eine Seele? 2. Hat die
Pflanze Leben und Seele? Es handelt sich also um die für die antike

49



Psychologie und Biologie gleichermaßen wichtige Frage, wie sich der
Begriff des Lebens und der Seele nach den drei Hauptgattungen des

Lebendigen differenziert.
Was das Tier betrifft, so liegt das Gewicht auf der psychologischen

Seite der Frage, sofern die Belebtheit des Tieres im allgemeinen Sinne
keinem Zweifel unterliegt. Wir können allerdings hier nicht die ganz
ungemein interessante Frage verfolgen, wie die Beseeltheit des Tieres in
der antiken Philosophie diskutiert wurde. Ausgangspunkt der Frage ist
jedenfalls wiederum die Lehre des Pythagoras, derzufolge die Seele des

Menschen sich nach dem Tode in Tiere oder Pflanzen einkörpern kann.
Daraus ergibt sich mit Notwendigkeit die Folgerung, daß prinzipiell diese

Wesen auf derselben Stufe stehen wie der Mensch. Dazu kommt freilich
noch ein anderer Aspekt des Problemes. Die Interpretation von so und

so viel Stellen aus Sage und Märchen, in denen die Schlauheit des Fuchses,

die Kühnheit des Löwen gepriesen war, konnte zu der Frage führen,
inwiefern diese intellektuellen und ethischen Eigenschaften von den

Tieren wirklich ausgensagt werden konnten. Wir können hier das Einzelne
nicht verfolgen und geben nur einige Andeutungen der Geschichte
dieses Problems. Jene psychologischen Richtungen, die die Seele mit dem

Intellekt völlig identifizierten, hatten auch die Tendenz, den Tieren
Intellekt und Seele abzusprechen. Das ist der rein intellektualistische
Zweig der Sokratik und dann vor allem die Stoa, die den Tieren nur die
Seele als Lebensprinzip ließ, aber ihnen den Besitz der Einsicht und der

Tugend durchaus bestritt. Dem stehen Piaton und Aristoteles gegenüber,
die die Seele aufteilen in mehrere Schichten. Platonisch ist die
Dreischichtigkeit: Vernunft, Mut, Begehren, eine Dreiheit, die einerseits sich

spiegelt in der Dreiheit der Stände, die den Staat ausmachen, andererseits

in der Dreiheit der Klassen von Lebewesen (wir sehen hier wieder
ein Beispiel des rücksichtslosen Systemwillens, der die disparatesten
Dinge unter eine Formel bringt). Dem Menschen kommt die Vernunft,
dem Tiere der Mut, der Pflanze das Begehren zu. Aristoteles hat etwas
anders geteilt: die ernährende Seele, die den Pflanzen, die empfindende
Seele, die den Tieren und die erkennende Seele, die dem Menschen
zukommt. Es ist freilich gerade für den Peripatos und seine Behutsamkeit
der communis opinio gegenüber bezeichnend, daß er trotz und neben
dieser klaren systematischen Sonderung eine Menge Sonderfälle gelten
ließ, in denen sich mehr oder minder die Intelligenz der Tiere zeigen
konnte. Diese Sonderfälle entstammen zumeist der Volkstradition und dem

50



Volksaberglauben. Es kennzeichnet ohne Zweifel gerade den späten
Aristoteles und Theophrast, daß sie sich hier so erstaunlich offen
gezeigt haben. Der Peripatos hat sich, wie die Forschung gezeigt hat,
immer mehr zur empirischen Forschung hin entwickelt. Man muß

aber betonen, daß diese Empirie auf erstaunliche Strecken hin weit weniger

Autopsie am Objekt bedeutet als es der moderne Forscher erwarten
oder erhoffen würde. 'Meiner Überzeugung nach wird die Zahl der von
den Peripatetikern selber gemachten Beobachtungen immer noch
überschätzt. Die Empirie bedeutet für sie weitgehend etwas anderes:
vermehrte Rücksichtnahme auf die Traditionen, auf das Material an Einsichten,

das der «gesunde Menschenverstand» im Laufe der Jahrhunderte
gesammelt und in der Literatur der Jahrhunderte niedergelegt hatte;
wobei unter Literatur nicht nur etwa Fachschriftsteller, sondern auch

Dichter, Historiker, Reisende, ja Sprichwörter zu verstehen sind. Nur
so erklärt sich, daß neben den systematischen Schemata die paradoxesten
Einzelheiten ihr Recht finden. Nur einige wenige Beispiele seien
genannt. Met. 980b23 nennt die Bienen als Tiere, die Verstand und
Erinnerung haben, trotzdem sie nicht hören können. Theophrast hat zwei
Bücher geschrieben, die ausführlich gerade derartige Fragen erörtern. Es

ist das Buch über Verstand und Charakter der Tiere», aus dem große
Teile in das neunte Buch der Aristotelischen Tiergeschichte geflossen
sind, ferner das Buch «über die Tiere, die man mißgünstig nennt»;
hier waren nach Ausweis der Fragmente die sonderbarsten Volkstraditionen

behandelt, beispielsweise die Sage, daß die Hirsche ihr rechtes
Horn vergraben, weil es eine kräftige Arznei gegen viele Krankheiten
sei, sie es aber dem Menschen nicht gönnen. Theophrast hat diese
Annahme mit Entschiedenheit abgelehnt, obschon er in der andern Schrift
eine ganze Reihe von Beispielen für den Verstand der Tiere angeführt
hatte.

Interessant ist noch für uns die Frage nach der Belebtheit der Pflanzen.

Wir bemerkten schon, daß Empedokles, sicher unter pythagoreischem
Einfluß, den Pflanzen Verstand, Begehren und Empfinden von Lust und
Schmerz zuschrieb. Dasselbe hat auch Anaxagoras getan. Und von ihm
vernehmen wir auch das Prinzipielle, daß die Pflanzen vom Tier nur
darin unterschieden seien, daß sie in der Erde verwurzelt sind (Vor-
sokratiker 531116.117). Im wesentlichen entspricht dem auch Piaton,
der im Timaios 77 A—C der Pflanze das Begehren zuschreibt und
Empfindung von Lust und Schmerz. Dagegen spricht er ihr die Vernunft ab.

51



Die hellenistischen Philosophien von Stoa und Epikur dagegen haben

der Pflanze die Seele und das Leben überhaupt bestritten (Epikur Frg.
309 Us.). Auch da werden spekulative Gründe wesentlich gewesen sein.

Bei der Stoa muß namentlich, sowohl was das Tier wie auch was die
Pflanze betrifft, ihre eigentümliche anthropozentrische Teleologie eine
Rolle gespielt haben. Tier und Pflanze sind ausschließlich um des

Menschen willen da. Sie sind völlig seinem Nutzen untergeordnet. Dann ist
es klar, daß sie auch psychologisch möglichst von ihm distanziert werden
müssen. Je tiefer sie im Rang stehen, um so mehr hat der Mensch das

Recht, sich ihrer frei zu bedienen.
Ein anderes Problem, in dem Spekulation und Empirie auf das

eigentümlichste zusammenstoßen, sei hier angeschlossen. Es ist die Frage
nach der Urzeugung der Lebewesen bei der Weltwerdung.

Es sind wesentlich drei Fragen, die sich hier stellen. Einmal die Frage
nach der Entstehung des Lebendigen überhaupt, dann die Frage nach der
Reihenfolge des Entstehens der Lebewesen, endlich die Frage, wie die
gegenwärtigen Gattungen der Lebewesen sich gebildet haben. Die erste Frage
ist im Prinzip schon in den Gedichten Hesiods beantwortet. Hesiod
erzählt, wie der Handwerkergott die erste Frau, Pandora geschaffen hat.
Er hat Wasser und Erde vermischt und daraus die Gestalt gebildet. Hier
steht dahinter das uralte, weitverbreitete Bild vom Schöpfer als dem

göttlichen Töpfer, der die Menschen aus Ton bildet. So entstehen denn
auch in der Naturphilosophie die ersten Lebewesen aus einer geeigneten
Mischung von Erde und Wasser, wozu dann die Wärme des Feuers kommt.
Klar sehen wir diese Anschauung zuerst bei Xenophanes vertreten. Sie

bleibt aber im wesentlichen dauernd dieselbe. Einen Einfluß auf sie hat
neben den allgemeinen Spekulationen über den Aufbau der Welt und aller
Wesen aus zwei, drei oder mehr Elementen nur noch die Frage nach der
empirischen Begründung dieser Lehre. Gibt es jetzt noch Urzeugung?
Grundsätzlich haben alle Vorsokratiker so gut wie Aristoteles und Theo-

phrast angenommen, daß bestimmte Pflanzen und Tiere noch jetzt durch
Urzeugung entstünden. Als Beispiel mag wiederum nur ein weniges aus
den Resten der Spezialschrift angeführt werden, die Theophrast darüber
geschrieben hat (Frg. 174 Wi.). So entstehen die Mücken aus dem Unrat,
den beispielsweise Heerlager oder Volksansammlungen hinter sich lassen.

Schlangen entstehen in regendurchfeuchteter Erde oder auch in
Erdboden, der nach einer Schlacht mit Blut getränkt ist. Ebenso entstehen
Frösche im Schlamm. Generell bemerkt auch Aristoteles von den sog.

52



blutlosen Tieren, daß sie vielfach aus faulender Erde und Exkrementen
durch Urzeugung entstünden (Gen. an. 715 a 25). Hier sindBeobachtungen
mißdeutet, zweifellos, wie Theophrast vor allem zeigt, unter dem Einfluß

von Volksglauben, wenn nicht gar von Dichterstellen.
Aber daran hängt sich ein neues Problem: Wie kommt es, daß heute

nur noch ganz winzige Tiere derart entstehen und in der Urzeit alle
Lebewesen so entstanden sein sollen? Wir kennen schon die Antwort,
die jedenfalls Demokrit gegeben haben wird: Die Erde ist inzwischen
gealtert und hat nicht mehr dieselbe Fruchtbarkeit wie in der Urzeit.
Aristoteles diskutiert das Problem Gen. an. 762 b 28 ff. Er wendet scharfsinnig

ein, wenn alle Lebewesen durch Urzeugung entstanden sein sollen,
so kann es nur so möglich gewesen sein, daß sie nicht in ihrer
vollentwickelten Gestalt hervorkamen, sondern als Eier oder Würmer, die ja
faktisch auch jetzt noch durch Urzeugung entstünden. Da aber eine solche
Annahme unwahrscheinlich sei, müsse auch der Gedanke der Urzeugung
aller Tiere aus der Erde fallen gelassen werden. Er sah also die Schwierigkeit

darin, sich konkret vorzustellen, wie etwa Löwen oder Pferde
aus der Erde entstanden sein könnten. Theophrast allerdings hat ohne

Einschränkung erklärt, die Natur würde überall dort Lebewesen
hervorbringen, wo Wärme und Feuchtigkeit zusammenkommen und einen
Fäulniszustand schaffen (CP1. 3, 22, 3).

Über die gattungsmäßige Reihenfolge des Entstehens haben wir
Angaben von Empedokles und Demokrit. Es liegt griechischem Denken

von vornherein nahe, hier eine angemessene und sinnvolle Rangfolge zu
statuieren. Sie geht also entweder von den Pflanzen zu den Tieren und
Menschen, oder umgekehrt. Für den ersten Weg haben sich Empedokles
und Demokrit entschieden, für den zweiten Piaton.

Endlich sei auf ein drittes gedanklich besonders bemerkenswertes Problem

hingewiesen. Es scheint merkwürdigerweise Empedokles gewesen zu
sein, der zuerst die Frage nach demWerden der vorhandenenTiergattungen
aufwarf. Er tat es in der Form, daß er im Entstehungsprozeß der Tiere
selber Etappen unterschied, und zwar drei: Zuerst erwuchsen aus der
Erde selbständige Einzelglieder, Köpfe, Arme, Beine, die regellos

durcheinander wirbelten. Dann verbanden sich diese Gliedmaßen, wie es sich
gerade traf, so daß die phantastischsten Kombinationen zustandekamen.
Dann erst verbanden sie sich so, daß ein harmonisches Ganzes herauskam

(Vorsokratiker 31 B. 59. 60. 61). Der zugrundeliegende Gedanke ist
ein durchaus spekulativer: der kosmogonische Prozeß ist der Konflikt

53



zwischen dem Streit und der Liebe; Streit als das Zerteilende und
Disharmonische, Liebe als das Verbindende und Harmonische aufgefaßt. So ist bei
der Entstehung der Lebewesen zuerst viel Streit beteiligt, der eine

befriedigende Gestaltung hindert. Erst allmählich setzt sich die Liebe durch.
Demokrit hat dies im Ganzen übernommen, aber in seinem Sinne
umgewertet. Er scheint sich positiv gewandt zu haben gegen eine teleologische
Deutung der Zoogonie, nach welcher der Weltgeist die Tiere eben so

eingerichtet hätte, wie es am zweckmäßigsten sei. Er erklärt nun: Die
unendliche Fülle der Atome ermöglicht unendlich viele Atomverbindungen.
Aber faktisch sind nicht alle Kombinationen lebensfähig. Die phantastischen

Kombinationen sterben also von selber ab und nur die
lebenstüchtigen bleiben übrig. Darin liegt das ungemein modern anmutende

Prinzip der automatischen Selektion ausgesprochen (Lucr. V. 837 ff.).
Nächst der Urzeugung ist eine weitere Hauptfrage das System der

Lebewesen im Ganzen. So sehr hier manche Grundzüge durch die Phänomene

selber vorgezeichnet waren, so unverkennbar spielt auch da die

Spekulation eine erhebliche Rolle. Das gilt zunächst bei der Haupteinteilung

in Mensch-Tier-Pflanze, die, wie wir sahen, etwa bei Piaton den
drei Seelenteilen koordiniert wird. Dann die Einteilung der Tiere selber.

Hier haben wir eine Haupteinteilung in Landtiere-Vögel-Fische. Im
Moment, wo diese Gruppe den Elementen zugeordnet wird (was schon bei

Empedokles geschehen sein kann) werden die Landtiere der Erde, die

Fische dem Wasser, die Vögel der Luft beigesellt. Es gibt aber noch
ein viertes Element, und die spekulative Vernunft der Griechen mußte
sich daran stoßen, daß gerade das vornehmste Element des Feuers keine
Lebewesen enthalten sollte. So entsteht die Theorie der Feuertierchen,
die in der antiken Zoologie eine erhebliche Rolle gespielt haben und ihre
Existenz rein der Spekulation verdanken (vgl. Aristoteles in der Schrift
über die Philosophie Frg. 22 Walzer).

Endlich die Unterabteilungen. Wie sie zustandegekommen sind, dafür
haben wir in den Resten einer Schrift des Piatonschülers Speusippos ein
lehrreiches Zeugnis. Er hat ein Ruch «Ähnlichkeiten» geschrieben. Die
Fragmente sind Zusammenstellungen verwandter Tiere und Pflanzen,
keine Beschreibungen, sondern nur Reste von umfangreichen Listen, die
eine Ordnung des Pflanzen- und Tierreiches bis in die letzten Einzelheiten

erstrebten. Aber der Zweck dieser Listen war kein naturwissenschaftlicher.

Das reiche Material war nur Stoff, an dem sich die für
den Piatonismus so wichtige Methode des Definierens und Einteilens

54



eines gegebenen Sachbereiches vom Allgemeinsten bis zu den letzten
Einzelheiten bewähren konnte. Piaton und seinen Schülern lag lediglich
daran, prinzipiell nachzuweisen, daß der gesamte Kosmos völlig geordnet

und damit vernunftgemäß umgrenzt sei als eine klare Pyramide der
Arten und Gattungen. So ist das erste umfassende System der
Lebewesen zustandegekommen, ein System, an dem dann die Peripatetiker
mit veränderter Blickrichtung auf die Einzelwesen selber weitergebaut
haben.

Aber wenden wir uns zum Schlüsse noch dem Menschen zu. Bis auf
Aristoteles begegnen ja Tier und Pflanze nur sekundärem Interesse. Aber
der Mensch ist ein zentrales Objekt der Forschung. Schon die früheste
spekulative Naturwissenschaft mußte ja ein reiches Tatsachenmaterial
über die menschliche Natur bereits vorfinden. Denn die Medizin war
ja als Praxis der Lebenserhaltung seit jeher vorhanden. Allerdings,
wenn sie auch schon erstaunlich früh im wesentlichen rational geworden
war, so blieb sie doch rein an den jeweiligen Zweck gebunden. Sie
besaß für die dringendsten Fälle der Lebensbedrohung bewährte Mittel,
deren Kenntnis sich in den Ärztefamilien vererbte. Zur Wissenschaft
wurde die Medizin erst durch den Impuls, den ihr die Naturphilosophie
verlieh, dadurch daß sie alle Phänomene auf wenige grundlegende
Elemente zurückzuführen suchte.

Es sind allerdings nur einige wenige markante Problemkreise, die von
der Naturphilosophie zunächst aufgenommen werden. Wir skizzieren sie

ganz summarisch.

1. Die Entstehung des Einzelmenschen. Die Geburtshilfe wußte da

seit jeher mancherlei. Aber die Fragen, die nun gestellt werden, sind
bezeichnend für die alte Naturspekulation. Da ist die Frage nach der
Beschaffenheit des Samens. Sie war von Bedeutung, weil der Same ganz
natürlich als die konzentrierteste Manifestation des Lebens an sich, als der
Repräsentant des «Eigentlichsten» im Menschen angesehen wurde. So

ist es nicht erstaunlich, wenn etwa Hippon von Rhegion kurz vor Piaton
noch erklärte, das Urelement des Kosmos sei das Wasser, da der Same

wässeriger Natur sei, oder wenn Demokrit etwas rätselhaft erklärt, der
Same sei gewissermaßen «ein kleiner Mensch». Parallel dazu wird die
Frage gestellt, welche Organe sich im Mutterleib zuerst bilden. Auch diese

Frage hofft darüber Auskunft zu erhalten, was das «Eigentliche» am
Menschen sei.

55



Ein altes, sicher schon volkstümliches Problem ist dann etwa die Frage,
wie das Geschlecht des Kindes entstünde.

2. Volkstümliches und Spekulation vermischt sich in der Frage nach
der Gliederung des menschlichen Lebens in Zeitspannen. Hier scheinen
mehrere Gliederungen einander konkurrenziert zu haben. Die geläufigste
ist die Siebenereinteilung. Schon Solon teilt das Leben in zehn Perioden
zu sieben Jahren. Heraklit legt dasselbe System seiner Berechnung des

Weltjahres zugrunde. Er bemerkt etwa auch, daß der Mensch nach zweimal

sieben Jahren zeugungsfähig sei. Daneben scheint eine andere
Teilung in vier Perioden zu je 20 Jahren bestanden zu haben. Sie ist zwar
unsicher bezeugt, könnte aber auf Pythagoras zurückgehen. Bezeichnend

ist, daß, wiederum in spekulativer Weiterbildung volkstümlicher Gedanken,

dieser Viererperiodik des Lebens auch eine Viergliederung des

Jahres zur Seite gestellt wurde, die vier Jahreszeiten. Sie sind bei den
Griechen nicht selbstverständlich. In der vorklassischen Zeit haben sie

nur drei Jahreszeiten gezählt.
3. Die Entstehung des Todes ist natürlich der Frage nach dem Wesen

der Seele als des Prinzips des Lebens korrelat. Tod ist in der Regel das

Überwältigtwerden der Seelensubstanz durch die entgegengesetzte
Substanz. Wenn Heraklit die Seele als Feuer bestimmt, so ist der Tod die

Überwältigung des Feuers durch das Wasser — womit als empirischer
Beleg in absonderlicher Weise das Phänomen der Trunkenheit in
Beziehung gebracht wird. Der Trunkene ist schon nicht mehr er selber,
weil seine Seele von Wasser durchfeuchtet ist.

Die atomistische Deutung erwähnten wir schon: Das Leben ist ein
Austausch von Atomen. Wenn aus dem Leib Atome nur noch ausströmen,

ohne daß mehr Ersatz hereinkommt, ist der Tod da.

Eigenartig, aber vermutlich auf bestimmte Beobachtungen zurückgehend

ist die Erklärung des Alkmeon: Wachen und Schlafen besteht im
Rhythmus von Verteilung und Zusammenziehung des Blutes im Körper.
Im Schlafe zieht sich das Blut aus den Extremitäten ins Leibesinnere
zurück. Wenn sich dieser Prozeß extrem steigert, tritt der Tod ein.

4. Gesundheit und Krankheit sei zum Schluß noch angedeutet. Dieses

Problem hat aus einem besondern Grunde noch Interesse. In auffallender

Weise spielen hier Kategorien ganz anderer Herkunft eine bedeutende

Rolle, genau wie umgekehrt gerade die medizinischen Begriffe
aus diesem Zusammenhang vielfach zur Erklärung ganz andersartiger
Erscheinungen dienen. Wir stoßen hier auf ein letztes methodisches Ge-

56



setz, das bei der Erklärung antiker Schriften speziell zur Biologie immer
von Wichtigkeit ist. Es besteht darin, daß die Begriffssprache von einem
auf das andere Gebiet übertragen werden. Vor allem vollziehen sich
andauernd Übertragungen zwischen dem ethisch-politischen Bereich
einerseits und dem physiologisch-medizinischen Bereich andererseits.

Auf der einen Seite erkennt die Forschung immer mehr (W. Jaeger), wie
die Sprache der ältesten Mediziner durchsetzt ist mit Begriffen aus der

politischen Sphäre. An vorderster Stelle steht die Bestimmung der
Gesundheit als einer «Isonomia», einer Gleichgewichtigkeit der verschiedenen
Elemente, während die Krankheit das Überwiegen eines einzelnen
Elementes ist. Da ist der Körper wie ein Staat, dessen verschiedene Parteien
sich das Gleichgewicht halten müssen, damit das Ganze den Frieden
bewahren kann. Überwiegt eine Partei, so haben wir die Tyrannis oder die

Revolution, also die Krankheit.
Auf der andern Seite mag hier auch bemerkt werden, daß wir einen

ganzen Strom medizinischer Begriffe in der politischen und ethischen
Theorie haben. Der Staat wird auf Gesundheit und Krankheit hin
diagnostiziert. Es werden für seine Existenz bestimmte Prognosen gestellt,
im Krankheitsfalle bestimmte Heilmittel empfohlen. Zuweilen sind dies

nicht mehr als Metaphern, aber sie sind doch der Rahmen zu einem
System der Politik, das die archaische traditionalistische Zeit noch nicht
kennt. Noch stärker wirkt der medizinische Begriffsapparat auf die In-
dividualethik ein. Man kann geradezu sagen, daß der philosophiegeschichtlich

so wesentliche Vorgang der Systematisierung einer zunächst

nur als lockere Lebensweisheit bestehenden Ethik zu einem guten Teil
dadurch zustande gekommen ist, daß die präzisen Begriffe der Medizin
auf die Ethik übertragen wurden. So entstehen die seither banal gewordenen

Begriffe der Gesundheit und Krankheit der Seele, der Diätetik der
Seele. Die Stoa unterscheidet heilbare und unheilbare Krankheiten der
Seele, Anfälligkeit für Krankheiten der Seele usw. (vgl. etwa Stoic. Vet.
Frgg. III. 421 ff.). Die aristotelische berühmte Definition der Tugend als

einer Mitte zwischen einem Zuviel und Zuwenig ist letzten Endes die
Übernahme einer Diätregel.

Doch haben wir hier abzubrechen. Das Gesagte hat die Beziehungen
zwischen Naturphilosophie und Biologie in einem etwas andern Sinne

zu skizzieren gesucht, als es vielleicht erwartet werden konnte. Es

waren zu einem wesentlichen Teil sozusagen methodische Überlegungen,
die nicht eine Geschichte der alten Naturphilosophie darstellen wollten,

57



sondern die Polarität zwischen Beobachtung und Spekulation sichtbar
zu machen suchten, die in der gesamten Naturwissenschaft der Griechen
immer wieder auftaucht. Diese Überlegungen sind die Voraussetzung
einer historisch angemessenen Interpretation der Texte vor allem der
großen Peripatetiker. Sie suchten aber auch einen Hinweis zu geben
auf die Grundstruktur des wissenschaftlichen Denkens und Forschens
der Griechen überhaupt. Die Folgerungen für das Einzelmaterial zu
ziehen muß der Altertumswissenschaftler freilich Berufeneren überlassen,
den Naturforschern, die die Kenntnis der antiken Texte mit eigener
Naturforschung zu verknüpfen vermögen.

Olof Gigon.

Über die zoologischen Schriften des Aristoteles*
«To annotate, illustrate and criticize Aristotle's
knowledge of natural history is a task without
an end.»

D'Arcy Wentworth Thompson, 1910.

Die vorliegenden Ausführungen stehen unter dem Zeichen dankbarer
Erinnerung an den allzufrüh dahingeschiedenen Gustav Senn. Er war es,
der mich im Frühjahr 1945 mit seiner gewinnenden Liebenswürdigkeit
ermutigte, zur Ergänzung eines Referates über Theophrast, mit dem er
die Gesellschaft für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften
in Freiburg zu erfreuen gedachte, über die zoologischen Schriften des

Aristoteles zu sprechen. Der Grund dafür, von einer solchen Gegenüberstellung

des Begründers der peripatetischen Schule und seines unmittelbaren

Nachfolgers in der Schulleitung eine anregende Aussprache zu
erhoffen, lag in folgendem: Einer der leitenden Gedanken, die Gustav Senn
durch alle die Jahre seiner Beschäftigung mit dem Werke des Theophrast
begleiteten, war der, daß dieser Forscher im Laufe seiner Wirksamkeit
eine Entwicklung im Sinne eines Überganges zu einer immer
ausgesprochener induktiven Forschungsweise durchgemacht habe. Bei Aristoteles,

dem Schüler Plato's, finden sich einerseits zahlreiche Stellen, aus
denen hervorgeht, wie tief eingewurzelte Überzeugungen und vorge-

* Nach einem am 2. September 1945 in Freiburg an der Jahresversammlung der
SNG in der Sektionssitzung der Gesellschaft für Geschichte der Medizin und der
Naturwissenschaften gehaltenen Vortrage.

58


	Die naturphilosophischen Voraussetzungen der antiken Biologie

