
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 3 (1946)

Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen

Autor: Milt, B.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Qois Huber (1750—1831), beides Bienenzüchter, von denen der letztere
berühmt wurde durch seine «Nouvelles observations sur les abeilles»
1792. Huber schreibt: «J'ai communique successivement ä M. C. Bonnet
mes principales observations sur les abeilles, il les a trouvees bonnes, il
m'a exhorte lui-meme ä publier et c'est avec sa permission que je le fais

paraitre sous ses auspices». Als Fr. Huber früh erblindete, setzten auf
seine Anweisung seine Beobachtungen sein Diener Burnens, seine Frau
und sein Sohn Pierre (1777—1840), der sich seihst einen Namen durch
seine «Recherches sur les moeurs des fourmis indigenes» (1810) gemacht
hat, fort.

Bonnet schreibt über die Pflichten des Naturforschers (a. a. 0. S. 150):
«L'Observateur de la Nature doit se proposer deux buts dans ses recherches:

le premier, de perfectionner ses sentiments d'amour et de respect
pour la Divinite, par une connaissance plus approfondie de ses meilleurs
ouvrages, le second, de contribuer au bien de la societe par des decou-
vertes utiles.» Und in den «Contemplations» (VIII. Part. VIII. Chap-
S. 131) schreibt er: «L'histoire naturelle est la meilleure Logique, parce
qu'elle est celle qui nous apprend le mieux ä suspendre nos jugements.»

H. Erhard.

Buchbesprechungen

Reinhold Strömberg. Theophrastea.
1938 erschien in den Göteborger kungl. Vetenkaps-och Vitterhets-Samhälles

Handlingar, femte Följden, Ser. A, Band 6, Nr. 4 (243 Seiten mit guten Wort-,
Sach- und Pflanzenregistern und erschöpfender Literatur- und Quellenangabe)

eine Arbeit von Reinhold Strömberg: Theophrastea, Studieu zur
botanischen Begriffsbildung», deren Kenntnis ich der Freundlichkeit von Herrn
Prof. Dr. Walo Koch, ETH., verdanke. Da diese Arbeit für die weitere Theo-
phrastforschung von grundsätzlicher Bedeutung ist, die Forschungen G. S e n n s

und O. Regenbogens auf möglichst breiter Grundlage weiterführend, soll
an dieser Stelle auf diese bedeutende Publikation hingewiesen werden. Strömberg

hat nicht nur die Werke Theophrasts und die einschlägige Literatur fleißig

benutzt und mit den hervorragendsten Fachgelehrten des In- und
Auslandes, vor allem Deutschlands, Italiens und der Schweiz, enge Fühlung
genommen, sondern er suchte auch die von Theophrast behandelten Pflanzen aus
eigener Anschauung kennen zu lernen durch ausgedehnte Reisen in Griechenland

(besonders Attika, Peloponnes, Thessalien, Kreta, Chios und Lesbos) sowie
in der Türkei (Ephesos, Smyrna, Edremit, südliche Abhänge des Kaz Dagh),
wobei der Plan für die türkische Reise gemeinsam mit Herrn Prof. Senn
festgelegt worden war.

27



In einem ersten Abschnitt behandelt der Verfasser die Geschichte der
griechischen Botanik bis Aristoteles und Theophrast. Hier unterscheiden sich
seine Urteile oft erheblich von denen, die G. Senn in seinem 1933 erschienenen
Buch über die «Entwicklung der biologischen Forschungsmethode in der
Antike und ihre grundsätzliche Förderung durch Theophrast von Eresos» niedergelegt

hat, wobei sich freilich der Eindruck aufdrängt, Senn habe mehr aus

ersten Quellen geschöpft und sich ein selbständiges Urteil zu bilden versucht,
während der Verfasser sich mehr auf die Bearbeitung anderer Autoren verließ.
Bereits dieses erste Kapitel zeigt überzeugend, in welchem Maß diese ganze
Forschung noch immer in den Anfängen steckt und lange nicht als
abgeschlossen gelten kann; vieles bleibt noch zu klären. In einem zweiten Kapitel
dieses Abschnittes folgt die Darstellung der Naturwissenschaft der Peripate-
tiker, der zoologischen Grundsätze von Aristoteles und der botanischen Theo-
phrasts, d. h. der biologischen Forschungsgrundsätze dieser Schule. Die
Erklärung von Theophrasts Typenlehre ist besonders interessant und instruktiv.
Strömberg bemerkt sicher mit guten Gründen, daß die Methode w? vönq> XaßeTv

die umfassendste und erfolgreichste Methode Theophrasts gewesen sei. Seine

Untersuchungen führten ihn zum Ergebnis, daß zwar Aristoteles der große
Neuerer der biologischen Forschung sei, der als erster eine biologische Methode
ausgebildet und das meiste von der Metaphysik daraus verwiesen habe, dem es
als Begründer der induktiven Methode zuerst nicht um Erklärung sondern um
objektive Betrachtung der Natur gegangen sei, daß aber Theophrast die
Grundsätze systematischer angeordnet und fast alle Prinzipien in einer typo-
logischen Forschungsmethode mit Ober- und Unterbegriffen zusammenzufassen
verstanden habe. Gegenüber Senn betont Strömberg vermehrt die philosophische

Grundhaltung Theophrasts, seine positive Einstellung zur Philosophie
auch in seinen spätem Entwicklungsstadien, ohne indessen Senns These zu
entkräften, daß die gültige Leistung Theophrasts in der verfeinerten Ausarbeitung

der induktiven biologischen Forschungsmethode lag, wobei er weiter als
Aristoteles in der Richtung einer unmetaphysischen Naturforschung ging. Der
Verfasser betont, daß man Theophrasts reife Naturwissenschaft nicht als identisch

mit unserer modernen betrachten könne, sondern höchstens als ähnlich,
weil es in der antiken Biologie nie eine solche Trennung zwischen Empirie und
Philosophie gegeben habe, wie man sie im 19. und 20. Jahrhundert vorfinde.
Hier hat Senn wohl klarer gesehen. Eine rein empirische Naturwissenschaft hat
es auch in neuerer Zeit nie gegeben (Deszendenztheorien usw.) und kann es
auch nie geben. Dem widerspricht ja auch die vom Verfasser angefühlte
Ansicht Drieschs, die er sich zu eigen macht, wonach die logische Anordnung des
Materials eines Wissensgebietes in gewissem Grade die Wissenschaft selbst sei.
Diese Aufgabe stellt sich immer neu und kann rein empirisch nie gelöst werden.
Ob in einer gewissen Epoche mehr die Empirie oder mehr die Spekulation im
Vordergrund steht, hängt weitgehend ab von der Natur des jeweiligen
Forschungsgegenstandes. Senn ging es hier um Prinzipielles, nicht um Graduelles.
Daß sich unter neuen Verhältnissen bei veränderten Forschungs- und
Erfahrungsmöglichkeiten die Forschungsmethoden qualitativ und quantitativ ändern,
versteht sich von selbst. Senn betonte nur, daß sich die Forschungsmethoden

28



prinzipiell auch im Wechsel gleichblieben, weil sie schon bei Theophrast dem

Forschungsgegenstand adäquat waren. Und dies hat Strömberg u. E. nicht
widerlegt.

Mit Senn sieht der Verfasser die erste Aufgabe jeder Theophrastforschung
in der Erforschung der Bedeutung der Termini und der bei der Begriffs- und
Wortbildung angewandten Methode, eine Arbeit, der er sich im zweiten
Abschnitt seines Werkes besonders widmet und die ja auch Senn sehr beschäftigt
hat. Mit Recht hebt er hervor, daß sich ein theophrastischer Artbegriff nicht
einfach mit einem modernen decke und daß viele griechische Pflanzennamen
Kollektivbegriffe darstellen. Gegenüber Bretzl (dessen ungedruckten, hoffentlich

nicht zerstörten Kommentar zu Theophrasts Werken aus dem Besitz der
Preußischen Akademie der Wissenschaften er benutzen durfte) bestreitet der
Verfasser den vorwiegend pflanzengeographischen Charakter dieser Botanik;
er schreibt: «Vielmehr sind die Zusammenfassungen Theophrasts in
begriffsbildender Absicht gemacht worden; sie sind morphologische, biologische und
ökologische Typen, konkrete Gruppierungen auf Grund logisch begründeter
Ähnlichkeiten».

Im zweiten Abschnitt untersucht der Verfasser zunächst die Beziehungen
zwischen zoologischer und botanischer Terminologie. Dann folgt Theophrasts
Einteilung der einzelnen Pflanzenteile, die nun nacheinander untersucht werden,

also eine antike Morphologie. Dieser unterscheidet hei jeder Pflanze
gleichartige und ungleichartige Teile. Aus den aus den Elementen zusammengesetzten

Grundteilen einer Pflanze (Saft, Fiber, Adern und Fleisch) sind die
gleichartigen Teile, nämlich Rinde, Holz und Mark zusammengesetzt. Aus diesen

bestehen nun die ungleichartigen Pflanzenteile oder Organe, die in Hauptteile

(Wurzel, Stamm, Ast und Zweig) und einjährige, hinfällige Teile (Blatt,
Bliite, Frucht, Frucht- und Blattstiel) unterschieden werden. Die Frucht besteht
aus Same und Pericarp. Aus den Organen baut sich schließlich das Einzelwesen,
die Pflanze auf. Eingehend wird zunächst die Wurzel beschrieben, der Begriff
der Wurzel, die verschiedenen Wurzelformen (Hauptwurzeln, Nebenwurzeln,
Seitenwurzeln; Lang- und Kurzwurzeln; Tief- und Flachwurzeln; Dick- und
Dünnwurzeln; anatomische Wurzeltypen; Büschelwurzeln; gerade und schiefe
Wurzeln; Triebwurzeln; Begriffskombinationen), wnrzelähnliche Stammorgane
und umgewandelte Wurzeltypen (Wurzelstock, Knolle und Zwiebel; Stütz- und
Hafiwurzel usw.). Am Schluß dieses Kapitels setzt sich der Verfasser mit
Theophrasts Systematik der Terminologie auseinander. In ähnlicher Weise wird
nun seine Morphologie des Stammes dargestellt, ferner des Stiels, der Rinde,
des Holzes und Marks, der Adern.

In einem dritten Abschnitt behandelt Strömberg Wortreichtum und
Wortarmut bei den Begriffen der Pflanzenteile, die Relativität der Begriffe oder
Typen (mit einer Zusammenfassung von Theophrasts typologischer Forschung),
um schließlich einen Überblick über seine natürliche Pflanzensystematik zu
gehen. Wie Senn, betont auch Strömberg, Theophrast sei sich der biologischen
Schwierigkeiten, ein botanisches System zu bilden, klar bewußt gewesen; ein
starres System hat er gar nicht beabsichtigt, aus Einsicht mehr als aus
Unvermögen. Seine Gruppen sind nach dem Verfasser als systematische Typen auf-

29



zufassen. «Es ist nicht angebracht, bei Theophrast von festen Familien,
Gattungen, Varietäten usw. in unserm Sinn zu reden». Am Beispiel des Epheu legt
er das praktische Vorgehen Theophrasts dar. Ein Kapitel über Wortbildung
und Wortschöpfung beschließt diesen Abschnitt.

In einem Schlußwort beschreibt der Verfasser das Wesen der griechischen
Botanik. Er sieht es in einer «denkenden Erfahrung, welche das Wesentliche
von dem Zufälligen in den Erfahrungen unterscheidet und dadurch Grundsätze
findet.. Die schönen Ansätze zur vergleichenden Morphologie, zur
vergleichenden Anatomie und Physiologie, ferner zur Oekologie, zur Forstwissenschaft,
zur natürlichen Systematik und zur Pathologie der Gewächse, die wir bei
Theophrast gefunden haben, sind neben der Geographie alle sehr bedeutend. Im
Ausbau vergleichender Morphologie, Anatomie, im ersten Verfolgen der
einzelnen Teile über das ganze Pflanzenreich liegt eine der größten Leistungen
Theophrasts».

Die Entwicklung der modernen botanischen Wissenschaft, die für den
Verfasser offenbar mit Jungius beginnt, stand nach ihm nicht wesentlich unter
dem Einfluß Theophrasts; sie begann mit einer neuen Beobachtung der Natur.
Wir stimmen in dieser Beziehung mit Strömberg nicht restlos überein. Die
morphologisch-systematische Betrachtungsweise beginnt im Abendland mit dem
Bekanntwerden der botanischen Werke Theophrasts und der zoologischen von
Aristoteles bei den Männern, die Linne die Väter der Botanik nannte.

In einem Anhang behandelt der Verfasser noch die Terminologie der
Pflanzenkrankheiten. Er hat damit ein Werk geschaffen, das viele Erkenntnisse
auf gesichertem Boden enthält und für die weitere Theophrastforschung grundlegend

und richtungweisend sein wird. B. Milt.

C. G. Jung, Psychologie und Alcheraie. Mit 270 Illustrationen. Rascher Verlag
Zürich, 1944. 646 Seiten Text, 21 Seiten Bildnachweis, 22 Seiten Sach- und
6 Seiten Autorenregister.

Wie schon der Titel dieses Werkes besagt, ging es seinem Autor um den
psychologischen, nicht um den historischen Aspekt der Alchemie. Das Buch ist
hauptsächlich für den Psychotherapeuten geschrieben, der sich mit der
Symbolik unbewußter Vorgänge abzugeben hat. Nach Jungs Darlegungen ist die
Alchemie ein großartiges Projektionsgemälde unbewußter Denkvorgänge. Um
dieser Phänomenologie willen hat er sich der großen Mühe unterzogen,
sozusagen die ganze klassische Literatur der Alchemie durchzulesen. Daß gerade
ein Psychiater diese Arbeit auf sich nahm, erklärt sich daraus, daß Jung
merkwürdige Parallelen aufgefallen sind zwischen den Symbolen der mittelalterlichen

Alchemie und gewissen typischen, immer wiederkehrenden Traumbildern,

die er als Inhalte und als Ausdruck des «Archetypus des Selbst» zu
identifizieren vermochte, jenes Archetypus, der die Ganzheit der Person erstrebt.
In einer Einleitung beschreibt Jung die Tatsachen, auf deren Grund eine
religiöse Funktion der Seele als wahrscheinlich abgeleitet werden kann. In einer
ersten Abhandlung werden die vielen Beziehungen zwischen der Traumsymbolik

30



und der Symbolik der mittelalterlichen Chemie aufgedeckt. Eine zweite
Untersuchung gilt der Einführung in die Symbolik der Alchemie in ihrer Beziehung
zum Christentum und zum Gnostizismus, vor allem in der Christus-Lapis-Parallele,

einer Vergleichung der Zielvorstellungen des «opus alchymicum» mit christlichen

Zentralvorstellungen. Nach Jung gab die Alchemie immer wieder «Anlaß

zur Projektion jener Archetypen, welche sich in den christlichen Prozeß
nicht reibungslos einfügen konnten». Das Anliegen des Autors ist also weder
ein historisches noch erkenntnistheoretisches, sondern ein rein psychologisches;
nur das von ihm verarbeitete Material ist der Herkunft nach historisch. In
dieser Feststellung ist auch bereits die Schwierigkeit einbeschlossen, die diese
Schrift dem rein historisch eingestellten Leser bielet, da gewisse Grundhegriffe

der Jungschen Psychologie vorausgesetzt sind und ein Verständnis ohne
Kenntnis derselben unmöglich ist. Sie wendet sich an den Psychotherapeuten
und nicht an den Historiker.

Es steht dem Referenten selbstverständlich nicht zu, hier zu Jungs Ideen
und Ansichten in irgend einer Weise Stellung zu nehmen; dazu wäre er auch
nicht legitimiert. Es soll lediglich darauf hingewiesen werden, um was es in
diesem Werk geht.

Mancher Historiker der Medizin und Naturwissenschaft wird vielleicht nicht
ganz ohne Berechtigung die Frage erheben, was das eigentlich ihn angehe; er
findet es vielleicht in Ordnung, wenn sich Psychologen und allenfalls Theologen

mit solchen Themen abgeben, aber sicher nicht der Medizinhistoriker. Das

eigentliche Verhältnis zwischen Werkalchemie und hermetischer Philosophie
und Gnostik ist noch keineswegs geklärt. Sicher hat es in vorchristlichen
Jahrhunderten agnostische Alchemisten gegeben und sicher haben sich im 17.
Jahrhundert Chemie und Philosophie endgültig getrennt, wobei auch der zeitbedingte

neuplatonische Charakter der alchemistischen Philosophie nicht
übersehen werden kann. Man könnte sich also durchaus fragen, ob sich der
Medizinhistoriker nicht besser auf die Werkalchemie beschränken würde, ob er nicht
eher die Aufgabe habe, eine möglichst reinliche Trennung herauszuarbeiten, als
6ich um alchemistische Philosophie zu kümmern. Auch Jung gibt in seinem
Buch zu, daß es immer Alchemisten gegeben habe, für die der allegorische
Aspekt derart im Vordergrund gestanden habe, daß sie fest davon überzeugt
gewesen seien, es nur mit chemischen Körpern zu tun zu haben (S. 58). Wenn
es daneben immer auch Einzelne hatte, denen es bei der Laboratoriumsarbeit
um das Symbol und seine psychische Wirkung ging, könnte der
Naturwissenschaftshistoriker ja gerade hier die Trennung sehen, bis zu welchem Punkt ihn
die Alchemie zu interessieren habe und von wo an nicht mehr. Gewiß hätte sich
Jung mit der Symbolik der Alchemie nicht so eingehend abgegeben, wäre er
nicht auf den Parallelismus derselben mit der Symbolik des Unbewußten
aufmerksam geworden, wodurch sie eine praktische Wichtigkeit für die tägliche
professionelle Arbeit des Psychotherapeuten erhielt bei der Analyse und
Interpretation der Träume. Sicher gibt es neben somatischen auch psychische
Heilmittel und dies waren seit alters die Symbole. Da es sich aber hier vor allem
um unbewußte Selbstheilungsversuche der Natur handelte, wird man doch
kaum behaupten dürfen, die Alchemie gehöre in die Geschichte der psycho-

31



therapeutischen Pharmakologie, sondern höchstens in die Entwicklungsgeschichte

der psychologischen Anthropologie.
Gleichwohl stellen sich einer reinlichen Trennung von Werkalchemie und

philosophischer Alchemie viele Hindernisse und Bedenken entgegen, nicht nur
praktischer Art, sondern auch prinzipieller Natur. Man hat es historisch nicht
nur mit der Alchemie, sondern ehen so sehr mit den Alchemisten zu tun; in
diesen bestand eine klare Trennung dieser Gebiete keineswegs. Durch eine
künstliche Trennung verbaut man sich den Zugang zum Verständnis für ihre
spezifische Denk- und Betrachtungsweise. Für den Historiker der Naturwissenschaften

hat sich die Problematik der Alchemie ohnehin nicht unerheblich
verändert. Allzu lange kehrte man Rezept um Rezept um, forschend, ob es real zu
verstehen sei oder ob sich das Reale unter Decknamen verberge, vor allem
aber, ob es in eine bekannte Gleichung zu übersetzen sei oder nicht, was dann
über Wert oder Unwert des Rezeptes entschied. Man weiß heute ohnedies, daß
die geistigen Hinter- und Untergründe der Alchemie nicht vernachlässigt werden

dürfen, wenn man sie auch nur einigermaßen in ihrem Wesen verstehen
will. Man wird sie heute nicht einmal ohne weiteres als Vorstufe der Chemie
gelten lassen. Im Bestreben, das Wesen der Materie und die diese verwandelnden

Kräfte zu erforschen, steht sie der heutigen Atomphysik bestimmt viel
näher als der Chemie. Hier wie dort geht es nicht nur um Naturwissenschaft,
sondern um Fragen der Erkenntnistheorie, jubeln doch heute viele Atomphysiker,

das Geheimnis der Materie ergründet zu haben. Auch der moralischreligiöse

Faktor ist nicht ohne weiteres abzutrennen. Wie der Uranbombenphysiker

hatte auch der alte Alchemist das schuldhafte Gefühl, Geheimnisse
entlarven zu wollen, die im Interesse der Menschheit besser Geheimnisse bleiben

würden. Hier wie dort abgeschlossene Gruppen von Eingeweihten, Turbae
philosophorum. Nicht umsonst redete man den Alchemisten nach, sie seien
selbst ein Bündnis mit dem Teufel eingegangen, um in den Besitz des Geheimnisses

zu kommen. Schon Demokrit hat Schwefel und Merkur als Pneumata
den Somata der Metalle gegenübergestellt; mit den Metallgeistern befinden wir
uns aber wieder mitten in religionshistorischen Sphären.

Was in anderen Bezirken der Kulturgeschichte längst fruchtbare Einsicht
ist, wird sich auch in der Geschichte der Medizin und Naturwissenschaft mehr
und mehr durchsetzen, die Einsicht nämlich, daß eine rein formalhistorische
Kenntnis nicht identisch ist mit essentiellem Verständnis; sie bildet dazu eine
Vorbedingung, aber noch bei weitem keine Gewähr. Gerade die vermehrte
Beschäftigung mit Paracelsus in den letzten Jahren dürfte manchem
Medizinhistoriker die Augen geöffnet haben.

Nicht zuletzt aus diesem Grund möchten wir vielen Medizinhistorikern raten,
sich Jungs Führung auch anzuvertrauen, als Schüler und Hörer, nicht als kritische

Besserwisser und überheblich Lächelnde. Sicher wird ihm mancher nicht
auf dem ganzen Weg zu folgen vermögen; so soll ihm eben jeder soweit folgen,
als er es vermag und bedenken, daß es sich hier um ein schwieriges Gebiet
handelt, das viele psychologische Erfahrung voraussetzt. Er wird zufrieden
sein, einem essentiellen Verständnis der vielgestaltigen mittelalterlichen Alchemie

näher rücken zu können. B. Milt.

32


	Buchbesprechungen

