
Zeitschrift: Générations

Herausgeber: Générations, société coopérative, sans but lucratif

Band: - (2018)

Heft: 98

Artikel: "Il y a autant de manières de mourir que d'êtres humains"

Autor: Borasio, Gian Domenico / Verdan, Nicolas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-830770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-830770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTERVIEW
FÉVRIER 2018

« Il y a autant de
manières de mourir
que d'êtres humains »

professeur en medecine palliative a l'Universite
à réfléchir sur notre propre mort. Rencontre.

Gian Domenico Borasio est
de Lausanne. Il nous invite

Gian
Domenico Borasio est pro¬

fesseur ordinaire en médecine
palliative au CHUV, à

Lausanne. A 55 ans, son expérience l'a
fait côtoyer plus de 10000 patients
en fin de vie. Son premier ouvrage,
Mourir, ce que l'on sait, ce que l'on peut faire,

comment s'y préparer, est un best-seller.
La sortie toute récente de L'autonomie en

fin de vie, paru dans la collection Le
savoir suisse, est un manifeste pour une
médecine humaniste et fondée sur le

respect et l'écoute du patient, libérée
des seules considérations techniques
et mercantilistes. Une profession de

foi qui prend tout son sens quand on
sait qu'un rendez-vous avec le professeur

Borasio signifie qu'il est temps de

s'intéresser à un rendez-vous ultime:
notre propre fin qu'il nous invite à

considérer sans peur et au plus près
de nos souhaits.

Votre livre L'autonomie en
fin de vie plaide pour une
médecine à l'écoute du patient.
Dans l'univers hospitalier
qu'est le nôtre, marqué
par la technologie et où
prédominent des considérations
économiques, votre ouvrage a
tout d'un manifeste politique
révolutionnaire.

Politique mais pas révolutionnaire.
La philosophie des soins palliatifs va
à l'encontre d'une conception de la
santé considérée comme un produit
plutôt que comme un droit humain.
Nous cherchons à mettre en place une
médecine qui ne vise pas à exploiter
les patients comme une source de

revenus. Les soins palliatifs sont ainsi le

meilleur antidote pour se prémunir de

l'acharnement thérapeutique.

Qu'est-ce que vous appelez
l'autonomie en fin de vie? Si
je comprends bien, c'est plus
que la seule liberté de choisir le
moment de sa mort.

L'autonomie en fin de vie ne
concerne pas que le droit de décider
du moment de sa mort. C'est réducteur,

sachant que 99% de la population

n'a pas cette priorité. La grande
majorité des patients en fin de vie font
surtout preuve d'altruisme et ils se

préoccupent plus du bien-être de leur
famille et de leurs proches, plutôt que
de leur devenir et de leur mort.

«La grande majorité
des patients en fin de

vie font surtout preuve
d'altruisme»

PR GIAN DOMENICO BORASIO

En vous lisant, on a le sentiment
que les mots revêtent une
importance fondamentale dans
la relation entre le patient et le

médecin. Et ce d'autant plus en
fin de vie. Par exemple, on ne
parle plus de thérapie maximale
ou minimale. Mais bien de
thérapie optimale. N'est-ce pas
là pure réthorique?

Il ne faut pas perdre de vue que les

mots ont toujours un double effet : sur
le patient et sur le médecin. Parler de

thérapie minimale ou de «retrait des

soins » est dévastateur pour le patient
et les proches, mais conditionne aussi
le médecin, qui doit, au contraire,
déployer toutes ses énergies pour maintenir

la qualité de vie du patient. Le

terme de «retrait» est en soi incorrect,
car on ne se retire jamais des soins. On
change juste l'objectif thérapeutique.

Dans votre livre, vous insistez
sur la nécessité de comprendre
la différence entre une médecine
curative et une médecine
palliative. Elle réside dans leur
objectif, c'est cela?

Absolument. La seule différence
est dans l'objectif, mais pas dans
les moyens. Nous utilisons toutes
les possibilités de la médecine high-
tech quand elle permet d'améliorer
la qualité de vie. Mais, à l'inverse,
nous protégeons également le patient
contre trop de technicité quand elle se

traduit par des traitements inutiles.
Malheureusement, beaucoup trop

de médecins confondent encore les
soins terminaux et les soins palliatifs,
qui ne se focalisent pas sur la mort,
mais sur la vie avant la mort. Dans
l'idéal, les soins palliatifs devraient
intervenir deux ans avant la mort et
non deux jours avant. Quand »>

20 www.generations-plus.ch



FÉVRIER 2018
INTERVIEW

«Nous cherchons à mettre en place une médecine qui ne vise pas à exploiter les patients comme une source de revenus»,
souligne le praticien.

www.generations-plus.ch 21



INTERVIEW
FÉVRIER 2018

La médecine palliative, appliquée correctement, peut empêcher des souffrances intolérables dans la grande majorité
des situations, affirme le médecin: «Même si cela ne sera jamais à 100%.»

nous savons que la guérison s'avère

impossible, nos équipes de soignants,
à savoir médecins, infirmières,
psychologues, aumôniers, entre autres,
s'efforcent de rendre l'existence du
patient la plus agréable possible. Au
CHUV, nous disposons aussi d'une
équipe de soins palliatifs extrahospitalière,

à même d'intervenir au domicile

des personnes que nous suivons.

Quel est, selon vous, le
principal obstacle entre un
être et sa mort? La souffrance
physique, la peur de mourir? Ou
l'acharnement thérapeutique?

Il faut faire un pas en arrière. L'idée
de «s'en aller paisiblement» n'est pas
bonne pour tout le monde. Une mort
doit être cohérente avec la vie du
patient. Certaines personnes ont besoin
de se battre. Je cite dans mon livre le

poète gallois Dylan Thomas: «N'entre

pas gentiment dans cette bonne nuit, le vieil âge

devrait brûler et s'emporter à la chute du jour /

Rager, s'enrager contre la mort de la lumière. »

Ces vers sont tirés d'un extraordinaire
poème qu'il a écrit pour son père mourant.

Il bouscule un lieu commun:
comme quoi on ne peut rien souhaiter
de mieux que de mourir paisiblement
à la maison, entouré des siens. Ce que
la pratique des soins palliatifs m'a
appris, c'est qu'il y a autant de manières
de mourir dans la dignité que d'êtres
humains. C'est à chacun de décider.

On dit parfois qu'une personne a
eu une belle mort. Qu'est-ce que
cette notion recoupe à vos yeux?

La belle mort n'existe pas en soi. Il
faut qu'elle soit cohérente avec la
personne. J'ai de nouveau envie de faire
appel au poète, Rainer Maria Rilke en
l'occurrence. C'est un génie sur le plan
philosophique, car il a compris qu'il
faut permettre à chacun d'atteindre
sa propre fin : «Seigneur, donne à chacun sa

propre mort, la mort qui est enfantée dans cette

vie où il connut l'amour, le sens et la détresse. »

La médecine palliative cherche
précisément à créer un espace protégé dans

lequel le patient aura le moins possible
d'obstacles entre lui et sa propre mort.
Nous essayons de faire en sorte qu'il ne
soit pas en proie à des douleurs
insupportables, à des regrets, à des craintes
spirituelles, à des mauvaises relations
sociales qui viendraient réduire cet
espace de fin de vie.

Vous invoquez une notion
essentielle à vos yeux: la
bienveillance du médecin envers
le patient. Pourriez-vous préciser
sa portée dans le contexte d'une
fin de vie?

Ce n'est pas seulement valable dans
le contexte d'une fin de vie. Le médecin
doit avoir à cœur le bien-être de son
patient. Comme disait le fameux médecin

américain Francis Weld Peabody:
«The secret of patient care is in caring for the

patient. » (NDLR Le secret de la prise en charge

est d'avoir à cœur le bien-être du patient.) Une

22 www.generations-plus.ch



FÉVRIER 2018
INTERVIEW

attitude qu'on souhaite à tous les
professionnels de la santé, pour leur bien
ainsi que pour le bien de leurs patients.

Une telle disposition d'âme et
d'être est-elle enseignable en
face de la médecine?

Oui, en particulier à la lumière des

trois piliers de la didactique médicale :

le savoir, le savoir-faire et le savoir-être.
On sait que le savoir est le plus facile à

enseigner. Le savoir-faire prend plus
de temps à être intégré. Quant au
savoir-être, il peut être développé en
stimulant l'autoréflexion. Les étudiants
en médecine qui participent à notre
cours à option «Vivre face à la mort»
visitent des patients en fin de vie non
pas à l'hôpital mais chez eux. Cela

déclenche, chez les étudiants, une série
de réflexions et de questionnements
sur leur propre finitude. C'est précisément

le terrain favorable à l'émergence
de la bienveillance.

Vous revenez souvent sur
la difficulté qu'auraient les
médecins à accepter l'idée même
de la mort. Comme si elle était
un échec fragilisant l'exercice de
leur métier.

Historiquement, c'est une attitude
caractéristique du siècle dernier, mais
qui se vérifie encore aujourd'hui. La
réflexion et la prise de conscience sur les

méfaits de l'acharnement thérapeutique

ont toutefois bien évolué. Mais
attention au pouvoir démesuré de
l'économie de marché et aux privatisations
du système de santé qui peuvent inciter

à des traitements lourds et souvent
inutiles à des seules fins de profit. Les
caisses maladie, surtout les assurances
privées, favorisent en partie aussi cette
dérive avec la mise en place d'incitations

financières erronées et même
non éthiques.

Diriez-vous que les mourants
sont parfois mieux disposés à

accepter leur fin de vie que le
personnel qui les soigne?

Sans doute. Il n'est pas rare que le

patient en fin de vie ait entamé une
réflexion en profondeur qui le place en
décalage avec son médecin traitant.
Mais, au fond, ce qui compte, c'est
l'écoute active et la communication,

sachant que l'un et l'autre ont quelque
chose à s'apprendre.

Comment expliquez-vous le fait
que la discussion sur l'autonomie
en fin de vie se limite le plus
souvent au débat sur le suicide
assisté?

Une des raisons reste la surmédiatisation

du suicide assisté. Or, dans
la réalité, c'est un phénomène qui ne
concerne que 1% des décès. Je suis par
ailleurs absolument en faveur de la dé-

«Je ne suis pas un
spécialiste de la

mort, mais plutôt
de la vie avant

la mort»
PR GIAN DOMENICO BORASIO

pénalisation de l'assistance au suicide,
mais je ne pense pas que ce soit une
bonne idée que les associations qui la
pratiquent s'autocontrôlent.

A force de côtoyer des personnes
en fin de vie, comment vous
positionnez-vous face à l'adage
«Nous sommes tous égaux face à
la mort»?

De fait, oui, car nous allons tous
mourir, un jour. En revanche, je ne
suis pas un spécialiste de la mort,
mais plutôt de la vie avant la mort.
Aujourd'hui, on peut affirmer en connaissance

de cause que la médecine palliative,

si elle est appliquée correctement
et dans toute la mesure de ses compétences,

peut empêcher des souffrances
intolérables dans la grande majorité
des situations, même si cela ne sera
jamais à 100 x.

La question de l'au-delà
influence-t-elle votre approche de
la fin de vie?

Comme tout le monde, j'ignore ce

qui vient après. Mais je connais bien
l'importance de la spiritualité comme
composante fondamentale de la fin de

vie, toutes les études le démontrent.

Ce n'est pas un hasard si la détresse

spirituelle est maintenant reconnue
comme un des facteurs déterminants
pour le désir de mort.

A quel âge avez-vous été, pour
la première fois, confronté à la
mort?

Difficile à dire, car il y a toutes
sortes de façons d'y être confronté.
Adolescent, j'ai lu beaucoup de

classiques avec des références à la mort.
Mes grands-parents sont décédés

quand j'avais plus de 30 ans. Comme
beaucoup de mes collègues, j'ai découvert

mon premier cadavre dans les

cours d'anatomie.

Dans votre livre, vous
mentionnez la valeur
essentielle pour beaucoup
de personnes de la trace

qu'on laisse sur cette Terre.
Elle peut prendre la forme d'un
récit de vie, comme vous avez
convaincu votre propre grand-
père de le faire.

Oui, j'ai toujours été fasciné par ses

histoires quand j'étais encore petit. Un
jour, je lui ai demandé de les raconter
pour ses petits-enfants. Je lui ai acheté

un dictaphone et il a pu enregistrer le
récit de sa vie, que nous avons imprimé

en guise de bouquin. Il est mort
peu après, à 84 ans, non sans m'avoir
exprimé sa reconnaissance d'avoir pu
nous laisser une trace de sa vie. Ce que
j'ai pratiqué il y a plus de trente ans
avec mon grand-père est aujourd'hui
reconnu comme la dignity therapy, selon

un concept développé par le psychiatre
canadien Harvey Chochinov. Il ne faut
pas penser toutefois que laisser un
témoignage à ses proches convient à tout
le monde. C'est à chacun et à chacune
de trouver ce qui peut donner sens à sa

fin de vie. Notre tâche, c'est d'essayer
d'offrir des pistes le plus possible adaptées

à la personnalité unique de chaque
patient.

PROPOS RECUEILLIS PAR

NICOLAS VERDAN

L'autonomie en fin de vie,
nouvel ouvrage deCian

Domenico Borasio,

Presses polytechniques

et universitaires romandes

www.generations-plus.ch 23


	"Il y a autant de manières de mourir que d'êtres humains"

