
Zeitschrift: Générations : aînés

Herausgeber: Société coopérative générations

Band: 36 (2006)

Heft: 1

Artikel: En pleine conscience : dans les pas de Thich Nhat Hanh

Autor: Prélaz, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-826199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-826199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Document

En pleine conscience

Dans les pas de Thich
L'enseignement sur l'interdépendance,
c'est voir le soleil, la pluie, l'arbre, le

bûcheron et le pain dont il se nourrit dans

une feuille de papier. Celui sur l'imper-
manence est mis en image par cette
allumette que l'on frotte pour faire apparaître

la flamme: rien n'est création, tout
est manifestation. Au Village des

Pruniers, c'est avec des mots simples que le

célèbre maître bouddhiste zen Thich

Nhat Hanh transmet l'essence même de

la vie. Un lieu de ressourcement à

découvrir par une retraite aux côtés de

Thây et par la lecture de ses livres.

Se
lever tôt, dans une nuit encore profon¬

de. En silence, avancer dans l'obscurité

jusqu'aux lueurs d'une salle de méditation
où d'autres retraitants, après s'être inclinés,

s'installent pour un temps d'immobilité

durant lequel il s'agira de laisser défiler
ses pensées comme des nuages dans le

ciel. A cette heure-là, au Village des

Pruniers, seule la cloche de pleine conscience a

droit à la parole.
Quand la méditation s'achève, le jour se

lève à peine. Vient le moment du petit
déjeuner pris en silence, que baigneront vers
la fin les premiers rayons du soleil émergeant

au-dessus de l'étang aux lotus. Il est
à peine plus de sept heures, vous n'êtes là

que depuis la veille au soir. Et vous avez

l'impression de prendre un petit déjeuner

pour la première fois, de n'avoir jamais vu
vraiment le soleil se lever avant ce matin.
Au cœur de l'apaisement, comme un
pressentiment: au terme d'une semaine de

retraite, vous ne repartirez pas d'ici indemne.
Le premier enseignement de Thich Nhat

Hanh - ici, tout le monde l'appelle
affectueusement Thây - commencera bientôt.
Vous n'avez pas encore prononcé un mot,
mais vous échangez des sourires tout en

lavant votre vaisselle en pleine conscience.
Conscience de l'eau, des bulles de savon,
de vos mains dans l'eau, tenant ce bol et le

54 Janvier 2006

lavant «comme on donnerait son bain à un
bébé bouddha».

Dans la salle de méditation, tous les

retraitants sont rassemblés - quelques
centaines, et en été près d'un millier. Thây arrive.

Une façon de marcher, d'être là,

totalement présent à chacun de ses gestes,
un regard, un sourire. Tout va bien, vous
décidez de rester... et l'instant d'après la

digue commence à lâcher. Si vous êtes un

tant soit peu réceptif, il n'aura pas besoin
de dire un seul mot avant que vous ne
fondiez en larmes. Rassurez-vous, c'est fré¬

quent. Certains à qui c'est arrivé étaient
venus pour une semaine et sont encore là dix

ou vingt ans plus tard.
Une centaine de moines et moniales se

mettent à chanter... et l'on peut vous
recueillir à la petite cuiller. Vous ne savez
même plus si vous riez ou pleurez de tant de

sérénité. Et chaque parole de Thây sera à

l'image de ce chant: juste, simple, parlant plus

au cœur qu'à l'intellect. Ici, le temps d'une

retraite, on n'entendra pas de commentaires
de haut vol sur les soutras - même si Thich

Nhat Hanh est un érudit dans ce domaine.

Générations



NhatHanh

Document

Son enseignement colle à la vie, à nos quotidiens

de laïcs venus ici le temps de se

ressourcer. Il pourrait se résumer en deux mots:

«pleine conscience». Ou en deux autres:
«ici et maintenant». Ou encore: «le
moment présent». Trois expressions d'une
même réalité, dont la mise en œuvre concerne

chaque instant de notre existence. Manger,

marcher, conduire, parler, écouter,
travailler, faire son ménage ou sa vaisselle,

jouer avec un enfant, accompagner un
malade... petit à petit la pleine conscience
investit l'espace et nous rend plus palpable le

sens de la vie, cette aptitude à la

bienveillance envers soi-même et autrui.
Vous repartirez d'ici chamboulé, apaisé.

Eclairé d'un sourire intérieur que vous ne

vous connaissiez pas, rempli de gratitude
envers un magicien qui fait éclore des lotus

au milieu des vignobles. «Marchez comme
des princes, car vous êtes des princes»,
nous dit Thây. Comme nos pas en pleine
conscience s'impriment sur la terre, la petite

phrase s'est imprimée en nous, qui nous
reconnecte au miracle d'être vivant.

On revient du Village des Pruniers en
sachant que l'on y retournera. Car on a

redécouvert ici la voie qui mène au plus profond
de soi. Le chemin n'est pas confortable, ni

facile, mais il est celui de la vie. L'avoir touché

du pied un seul instant, quelques jours
ou quelques mois, c'est avoir repris contact
avec soi-même. Une expérience qui ne

s'oublie plus. Même si le quotidien parfois
nous en éloigne, notre pleine conscience

nous y ramènera. Et face à l'obstacle, au

doute, à la peur, ces simples mots avec
lesquels Thây ponctue souvent ses paroles
nous reviennent et nous donnent courage:
«Cela est possible.»

Savoir que le Village des Pruniers existe,
c'est retrouver une famille, une maison où
l'on sera accueilli à n'importe quel
moment, dans la joie comme dans la peine.
C'est aussi ouvrir la porte de son cœur, d'une

demeure plus intime encore: son île
intérieure.

Catherine Prélaz

Marcher sur la Terre

«Chaque jour, nous touchons ce qui ne

va pas et notre santé ne fait que faiblir.
C'est pour cela que nous devons apprendre
à toucher ce qui va bien - à l'intérieur et à

l'extérieur de nous. Lorsque nous sommes
en contact avec nos yeux, notre cœur, notre

foie, notre respiration et notre absence
de mal de dents, et que nous savons
vraiment les apprécier, nous constatons que les

conditions nécessaires à la paix et au
bonheur sont déjà présentes. Lorsque nous
touchons la terre de nos pieds, lorsque
nous prenons le thé avec des amis dans la

Pleine Conscience, nous pouvons nous

guérir et apporter cette guérison à la société.

Plus nous avons souffert dans le passé,

plus nous avons la capacité de nous guérir.
Nous pouvons apprendre à transformer notre

souffrance en une compréhension qui
aidera nos amis et la société.

»Nous n'avons pas besoin de mourir

pour entrer au Royaume du Paradis. Nous

avons simplement besoin d'être pleinement

vivant. Lorsque nous inspirons et
expirons en serrant un arbre dans nos bras,

nous sommes au Paradis. Lorsque nous

prenons une respiration en étant conscient
de nos yeux, de notre cœur, de notre foie et
de notre absence de mal de dents, nous

sommes immédiatement transportés au
Paradis. La paix est accessible; il nous suffit
simplement de la toucher. En étant
vraiment vivant, nous voyons que l'arbre fait
partie du Paradis et que nous en faisons

nous aussi partie. Tout l'univers conspire

pour nous faire cette révélation, mais nous

sommes si peu conscients que nous consacrons

notre énergie à couper les arbres. Si

nous voulons entrer au Paradis sur Terre, il

nous faut simplement marcher et respirer
consciemment.

» Lorsque nous touchons la paix, tout
devient réel. Nous devenons nous-même,

pleinement vivant, dans l'instant présent.
Alors l'arbre, notre enfant et toutes choses

se révèlent à nous dans leur pleine splendeur.

»Le miracle est de marcher sur la Terre,

affirmait le maître zen Lin Chi. Le miracle
n'est pas de marcher dans l'air ou sur l'eau,
mais de marcher sur la Terre.»

>>> (Extrait de La plénitude de l'instant -
Vivre en pleine conscience, Marabout)

De l'égarement
à l'apaisement

«Revenant d'une promenade faite dans
les collines par une froide soirée d'hiver, je
m'aperçus que les portes et les fenêtres de

mon ermitage étaient ouvertes. Je ne les

avais pas bien fermées, et un vent froid s'était

engouffré dans la maison, ouvrant portes

et fenêtres et éparpillant les papiers de

mon bureau à travers toute la pièce. J'ai

immédiatement tout fermé, ai allumé une

lampe, ramassé les papiers pour les ranger
à nouveau sur mon bureau. Puis j'ai fait un
feu de cheminée; très vite les bûches
crépitèrent, diffusant leur chaleur dans la pièce.

»Pris dans la foule, nous nous sentons
parfois las, glacés, esseulés. Et nous
pouvons avoir envie de nous rendre à l'écart,
de nous retrouver seuls et de nous réchauffer.

Les sens sont nos fenêtres sur le monde

et parfois le vent s'y engouffre, créant un

complet désordre en nous. Certains d'entre
nous laissent leurs fenêtres ouvertes en

permanence, permettant au monde de les

envahir par la vue et l'ouïe, les pénétrer et
révéler leur moi triste et troublé. Ils se sentent

glacés, esseulés et craintifs.
»Ne vous surprenez-vous jamais à regarder

une mauvaise émission de télévision,
sans avoir le courage d'appuyer sur le bouton

d'arrêt? Les bruits rauques d'explosions
et de coups de feu vous contrarient et,

néanmoins, vous ne vous levez pas pour
appuyer sur le bouton d'arrêt. Pourquoi vous
torturer ainsi? Ne voulez-vous pas fermer

Générations Janvier 2006



Document

Au cœur du Vietnam, Thây est accueilli par une liesse populaire.

vos fenêtres? Avez-vous peur de la solitude,
du vide et de l'isolement que vous risquez

d'éprouver en étant seul face à vous-même?»

Les sens sont nos
FENÊTRES SUR LE MONDE»

«Regardant une mauvaise émission de

télévision, nous la devenons. Nous sommes
ce que nous ressentons et percevons. Bien

sûr, je ne veux pas seulement parler de

télévision. Autour de nous, combien de pièges

sont posés par nos amis et par nous-
mêmes? En une seule journée, combien de

fois ne nous égarons-nous et ne nous
éparpillons-nous pas à cause d'eux? Nous

devons veiller de près à notre destin et à notre

paix. Je ne vous suggère pas de fermer
toutes les fenêtres, car il y a aussi beaucoup

de prodiges dans ce monde dit du

«dehors». Nous pouvons ouvrir nos fenêtres

et les observer avec attention. Ainsi,
même en étant assis au bord d'un ruisseau

limpide, en écoutant de la belle musique ou

en regardant un film superbe, nous ne nous

perdrons pas entièrement dans le ruisseau,
la musique ou le film. Nous garderons la

conscience de nous-mêmes et de notre

respiration. Etant éclairés par le soleil de

notre conscience, nous éviterons la plupart
des dangers.

»Nous aurons peut-être envie de quitter
la ville pour la campagne afin de nous aider
à fermer les fenêtres qui jettent le trouble
dans notre esprit. A la campagne, nous
ferons un avec la forêt si calme, nous pour¬

rons nous retrouver et nous restaurer, au
lieu d'être balayés par le chaos du «monde
du dehors». Mais il se peut aussi que nous

ne puissions quitter la ville et devions

trouver les éléments de régénération,
d'apaisement et de guérison dans notre

vie trépidante même. Nous pourrions

souhaiter rendre visite à un ami

capable de nous réconforter, ou nous

promener dans un parc, prendre plaisir aux
arbres et à l'air frais. Que nous soyons en

ville, à la campagne ou dans un désert,

nous devons tout autant prendre grand
soin de choisir un cadre bénéfique où nous

puissions nous sustenter et de nourrir notre
conscience en chaque instant.»

>)> (Extrait de La sérénité de l'instant-Paix
et joie à chaque pas, aux Editions Dangles)

La méditation
du jus de pomme

«Aujourd'hui, trois enfants, deux filles et
un petit garçon, sont venus du village pour
jouer avec Thanh Thuy. Tous les quatre se

sont précipités vers le coteau derrière notre
maison pour y jouer; ils étaient partis
depuis environ une heure quand ils sont revenus

demander quelque chose à boire. J'ai

pris la dernière bouteille de jus de pomme
fait maison et j'ai donné un verre plein à

chacun en servant Thuy la dernière. Comme

sa part provenait du fond de la bouteille, il

y avait donc un peu de pulpe dans son verre.

Quand elle a remarqué les particules,

elle a fait la moue et a refusé de le boire.

Aussi, quand les quatre autres enfants sont
retournés à leurs jeux sur la colline, Thuy
n'avait rien bu.

» Une demi-heure plus tard, alors que
j'étais en train de méditer dans ma chambre,

je l'ai entendue appeler. Thuy voulait se servir

elle-même un verre d'eau fraîche mais,
même sur la pointe des pieds, elle n'arrivait

pas à atteindre le robinet. Je lui rappelai

que son verre de jus de fruit était sur la

table et je lui demandai de le boire d'abord.
En se tournant vers lui, elle se rendit compte

que la pulpe s'était déposée et que le jus
semblait clair et délicieux. Elle alla jusqu'à
la table et prit le verre à deux mains. Après
en avoir bu la moitié, elle le reposa et
demanda: «Est-ce un verre différent?» «Non,
répondis-je. C'est le même qu'auparavant.
Il s'est assis paisiblement pendant un
moment et maintenant il est transparent et
délicieux.» Thuy observa à nouveau le verre.

« Il est vraiment bon. Est-ce qu'il t'a imité

pour pratiquer la méditation assise?» Je

ris et lui caressai les cheveux. « Il serait plus

juste de dire que j'imite le jus de pomme
quand je m'assois.»

» Il ne fait aucun doute que Thuy a pensé

que le jus de fruit s'était assis pendant un

moment pour se clarifier, tout comme son
Grand-Père Moine. « Etait-il en train de

pratiquer la méditation assise, comme toi » Je

suis certain que Thanh Thuy, qui n'a pas
encore quatre ans et demi, comprend ce

qu'est la méditation sans avoir besoin

d'explication. Le jus de pomme est devenu
clair après s'être reposé un moment. De la

même façon, si nous méditons un moment,
nous aussi nous deviendrons clair. Cette
clarification nous rafraîchit et nous procure
force et sérénité. Comme nous nous
sentons rafraîchis, notre environnement se

régénère.»

>>> (Extraits de La vision profonde - De la
Pleine Conscience à la contemplation
intérieure, chez Albin Michel, collection
Spiritualités vivantes)

Bercer sa colère

«Quand quelqu'un nous blesse par ses

paroles ou par ses actes, nous avons
tendance à prendre des mesures de rétorsion,
afin que cette personne souffre à son tour.
Nous espérons ainsi diminuer notre propre
tourment: «Je veux te punir. Je veux que tu
souffres parce que tu m'as blessé, et quand

Janvier 2006 Générations



Document
je te verrai souffrir intensément, je me sentirai

bien mieux.»

» Bon nombre d'entre nous pensent qu'un

comportement aussi puéril est justifié. En

réalité, en agissant ainsi, vous inciterez
l'autre à se venger. Il en résultera une escalade

dans la souffrance, de part et d'autre.
En fait, vous avez tous deux besoin de

compassion et d'aide, pas d'une punition.
»Chaque fois que vous êtes blessé, irrité,

regardez en vous-même et prenez grand
soin de vos émotions. Ne dites rien, ne faites

rien. Tout ce que vous pourriez dire ou

faire sous l'empire de la colère pourrait
détériorer encore plus votre relation.

»Si un incendie ravage votre maison, la

chose la plus urgente à faire est de tenter
de l'éteindre, et non de courir après celui

que vous croyez être responsable. Si vous le

pourchassez, les flammes réduiront votre

Une vie pour la paix

Thich Nhat Hanh fêtera cette année ses

80 ans. Son plus beau cadeau d'anniversaire,

il l'a reçu il y a tout juste un an. En

janvier 2005, il s'envolait

pour le Vietnam, son

pays qu'il n'avait plus

revu depuis quarante
ans. Quarante ans d'exil

imposés par le gouvernement

communiste. Et puis
enfin, en signe d'ouverture,

cette autorisation à

rentrer au pays. Thich

Nhat Hanh posa ses

conditions: que la

publication officielle de ses

livres y soit autorisée et

qu'il puisse emmener
avec lui une importante
délégation occidentale

composée de membres
de sa communauté monastique et de

laïcs. Durant trois mois, plusieurs centaines

de laïcs l'ont ainsi rejoint et accompagné

dans la redécouverte de son pays,

parmi lesquels plusieurs Suisses. Un

voyage historique, «un véritable combat

pour la paix» témoignera-t-il au retour,
durant lequel il fut surveillé, inquiété,
mais aussi accueilli par des dizaines de

milliers de bouddhistes vietnamiens,
dont ceux de la jeune génération, en quête

de leurs racines. Depuis les années

maison en cendres. Il ne serait pas sage
d'agir ainsi. Vous devez absolument tout
faire pour l'éteindre. De même, lorsque
vous êtes en colère, en continuant à vous
disputer avec l'autre personne, en
cherchant à la punir, vous agissez exactement

comme celui qui court après l'incendiaire
pendant que sa maison est dévorée par les

flammes.

»Votre colère est semblable à une fleur.

Au début, il se peut que vous ne compreniez

pas sa nature, ou les raisons qui l'ont
provoquée. Mais, dès que vous aurez appris
à en prendre soin avec l'énergie de la Pleine

Conscience, cette fleur commencera de

s'ouvrir. Il faut rester un certain temps
en pleine conscience pour que la fleur de la

colère puisse éclore. C'est un peu comme la

cuisson des pommes de terre: on les place
dans une casserole, que l'on couvre, puis

\
soixante, Thây est l'un des maîtres
bouddhistes les plus renommés en Occident,

tant en Europe qu'aux Etats-Unis. Il a en¬

seigné dans plusieurs
universités, dont la

Sorbonne, avant de créer

en France, dans la

région de Bordeaux, le

Village des Pruniers:

trois monastères
accueillant chaque année

plusieurs milliers de

retraitants. Pour découvrir

son enseignement, rien

ne vaut un séjour sur

place, Thây étant à

chaque instant la

manifestation vivante de ce

qu'il enseigne. On peut
aussi le lire, ses
nombreux ouvrages constituant

autant d'ouvertures à une vie plus

simple, plus vraie et plus juste. Commencez

par celui qui vous fait un clin d'oeil...

ce sera le bon pour vous. Sans oublier le

livre de Sœur Châng Không, personnalité

incontournable des Pruniers, dont La

Force de l'Amour (collection Pocket)

raconte leur vie et leurs combats à tous les

deux, du Vietnam à la France.

>>> Pour des informations sur les

retraites : www. villagedespruniers. org

met à bouillir. Mais même à feu vif, il faut
un certain temps, au moins quinze ou vingt
minutes, pour qu'elles soient à point. Alors,

après avoir enlevé le couvercle, on peut enfin

sentir leur merveilleux arôme.

»Votre colère est ainsi, elle doit être cuite

à point. Comme les pommes de terre

crues, elle est totalement indigeste au
début, mais si vous savez prendre soin d'elle
et bien l'accommoder, son énergie négative
deviendra une énergie positive, celle de la

compréhension et de la compassion.
»Prenez soin de votre colère avec beaucoup

de tendresse. Elle n'est pas votre
ennemie, elle est votre bébé. Quand vos
poumons ou votre estomac sont atteints d'un
trouble quelconque, vous n'envisagez pas
de vous débarrasser de ces organes. Il en

est de même pour cette émotion. Acceptez-
la parce que vous savez que vous pouvez la

transformer en une énergie positive.»

>>> (Extraits de La colère - Transformer son

énergie en sagesse, chez Lattès)

Déchiré... mais sauvé

«Il m'arrive parfois de me sentir pris entre

deux «moi», le faux imposé par la

société et celui que j'aime appeler «mon vrai
moi». Trop souvent, nous confondons les

deux et nous nous persuadons que le moule

imposé par la société est notre vrai moi.
Ce combat entre nos deux «moi» débouche

rarement sur une réconciliation. Notre

esprit devient un champ de bataille. Les

arbres s'écroulent, les branches se cassent,
les maisons s'effondrent. Ces moments-là

sont ceux au cours desquels nous sommes
le plus seuls et pourtant, chaque fois que
nous survivons à une telle tempête, nous

grandissons un peu.
» Sans de telles tempêtes, je ne serais pas

celui que je suis aujourd'hui. La plupart du

temps, je ne les sens venir que lorsqu'elles
s'abattent sur moi. Elles arrivent sans
prévenir comme si elles s'approchaient sur des

pantoufles de soie. Je sais qu'elles ont dû

couver longtemps, bouillonnant dans mes

pensées et mes formations mentales et

pourtant, lorsque cet ouragan fou s'abat sur
moi, rien ne peut m'aider. Je suis battu en

brèche et déchiré, mais je suis aussi sauvé.»

>>> (Extrait de Feuilles odorantes de

palmier, aux Editions de La Table Ronde)

Catherine Prélaz

Générations Janvier 2006


	En pleine conscience : dans les pas de Thich Nhat Hanh

