
Zeitschrift: Générations : aînés

Herausgeber: Société coopérative générations

Band: 31 (2001)

Heft: 7-8

Artikel: La philosophie selon Jeanne Hersch : le droit d'être un homme [suite et
fin]

Autor: Hersch, Jeanne / Unger, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-828425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-828425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La philosophie selon Jeanne Hersch (5 et fin)

Le droit d'être un homme
Quelques semaines avant sa mort, en juin 2000,
la grande philosophe genevoise Jeanne Hersch accordait
à la TSR une série d'entretiens retraçant sa vie et sa carrière.
En guise d'hommage à cette grande dame, nous avons
choisi de les publier en cinq parties. Voici la dernière,

avec pour thème: le droit d'être un homme.

iorsque
Jeanne Hersch est

décédée, en juin 2000, la

presse nationale et la presse
internationale ont reconnu en elle
une grande dame de la pensée. Née à
Genève en 1910, dans un milieu
d'intellectuels juifs laïcs, Jeanne
Hersch est la première femme à

occuper la chaire de philosophie à

l'Université de Genève. En 1968, à la
tête de la toute jeune section de

philosophie de l'Unesco, elle publie
un livre qui a un retentissement
immense, le Droit d'être un homme.
Ce livre aujourd'hui est traduit dans
la plupart des langues.

Quelques semaines à peine avant sa

mort, Jeanne Hersch a accueilli chez
elle Catherine Unger, qui la rencontrait

pour la Télévision suisse
romande. Ses dernières paroles ont
pris la dimension d'un véritable
testament, que nous avons choisi de
retranscrire dans les pages de
Générations. Pour la cinquième et
dernière fois, nous vous offrons ainsi
une plage de réflexion. Une leçon de

philosophie... et de vie.

«La philosophie a
une vocation démocratique»

- Voyons quels rapports la philosophie

entretient avec le politique.
Dans l'Antiquité déjà, au Ve siècle
avant J.-C., Platon quitte Athènes
et se rend en Sicile pour enseigner
le neveu du tyran qui régnait alors.
C'était une démarche fréquente.
Aristote, lui aussi, fut le précep¬

teur d'Alexandre le Grand. Au
fond, est-ce que les philosophes
n'ont pas toujours cherché à

façonner les hommes politiques?
- Est-ce que ce n'est pas évident?
Nous avons dit que l'essentiel dans la
philosophie, ce qui en constitue le
cœur, c'est la liberté. Par conséquent,

il s'agit d'éduquer la liberté.
Quand un philosophe entreprend la
formation d'un jeune, ce qui le
concerne avant tout, c'est la liberté
de ce jeune, surtout si celui-ci est un
homme destiné à régner, qui aura
donc une influence sur la façon de se
concevoir comme être humain en
présence des événements
historiques. C'est pourquoi je dirais que,
d'une certaine façon, la philosophie
a une vocation démocratique, du fait
que la démocratie est attachée à la
liberté de chaque homme. Or, bien
former un homme, c'est former un
être qui a une liberté propre, un être
autonome, indépendant et prêt à tout
assumer pour la sauvegarde de sa
liberté. Cela a été valable à toutes les
époques. Et plus les époques ont été
cruciales, plus ce caractère pédagogique

de la philosophie à l'égard de
l'histoire et de la liberté est devenu
apparent.

- Il n'en reste pas moins que ce

rapport entre le philosophe et le

politique est souvent un rapport
très tendu...
- Naturellement, il est difficile. Tous
les rapports qui impliquent la liberté
comme absolue, comme irréductible,
sont difficiles. Ils l'ont toujours été,

ce qui n'est pas étonnant. On tient là
Tune des caractéristiques de la
philosophie tout au long de l'histoire,
parce que la philosophie est tout à la
fois quelque chose qui fait l'histoire,
qui résiste à l'histoire et qui, derrière
l'histoire, cherche à réaliser encore
autre chose.

Un homme politique est
en conflit avec les autres

- Déjà chez Aristote, l'homme est
un politique...
-Oui, mais que les hommes soient
des politiques ne signifie pas qu'ils
sont tous d'accord les uns avec les
autres. Un homme politique, cela
veut dire, par conséquent, un homme
en conflit avec les autres, avec des

conceptions propres qui ont le caractère

de la liberté, c'est-à-dire le
caractère d'absolu.

- Il n'empêche que certains
philosophes se sont mis au service
de causes discutables. Prenons
l'exemple de Heidegger. En 1934, il
donne un cours sur la conception
de la vérité chez les Grecs, dans
lequel il démontre que les Grecs
avaient une conception plus
profonde de la vérité, laquelle se serait
perdue depuis lors... depuis lors
signifiant ici: jusqu'au moment
où Hitler prend le pouvoir, dans
la nuit du 27 au 28 janvier 1933.
C'est tout de même un service au
politique assez douteux...
- Je crois que les philosophes se sont
souvent trompés, et c'est normal. Ils
se trompent parce qu'ils veulent faire
sortir ce qu'il y a d'essentiel et
d'irréductible dans la liberté de leur
élève. C'est du moins leur intention
déclarée, au plan pédagogique, que
de faire sortir ce qui est vraiment
propre à cet homme-là, qui est leur
élève, parce que c'est ça, l'existence,
la liberté, l'absolu, parce que c'est ça
la philosophie. Evidemment, il s'agit
de savoir si c'est la philosophie du

58



L

«La philosophie a une vocation démocratique, du fait que la démocratie
est attachée à la liberté de chaque homme.»

philosophe ou celle de l'élève, si
c'est celle du monde ambiant, du
contexte qui nous entoure, ou si c'est
au contraire tout autre chose, à

savoir: qu'on est par nature, à une
certaine époque, dans l'opposition la
plus absolue à ce qui se dit couramment.

C'est cela dont il s'agit dans
l'exemple que vous avez pris. Et
quand vous parlez de l'époque de

Heidegger, c'est aussi l'époque de
Jaspers, qui réagira à l'opposé, de
façon impitoyable. Les uns étaient
pour Hitler montant, pour l'hitlérisme

s'établissant, les autres étaient

des ennemis mortels, des
philosophes irréductibles à ces délations.

- Vous avez vous-même assisté, en
direct en quelque sorte, à ces
affrontements...
- J'étais en Allemagne à la «bonne»
époque, pour précisément avoir cette
époque en horreur. Cela a été pour
moi une expérience nourrissante et
révélatrice du côté irréductible de la
philosophie. J'en ai eu le spectacle,
contradictoire, Heidegger cédant à

l'impulsion, devenant le recteur du
nouveau régime hitlérien, et Jaspers

finissant par s'expatrier parce qu'il
ne pouvait pas vivre dans un pays
aussi marqué par l'hitlérisme.

- Venons-en à vos propres engagements.

En 1936, par exemple, vous
êtes, à Genève, secrétaire des amis
de l'Espagne républicaine.
- Mais naturellement A cette époque-
là, les yeux de tous ceux qui avaient
une espérance dans la liberté étaient
tournés vers l'Espagne républicaine,
où se déchaînait la lutte entre les
Espagnols fascistes et les Espagnols
démocratiques. C'était alors l'opposition

capitale.

- De quelle manière votre engagement

s'est-il concrétisé?
- Il était très faible, bien sûr, comme
c'est toujours le cas quand on ne
se trouve pas dans le pays concerné.
J'ai vécu toute cette période à

Genève. Les amis de l'Espagne
républicaine, c'était une association qui
cherchait à apporter le plus d'aide
possible au parti démocratique en
Espagne.

Comment se comprendre
les uns les autres

- Parmi les textes que vous avez
écrits, il en est un dont la renommée

a été immense. Le Droit d'être
un homme, c'est plus qu'un livre:
une véritable entreprise que vous
menez en 1968, à l'occasion du
20e anniversaire de la Déclaration
des droits de l'homme. C'est là
l'un de vos engagements majeurs.
Racontez-nous cette aventure.
- Cette année-là, je prenais, au sein
de l'Unesco, la direction d'une division

nouvellement créée, la division
de philosophie. Pourquoi l'Unesco
avait-elle décidé de créer une division
spéciale pour la philosophie? Quel
sens cela avait-il? Je crois que c'est
la première chose à comprendre.
L'Unesco, c'est le monde entier. A
l'Unesco, il y a toutes les opinions.

59



Document

CO

CO

©
SI
o

o
o
sz
Q_

Par conséquent, comment faire pour
avoir une division de philosophie
viable, avec une opinion commune
sur des opinions qui sont tellement
diverses, émanant de traditions tout
aussi diverses, de tous les continents,
de toutes les cultures, de partout? Au
lancement de cette aventure, je me
suis dit que la tâche spécifique d'une
section de philosophie à l'Unesco
serait d'essayer de voir comment on
peut se comprendre les uns les autres
à travers les absolus des prises de

position philosophiques.

- Cela apparaît comme une formidable

gageure...
-C'est une formidable gageure!
C'est une gageure quasi impossible,
mais c'est surtout une gageure inévitable,

si l'on veut être des hommes et
si l'on veut reconnaître les droits de
l'homme. En fait, être un homme,
c'est peut-être impossible! D'une
certaine manière, c'est impossible,
parce qu'il faut être attaché à

quelque chose d'absolu et, en même
temps, il faut ne pas partir immédiatement

en guerre en tuant son voisin

qui pense autrement que vous, parce
qu'alors, on n'est plus un homme.
Dans un cas on n'est pas un homme
libre, dans l'autre cas on n'est pas un
homme. Il y a là une contradiction
qui n'a pas été inventée par les
hommes, mais, si l'on veut bien, par
Dieu lui-même. Car Dieu a créé un
être qui est pris par quelque chose
d'absolu, qui a une vocation d'absolu,

et qui en même temps a une
vocation de comprendre l'autre. Or,
comprendre l'autre est presque la

preuve qu'on est soi-même dans une
certaine vérité absolue, c'est là tout
le paradoxe. Du reste, je crois que
dans la condition humaine, tout est
paradoxe, pour ainsi dire.

- Expliquez-nous comment vous
avez concrètement fabriqué ce livre,
le Droit d'être un homme.

- Il s'agissait de faire un travail qui
soit un apport concret dans la voie
double et contradictoire que je
viens d'indiquer. C'est-à-dire qu'il
fallait interroger les diverses
cultures, en leur demandant comment
elles voyaient l'absolu auquel elles
s'attachaient, comment elles défendaient

cet absolu contre les autres
attitudes, et comment elles faisaient
pour s'efforcer malgré tout de
comprendre la conception de l'autre et de

l'approcher en profondeur. Je crois
que c'est une tâche qui va bien au-
delà de la mission de l'Unesco. C'est
une tâche humaine, permanente dans
l'histoire des hommes. Prenez par
exemple les grandes religions. Elles
ne peuvent être ni indifférentes les
unes aux autres, ni ennemies les unes
des autres, même si elles l'ont été
tout au long de l'histoire, ce qui n'est
pas glorieux! Elle ne peuvent avoir
ni un rapport d'hostilité, ni un
rapport d'accord, ni un rapport d'arrangement.

Car on n'est pas dans la
diplomatie quand il s'agit de
philosophie, et quand il s'agit d'article de
foi. Je me suis donc demandé
comment faire pour être juste, dans un
domaine aussi contradictoire et aussi
difficile.

Il s'agissait de faire exister
les droits de l'homme

- C'est alors que vous envoyez des

messages dans le monde entier,
demandant que l'on vous fasse
parvenir des textes fondateurs de

60



I
toutes ces cultures, avec une seule
consigne: qu'ils soient antérieurs
à la Déclaration des droits de
l'homme, c'est-à-dire au 10
décembre 1948.
-En effet, nous avons demandé à
chacune des cultures avec lesquelles
nous étions en rapport à travers
l'Unesco de nous envoyer des textes
aussi significatifs que possible,
également aussi courts que possible,
dans lesquels on trouverait, à l'état
pur, originel, l'adhésion la plus
profonde à chacune de ces cultures qu'il
s'agirait de comprendre. C'était une
entreprise folle, d'autant plus qu'il y
avait à cette époque, entre ces
diverses cultures, des hostilités
fondamentales et dramatiques, parfois
même criminelles. Il s'agissait de
faire vivre, de faire exister les droits
de l'homme dans des circonstances
hostiles. Telle était l'entreprise que je
m'étais mise sur les bras.

- Ces textes vous parviennent. Ce
sont des poèmes, des inscriptions,
même des chansons...

- Je me souviens que j'avais un très
grand bureau. Et dans ce bureau, je
ne pouvais pas me déplacer sans
enjamber une multitude de caisses
contenant des manuscrits de toutes
ces cultures. Il était essentiel d'avoir
à disposition le texte authentique,
primitif, un texte que je n'aurais pas
cuisiné moi-même, en y mettant ce

que je crois, ce que je sais. Il fallait le
texte originel, peu importe de quelle
époque. Pour les besoins de la cause,
je suis devenue intemporelle, mais
certains textes étaient plus intéressants,

préférables parce que plus
anciens. J'ai rassemblé ainsi un
véritable trésor, constitué de manuscrits
de toutes les époques, de dessins, de
décorations... A partir de là, il s'agissait

de savoir comment faire un tri,
comment dégager les points significatifs.

C'est ce que j'ai tenté de faire
dans cet ouvrage, le Droit d'être un
homme. Le droit d'être un homme,
cela veut dire, dans mon esprit, le
droit d'avoir une conception absolue,
de la prendre à l'état pur, d'y adhérer
sans compromis, et, en même temps,
laisser subsister dans sa vérité n'importe

quelle autre conception d'être
un homme, parce qu'on lui en reconnaît

le droit. Définir ainsi le droit
d'être un homme m'apparaissait
comme une merveille. Du reste, ce
livre a été très aimé. En Suisse, beau¬

coup de gens ont été tellement
emballés par cette idée qu'ils ont
participé financièrement à ces
travaux, à cette aventure, pour que le
résultat soit dans toute son authenticité.

Les droits et la dignité
résument tout l'homme

-Vous avez dit un jour que l'article

1 de la Déclaration des droits
de l'homme de 1948 était l'une
des plus belles phrases au monde:
«Les hommes sont égaux en dignité
et en droits.»
-C'est une phrase à mon sens très
belle, pour la raison suivante. Reconnaître

les droits comme on le fait
dans cette Déclaration, c'est une
forme de résignation. On se résigne à

ce que les hommes soient différents,
on se résigne à ce qu'ils ne croient
pas tous la même chose. Mais quand
on dit qu'ils sont égaux en dignité,
cela veut dire en sens absolu de la
liberté. C'est là le deuxième point
capital et irréductible qui me tient à

cœur, et c'est pourquoi je trouve
cette phrase magnifique.

- Cette phrase rédigée par les
auteurs de la Déclaration des
droits de l'homme, je l'ai trouvée
sous la plume de Camus, dans un
éditorial de Combat, au tout début
de l'année 1948. On retrouve là un
Camus anticapitaliste, anticommuniste,

qui cherche la troisième
voie, celle précisément des grands
textes internationaux, des grands
traités.
-Ces grands textes internationaux
impliquent en eux-mêmes quelque
chose d'irréductible, tout à la fois au
point de vue extérieur, en droits, et
au point de vue intérieur, c'est-à-dire
en dignité. Voilà qui résume tout
l'homme. Si y on arrivait, si mon
livre a pu servir un tant soit peu ce
dessein-là, alors je suis satisfaite.

- Est-ce que tous les pays vous ont
répondu?
- Tous les pays auraient voulu
répondre, j'en suis sûre. Donner des
textes fondamentaux de ses
traditions, des textes les exprimant avec
force, il y a suffisamment de gens
dans tous les pays, même asservis,
pour le faire avec joie. La pression
des peuples pour dire ce qu'ils sont

et ce qu'ils veulent être est énorme.
Quand on la laisse sortir, quand on
ne la freine pas, elle a une puissance
de pénétration et d'éloquence qui
passe l'imagination.

-Avez-vous le sentiment,
personnellement, qu'un certain nombre
de vos engagements, comme philosophe

et comme femme politique,
vous ont coûté cher?
-Il est difficile de répondre à une
telle question. Qu'est-ce qui m'a
coûté cher? J'ai toujours eu
tendance, je crois, et j'ose le dire, à

prendre la parole dans un sens où
personne ne la prenait, précisément
parce que personne ne la prenait.
Vous pourriez dire que c'est là
simple esprit de contradiction. Mais
ce n'est pas ça. Mon sentiment est
qu'il y a des réalités qui appellent la
déclaration, et que la déclaration doit
être faite. Je serais toute contente que
quelqu'un d'autre la fasse, je ne tiens
pas du tout à la faire moi-même.
Mais si personne d'autre ne la fait,
moi je la fais, sinon je me sens
malheureuse.

Entretien: Catherine Linger
(Adaptation: Catherine Prélaz)

La philosophie, à quoi ça sert?
est disponible en cassette vidéo

auprès de la boutique TSR, case
postale, 1260 Nyon. Tél. 0848
828 818. Fax 022/994 58 59.

t>- - *

61


	La philosophie selon Jeanne Hersch : le droit d'être un homme [suite et fin]

