Zeitschrift: Générations : ainés
Herausgeber: Société coopérative générations

Band: 31 (2001)

Heft: 7-8

Artikel: La philosophie selon Jeanne Hersch : le droit d'étre un homme [suite et
fin]

Autor: Hersch, Jeanne / Unger, Catherine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-828425

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-828425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Document )

La philosophie selon Jeanne

ersch (5 et fin)

Le droit d’étre un homme

Quelques semaines avant sa mort, en juin 2000,

la grande philosophe genevoise Jeanne Hersch accordait

a la TSR une série d’entretiens retragant sa vie et sa carriere.
En guise d’hommage a cette grande dame, nous avons
choisi de les publier en cing parties. Voici la derniere,

avec pour theme: le droit d’étre un homme.

orsque Jeanne Hersch est

décédée, en juin 2000, la
L presse nationale et la presse
internationale ont reconnu en elle
une grande dame de la pensée. Née a
Geneve en 1910, dans un milieu
d’intellectuels juifs laics, Jeanne
Hersch est la premiére femme a
occuper la chaire de philosophie a
I’Université de Geneéve. En 1968, a la
téte de la toute jeune section de
philosophie de I’Unesco, elle publie
un livre qui a un retentissement
immense, le Droit d’étre un homme.
Ce livre aujourd’hui est traduit dans
la plupart des langues.

Quelques semaines a peine avant sa
mort, Jeanne Hersch a accueilli chez
elle Catherine Unger, qui la rencon-
trait pour la Télévision suisse
romande. Ses dernicres paroles ont
pris la dimension d’un véritable tes-
tament, que nous avons choisi de
retranscrire dans les pages de Géné-
rations. Pour la cinquieme et der-
niere fois, nous vous offrons ainsi
une plage de réflexion. Une legon de
philosophie... et de vie.

«La philosophie a
une vocation démocratique»

— Voyons quels rapports la philoso-
phie entretient avec le politique.
Dans I’Antiquité déja, au Ve siécle
avant J.-C., Platon quitte Athénes
et se rend en Sicile pour enseigner
le neveu du tyran qui régnait alors.
C’était une démarche fréquente.
Aristote, lui aussi, fut le précep-

58

teur d’Alexandre le Grand. Au
fond, est-ce que les philosophes
n’ont pas toujours cherché a
faconner les hommes politiques?

— Est-ce que ce n’est pas évident?
Nous avons dit que 1’essentiel dans la
philosophie, ce qui en constitue le
ceeur, c’est la liberté. Par consé-
quent, il s’agit d’éduquer la liberté.
Quand un philosophe entreprend la
formation d’un jeune, ce qui le
concerne avant tout, ¢’est la liberté
de ce jeune, surtout si celui-ci est un
homme destiné a régner, qui aura
donc une influence sur la fagon de se
concevoir comme étre humain en
présence des événements histo-
riques. C’est pourquoi je dirais que,
d’une certaine fagon, la philosophie
a une vocation démocratique, du fait
que la démocratie est attachée a la
libert¢ de chaque homme. Or, bien
former un homme, c¢’est former un
étre qui a une liberté propre, un étre
autonome, indépendant et prét a tout
assumer pour la sauvegarde de sa
liberté. Cela a été valable a toutes les
époques. Et plus les époques ont été
cruciales, plus ce caractere pédago-
gique de la philosophie a I’égard de
I’histoire et de la liberté est devenu
apparent.

—1I1 n’en reste pas moins que ce
rapport entre le philosophe et le
politique est souvent un rapport
trés tendu...

— Naturellement, il est difficile. Tous
les rapports qui impliquent la liberté
comme absolue, comme irréductible,
sont difficiles. Ils I’ont toujours été,

ce qui n’est pas étonnant. On tient la
’une des caractéristiques de la philo-
sophie tout au long de [I’histoire,
parce que la philosophie est tout a la
fois quelque chose qui fait I’histoire,
qui résiste a I’histoire et qui, derriere
I’histoire, cherche a réaliser encore
autre chose.

Un homme politique est
en conflit avec les autres

— Déja chez Aristote, ’homme est
un politique...

— Oui, mais que les hommes soient
des politiques ne signifie pas qu’ils
sont tous d’accord les uns avec les
autres. Un homme politique, cela
veut dire, par conséquent, un homme
en conflit avec les autres, avec des
conceptions propres qui ont le carac-
tere de la liberté, c’est-a-dire le
caractere d’absolu.

— Il n’empéche que certains philo-
sophes se sont mis au service
de causes discutables. Prenons
I’exemple de Heidegger. En 1934, il
donne un cours sur la conception
de la vérité chez les Grecs, dans
lequel il démontre que les Grecs
avaient une conception plus pro-
fonde de la vérité, laquelle se serait
perdue depuis lors... depuis lors
signifiant ici: jusqu’au moment
ou Hitler prend le pouvoir, dans
la nuit du 27 au 28 janvier 1933.
C’est tout de méme un service au
politique assez douteux...

— Je crois que les philosophes se sont
souvent trompés, et ¢’est normal. Ils
se trompent parce qu’ils veulent faire
sortir ce qu’il y a d’essentiel et d’ir-
réductible dans la liberté de leur
¢léve. C’est du moins leur intention
déclarée, au plan pédagogique, que
de faire sortir ce qui est vraiment
propre a cet homme-la, qui est leur
€leve, parce que c’est ¢a, I’existence,
la liberté, 1’absolu, parce que c’est ¢a
la philosophie. Evidemment, il s’agit
de savoir si c’est la philosophie du



«La philosophie a une vocation démocratique, du fait que la démocratie
est attachée a la liberté de chaque homme.»

philosophe ou celle de 1’éleve, si
c’est celle du monde ambiant, du
contexte qui nous entoure, ou si c’est
au contraire tout autre chose, a
savoir: qu’on est par nature, & une
certaine époque, dans 1’opposition la
plus absolue a ce qui se dit couram-
ment. C’est cela dont il s’agit dans
I’exemple que vous avez pris. Et
quand vous parlez de I’époque de
Heidegger, c’est aussi ’époque de
Jaspers, qui réagira a [’opposé, de
fagon impitoyable. Les uns étaient
pour Hitler montant, pour 1’hitlé-
risme s’établissant, les autres étaient

des ennemis mortels, des philo-
sophes irréductibles a ces délations.

— Vous avez vous-méme assisté, en
direct en quelque sorte, a ces
affrontements...

— J’étais en Allemagne a la «bonne»
époque, pour précisément avoir cette
époque en horreur. Cela a été pour
moi une expérience nourrissante et
révélatrice du coteé irréductible de la
philosophie. J’en ai eu le spectacle,
contradictoire, Heidegger cédant a
I’impulsion, devenant le recteur du
nouveau régime hitlérien, et Jaspers

Photo Michel Sarti

finissant par s’expatrier parce qu’il
ne pouvait pas vivre dans un pays
aussi marqué par I’hitlérisme.

— Venons-en a vos propres engage-
ments. En 1936, par exemple, vous
étes, a Geneve, secrétaire des amis
de ’Espagne républicaine.

— Mais naturellement! A cette époque-
1, les yeux de tous ceux qui avaient
une espérance dans la liberté étaient
tournés vers 1’Espagne républicaine,
ou se déchainait la lutte entre les
Espagnols fascistes et les Espagnols
démocratiques. C’était alors 1’oppo-
sition capitale.

— De quelle maniére votre engage-
ment s’est-il concrétisé?

— Il était tres faible, bien siir, comme
c’est toujours le cas quand on ne
se trouve pas dans le pays concerné.
J’ai vécu toute cette période a
Geneve. Les amis de I’Espagne répu-
blicaine, c’était une association qui
cherchait a apporter le plus d’aide
possible au parti démocratique en
Espagne.

Comment se comprendre
les uns les autres?

—Parmi les textes que vous avez
écrits, il en est un dont la renom-
meée a été immense. Le Droit d’étre
un homme, c’est plus qu’un livre:
une véritable entreprise que vous
menez en 1968, a l’occasion du
20¢ anniversaire de la Déclaration
des droits de ’homme. C’est la
I’un de vos engagements majeurs.
Racontez-nous cette aventure.

— Cette année-la, je prenais, au sein
de 1’Unesco, la direction d’une divi-
sion nouvellement créée, la division
de philosophie. Pourquoi 1’'Unesco
avait-elle décidé de créer une division
spéciale pour la philosophie? Quel
sens cela avait-il? Je crois que c’est
la premiere chose a comprendre.
L’Unesco, c’est le monde entier. A
I’Unesco, il y a toutes les opinions.

59



Document )

Photo Michel Sarti

&

3

R )

"

&

«D’une certaine maniére, étre un homme est quelque chose d’impossible. »

Par conséquent, comment faire pour
avoir une division de philosophie
viable, avec une opinion commune
sur des opinions qui sont tellement
diverses, émanant de traditions tout
aussi diverses, de tous les continents,
de toutes les cultures, de partout? Au
lancement de cette aventure, je me
suis dit que la tache spécifique d’une
section de philosophie a 1’Unesco
serait d’essayer de voir comment on
peut se comprendre les uns les autres
a travers les absolus des prises de
position philosophiques.

60

— Cela apparait comme une formi-
dable gageure...

—C’est une formidable gageure!
C’est une gageure quasi impossible,
mais c’est surtout une gageure inévi-
table, si I’on veut étre des hommes et
si I’on veut reconnaitre les droits de
I’homme. En fait, é&tre un homme,
c’est peut-étre impossible! D’une
certaine maniere, c’est impossible,
parce qu’il faut étre attaché a
quelque chose d’absolu et, en méme
temps, il faut ne pas partir immédia-
tement en guerre en tuant son voisin

qui pense autrement que vous, parce
qu’alors, on n’est plus un homme.
Dans un cas on n’est pas un homme
libre, dans ’autre cas on n’est pas un
homme. Il y a la une contradiction
qui n’a pas été inventée par les
hommes, mais, si I’on veut bien, par
Dieu lui-méme. Car Dieu a créé un
étre qui est pris par quelque chose
d’absolu, qui a une vocation d’ab-
solu, et qui en méme temps a une
vocation de comprendre 1’autre. Or,
comprendre [’autre est presque la
preuve qu’on est soi-méme dans une
certaine vérité absolue, c¢’est la tout
le paradoxe. Du reste, je crois que
dans la condition humaine, tout est
paradoxe, pour ainsi dire.

— Expliquez-nous comment vous
avez concretement fabrique ce livre,
le Droit d’étre un homme.

— Il s’agissait de faire un travail qui
soit un apport concret dans la voie
double et contradictoire que je
viens d’indiquer. C’est-a-dire qu’il
fallait interroger les diverses cul-
tures, en leur demandant comment
elles voyaient I’absolu auquel elles
s’attachaient, comment elles défen-
daient cet absolu contre les autres
attitudes, et comment elles faisaient
pour s’efforcer malgré tout de com-
prendre la conception de [’autre et de
I’approcher en profondeur. Je crois
que c’est une tache qui va bien au-
dela de la mission de I’Unesco. C’est
une tache humaine, permanente dans
I’histoire des hommes. Prenez par
exemple les grandes religions. Elles
ne peuvent étre ni indifférentes les
unes aux autres, ni ennemies les unes
des autres, méme si elles ’ont été
tout au long de I’histoire, ce qui n’est
pas glorieux! Elle ne peuvent avoir
ni un rapport d’hostilité, ni un rap-
port d’accord, ni un rapport d’arran-
gement. Car on n’est pas dans la
diplomatie quand il s’agit de philo-
sophie, et quand 1l s’agit d’article de
foi. Je me suis donc demandé com-
ment faire pour étre juste, dans un
domaine aussi contradictoire et aussi
difficile.

Il s’agissait de faire exister
les droits de ’©homme

— C’est alors que vous envoyez des
messages dans le monde entier,
demandant que l’on vous fasse
parvenir des textes fondateurs de



toutes ces cultures, avec une seule
consigne: qu’ils soient antérieurs
a la Déclaration des droits de
I’homme, c’est-a-dire au 10 dé-
cembre 1948.

—En effet, nous avons demandé a
chacune des cultures avec lesquelles
nous ¢€tions en rapport a travers
I’Unesco de nous envoyer des textes
aussi significatifs que possible, éga-
lement aussi courts que possible,
dans lesquels on trouverait, a 1’état
pur, originel, I’adhésion la plus pro-
fonde a chacune de ces cultures qu’il
s’agirait de comprendre. C’était une
entreprise folle, d’autant plus qu’il y
avait a cette ¢€poque, entre ces
diverses cultures, des hostilités fon-
damentales et dramatiques, parfois
méme criminelles. Il s’agissait de
faire vivre, de faire exister les droits
de I’homme dans des circonstances
hostiles. Telle était I’entreprise que je
m’étais mise sur les bras.

— Ces textes vous parviennent. Ce
sont des poémes, des inscriptions,
méme des chansons...

— Je me souviens que j’avais un trés
grand bureau. Et dans ce bureau, je
ne pouvais pas me déplacer sans
enjamber une multitude de caisses
contenant des manuscrits de toutes
ces cultures. 11 était essentiel d’avoir
a disposition le texte authentique,
primitif, un texte que je n’aurais pas
cuisiné moi-méme, en y mettant ce
que je crois, ce que je sais. Il fallait le
texte originel, peu importe de quelle
époque. Pour les besoins de la cause,
je suis devenue intemporelle, mais
certains textes étaient plus intéres-
sants, préférables parce que plus
anciens. J’ai rassemblé ainsi un véri-
table trésor, constitué de manuscrits
de toutes les époques, de dessins, de
décorations... A partir de 13, il s’agis-
sait de savoir comment faire un tri,
comment dégager les points signifi-
catifs. C’est ce que j’ai tenté de faire
dans cet ouvrage, le Droit d’étre un
homme. Le droit d’étre un homme,
cela veut dire, dans mon esprit, le
droit d’avoir une conception absolue,
de la prendre a I’état pur, d’y adhérer
sans compromis, et, en méme temps,
laisser subsister dans sa vérité n’im-
porte quelle autre conception d’étre
un homme, parce qu’on lui en recon-
nait le droit. Définir ainsi le droit
d’étre un homme m’apparaissait
comme une merveille. Du reste, ce
livre a été trés aimé. En Suisse, beau-

coup de gens ont été tellement
emballés par cette idée qu’ils ont
participé financierement a ces tra-
vaux, a cette aventure, pour que le
résultat soit dans toute son authenti-
citeé.

Les droits et la dignité
résument tout ’lhomme

— Vous avez dit un jour que P’ar-
ticle 1 de la Déclaration des droits
de ’homme de 1948 était ’une
des plus belles phrases au monde:
«Les hommes sont égaux en dignité
et en droits.»

— C’est une phrase a mon sens tres
belle, pour la raison suivante. Recon-
naitre les droits comme on le fait
dans cette Déclaration, c’est une
forme de résignation. On se résigne a
ce que les hommes soient différents,
on se résigne a ce qu’ils ne croient
pas tous la méme chose. Mais quand
on dit qu’ils sont égaux en dignite,
cela veut dire en sens absolu de la
liberté. C’est la le deuxieme point
capital et irréductible qui me tient a
ceeur, et c’est pourquoi je trouve
cette phrase magnifique.

— Cette phrase rédigée par les
auteurs de la Déclaration des
droits de I’homme, je I’ai trouvée
sous la plume de Camus, dans un
éditorial de Combat, au tout début
de I’année 1948. On retrouve la un
Camus anticapitaliste, anticom-
muniste, qui cherche la troisieme
voie, celle précisément des grands
textes internationaux, des grands
traités.

— Ces grands textes internationaux
immpliquent en eux-mémes quelque
chose d’irréductible, tout a la fois au
point de vue extérieur, en droits, et
au point de vue intérieur, ¢’est-a-dire
en dignité. Voila qui résume tout
I’homme. Si y on arrivait, si mon
livre a pu servir un tant soit peu ce
dessein-la, alors je suis satisfaite.

— Est-ce que tous les pays vous ont
répondu?

—Tous les pays auraient voulu
répondre, j’en suis sre. Donner des
textes fondamentaux de ses tradi-
tions, des textes les exprimant avec
force, il y a suffisamment de gens
dans tous les pays, méme asservis,
pour le faire avec joie. La pression
des peuples pour dire ce qu’ils sont

et ce qu’ils veulent étre est énorme.
Quand on la laisse sortir, quand on
ne la freine pas, elle a une puissance
de pénétration et d’éloquence qui
passe I’imagination.

— Avez-vous le sentiment, person-
nellement, qu’un certain nombre
de vos engagements, comme philo-
sophe et comme femme politique,
vous ont coiité cher?

—1II est difficile de répondre a une
telle question. Qu’est-ce qui m’a
cotté cher? J’ai toujours eu ten-
dance, je crois, et j’ose le dire, a
prendre la parole dans un sens ou
personne ne la prenait, précisément
parce que personne ne la prenait.
Vous pourriez dire que c’est la
simple esprit de contradiction. Mais
ce n’est pas ¢a. Mon sentiment est
qu’il y a des réalités qui appellent la
déclaration, et que la déclaration doit
étre faite. Je serais toute contente que
quelqu’un d’autre la fasse, je ne tiens
pas du tout a la faire moi-méme.
Mais si personne d’autre ne la fait,
moi je la fais, sinon je me sens mal-
heureuse.

Entretien: Catherine Unger
(Adaptation: Catherine Prélaz)




	La philosophie selon Jeanne Hersch : le droit d'être un homme [suite et fin]

