
Zeitschrift: Générations : aînés

Herausgeber: Société coopérative générations

Band: 31 (2001)

Heft: 6

Artikel: La philosophie selon Jeann Hersch : être un maître. Partie 4

Autor: Hersch, Jeanne / Unger, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-828397

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-828397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Document j
La philosophie selon Jeanne Hersch (4)

Etre un maître
Quelques semaines avant sa mort, en juin 2000,
la grande philosophe genevoise Jeanne Hersch accordait
à la TSR une série d'entretiens retraçant sa vie et sa carrière.
En guise d'hommage à cette grande dame, nous les publions
en cinq parties. Quatrième thème abordé: être un maître.

iorsque
Jeanne Hersch est

décédée, en juin 2000, la
presse nationale et la presse

internationale ont reconnu en elle
une grande dame de la pensée. Née à

Genève en 1910, dans un milieu
d'intellectuels juifs laïcs, Jeanne
Hersch est la première femme à

occuper la chaire de philosophie à

l'Université de Genève. En 1968, à la
tête de la toute jeune section de

philosophie de l'Unesco, elle publie
un livre qui a un retentissement
immense, le Droit d'être un homme.
Ce livre aujourd'hui est traduit dans
la plupart des langues.

Quelques semaines à peine avant sa
mort, Jeanne Hersch a accueilli chez
elle Catherine Unger, qui la
rencontrait pour la Télévision suisse
romande. Ses dernières paroles ont
pris la dimension d'un véritable
testament, que nous avons choisi de
retranscrire dans les pages de
Générations. Durant cinq numéros, nous
vous offrons ainsi une plage de
réflexion. Une leçon de philosophie...

et de vie.

- Jeanne Hersch, vous avez écrit
que les vrais philosophes sont ceux
qui exercent sur la liberté d'autrui
une contrainte d'approfondissement.

Outre Karl Jaspers, qui ont
été les grands philosophes qui, sur
vous, ont engendré cette nécessité
d'approfondir?
- Je crois que je ne pourrais pas établir

une liste de ceux qui ont exercé
et de ceux qui n'ont pas exercé cette
influence. Ce que je voudrais dire,
c'est que dans la mesure où leur

influence a été philosophique, elle a
été une contrainte d'approfondissement.

- Vous avez fait votre mémoire
de licence sur Bergson. Pourquoi
Bergson?
-C'est en partie fortuit... et en partie
pas fortuit. Je voudrais dire d'abord
en quoi ce n'est pas fortuit. Il ne faut
pas oublier que lorsque j'ai fait
mon mémoire de licence, j'étais à

Genève, j'étais prise par la langue
française et il n'était pas question
pour moi de choisir un auteur
allemand. C'était beaucoup trop difficile.

Parmi les auteurs français qui
occupaient la scène, que les étudiants
lisaient à cette époque-là, il y avait
Bergson. Alors, pourquoi Bergson?
Parce que toute la manière de penser
et d'écrire de Bergson est accrochée
à la manière d'être de sa pensée et de

son sens de la vie, et de son sens du
vrai.

- Bergson, vous l'avez du reste
rencontré...

- Je l'ai rencontré, mais pas tout de
suite. J'avais auparavant fait mon
travail de mémoire. J'avais entrepris de
faire une étude sur le style de Bergson,

ce qui était déjà audacieux. Il
n'est pas facile de faire une étude sur
le style d'un philosophe. Si j'ai
choisi ce thème, c'était précisément
pour montrer que l'élément essentiel
chez Bergson n'est peut-être pas ce

qu'il affirme - qui a cependant toute
son importance doctrinale - mais la
manière dont il l'exprime, c'est-à-
dire la manière dont il s'en approche

avec sa propre sensibilité. J'ai
entamé mon travail d'une façon très
curieuse, en établissant d'abord une
liste de toutes les métaphores et de
toutes les images qu'il y a dans
l'œuvre de Bergson, ce qui n'était
pas un petit travail. Ensuite, je les ai
classées par rubriques. Il s'agissait
bien d'images, d'images de style,
mais à quoi se référaient-elles? Pourquoi,

en philosophie, ces images?
Ainsi, j'ai cru trouver chez Bergson,
dans le style de Bergson, quelque
chose d'apparenté à ce qui était
existentiel chez Jaspers. Je n'ai pas eu
l'impression de changer de monde.
J'ai changé d'auteur, mais je n'ai pas
changé de monde, parce que pour
moi, l'essentiel de la philosophie,
c'est le philosophe, c'est celui qui
pense... et ce qu'il pense, et comment
il le pense. Vous voyez à quel point
tout cela est éloigné des sciences
exactes. Pour moi, dès le début, la
philosophie s'est distinguée radicalement

des sciences exactes.

«La philosophie fait partie
de la littérature»

-Vous parlez des philosophes, et
cela me rappelle un examen terrifiant

auquel vous soumettiez vos
étudiants dans le cadre de votre
cours sur l'histoire des notions
philosophiques. Sur une vingtaine
de lignes de n'importe quel auteur,
qu'il fallait du reste identifier, vous
souligniez quelques mots, et il fallait

refaire l'histoire de la philosophie

au travers de ces mots. Un
exercice d'une telle difficulté était-
il à votre sens une nécessité pour
parcourir quelque chose d'absolument

obligé, quelque chose que
tout le monde devrait savoir pour
penser en philosophie?
- J'aime beaucoup votre question, et

je réponds tout à fait résolument:
oui! Cela veut dire que la philosophie

n'a pas un langage impersonnel,
comme la science quand elle traite

58



«Dans la mesure où l'influence de certains auteurs a été philosophique,
elle a été une contrainte d'approfondissement.»

son objet, mais qu'elle a un style qui
est toujours lié à une affectivité, à

une présence, à un choix, à une
liberté de l'auteur. La philosophie
fait partie, si vous voulez, de la
littérature.

«Enseignant ou philosophe,
ce sont de grands métiers»

-Après 1968, vous défendiez la
vertu ou les vertus du cours ex
cathedra, et je me souviens que
vous nous disiez: il est très important

que vous appreniez à regarder
penser votre maître...
- On peut dire regarder, on peut dire
écouter, on peut dire sentir, on peut
prendre n'importe lequel de ces
verbes, tant qu'ils sont subjectifs,
tant qu'ils sont véritablement une
expérience personnelle. Pour ma
part, quand je comprends bien un
philosophe avec qui je n'ai pas été en
contact direct, et bien je peux
m'approcher de sa pensée, essayer de
mimer ce qu'il a dit.

- Je me souviens d'une fois ou je
vous ai vue avec Bernard-Henri
Lévy et André Glucksmann, qui
étaient alors de jeunes débutants et
pas du tout les quinquagénaires
émérites d'aujourd'hui. Vous leur
aviez passé un savon en leur
disant: «Ecoutez, jeunes enfants,
vous devriez tout de même lire
Kant. Ce n'est pas sérieux, vous
n'avez pas lu suffisamment Kant.»
-En effet, je crois que ces
philosophes modernes méconnaissent
jusqu'à un certain point le cœur de
la philosophie, qui est à mon avis
à chercher dans le kantisme.
Pourquoi? Parce que le kantisme met au
cœur de sa philosophie la liberté. La
raison pratique, c'est la liberté. Et il
y a la raison pure, parce qu'il y a la
raison pratique. S'il n'y avait pas la
raison pratique, il n'y aurait pas la
raison pure non plus. Donc, ce
double aspect de la philosophie, pra¬

tique ou pure, présent chez Kant, me
paraît une expérience philosophique
indispensable. Par conséquent, je
crois que des gens tels que André
Glucksmann ou Bernard-Henri Lévy
peuvent être des penseurs très
lucides et très profonds dans toutes
sortes de problèmes politiques, je
crois qu'ils peuvent les poser en
termes philosophiques profonds
également, mais j'ai l'impression qu'il
leur manque, quelque part, quelque
chose qui à mes yeux est essentiel,
qui est caractéristique de la philosophie

comme telle, c'est-à-dire son

0
D
2£
0
Q.
Q_

E
CL

O
o
SI
CL

lien inaltérable, insurmontable, absolu
avec la liberté de chacun. La
différence, voyez-vous, c'est qu'avec des

philosophes comme Jaspers, par
exemple, ou comme Platon, on a
affaire au vrai philosophe, tandis que
chez ceux, actuels, que nous
évoquons, on a affaire à une pensée
sincère, par rapport à une circonstance,
à une prise de position honnête que
j'apprécie tout à fait, mais qui n'est
pas la philosophie comme telle.

-Au tout début des années
soixante, vous choisissez de donner

59



Document

que i ai aime, c

un cours sur Albert Camus, au
moment où d'autres, peut-être,
auraient attendu Sartre. Pourquoi
Camus?
-Je considère Camus comme un
homme plus honnête que Sartre.
Infiniment plus honnête. Sartre s'est
souvent laissé séduire par le caractère

paradoxal, risqué, d'une position.

Il aimait le sensationnel. Il ne
faut pas oublier que ces auteurs dont
nous parlons, que ce soit Camus
ou Sartre, vivaient à une certaine
époque. Il faut les replacer dans
leur contexte historique. Les positions

qu'ils ont prises sont
signifiantes, ô combien, non seulement de
la situation, mais de leur compréhension

de cette situation. A mon sens,
cela est énorme et, chez Camus, cela
apparaît à chaque ligne. A chaque
ligne, vous rencontrez sa prise de

position par rapport au monde dans
lequel il se trouvait. Cela a dû être
très difficile, je crois, d'être des

auteurs, et des auteurs loyaux, dans
un tel contexte.

- Vous avez dit de Camus qu'il
était une présence à son temps.
On pourrait dire de vous-même
que vous êtes une présence à votre
temps. On pourrait aussi dire que
vous avez été une enseignante. Que
choisissez-vous: êtes-vous une
philosophe, ou êtes-vous une
enseignante en philosophie?
-Faut-il vraiment choisir? Je ne le
crois pas. On fait ce qu'on peut, aussi
bien comme enseignante que comme
philosophe. On fait ce qu'on peut et
on ne fait jamais tellement, parce que
ce sont de grands métiers, être enseignant

ou être philosophe.

-Venons-en à ce métier d'enseignant.

Vous êtes enseignante à

l'Ecole internationale, puis à l'Ecole
supérieure de jeunes filles et, plus
tard, à l'université. Qu'avez-vous
aimé dans ce métier d'enseignante?
-Ce que j'ai aimé, c'est de voir
grandir des êtres. De voir grandir des
êtres, de les aider à grandir dans leur
propre sens, d'essayer de ne pas être

despote, au-dessus d'eux, mais au
contraire d'apporter aide et secours
pour les amener à ce qu'ils doivent
devenir eux-mêmes. Dans ce sens, il
n'y a pas de plus beau métier. Le plus
beau métier serait celui de parents,
mais dans celui de parents, il y a
beaucoup de données, on n'est pas
libre de faire ceci ou cela, tandis que
l'enseignant peut choisir jusqu'à un
certain point ce qu'il a l'intention de
donner comme vrai à son élève.
Quand je rencontre un étudiant, une
étudiante, qui ont vécu auprès de moi
des moments qui les ont marqués
pour le restant de leur vie, je me dis

que c'est merveilleux. Qu'est-ce
qu'on peut imaginer de mieux?

«L'enseignant doit
engendrer des êtres libres»

- Lorsque vous avez participé à la
rédaction de la loi sur l'université,
vous avez regretté qu'on n'insiste
pas sur l'idée qu'il fallait trans-

60



mettre du savoir, que la mission de
l'université, la mission de
l'enseignement en général, c'était de
transmettre du savoir. Expliquez-
nous cela.

- Cela a l'air scolaire, n'est-ce pas?
On se dit que transmettre le savoir,
c'est au fond élémentaire, c'est la
première chose qui vient à l'esprit.
Un maître transmet un savoir. A
l'aide du savoir que l'on transmet, on
forme celui à qui on transmet ce
savoir. Et il n'y a pas moyen de
transmettre de façon efficace et humaine
un savoir sans influencer quelqu'un.
On enseigne quelque chose et en
l'enseignant, on forme ou on incite
l'élève à se former.

-Vous avez plusieurs fois insisté
sur le fait qu'enseigner, c'était
donner sa place à l'autre, donner
sa place à l'élève, que ce besoin de
place de l'autre était un besoin
absolument fondamental de l'être
humain. Par conséquent, cela
supposait rigueur, discipline... Pouvez-
vous commenter votre position?
- Exister, c'est exister en tant qu'être
libre. Exister en tant qu'être libre,
c'est affirmer sa liberté sur les autres
et autour de soi. Par conséquent, ça
ne peut pas se faire autrement que
comme cela, me semble-t-il. Si je
devais mourir sans avoir été le moins
du monde co-accoucheuse, comme
disait Socrate, de mon élève, je n'aurais

rien fait. Par conséquent, il me
semble que chaque enseignant doit
se demander ce qu'il a créé dans ce
domaine, en quoi il a engendré un
être libre qui à son tour engendrera
des êtres libres. Car à quoi bon la
philosophie, si ce n'est pas pour des
êtres libres?

- Sur quoi, à votre sens, repose
l'autorité du maître?
-Je crois que l'autorité du maître
repose sur elle-même et sur rien
d'autre. C'est-à-dire que lorsque le
maître est un maître, il est en situation

d'autorité. Il y a toujours un
élément symbolique dans une autorité. Il
ne peut pas y avoir d'autorité légitime
au point de vue de la liberté. C'est à

un autre point de vue que la liberté
peut s'affirmer. Il n'est pas possible
de contraindre un enfant au nom de la
liberté, ou alors il faut donner à la
liberté déjà tout un contenu dont nous
avons parlé. Il s'agit de la liberté de
l'être humain, que l'être humain lui-

même ne comprend pas mais dont
il dispose, et qui fait qu'il est un
homme et qu'il est libre. C'est ce
sens qu'il faut acquérir.

«L'inégalité
de formation est lourde
de conséquences»

- Vous avez toujours pensé que
la principale inégalité entre les
hommes était l'inégalité de formation,

c'est-à-dire que l'on ne reçoit
pas tous les mêmes enseignements,
les mêmes années d'enseignement,
les mêmes contenus d'enseignement.

- C'est à mon sens une des inégalités
les plus lourdes de conséquences.
Elle a pour conséquence que tout le
reste est en quelque sorte en flottement.

On ne sait pas exactement où
l'on se situe, par rapport à quoi,
qu'est-ce qui est juste, qu'est-ce qui
est faux. Il faut avoir une certaine
conception de comment les choses
sont, pour avoir une conception
adéquate de ce qui est vrai et de ce qui
est faux. C'est pourquoi, à mes yeux,
le fait que les hommes reçoivent une
formation inégale sur ce point les
rend en quelque sorte inégaux en un
point tout à fait fondamental de la
liberté humaine. C'est la raison pour
laquelle la lutte sociale est engagée
en même temps que la lutte pour la
liberté. On dit souvent que les gens
sont pour la liberté ou pour la justice
sociale, mais ça n'a pas de sens. Il
faut arriver à tendre à une égalité de
formation pour que le sens du vrai,
pour que le sens de ce qui est soit
égal chez les différents hommes.

- C'est au professeur de philosophie
que j'adresse ma dernière question.
Avez-vous le sentiment que la
philosophie, comme discipline, est accessible

à tout un chacun?
-Je serais bien incapable de donner
une réponse définitive. Evidemment
les dons sont inégaux. Les gens vont
plus ou moins profond dans une
philosophie, dans un mode de pensée.
On ne peut pas empêcher ça. Une des

grandes difficultés humaines, c'est
qu'il y a une inégalité de données,
une inégalité en quelque sorte
animale au départ, qui empêche l'égalité

mathématique. Cette inégalité
des données naturelles est tellement
grande que, évidemment, la préten¬

tion à une égalité dans ce domaine
est constamment frustrée. C'est
pourquoi il y a la nature, c'est pourquoi

il y a la société, c'est pourquoi il
y a le droit. Et c'est pourquoi on
s'efforce d'avoir autant que possible de
droits égaux dans tous les domaines,
en sachant et en approfondissant ce
savoir, en sachant que ce n'est jamais
complètement réalisé. Toute la question

des droits de l'homme se pose et
ne cesse de se poser, parce que les
droits de l'homme sont légitimes,
puisque nous avons dit que la liberté
est la chose capitale de chaque être
humain. D'autre part, ça ne peut pas
être le domaine de l'égalité à cause
de la nature, à cause du déterminisme,

à cause des conditions
matérielles, à cause des conditions
sociales, à causes des conditions
historiques. Alors il nous faut faire
avec, il nous faut consentir à la
condition humaine, dans laquelle il
faut faire de son mieux, ne pas jeter
le manche après la cognée, continuer
avec persévérance... et considérer
que cela même est l'exercice capital
auquel nous sommes astreints.

Entretien: Catherine Unger
(Adaptation : Catherine Prélaz)

Le mois prochain:
Le droit d'être un homme

ÜS
TSR

La philosophie, à quoi ça sert? est

disponible en cassette vidéo auprès
de la boutique TSR, case postale,
1260 Nyon. Tél. 0848 828 818. Fax

022/994 58 59.

61


	La philosophie selon Jeann Hersch : être un maître. Partie 4

