
Zeitschrift: Générations : aînés

Herausgeber: Société coopérative générations

Band: 29 (1999)

Heft: 10

Artikel: Le Dalaï-Lama : un océan de sagesse

Autor: Gyatso, Tenzin / Lorenzi, Lorenzo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-827879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-827879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Portrait

Le Dalaï-Lama: un
De passage à Saillon, où il reçut

des mains de l'abbé Pierre les
trois ceps de la vigne à Fari-

net, le Dalaï-Lama eut ce mot d'esprit:

«Je pourrai dire à mes amis que
j'ai du terrain en Suisse!» Et il partit

d'un énorme éclat de rire. Si le
Dalaï-Lama pratique l'humour, ce
n'est pas par hasard. Il s'agit de son
unique arme contre la violence et
les fusils. Mais face au public venu
l'accueillir, il eut d'autres petites
phrases qui claquèrent comme
autant de symboles. «Etre pacifiste
n'est pas une mode, c'est une
urgence Le dialogue est à la racine
même de la paix Nous sommes
responsables du bien d'autrui!»
Son message n'a malheureusement
pas été entendu de tous puisque
de tristes individus ont saccagé sa
petite vigne le 7 septembre dernier.
Il nous a paru essentiel de vous faire
mieux connaître le Dalaï-Lama, cet
être exceptionnel, dont le nom signifie

«océan de sagesse». Massimo
Lorenzi l'a rencontré dans sa
résidence de Dharamsala, au nord de
l'Inde.

(Réd.)

«Je n'éprouve

presque jamais
de haine!»

Massimo Lorenzi : Votre Sainteté,
pour beaucoup de monde - et pas
seulement pour tous les Tibétains -
vous êtes littéralement un saint
homme, un dieu vivant, une star,
disent les médias. Est-ce que cela
vous gêne, est-ce que ce n'est pas
excessif à vos yeux?
Dalaï-Lama : En tant que bouddhiste
pratiquant, l'important c'est que je
sois honnête avec moi-même et avec
mes motivations. Quant à ce que les
autres peuvent penser de moi, en
bien ou en mal, ce n'est pas important...

- Tout de même, vous incarnez le
calme, la sérénité, la patience et
une forme de perfection. Quand

Tenzin Gyatso est le quatorzième Dalaï-Lama. Né en 1935 dans un

petit village du Tibet, il est très tôt reconnu comme la réincarnation

de ses prédécesseurs. Intronisé à l'âge de quatre ans à Lhassa,

il bénéficie d'une éducation de haut niveau. Quand la Chine envahit

le Tibet, en 1949, il devient chef spirituel et politique. Menacé

de mort, il s'exile à Dharamsala (Inde) lors de la révolte de 1959.

Il reçoit le prix Nobel de la paix en 1989.

32



océan de sagesse

Le Dalaï-Lama a reçu en héritage les vignes de l'abbé Pierre

les gens parlent de vous, c'est pour
dire que le Dalaï-Lama est
quelqu'un de parfait.
-C'est faux! Je suis juste un être
humain ordinaire. Mais je pense que
la pratique sincère de ma religion, ce

que j'ai vécu de douloureux dans le
passé et la situation que subit le Tibet
m'ont peut-être aidé à développer, en
profondeur, mon potentiel humain,
ainsi qu'une certaine confiance en
moi et une réelle détermination..
Sans doute en raison des circonstances

douloureuses que j'ai vécues,
j'ai peut-être plus d'expérience
qu'un autre. Mais je ne suis pas
quelqu'un d'exceptionnel pour autant.

- Alors, justement, en tant qu'être
humain, mais aussi en tant que
bouddhiste, ne vous arrive-t-il
pas, comme à n'importe quel
autre mortel, de ressentir du
mépris, de la colère, de la violence
ou même de la haine, notamment
envers ceux qui anéantissent votre
pays et votre culture

- La haine est un sentiment maladif
et je peux dire que ce sentiment-là,
je ne l'éprouve presque jamais. Par
la méditation et la réflexion, je me
dis: à quoi peuvent bien servir des
sentiments négatifs envers d'autres
gens? Même s'il s'agit de gens qui
font souffrir mon peuple, à quoi bon
la haine, à quoi bon les sentiments
négatifs? Ils ne peuvent que détruire
ma paix intérieure... Pour ce qui est
de notre combat et de nos efforts
continus, pour rétablir la justice, si
on le fait sans colère et sans haine,
calmement et par une attitude de
compassion, on peut être plus
efficace. Je dis souvent aux Tibétains -
et à ceux qui voudraient que Ton utilise

d'autres moyens de lutte - que
nous ne nous battons pas pour qu'il
y ait un vainqueur et un vaincu. Voir
les choses en termes de vainqueurs
et de vaincus, c'est d'une part
moralement faux et d'autre part, du point
de vue pratique, ce n'est pas très,
comment dire, intéressant. Parfois,

moi aussi, spontanément, je cède à
la colère, à la jalousie et au désir de
possession. Mais dans un deuxième
temps, grâce à la méditation et à

l'analyse, j'arrive à une disposition
d'esprit où ces sentiments négatifs
ne peuvent pas se développer...
- Comment expliquez-vous
l'engouement, en Occident, pour la
culture tibétaine, pour le
bouddhisme et pour votre personne?
Cet engouement qui ne cesse de
croître est-il seulement lié à vous
- Non, non. Je crois plutôt que c'est
parce que la plupart des nouvelles
qui viennent du Tibet sont tragiques.
C'est sans doute la perception de
cette réalité qui a été déterminante
dans le monde entier. Et puis, il y a
aussi la culture tibétaine en elle-
même, qu'elle soit ou non
bouddhiste, qui paraît bien plus pacifique
que celle d'autres peuples. Accorder
une profonde attention à des valeurs
humaines essentielles, c'est une
tradition à laquelle les Tibétains n'ont

33



Portrait

jamais renoncé. Lorsqu'il m'arrive
de me retrouver avec des gens qui
fréquentent des Tibétains - que ce
soit en Suisse, aux Etats-Unis ou
ailleurs - je n'entends que des

éloges. Ils aiment les Tibétains,
parce qu'ils sont plutôt souriants,
paisibles et attentionnés et ce malgré

ce qui leur est arrivé. Ce sont ces
raisons qui expliquent l'engouement
pour le Tibet.

«Le confort
matériel

ne suffit pas!»

- Que pensez-vous des valeurs qui
dominent dans nos sociétés
occidentales, le matérialisme, l'argent
et le cynisme. Estimez-vous que
nous sommes sur le mauvais
chemin?

-Il est difficile de juger globalement

l'Occident. Mais pour parler
de la Suisse, par exemple, j'ai
remarqué qu'il y a une grande différence

dans la manière dont se
comportent les gens, selon le lieu où ils
habitent. Il y a une différence
évidente entre ceux qui vivent dans les
grandes villes - comme Zurich par
exemple - et ceux qui sont plus
proches des montagnes et de leurs
animaux. Dans les grandes villes, la
vie est chargée de tensions, la vie est
une compétition. Les gens sont obligés

de se battre, ils vivent dans une
concurrence féroce. Ils sont obligés
de lutter pour rester au top. Au
contraire, dans les campagnes,
l'atmosphère n'est pas aussi tendue et
on peut maintenir des valeurs...
comment dire?

- Plus humaines?
- Oui, des valeurs plus humaines. Il
me paraît important de se concentrer
sur les richesses intérieures. Le
confort matériel ne suffit pas. Car
finalement, les problèmes humains
ne peuvent pas être résolus par
l'argent ou d'autres artifices. C'est l'esprit

qui doit résoudre les problèmes
liés à l'esprit. En résumé, une juste

approche des problèmes, une
approche spirituelle me paraît
essentielle. Si vous me permettez un
conseil: tout en jouissant de tous les
biens matériels qui s'offrent à vous,
prenez le temps de descendre en
vous-même chaque fois que vous le

pouvez et faites l'effort d'analyser
vos propres émotions. Certaines de
ces émotions sont positives, c'est-à-
dire porteuses d'énergie et de plaisir.

C'est le cas de la compassion ou
du pardon, qui sont des émotions
qui nous apportent de profondes
satisfactions.
-Votre Sainteté, pensez-vous que
ceux qui sont au pouvoir en Chine
sont en paix avec eux-mêmes
lorsqu'ils pensent au Tibet?
- C'est difficile à dire. Apparemment

pas. Il semble que le mot Tibet
les mette un peu mal à l'aise.
- Quel est votre souhait pour
l'avenir du Tibet?
- Je souhaite une solution qui nous
permette à nous, Tibétains, de pratiquer

librement notre foi, de préserver

notre culture et toute la richesse
de notre héritage. Et cette solution
doit aussi permettre au gouvernement

chinois de connaître une stabilité

et une unité véritables, qui
garantiraient la Chine contre un

risque d'éclatement de son
territoire. La Chine en tant que telle
demeurerait ainsi un pays uni. C'est
ça l'effort mutuel, la solution que je
prône. C'est le sens de tous mes
efforts pour trouver une solution qui
convienne aux deux parties.
- Pour tous les Tibétains - mais
pas seulement pour eux - une
solution au Tibet dépend de la
Chine bien sûr, mais aussi de vous.
Et beaucoup de gens sont très
inquiets pour ce qui est de l'avenir,

parce qu'un jour, vous ne
serez plus là pour défendre votre
peuple...
- La question du Tibet n'est pas liée
à un seul individu, mais à toute une
nation, qui a une longue histoire
derrière elle et un très riche héritage
culturel. Vous savez, les relations
délicates entre le Tibet et la Chine
ne sont pas une nouveauté. Cela
remonte à près de 2000 ans. Parfois
ce furent des relations heureuses,
parfois nettement moins. Evidemment,

de nos jours, la situation est
beaucoup plus préoccupante qu'elle
ne Ta été par le passé. Quoi qu'il en
soit, si je devais mourir aujourd'hui,
il y aurait probablement, dans un
premier temps, l'espace de quelques
mois, un grand retour en arrière.

3-4



Mais par la suite, les Tibétains
recommenceraient à lutter pour leur
cause. Il y a des gens qui sont
convaincus que si je devais mourir
aujourd'hui, tout serait encore plus
compliqué, plus difficile. Il semble
donc qu'il y aurait plus de chance
d'aboutir à une solution pour le
Tibet pendant que je suis encore là.
Et je sais qu'il y a aussi des Chinois
qui pensent cela...

- Selon vous, la communauté
internationale soutient-elle
suffisamment le Tibet? Ou le business
avec la Chine est-il trop prioritaire

pour vraiment oser appuyer
votre combat?
-C'est un fait que la Chine doit
faire partie de la communauté
internationale. Vouloir «contenir» la
Chine, la contraindre à se replier sur
elle-même, est une attitude qui n'est
pas défendable, tant du point de vue
pratique que moral. La Chine est un
immense pays, le plus peuplé de la
planète. Elle a une longue histoire,
un très riche héritage et elle a
parfaitement le droit de se développer.
Pour ce qui est de l'aide que la com-

Pour en savoir plus
«Kundun», de Mary Craig,

Presses du Châtelet; «Le
Seigneur du Lotus blanc», de
Claude B. Levenson, Livre de
Poche; «Histoire des Dalai-
Lamas», de Roland Barraux,
Albin Michel ; «Lhassa, Lieu du
Divin», de Françoise Pommaret,
Editions Olizane.

Sa Sainteté le Dalaï-Lama a
écrit les ouvrages suivants: «La
Voie de la Lumière», Presses du
Châtelet ; «Le Dalaï-Lama parle
de Jésus», J'ai lu N° 4739; «Le
Sens de la Vie», J'ai lu N° 4979.

Trois films ont été consacrés à
la vie du Dalaï-Lama: «Little
Buddah», de Bernardo Berto-
lucci, «Sept Ans au Tibet»,
de Jean-Jacques Annaud et
«Kundun», de Martin Scorcese.

munauté des nations apporte à la
cause tibétaine, je suis stupéfait de
l'immense intérêt qui nous est
accordé. C'est très encourageant.
Cela dit, il me semble parfois que la
communauté internationale pourrait
faire encore davantage.

- Pour en revenir à l'exil auquel
sont contraints beaucoup de
Tibétains, est-ce que, de par l'effort
d'adaptation qu'il impose, il ne
risque pas de causer, à terme, une
disparition de votre culture?
-Vous savez, je crois qu'on peut
voir deux aspects dans la culture
tibétaine. Il y a, d'une part, un héritage

issu d'un certain système social
et, pour être franc, cet héritage-là
nous ne pouvons pas le préserver.
D'ailleurs, ce n'est pas très important

car ça concerne par exemple
certains de nos costumes ou de nos
coiffures...

- Il y a votre musique aussi?
-Notre musique n'est pas non plus
quelque chose de très important. Ce
qui en revanche a de l'importance,
c'est ce qui, dans la culture tibétaine,
traduit le respect d'authentiques
valeurs humaines. C'est cela qui
compte et qu'il faut absolument
préserver, car ce sont ces valeurs
humaines qui nous sont utiles dans
notre vie de tous les jours. A ce sujet,
nos dignitaires religieux, nos lamas,
sont parfois plus intéressés par le
rituel que par ces valeurs. C'est une
petite critique que je leur adresse.
-Vous insistez beaucoup sur la
compassion. En quelques mots,
qu'est la compassion à vos yeux?
-La compassion, c'est le souci de
l'autre, le souci de ses peines et de
ses chagrins. Quand on ne pense
qu'à soi, quand on ne se soucie que
de son propre bonheur, on en arrive
finalement à moins de bonheur et en
fait à plus d'angoisse et d'agitation.
En revanche, quand on pense plus
aux autres, on y gagne en confiance,
en paix intérieure et en force de vie.
C'est cela la compassion, ça
fonctionne ainsi : en se décentrant un peu
de soi. A mes yeux, le bonheur ne
peut être obtenu qu'en pensant aux

Massimo Lorenzi et le Dalaï-Lama

autres. Penser aux autres, c'est
finalement obtenir un plus grand bénéfice

pour soi.

- Votre Sainteté - sauf votre
respect - ne craignez-vous pas que
certaines personnes, en écoutant
vos paroles, se disent que vous êtes
un rien naïf, un rien illuminé, un
peu fou même?

- Oui, très bien! C'est leur droit de

penser que je suis fou et si ça peut
leur faire du bien de le croire, tant
mieux! Ecoutez, je crois que tous
les êtres humains ont le même
potentiel. Et pour ce qui est de la
nature humaine, je suis persuadé
que si vous mettiez en pratique la
compassion, votre santé s'en trouverait

améliorée. Mais dans le cas
contraire, si vous ne pensez qu'à
vous, vous n'en serez que plus
angoissé, plus agité. Votre digestion
et votre sommeil en souffriront. Ce
serait très mauvais pour la santé.
Essayez, Vous verrez
-Votre Sainteté, merci beaucoup
pour nous avoir accordé cette
interview.
- Merci à vous. La Suisse, ce petit
pays montagneux et magnifique, est
très cher à mon cœur, car il a
accueilli, au début des années
soixante, des milliers de réfugiés
tibétains. Merci...

Interview: Massimo Lorenzi

Cette interview est tirée de l'émission
Viva «Tibet, une affaire de cœur»,
produite par la Télévision Suisse
Romande, diffusée le 3 mars dernier.

35


	Le Dalaï-Lama : un océan de sagesse

