
Zeitschrift: Générations : aînés

Herausgeber: Société coopérative générations

Band: 27 (1997)

Heft: 5

Artikel: La puissance du bifteck

Autor: Laederach, J.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-827371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-827371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REFLEXIONS

La puissance du bifteck

Le titre convient-il? Faudrait-il
peut-être écrire: le besoin de

viande? Le larcin minimisé? Loin
d'être une question théorique, elle a

sa place ici, devant nos consciences.
Toujours et partout. De façon précise

et concrète, ce printemps en une
ville de France. Sous un titre cruel et
accusateur «la mère voleuse de
Poitiers». Qui attire mon attention et
requiert une explication.

Les faits tiennent du roman
journalier de la pauvreté. Une mère de
famille aux ressources restreintes
vole de la viande pour ses enfants
dans un supermarché. Combien de
viande et pour combien de
personnes? La réponse quantitative
n'enlève rien au problème dramatique

et juridique. Le tribunal
correctionnel, auquel cette mère a été
déférée, l'a relaxée, donc acquittée,
parce qu'ayant agi «en état de
nécessité». Cette formule étonnante,
licite, ouvre la porte, à la fois, au
mouvement compréhensible du
cœur et aux excès du vol. Mais les
circonstances propres à l'état de
nécessité étaient-elles réunies?
D'où appel du ministère public.
Voici les faits posés entraînant une
multitude de questions-réflexions.

Propres à susciter votre réponse,
que crimes, révolutions et soulèvements

sont les produits du manque
individuel et collectif, que certains
amassent de façon disproportionnée
par rapport à tant d'autres voués à

des restes de misère. Alors, si tu as
faim, tu as le droit de voler? Tu
risques la punition ou l'amnistie. Tu
t'arroges le droit de te servir, où il y
a. Dans ce cas, quelle somme, quelle

quantité? Avec des récidives
justifiées? Le juge, intervenant, peut-il
invoquer «l'état de nécessité». Les
enfants de la mère voleuse,
devaient-ils absolument se rassasier de
viande, parce qu'ils en avaient assez
du riz, des pommes de terre, des
pâtes et des légumes

Mais voilà, il y a le décalogue.
Une vieillerie sans écho ni effet?
Dans un livre trop lointain pour être
à la page? Qui continue pourtant à

défier les distances et les temps. Et
dans les dix commandements, celui-
ci qui est clair: «Tu ne déroberas
pas». Ceux qui jugent et condamnent

sont-ils prêts à donner seulement

de leur superflu? Une société
vivante a besoin d'ordre. Mais aussi
d'ouvrir cœur et bourse. Surtout si

Jeune séminariste dans les années
soixante, j'eus quelquefois la

chance insigne de boire les paroles
sortant de la bouche d'un prêtre qui
avait alors la septantaine: Maurice
Zundel; 1997 marquant le centième
anniversaire de sa naissance à Neu-
châtel, vous entendrez encore
sûrement prononcer le nom de Zundel
au cours de cette année. Prêtez
chaque fois l'oreille, l'homme en
vaut vraiment la peine

Chez les bénédictins d'Einsiedeln,
il fit très jeune l'expérience palpable
du silence, l'un des piliers de sa
théologie. «Dieu est silence, comme
il est pauvreté», aimait-il répéter.
Au grand séminaire de Fribourg, il
prend ses distances avec un Dieu
«grand souverain devant le monde».
Le Dieu de Zundel est tout le
contraire: c'est le Dieu trinitaire,
antidote au Dieu Narcisse qui se
complaisait dans son reflet. En Dieu, il y
a la relation, il y a l'Autre, il y a

l'Amour éternellement communiqué.

Il s'agit d'un Dieu si humble
qu'il n'hésite pas à se mettre à

genoux devant moi avec le plus infini
respect, pour que mon amour, aussi
blessé et misérable soit-il, vienne
répondre à son Amour.

Ordonné prêtre en 1919 à

Fribourg, Maurice Zundel est nommé
vicaire à la paroisse St-Joseph, à

Genève, où son apostolat attire
l'attention car il ne fait rien comme tout
le monde. Du coup, il dérange et se
retrouve muté à Paris (vicaire à la

l'on a le privilège du bifteck quotidien.

Finalement si on partageait...
au niveau mondial?

Pasteur J. R. Laederach

paroisse de Charenton). Il trouve
ensuite un poste d'aumônier chez les
bénédictines de la rue Monsieur, où
il nouera de grandes amitiés avec
des gens comme Louis Massignon,
Charles du Bos et l'abbé Montini.
Dès 1929, il multiplie les séjours à

Londres, Jérusalem, Beyrouth,
Rome, Le Caire: vingt ans de vie de

prédicateur itinérant, qui se poursuivra
ensuite à partir de la cure

d'Ouchy à Lausanne, jusqu'à sa
mort en 1975.

Sa vie durant, Maurice Zundel
suivit un chemin de pauvreté et
d'humilité, soutenu par la prière qui
ne faisait qu'un avec sa vie. Il en
parlait admirablement: «La prière
consiste, dit-on parfois, à se mettre
seul en face de soi-même. Mais je ne
suis jamais seul Tout le ciel est au-
dedans de moi. Je ne puis m'approcher

de moi-même que sur la pointe
des pieds, comme disait le poète,
précisément parce que je ne suis pas
seul, parce que tout le Sacré est au-
dessus de moi. Faire oraison sur la
vie, faire oraison sur les autres, c'est
le plus sûr moyen, sans violer leur
secret, de respecter leur vocation
divine; et c'est le meilleur moyen,
sans rien faire que d'exister en état
d'agenouillement intérieur, de
susciter en eux cette vie divine dont ils
sont les porteurs et qui est leur grandeur

et leur joie».

Abbé J.-P. de Sury

Maurice Zundel, genie mystique

53


	La puissance du bifteck

