
Zeitschrift: Aînés : mensuel pour une retraite plus heureuse

Herausgeber: Aînés

Band: 23 (1993)

Heft: 3

Rubrik: Messages œcuméniques

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fais-moi signe!

L'être humain, c'est bien connu, n'est
pas un pur esprit. D'ailleurs «qui veut
faire l'ange, fait la bête», dit un fort vieux
dicton. Le fait est que pour vivre, pour
s'épanouir, pour communiquer, l'homme
a besoin de signes.
Dès sa naissance, le bébé a besoin de
signes d'affection, sans quoi il dépérit.
Mais c'est tout au long de ma vie,
quotidiennement, que j'ai besoin de

signes. Mon cadre de vie, tout autour de
moi, est constitué de signes qui
m'influencent, me conditionnent: musique ou
silence plutôt que bruit; couleurs chaudes

plutôt que gris sale; fleurs et propreté
plutôt que crasse et immondices; éclairage

indirect plutôt que lumière froide
des néons; minimum d'ordre plutôt qu'
indescriptible fouillis. Et du soleil, au moins
de temps en temps...
Oui, tous ces signes, même inanimés,
finissent par peser dans un sens ou dans
l'autre sur la manière dont je vis ma vie.
Ils déteignent sur moi, en quelque sorte.
Mais ai-je déjà songé à ce que, moi aussi,
je suis signe pour les autres, sans même
avoir ouvert la bouche? Je suis signe par
l'expression de mon visage, mon regard,
ma démarche, la couleur et le style de
mes vêtements, mes gestes et tant d'autres
choses encore. Je suis signe, oui Mais de
quoi, de qui?
De confiance ou de méfiance? D'ouverture

ou de fermeture? D'agressivité ou de
bienveillance? De jalousie ou de sérénité?

Certains ne cessent de se plaindre du
non-accueil, de la dureté qu'ils trouvent
autour d'eux. Mais que font-ils, de leur
côté, pour se rendre aimables, attirants,
agréables? Il ne s'agit pas de jouer la
comédie, de remplacer l'être par le paraître.

Mais tout simplement de.présenter à
l'autre ce que j'aimerais bien qu'il me
présente à moi-même. Or, suis-je heureux

de croiser des visages renfrognés,
tendus, arrogants ou durs? Non, évidemment.

Ces réflexions me rappellent la remarque
que m'avait faite une petite fille de 3e

année primaire, au temps où, jeune
vicaire, je m'habillais en clergyman: «Avec
cet habit noir, monsieur l'abbé, vous ne
faites pas penser à la Résurrection, à la
Bonne Nouvelle de Jésus-Christ, mais à

un croque-mort.»
La vérité sortant de la bouche des
enfants, du jour au lendemain, je passai à la
couleur...

Abbé Jean-Paul de Sury

De l'humilité Messages
à la perfection œcuméniques

L'humilité est l'antichambre de toutes
Abbe J.-P. de Sliry

les perfections. Marcel Aymé PäSteUF J.-R. Laederach

Deux termes qui à première vue
pourraient s ' excl ure, pourtant dépendants 1 ' un
de l'autre. Le premier vocable a une
origine bien modeste. Simplement
terrienne. Il vient de «humus», terre. L'endroit

fécond où s'épanouit la graine, où
se nourrit le planton. Un endroit simple,
générateur des plantes, de la plus petite à

l'arbre le plus puissant. L'humilité
«plane» au niveau de la terre, à hauteur
«humaine». Rien de splendide, de supérieur,

d'éclatant. Aucune envie ni possibilité

d'«en mettre plein la vue», de faire
de l'effet, d'attirer l'attention ou de
susciter l'admiration. L'humilité se sacrifie
elle-même à l'humilité. Elle a sa propre
manière d'être, invisible, mais active.
Imperceptible, mais ressentie. Impuissante

à première vue, mais pleine d'un
impact étonnant. L'humus, c'est aussi
«la terre d'où nous sommes tirés, selon la
Bible, et où, après l'achèvement de notre
cycle terrestre, nous retournerons
inéluctablement». «Par incinération» ou
«inhumation». Une situation de fait que
l'être humain, glorieux ou méconnu,
partage avec tous ses semblables. La
sagesse populaire prétend que la mort est la
seule justice en ce monde. C'est pourtant
vrai que l'orgueil et la vanité sont des
moteurs à déclencher l'action de
l'homme. Et que l'extrême humilité peut
engendrer un extrême orgueil! «Avez-
vous remarqué combien je suis humble!»
A rechercher la perfection il faut donc
connaître l'antichambre de l'humilité.
Une antichambre aux portes étroites et
basses, aux murailles resserrées, où l'on
ne passe que si l'on se fait petit (c'est le
chemin étroit de l'Evangile). Le «gonflé»

n'y a aucun accès. Cette certitude
vaut pour tous les domaines: art, littérature,

musique. Où l'on n'arrive qu'à
travers une modeste et persévérante action:
«vingt fois sur le métier remettez votre
ouvrage». Ainsi la possibilité d'une
certaine perfection existe, malgré Musset
qui affirme «la perfection n'est pas plus
faite pour nous que l'immensité».
Rechercher la perfection, c'est l'aventure
renouvelée, la patience persévérante.
Mais elle postule l'humilité, dans le
domaine religieux surtout. Quelles que
soient ses vertus, il n'y a pas de saint

«parfait», il ne sera jamais
qu

' un homme tiré de l'humus,
en route vers une «certaine»
perfection plus ou moins
réalisée. Un seul nom à citer:
Jésus-Christ, la Croix
(l'humilité), la Résurrection (la
perfection). Quant à nous,
tous en route, écoutons
Calvin: «Quelle chose
convient mieux à la foi que nous
reconnaître nus de toute vertu
pour être vêtus de Dieu?
Vides de tout bien pour être
remplis de Lui?» Une humilité,

véritable antichambre de
la grâce parfaite!

J.R.L.

«-Madame, il y a deux ans
que je n'ai pas vu un
bifteck!...

-Marie! Viens ici montrer à
ce monsieur la viande que
nous avons acheté
aujourd'hui.»
Dessin de Ramon Sabatès

N°3 Mars 1993 aînés 11


	Messages œcuméniques

