
Zeitschrift: Aînés : mensuel pour une retraite plus heureuse

Herausgeber: Aînés

Band: 22 (1992)

Heft: 1

Rubrik: Messages œcuméniques

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Messages
œcuméniques

Pasteur J.-R. Laederach
Abbé Jean-Paul de Sury

Les trois
voies

L'homme est devant trois
chemins pour agir sagement: la
méditation, c'est leplus noble;
l'imitation c'est le plus facile;
l'expérience, c'est leplus amer.
Confucius 551-479 av. J.-C.

Lta sagesse chinoise possède des
profondeurs utiles aussi aux chrétiens. Les
grandes religions ont toutes valeur certaine

et enseignement profitable. Confucius
est plus un moraliste qu 'un spirituel. Mais
comme il s'agit de déambuler
«sagement» sur terre, sa morale comporte portée

éternelle et universelle. Peut-être plus
à la hauteur de la terre que du ciel. Salutaire

quand même, pour le cheminement
humain et son bonheur. - Le plus amer à
ses yeux: l'expérience. Lesjeunes vont au-
devant de cette acquisition, qui leur réserve

pas mal de surprises, heureuses parfois,
douloureuses souvent, amèresen quelques
cas. Les aînés, se targuent volontiers de
leur «expérience». Qui, selon eux, mérite
respect, considération et leur acquiert,
croient-ils, un certain rang et une vraie
valeur. Le monde actuel pense-t-il encore
ainsi? N'a-t-on pas coutume aujourd'hui
de se «débarrasser» des «vieux»,
expérimentés peut-être, mais «dépassés», que
les jeunes «loups» aiment éjecter? Voilà

un côté amer de l'expérience. Un réaliste
a prétendu que celle-ci ne fait pas des

sages, mais des vieillards. Constatation
douloureuse, combien vraie souvent. Sa
valeur pédagogique ne peut-être niée.
Heureux donc ceux qui savent tirer parti
de leur(s) expérience(s). C'est toujours un
élargissement magnifique de la connaissance,

des aptitudes et de l'efficacité. - La
deuxième voie, selon Confucius, c'est
l'imitation. Celle-ci n'a de valeur qu'en
fonction d'un modèle valable. A ce sujet,
Proust a eu un mot assez dur: «l'instinct
de l'imitation et l'absence de courage
gouvernent les sociétés comme les foules.»
Cependant, imiter demande souvent du
courage. Vouloir imiter de grands chrétiens

dans le don de sa personne, dans le
dévouement inconditionnel, dans
l'engagement total, n'est ni facile, ni rentable. -
La troisième voie sapientiale, la plus
noble, c'est la méditation, l'action de
soumettre son esprit à une longue et profonde
réflexion. A cet endroit, nous côtoyons le
christianisme. Dont les grands penseurs
et propagateurs ont tous passé par le creuset

éprouvant et salvateur de la méditation.

C'est la voie royale de la grandeur
humaine. Qui conduit à la contemplation
et à l'adoration. A la noblesse de la foi, à
la force de la prière, à la lumière d'une vie
autre. Il ne s'agit alors plus seulement de
sagesse, mais de bonheur, car est «heureux

l'homme qui trouve son plaisir dans
la loi de l'Eternel et qui la médite jour et
nuit». Psaume 1, 2. J.-R. L. M

Réveil
de la
solidarité

Lorsque l'on est né en Suisse ou dans

d'autres pays occidentaux privilégiés,
dans les années qui ont suivi la
Deuxième Guerre mondiale,
comment ne pas s'être imaginé, jusqu'il y
a peu de temps, que le progrès était

une chose irréversible, le bien-être un

acquis définitif et l'avancée de la
science un moyen de résoudre tous les

problèmes?

N.ous avons bénéficié, sous nos latitudes

et durant les quarante dernières
années, d'une telle période de «vaches grasses»

qu'il est facile de comprendre pourquoi

les plus jeunes générations - et
même les moins jeunes - se sont habituées

à considérer la paix et l'opulence
quasiment comme un dû, comme des
données de base de l'existence
humaine.

Nous savions certes que de nombreux
pays, dits du tiers monde, vivaient une
expérience fort différente. Mais nous
pensions, en toute sincérité, que leur
pauvreté ou leurs guerres n'étaient que le
fruit d'un retard culturel que les prochaines

décennies n'allaient pas manquer de
combler petit à petit.
Et nous redécouvrons soudain, à la
faveur d'une récession économique qui
commence à faire sentir sérieusement ses
effets et devant la barbarie d'une guerre
qui se déroule quasiment à nos portes, en
Yougoslavie, que notre condition est
bien fragile, notre richesse précaire,

l'équilibre de notre pays plus instable
que nous l'imaginions. Nous prenons à

nouveau conscience que la vie est une
lutte, un combat jamais achevé; que rien
n'est jamais définitivement acquis et que
nous sommes incapables de tout maîtriser,

malgré les techniques les plus
sophistiquées que nous avons maintenant à
hotre disposition.
Cette redécouverte peut être un piège ou
une chance. Un piège si nous pensons
que lutter c'est se battre contre l'autre
pour survivre à tout prix, dans un retour
à une loi de la jungle infiniment plus
cruelle et plus perverse que celle des
animaux. Une chance si nous comprenons
que nous ne sommes pas « self-supporting»,

que nous ne pouvons pas tirer
seuls notre épingle du jeu, que nous sommes

interdépendants les uns des autres. Il
faut lutter, certes, mais dans le sens de
prendre ses responsabilités pour tirer
ensemble à la même corde: filles et fils de
Dieu solidaires dans le combat de
l'humain contre l'inhumain. J.-P. de S. B

50 aînés N° 1 Janvier 1992


	Messages œcuméniques

