
Zeitschrift: Aînés : mensuel pour une retraite plus heureuse

Herausgeber: Aînés

Band: 17 (1987)

Heft: 9

Rubrik: Messages oecuméniques

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MESSAGES ŒCUMÉNIQUES

jB^DE SURV
D

pasteur
J-fi. MEDEBACH

Fausse et
vraie sagesse

«Père, Seigneur du ciel et de la terre, je
proclame ta louange: ce que tu as caché
aux sages et aux savants, tu l'as révélé
aux tout petits.» Cette parole de Jésus
rapportée par Matthieu au chapitre 11
de son évangile ne cesse de m'interpel-
ler.
Pourquoi donc? Tout simplement parce

que j'ai la prétention d'avoir atteint
un certain degré de sagesse et que, par
conscience professionnelle et par passion

pour la science théologique, j'essaie

aussi d'améliorer constamment
mes connaissances en cette matière. Je
suis donc censé devenir de plus en plus
savant. Alors, ne suis-je pas en train de
me rendre de plus en plus opaque,
imperméable à la révélation que veut
me faire le Père? Ne suis-je pas en train
de m'écarter de l'interpellation de
Dieu, de devenir insensible à sa
Parole?

Une interprétation bornée de cette
parole de Jésus conduirait sans doute les
chrétiens sur le chemin d'une ignorance

crasse et sur la voie d'une fausse
modestie. Non, le Christ ne nous invite

pas à cultiver la bêtise. Il ne nous
interdit pas non plus de faire fonctionner

les cellules grises qu'il a mises par
millions dans notre cerveau. Bien au
contraire!
Mais il y a deux manières bien
différentes de le faire.
La première - à déconseiller - consiste
à vouloir devenir sage tout seul, à se

prendre soi-même pour la source
première de toute sagesse. Dans cette
attitude, on pourra certes acquérir un certain

nombre de connaissances. On
pourra même devenir un homme
impressionnant de science, au bagage
intellectuel nettement supérieur à la
moyenne de ses contemporains. On
sera peut-être considéré comme un
sage par une partie de nos semblables.
Peu importe! Celui qui s'engage dans
cette voie sans issue n'en demeure pas
moins un nain, spirituellement
parlant. Parce qu'il se meut en circuit fermé,

sans ouverture à l'Autre et aux
autres.

Vérité

La véritépour l'homme, c'est ce quifait
de lui un homme.

A. de Saint-Exupéry

Que voilà un mot difficile! Souvent
employé, mais mal défini. Variable
selon les individus. A chacun sa vérité,
dit-on. Donc source d'incompréhension,

de discussions, de querelles. On
se bat pour la vérité. Laquelle? La vérité,

c'est ce à quoi l'esprit peut et doit
donner son assentiment (diet). Mais
voilà, l'esprit peut donner son assentiment

à des «vérités» opposées. C'est
aussi une connaissance à laquelle on
attribue la plus grande valeur. La vérité

peut être une raison d'exister, de
vivre, de croire, de lutter. La vérité
comporte un entraînement, un
engagement, un mouvement, une
dynamique.

Il convient donc de bien choisir «sa»
vérité, celle par laquelle on vit, celle
pour laquelle on est prêt à mourir. Car
n'est vérité première et dernière que
celle qui permet de vivre pleinement,
et celle pour laquelle il vaut la peine de

La seconde manière de marcher sur les
chemins de la sagesse et de la science
est tout autre. Elle ne procède pas
d'une volonté de «s'en sortir» tout
seul, dans un superbe et orgueilleux
isolement. Celui qui devient un sage et
un savant selon le vœu de Dieu ne
compte pas d'abord sur ses propres
forces. Il se reçoit sans cesse de son
créateur. Et tout ce qu'il découvre, tout
ce qu'il acquiert en expérience, il le
considère toujours comme un don,
comme un trésor qui lui est confié
pour qu'il le partage avec d'autres. Ce
qu'il a reçu, il ne peut le garder pour
lui, mais il en fait bénéficier la
communauté des hommes.

donner sa vie. D'où le choix difficile et
existentiel à faire. Dont dépend
l'orientation, le dynamisme, l'authenticité

et l'influence d'une existence.
Choisir «sa» vérité? Y a-t-il une vérité
qui soit celle d'un seul individu? Qui
ne doive et ne puisse pas être partagée
avec d'autres êtres? Dont le même
choix puisse rassembler et rassurer?
Encore que la «vox populi» (voix du
peuple la majorité) dans la difficile
recherche de la vérité ne soit pas
forcément la «vox Dei». La majorité,
même en démocratie, ne signifie qu'un
choix humain, mais jamais une garantie

de justice et de vérité. Le nombre ne
possède pas forcément la vérité.
L'exemple le plus frappant est celui du
Christ. Seul contre tous. Il serait difficile

de l'accuser d'erreur, de mensonge,

d'hypocrisie ou de fausseté. Dans
tout ce qui a existé jusqu'à ce jour, il
est le type même de la vérité. Il est
difficile d'être plus vrai que lui. Ce que
doit reconnaître même l'incroyant.
Les preuves, elles sont éclatantes.
Quand on vit comme il a vécu, qu'on
meurt comme lui, il y a dans cette vie
et dans cette mort quelque chose
d'unique. Pas étonnant que les

croyants y discernent une marque
divine, un rayonnement tellement pur,
propre et authentique qu'on est prêt à
le croire quand il affirme: «Je suis la
voie, la vérité et la vie.»
Alors? Chercher encore? Chercher
ailleurs une vérité aléatoire, quand elle
nous est offerte de façon si lumineuse!
Gratuitement.

Pasteur J.-R. L., Peseux

Les plus grands savants, les plus
grands sages ne l'ont-ils finalement pas
été parce qu'ils ont su rester «petits»?
Parce que l'approche et la découverte
de l'infiniment grand (ou de l'infini-
ment petit) se sont faites chez eux dans
une attitude de contemplatifs et de
serviteurs?

«Servir»: voilà un verbe dont on s'est
trop moqué au cours de ces dernières
années! C'est fort dommage, car celui
qui ne sait se mettre en disponibilité de
servir ne peut devenir qu'un triste sage
et un dangereux savant... en passant à
côté de la révélation de l'Amour.

Abbé J.-P. de S., Genève


	Messages oecuméniques

