
Zeitschrift: Vermessung, Photogrammetrie, Kulturtechnik : VPK = Mensuration,
photogrammétrie, génie rural

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Vermessung und Kulturtechnik (SVVK) =
Société suisse des mensurations et améliorations foncières (SSMAF)

Band: 89 (1991)

Heft: 7

Artikel: Wissenschaft und Ganzheit : Die Philosophie der Ganzheit

Autor: Meyer-Abich, K.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-234591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-234591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fachteil

Wissenschaft und Ganzheit:
Die Philosophie der Ganzheit
K. M. Meyer-Abich

Zu einem Konzert des Zitherspielers Amoibeus ging der Stoiker Zenon mit seinen
Schülern und sagte zu ihnen: «Wir wollen hingehen, damit wir erfahren, was für
harmonische Klänge und Stimmen Därme und Saiten und Hölzer und Knochen
von sich geben, wenn sie an Geist und Zahl und Ordnung Anteil gewinnen» (Pohlenz

1950,11). Das war in Athen im 3. Jahrhundert vor Christus. Dabei ging es,
modern gesprochen, so wie wir ein naturwissenschaftliches Experiment beschreiben,

bereits um Erkenntnis im Modus der Herstellung. Musik wird nicht nur
gehört, in einem Konzert wird sie auch «gemacht», hervorgebracht, produziert. Zu
Gehör kam dann aber nicht nur ein Gemachtes, sondern die Ordnung oder die
Harmonie der Welt, in die sogar das Unerhabenste wie Därme und Saiten, Hölzer und
Knochen, erlöst einstimmt, wenn es richtig berührt wird, so wie der Künstler es
versteht [1].
Lebte Zenon unter uns und wollten wir von ihm lernen, so wären entsprechende
Exkursionen heute auch in die Bildende Kunst naheliegend. Bei A.Tâpies sind es
Zement und Hölzer, die an Geist und Zahl und Ordnung Anteil gewinnen, bei
J. Beuys Filz und Fett, bei R. Long Feldsteine. Diesen Weg der Erkenntnis im
künstlerischen Modus der Herstellung ist die moderne Naturwissenschaft aber
nicht gegangen.

En se rendant à un concert du cithariste Amoibeus en compagnie de ses disciples,

le stoïcien Zenon dit à ces derniers: allons écouter les sons harmonieux et les
mélodies que peuvent produire boyaux, cordes, bois et os, lorsqu'ils apportent
leur tribut à l'esprit, au nombre et à l'ordre (Pohlenz 1950, 11). Cela se passait à
Athènes au 3ème siècle avant J. C. Dans notre monde moderne, cela revient à dire
qu'il existait déjà une reconnaissance en matière de création, au même titre que
nous décrivons une expérience scientifique. La musique n'est pas seulement
écoutée; en concert, elle est «composée» de toutes pièces, créée et produite. A
l'époque, on n'entendait pas seulement une œuvre, mais aussi le reflet de l'ordre
ou de l'harmonie du monde, dans lesquels entraient des instruments aussi simples

que boyaux, cordes, bois et os, qui s'harmonisentparfaitement lorsqu'ils sont
joués exactement comme l'entend l'artiste.
Sl Zenon vivait à notre époque, et si nous voulions profiter de ses connaissances,
Il serait aisé de voyager dans le monde des arts plastiques. Chez A. Tapies, c'est
le béton et le bois qui participent à l'esprit, au nombre et à Tordre; chez J. Beuys,
le feutre, chez R. Long, la pierre. Néanmoins, la science moderne n'a pas réussi à
trouver ce chemin de la connaissance en matière de création artistique.

1. Verlust und
Wiederentdeckung der
Ganzheit
Zwar gab es in der Leonardozeit einmal
die Chance einer Entwicklung der
Naturerkenntnis als Kunst, die heutige
Naturwissenschaft aber hat andere Wurzeln, nämlich

die Scholastik und die mittelalterliche
Technik, Buchgelehrte und Handwerker.
Kopf und Hand verbanden sich hier
sozusagen wie Begriffe ohne Anschauungen

Gekürzter Vortrag am 17. Januar 1991 im Rahmen
der interdisziplinären Veranstaltungsreihe
«Wissenschaft und Ganzheit» von Universität und ETH

Zürich im Wintersemester 1990/91. Vorabdruck
aus dem Buch zur Veranstaltungsreihe («Auf der
Suche nach dem ganzheitlichen Augenblick - Der

Aspekt Ganzheit in der Wissenschaft», Verlag der
Fachvereine, Zürich, Sommer 1991).

mit Anschauungen ohne Begriffe; Kunst ist
weder das eine noch das andere.
Charakteristischerweise fanden die Gelehrten
den Zugang zur Sinnenwelt zuerst und am
erfolgreichsten dort, wo diese uns in ihrer
Leibhaftigkeit so fern wie möglich ist, nämlich

in der Astronomie. Dies lag sicher
auch daran, dass sogar die Bewegung
des Jupiter unvergleichlich viel einfacher
zu beschreiben ist als die eines Hasen,
und die Tages- oder Jahresrhythmen, wie
sie am Himmel als Ordnung der Zeit
erscheinen, sind schon von alters her als
besonders regelhaft erfahren worden. Eine
gewisse Abständigkeit prägt das Verhältnis

der Naturwissenschaft zur natürlichen
Mitwelt gleichwohl bis heute und auch
dort, wo sie es ganz handgreiflich aus -
räumlich - nächster Nähe mit den Dingen
zu tun hat.
Johannes Kepler war es, der die Auszeichnung

der Himmelsbewegungen durch

eine wahrhaft universale Ordnung so
bestätigt fand wie keiner zuvor, nämlich
sogar für die scheinbar so erratischen Planeten.

Wie Amoibeus vernahm auch er das
Lied des Kosmos, die Sphärenharmonie,
in der die Bewegungen der Himmelskörper

an Geist und Zahl und Ordnung teilhaben.

Es bedurfte dazu keiner künstlerischen

Berührung, sondern nur des Lichts
der Sonne und der Sterne selbst sowie der
genauen Beobachtungen Tycho Brahes
auf der Insel Hven im Kopenhagensund.
Als Christ vernahm Kepler die
Sphärenharmonie als die der Gedanken Gottes bei
der Schöpfung. In seiner Naturerfahrung
begegnete er ihm als dem Schöpfer, und
er lobte ihn im Jubel der Erkenntnis, wie
herrlich seine Werke sind. Die weitere
Entwicklung war so, dass Descartes
überrascht entdeckte, die Ordnung am Himmel
sei ja dieselbe wie die der technischen
Mechanik hienieden, und Newton seine
gemeinsame Theorie von beiderlei
Bewegungen bereits als Himmels-Mechanik
formulierte. Im allgemeinen Bewusstsein war
dann zwar erst das 18. Jahrhundert die
Blütezeit der Physikotheologie, der Erfahrung

des Schöpfers in der wunderbaren
Ordnung der Welt, aber dies war nicht
mehr Keplers Jubel, sondern nur noch ein
Paravent für die neuen Kräfte der aufkommenden

Industriegesellschaft. Kant macht
diesem Treiben schliesslich barsch ein
Ende durch die Feststellung, «dass die
Vernunft nur das einsieht, was sie selbst
nach ihrem Entwürfe hervorbringt» (Kritik
der reinen Vernunft, B XIII). Der
Hypothese, ein Schöpfer habe die Welt nach
seinem Entwurf hervorgebracht, bedurfte
man dann nicht mehr.

Mit der Erkenntnis, dass die Vernunft nur
das einsieht, was sie als menschliche
Vernunft nach unserem Entwurf selbst hervorbringt,

ging allen Naturforschern, wie Kant
sagte, ein Licht auf: das Licht, in der Expe-
rimentalwissenschaft nicht mehr auf das
Licht warten zu müssen, in dem die Dinge
sich uns von sich her zeigen wie die
Sterne, sondern sie nötigen zu können,
sich uns nach unserem Willen zu zeigen.
Der nächste Schritt war, nunmehr auch
nur noch das gelten zu lassen, was nach
unserem Entwurf hervorzubringen und somit

einsichtig ist. Und heute leben wir in

einer Welt, in der es schliesslich bald nur
noch das gibt, was wir selbst hervorbringen.

So vollendet sich der neuzeitliche
Subjektivismus. Es ist so, als sei der Prota-
goreische Satz: Der Mensch ist das Mass
aller Dinge, für die Industriegesellschaft
zu einer Norm geworden: Der Mensch soll
das Mass aller Dinge sein [2].
Werner Heisenberg hat das Ergebnis in

der Feststellung zusammengefasst,
«dass zum erstenmal im Laufe der
Geschichte der Mensch auf dieser Erde nur
noch sich selbst gegenübersteht» (1955,
17). Früher seien wir von Naturgewalten
bedroht gewesen, heute aber sei unserem

Vermessung, Photogrammetrie, Kulturtechnik 7/91 343



Partie rédactionnelle
Handeln im wesentlichen nur noch durch
andere Menschen Grenzen gesetzt; früher

habe der Mensch sich der Natur
gegenüber gesehen als einem Reich, das
nach seinen eigenen Gesetzen lebte,
heute stiessen wir überall auf vom
Menschen hervorgebrachte Strukturen; und

sogar die Naturwissenschaft habe es nicht
mehr mit der Natur an sich zu tun, sondern
mit der uns in bestimmter Weise
ausgesetzten Natur. Berühmt ist die Replik Martin

Heideggers, Heisenberg habe «mit vollem

Recht darauf hingewiesen, dass sich
dem heutigen Menschen das Wirkliche so
darstellen muss... Indessen begegnet der
Mensch heute in Wahrheit gerade
nirgends mehr sich selber, d.h. seinem
Wesen» (1954, 27).
Wenn Heidegger recht hat, verfehlen wir
uns am allermeisten dadurch, dass wir alle
Welt nach uns aussehen lassen und uns
darin zu verwirklichen meinen. Blicken wir
also auf das, was uns nicht oder noch nicht
anverwandelt ist. Tiere und Pflanzen? Die
meisten Arten sind längst domestiziert. So
auch fast alle Landschaften, bis zu den
Gipfeln der Berge. Naturschutzgebiete?
Dies sind historische Reservate, aber
auch in der Naturgeschichte begegnen wir
unseren Artgenossen.
Bleibt uns wenigstens das Ganze der Natur

als das einzig Unverfügbare? Nicht einmal

dies ist unangefochten. Die Umweltkrise,

in die wir geraten sind, wird nämlich
in jedem Einzelfall mit Recht darauf
zurückgeführt, dass Zusammenhänge
übersehen worden sind, vor allem ökologische
Kreisläufe. Und so ist die Ökologie längst
auf dem Weg zur Systemtheorie, um
ganzheitlich, wie man dann sogar sagt,
abschätzen zu können, wie oder wie nicht
irgendeine neue Chemikalie der Biosphäre
insgesamt bekommt. Dies ist eine sehr
verständliche Reaktion, denn jedes
einzelne Umweltproblem erweist sich immer
wieder als ein Zeugnis mangelnder
Einsicht in die Lebenszusammenhänge.
Ganzheitlich zu denken heisst aus dieser
Sicht, über das, was schon verfügbar ist,
nicht mehr ganz so unbekümmert zu verfügen

wie bisher, solange das, was noch
nicht verfügbar ist, die Lebenszusammenhänge

im Ganzen, nicht auch systemtheoretisch

überschaubar und somit verfügbar
geworden ist. Sind wir damit nicht auf
einem guten Weg?
Ist es ein kleinlicher Einwand, dass das,
was in jedem Fall, den man betrachtet, gilt,
nicht auch für alle gelten muss? Zum
Beispiel kann man jeder Spur aus der Vergangenheit

nachgehen und mit grossem
Aufwand das jeweils Vergangene als faktisch
belegen, aber dies kann nicht mit allen
Spuren geschehen. So lässt sich mit viel
Mühe im vernetzten Denken vielleicht
auch jeder Fehler weitgehend vermeiden,
aber kann das gleichermassen für alle
Fehler gelten? Der Aufwand zur Vermeidung

von Fehlern wird schliesslich grösser

als der für das eigentliche Ziel, und dabei
nimmt die Zahl der Fehler im Bemühen um
die Vermeidung von Fehlern wieder zu.
Und ist es eine wünschenswerte Utopie,
die Welt so weit in den Griff zu bekommen,
dass wir in Zukunft z.B. nicht mehr zu
sagen brauchen, «wir hatten in diesem Jahr
schönes Wetter», sondern «in diesem
Jahr ist das Wetter gut gelungen» (K.
Schily 1989, 87)?
Ich kann diese Frage hier offenlassen.
Vielleicht wird die eigentliche Leistung der
Systemtheorie darin liegen, die
industrielle Wirtschaft zunächst einmal von
den grobschlächtigsten Unbedachtsamkeiten

abzuhalten, und damit wäre schon
viel gewonnen. Ganzheitlich aber soll man
das systemtheoretische Denken allemal
nicht nennen, solange ein System das
bleibt, was das Wort besagt: ein
Zusammengefügtes, ein Bau. Soweit man es damit

treibt: Es bleibt dabei, das Ganze als
Zusammengesetztes von den Teilen her
verstehen zu wollen und nicht die Teile
vermöge seiner Teilbarkeit vom Ganzen her.
Ganzheiten im eigentlichen Sinn sind z.B.
Worte: Sie sind nicht zusammengesetzt
aus Lauten, sondern sie sind in Laute -
oder Buchstaben - teilbar. Auch Atome
und Elementarteilchen sind nicht aus
kleineren Teilchen zusammengesetzt, wohl
aber in diese teilbar. Dies hängt zusammen

mit der von Niels Bohr entdeckten
Ganzheit oder Individualität der atomaren
Phänomene. Dies sind ganzheitliche
Erscheinungen; wie aber steht es mit der
Welt insgesamt, ist sie auch eine Ganzheit?

Piaton hat sie so gesehen: «Dieser
Kosmos ist ein sichtbares Lebewesen,
das alles Sichtbare umfasst als Abbild des
zu Denkenden, ein wahrnehmbarer Gott»
(Tim 92c). Viele kennen diesen Gedanken
heute nur noch als «Gaia-Hypothese».

Sieht aber die Vernunft nur noch das ein,
was sie als menschliche Vernunft nach
unserem Entwurf hervorbringt, so ist es um
die Natur schlecht bestellt. Denn Natur ist
von alters her, was von selbst ist, was also
in der Wahrnehmung von sich her und
nicht von uns her einleuchtet und uns
aufgeht. Solange wir uns nur dafür interessieren

zu verfügen, was verfügbar ist, und
verfügbar zu machen, was noch nicht
verfügbar ist, kann uns das wesentlich
Unverfügbare nur entgehen. Daran ändern auch
alle Beschwörungen von Ganzheitlichkeit
nichts, solange sie im bisherigen Denken
steckenbleiben. Wo aber inzwischen
sogar das Adjektiv «holistisch» fast ein
Modewort geworden ist, könnten wir uns ja
auch einmal daran erinnern, dass es unter
diesem Leitbegriff eine philosophische
Tradition gibt, an die anzuknüpfen - zumal
angesichts der Reichweite des holisti-
schen Anspruchs - hilfreicher sein könnte,
als alles von Neuem beginnen zu wollen.
Ich denke im Rückblick zunächst an den
naturphilosophischen Holismus eben dieses

Jahrhunderts, so wie er von meinem

Vater, Adolf Meyer-Abich (1893-1971), seit
den 20er bis in die 60er Jahre entwickelt
und vertreten worden ist, in einer Zeit also,
in der man mit dem ganzheitlichen Denken

ziemlich allein blieb. Der Grundgedanke

war, dass die sogenannte anorganische

Welt als ein Grenzfall oder eine «Sim-
plifikation», eine Vereinfachung der
organischen zu verstehen sei, eine künftige
Biologie also die Physik umfassen werde,
und dass gleichermassen die Biosphäre
eine «Simplifikation» der Psychosphäre
sei.

«Ganz ebenso wie einen lebendigen
Organismus stellen wir uns nun auch die Natur als
Ganzheit vor. Wie in einem lebendigen
Organismus die Zelle im Gewebe, dieses im
Organ, dieses wieder im Organverband und
dieser endlich in der Totalität des Organismus

ganzheitsbezogen enthalten und aufgehoben

ist, so ist die rein räumliche Wirklichkeit

in der mechanischen, diese wieder in der
physikochemischen, diese ihrerseits in der
organismischen und diese endlich in der
seelischen Natur ganzheitlich enthalten und
aufgehoben Die Natur ist eine Ganzheit, also
ein mächtiger lebendiger Weltorganismus!»
(A. Meyer-Abich 1948, 40/44).

Von der Seele dieses Ganzen, also von
der Weltseele her denken zu sollen, ist in

der wissenschaftlich-technischen Welt
eine arge Zumutung. Hatte man sich nicht
gerade solcher naturphilosophischen
Spekulationen entledigen müssen, um den
Weg der modernen Naturwissenschaft
und Technik zu gehen? Dieser Weg aber
hat uns nun an einen Abgrund geführt.
Und bestätigt sich nicht, dass die Physik
von der kruden Mechanik, mit der Helmholtz

noch vor hundert Jahren die
Lebenserscheinungen beschreiben zu können
meinte [3], bis zur Quantentheorie,
Molekularbiologie und zu den Selbstorganisa-
tionstherorien sozusagen immer biologischer

geworden ist? Wird es da so
abwegig sein, auch das organismische
Leben letztlich von dem der Seele her verstehen

zu wollen?

In der Medizin ist dieser letztere Gedanke
nicht ganz so ungewöhnlich wie in der
Biologie, denn der ganzheitliche Ansatz kann
hier, solange Mediziner noch Ärzte sind,
niemals ganz verschüttet werden. Die

Erinnerung gilt der Hippokratischen Tradition.

Piaton hat sie in seinem Dialog
«Charmides» knapp auf den Punkt
gebracht.

Der Dialog handelt von der Selbsterkenntnis

und ist dramaturgisch so angelegt,
dass der junge Charmides, später einer
der Dreissig Tyrannen, Kopfschmerzen
hat und Sokrates als einem Arzt vorgestellt

wird. Das Gespräch beginnt also mit
der Selbstwahrnehmung in einem
Schmerz und führt zu einer Erörterung,
wie man es in der Selbsterkenntnis mit
sich selber zu tun hat. Charmides war darauf

natürlich nicht gefasst, sondern wollte,
wie die meisten von uns in solchen Fällen,

344 Mensuration, Photogrammetrie, Génie rural 7/91



Fachteil
einfach nur wieder «gesund gemacht»
werden, nämlich durch ein einzunehmendes

Medikament. Als er aber Sokrates um
das entsprechende Kraut bat, antwortete
dieser, so schnell gehe das nicht. Wenn
einer etwas mit den Augen habe, so könne
man diese nur vom Kopf her behandeln,
wenn aber etwas mit dem Kopf, so
wiederum diesen nur vom ganzen Leib her,
und wenn etwas mit dem ganzen Leib, so
sei diesem nur von der Seele her zu
helfen.

Sokrates erzählt, er habe diese Lehre von
einem Thrakier gehört, der hinzugefügt
habe, eben dies sei

«auch die Ursache, weshalb bei den Hellenen

die Ärzte den meisten Krankheiten noch
nicht gewachsen wären, weil sie nämlich das
Ganze (tò hólon) verkennten, auf welches
man seine Sorgfalt richten musste, und bei
dessen Übelbefinden sich unmöglich irgendein

Teil (méros) Wohlbefinden könnte. Denn
alles, sagter er, entspränge aus der Seele,
Böses und Gutes, dem Leibe und dem ganzen

Menschen, und ströme ihm von dorther
zu so wie aus dem Kopf zu den Augen. Jenes
also (das Ganze) müsse man zuerst und am
sorgfältigsten behandeln, wenn es um den
Kopf und auch um den ganzen Leib gut stehen

solle. Die Seele aber... werde behandelt
durch gewisse Besprechungen» (Chrm
156e3-157a4).

Durch sie, durch Logoi, entstehe in der
Seele Besonnenheit, und dann sei es
leicht, auch den Kopf und den übrigen Körper

gesunden zu lassen.

Charmides hat sich auf diese Behandlung
eingelassen und dadurch sind seine
Selbstheilungskräfte wohl so angeregt
worden, dass von dem Medikament zum
Schluss nicht mehr die Rede zu sein
brauchte. Gerade bei einem Kopfschmerz
kann man sich dies leicht vorstellen. Die
holistische These - im Sinn des
naturphilosophischen Holismus verstanden - ist nun
aber, dass wir auch der übrigen Welt
erkennend und handelnd immer nur dann
gerecht werden können, wenn wir dabei
vom Ganzen ausgehen, und das heisst:
von der «seelischen Natur» (Adolf Meyer-
Abich 1948, 40). Von einer solchen
Wissenschaft sind wir weit entfernt, aber eine
ganzheitliche Medizin als nicht auf den
Menschen beschränkte Gesundheitswissenschaft

könnte ihr zum Vorbild werden.

In welchem Spielraum hier neue Wege zu
gehen wären, zeigt sich, wenn dem
modernen Holismus einerseits bei Piaton,
andererseits bei Adam Smith Aufpunkte in

unserer Geistesgeschichte gegeben
werden. In der jüngeren Vergangenheit sind
vor allem Spinoza, Leibniz, Goethe und
Schelling die grossen Holisten gewesen.
Ich beschränke mich im vorliegenden Text
auf den in dieser Hinsicht weniger bekannten

Adam Smith.

2. Naturgemässe Sittlichkeit
bei Adam Smith

Die neuere Philosophie der Ganzheit, der
Holismus des 20. Jahrhunderts, hat sich
bisher auf das Verhältnis der anorganischen

zur organischen Wirklichkeit
konzentriert, war aber von Anfang an auf eine
umfassendere Philosophie des «politischen

Menschen» hin angelegt (vgl. A.

Meyer-Abich 1935, 27). In der Erinnerung
an den antiken Gedanken, dass
Menschen nach der Natur (Physis) leben sollen,

können wir den ganzheitlichen
Entwurf durch weitere Fussnoten zu Piaton
danach so ergänzen, wie er gedacht ist
und in der Umweltkrise der Industriegesellschaft

eine Reohentierung im menschlichen

Verhältnis zur Natur bieten könnte.
So entscheidend es ist, mit dem
Naturrechtsgedanken erneut bei Piaton
einzusetzen oder bei Anaximander, finden wir
von dort aber nicht ohne weiteres in die
Gegenwart zurück. Zur Struktur unseres
Bewusstseins gehören vielmehr Ablagerungen

einer Geschichte, in der der
Naturrechtsgedanke von den einen als zu
naturalistisch, von den andern als zu
metaphysisch kritisiert und zwischen beiden
Fronten zerrieben wurde, wie Schumpeter
mit Recht bemerkt (1965,1.169.). Die
Staatsrechtler haben sich dem Problem
dadurch entzogen, dass sie die «Natur»
im Naturrecht als eine Art Äquivokation
erklärten und die naturrechtliche Tradition
erst dort beginnen lassen, wo es nicht
mehr um das Ganze, sondern nur noch
um das Wesen des Menschen geht. Auf
die Frage nach dem Verhältnis von Natur
und Naturrecht könnte man danach so
antworten wie David Hilbert auf die nach dem
Verhältnis von Mathematik und Physik:
Die beiden haben gar nichts miteinander
zu tun.
Man kann und sollte wohl auch lange
darüber nachdenken, was dazu führt, in der
Begründung des Rechts lieber nichts mit
der Natur zu tun haben zu wollen. Eine
Rolle spielt sicher, dass die Kulturwissenschaften

im 19. Jahrhundert die Natur den
Natur- und Ingenieurwissenschaften allein
überlassen haben, die damit allerdings
überfordert sind; eine andere, dass der
Gott der Freiheit, der die Juden aus Ägypten

geführt hat, zwar nachträglich auch als
Schöpfergott hat gedacht werden sollen,
jedoch theologisch nie mit rechtem Erfolg,
so dass die abendländische Dichotomie
von Natur und Gesellschaft tiefe Wurzeln
hat. Gleichwohl hates noch in der2. Hälfte
des 18. Jahrhunderts eine Philosophie der
Ganzheit gegeben, nach der Begründung
der modernen Naturwissenschaft also, in

der die Natur als der Ursprung auch der
Regeln der Sittlichkeit verstanden wurde.
Merkwürdigerweise hat eben diese
Philosophie der Ganzheit entscheidend dazu
beigetragen, dass des Ganzen späterhin
zu wenig gedacht worden ist, und zwar

durch ihren Erfolg und durch ein nicht
zufälliges Abgleiten. Ich meine die Philosophie

von Adam Smith, so wie sie in seiner
«Theorie der sittlichen Gefühle» (1759)
entwickelt ist.
Mancher wird sich schon wundern, Smiths
Philosophie überhaupt als eine Philosophie

der Ganzheit verstanden zu sehen,
denn Smiths Gedanken gefallen den meisten

seiner Anhänger gerade deshalb,
weil sie sie vermeintlich davon entlasten,
des Ganzen überhaupt gedenken zu sollen.

Dies ist freilich ein Irrtum [4]. Denn
nach Smith lehrt uns «die Natur» zwar
vermöge unserer menschlichen Naturanlagen,

wie wir leben sollen, indem sie uns
einen «inneren Menschen» (TMS 229) zum
Wächter (guardian) gesetzt hat, so dass
wir jedes Unrecht «natürlicherweise»
(TMS 157) missbilligen; die Normen des
naturgemässen Lebens sind in uns aber
nicht so Fleisch geworden, dass wir nicht
gegen sie Verstössen könnten.

Dementsprechend haben wir ein «natürliches

Pflichtgefühl» (natural sense of duty,
TMS 281) und es wäre «unnatürlich»
(aaO), gegen die Regeln der Sittlichkeit zu
Verstössen, aber ein unnatürliches Verhalten

ist keineswegs ausgeschlossen. Wir
sind nach Smith also keineswegs davon
entlastet, unser Verhalten der Natur des
Ganzen gemäss einzurichten, indem wir
seiner gedenken. Wer nicht, sagt Smith,
im Innern die Wahrheit der grossen
stoischen Maxime fühlt, dass man einen
andern nicht ungerecht berauben oder den
eigenen Vorteil zu Lasten eines andern
suchen darf, der ist wider die Natur (TMS
236) und durchkreuzt den Plan des «Urhebers

der Natur» (Author of Nature), wie der
Welt Glück und Vollkommenheit zuteil werden

sollten (TMS 275). Dies also gilt es zu
fühlen. Zum naturgemässen Verhalten
gezwungen sind wir nicht.
Das Originelle an Smiths Ethik sind nicht
diese Forderungen, sondern ihre Qualifikation

als Naturanlagen. Er deduziert
nicht aus übergeordneten Grundsätzen,
wie wir uns eigentlich verhalten sollten,
sondern sucht sozusagen empirisch zu
zeigen, dass uns von Natur, so wie wir
Menschen sind, bestimmte Orientierungen

eingewachsen sind. Auf diese Weise
ergibt sich eine völlig unkantische Begründung

der Regeln der Sittlichkeit, nämlich:

Manche Handlungen sind unseren natürlichen

Empfindungen (natural sentiments)
zuwider. Wir hören auch, wie alle, die um uns
sind, dem gleichen Abscheu Ausdruck
geben. Dies bestärkt uns noch in unserem
natürlichen Gefühl von ihrer Hässlichkeit
(natural sense of their deformity) und verschärft
es sogar. Es befriedigt uns, sie in dem richtigen

Licht gesehen zu haben, wenn wir
bemerken, dass andere sie ebenso sehen. Wir
beschliessen, uns dergleichen niemals
zuschulden kommen zu lassen und uns keinesfalls

je in dieser Weise der allgemeinen
Missbilligung auszusetzen. Natürlicherweise (na-

Vermessung, Photogrammetrie, Kulturtechnik 7/91 345



Partie rédactionnelle
turally) machen wir es uns daraufhin zur
allgemeinen Regel, alle Handlungen zu vermeiden,

durch die wir hassenswert, verächtlich
oder strafbar und somit Gefühle auf uns ziehen

würden, die uns im höchsten Mass
schrecklich und zuwider sind. Andere
Handlungen hingegen rufen unsere Billigung hervor

und wir hören auch in unserer Umgebung
jedermann sich gleichermassen günstig
äussern. Jeder möchte sie ehren und belohnen.
Sie erregen all die Gefühle, die wir uns von
Natur (by nature) am meisten wünschen,
Liebe, Dankbarkeit und Bewunderung der
Menschen. Der Ehrgeiz, gleiches zu vollbringen,

erwacht in uns. Natürlicherweise (naturally)

machen wir es uns nun auch zur Regel,
mit Sorgfalt jede Gelegenheit zu suchen, uns
entsprechend zu verhalten (TMSTeil III, Kap.
4; S. 264).

Auf diese Weise, fährt Smith fort, «bilden
sich die allgemeinen Regeln der Sittlichkeit»

(the general rules of morality, aaO)
aus der Erfahrung, was unser «natürlicher
Sinn für Verdienst und Schicklichkeit»
(natural sense of merit and propriety, aaO) billigt

oder missbilligt. Etwas später fügt er
noch hinzu, jede Tugend werde
«natürlicherweise» so belohnt, wie es sie rückwirkend

am meisten bestärkt (TMS 276).
Kant hätte sich danach viel Mühe sparen
können, zumal auch er die Vernunft als
eine «Gabe der Natur» und den kategorischen

Imperativ als naturgemäss verstanden

hat.
Der Einwand liegt nahe, was Smith hier als
«natürlich» beschreibe, seien in Wahrheit
gesellschaftliche Prozesse, besonders in
der britischen Oberschicht des 18.
Jahrhunderts. Dies ist zwar richtig, jedoch nur
dann ein Einwand, wenn wir die Dichotomie

von Natur und Gesellschaft voraussetzen.

Smith verstehen zu wollen, ist eine
Chance, eben dies nicht zu tun, denn für
ihn - wie für die Stoiker - ist der Mensch
nichts Abgesondertes und Vereinzeltes,
sondern ein Bürger der Welt, ein Glied des

grossen Gemeinwesens der Natur (a
citizen of the world, a member of the vast
commonwealth of nature; TMS 239).
Dementsprechend ist es wiederum die Natur,
die den Menschen für die Gesellschaft
geschaffen hat (Nature... formed man for
society, TMS 212)! Sich gesellschaftlich zu
organisieren, ist danach die natürliche Form
des Lebens der species homo sapiens,
nicht die Kompensation für eine mangelhafte

Naturausstattung. Ich kann Smith
hier nur recht geben und sehe in diesem
ganzheitlichen Denken auch eine Chance
in der Umweltkrise. Anders als es bei
Smith klingt, sollten wir freilich von
vornherein annehmen, dass der naturgemässe

Lernprozess, wie nach der Natur
zu leben sei, nicht überall und jederzeit
dasselbe Ergebnis haben wird,
geschweige denn eine allgemeine Vereng-
länderung als das Ziel der
Naturgeschichte.

Was Smith dennoch zum Präzeptor
gerade derjenigen Wirtschaft, welche in

diese Krise hineingeführt hat, werden
liess, waren weitere Überlegungen zu der
Frage, wie die Natur es eingerichtet hat,
dass der Mensch, obwohl er sich widernatürlich

verhalten kann, dennoch möglichst
weitgehend dem zu seiner biologischen
Ausstattung gehörigen Natursollen folgt.
Ein Beispiel ist die Religion: Da von der
Einhaltung der Regeln der Sittlichkeit die
Existenz oder Gesellschaft abhänge,
habe «die Natur» unser natürliches Pflichtgefühl

durch die Meinung verstärkt, diese
Regeln seien Gebote der Gottheit; dies
habe sich zwar durch die philosophische
Forschung bestätigt, aber darauf habe sie
nicht warten wollen (TMS 271 f).

Je stärker Smith nun betont, dass das
naturgemäss rechte Handeln von Natur in

uns angelegt sei, desto weniger Raum
bleibt für naturwidrige Abweichungen, bis
schliesslich jegliches Handeln als naturgemäss

gerechtfertigt zu sein scheint und
des Ganzen nicht mehr gedacht werden
muss, weil es unser Leben schon gänzlich
bestimmt. Die Vision, dass wir unsere
eigenen kleinen Interessen nicht nur jederzeit

denen des grossen Gemeinwesens
der Natur unterordnen sollten (TMS 239),
sondern dieses Sollen schon ganz zu
unserem Sein geworden ist, hat Smith in seiner

Sympathie für die Stoiker (vgl. TMS
90) besonders an der Stelle seiner Ethik
hingerissen, die dann zum Leitbild des
Kapitalismus geworden ist, der mit der
«unsichtbaren Hand» (TMS Teil IV, Kap. 1 ; S.

304).
Was uns zum Wohlstand treibt, schreibt er
dort, sei der dem Menschen «natürliche»
(TMS 301) Hang, vor anderen
ausgezeichnet zu sein, die Eitelkeit. Macht und
Reichtum anhäufen zu wollen, sei zwar für
den Einzelnen der Mühe nicht wert, aber
es sei gut, dass «die Natur» (TMS 303)
uns in dieser Weise hintergeht, denn
dadurch halte sie unsere Geschäftigkeit in

Gang: den Boden zu bebauen, Häuser
und Städte zu errichten, Wissenschaft und
Kunst zu entwickeln, über den Ozean in

ferne Länder zu reisen, die Fruchtbarkeit
des Bodens zu verdoppeln und Wälder in

Kulturlandschaften zu verwandeln. Im

Ergebnis sei dann aber auch für die Reichen
das Auge grösser als der Mund, denn in

ihren Magen passe nicht mehr als in den
der Armen. Ihre Wünsche stünden dazu in

einem Missverhältnis, aber verbrauchen
könnten sie nur wenig mehr als jene, also
mussten sie ihre Güter mit den Armen
teilen. So sorge eine «unsichtbare Hand»
(TMS 304) dafür, dass die Notwendigkeiten

des Lebens etwa so verteilt werden,
als ob die Erde von vornherein in gleiche
Teile aufgeteilt worden wäre. Ohne es zu
wollen und ohne es zu wissen, dienten so
die Reichen dem Interesse der Gesellschaft

und lieferten die Mittel zur Verbreitung

der Arten, dem grossen Ziel der Natur
(TMS 303 f).
Wie abwegig diese Beschreibung ist und

wie leicht damit das skrupelloseste Man-
chestertum gerechtfertigt werden kann,
hätte eigentlich auch Smith sich schon
klarmachen müssen. Sein «gnädiges
Geschick bestand darin», schreibt Schumpeter,

«dass er sich voll und ganz im Einklang
mit der Stimmung seiner Zeit befand»
(1965, I. 246), jedenfalls mit der der
aufkommenden Unternehmerschicht.
In seiner professoralen Abgeschiedenheit
mag er sich nicht klargemacht haben,
welchem Treiben er durch die fixe Idee, dass
die Reichen eigentlich von den Armen
ausgebeutet werden, ein Alibi bot. Und in seiner

professoralen Eitelkeit hat er sich
vielleicht auch gar nicht gefragt, worauf sein
unglaubliches Ansehen bei den Mächtigen

seiner Zeit wirklich beruhte. Dennoch
wäre es schade, wenn nicht wenigstens
wir in der Umweltkrise von dem Ausrutscher,

der ihn berühmt gemacht hat, den
Rückweg zu der Philosophie der Ganzheit
fänden, die er damit verlassen hat.
Vielleicht war es ja auch die naturwissenschaftliche

Verengung der Natur zum
Notwendigkeitszusammenhang, die den
Ausrutscher befördert hat, und dann wäre sein
Fehler fast noch der unsere.

Schlussbemerkung
Dass das Erkennen ein Erinnern,
Anamnesis, sei, ist ein bekannter Platonischer
Satz. Stärker als Piaton verstehen wir ihn

so, dass dieses Erinnern auch der
Geschichte gilt, welche die Struktur unseres
gegenwärtigen Bewusstseins prägt. Vor
allem die Philosophie der Ganzheit,
soweit sie bisher entwickelt ist, können wir
uns nur in ihrer eigenen historischen
Ganzheit bewusst zu machen versuchen.
Wie bei Piaton, wie bei Smith, ist dies dann
aber eigentlich eine Anamnese der Natur,
denn sie ist das Ganze, der Zusammenhalt

allen Lebens, der uns verlorenzugehen
droht. Für Piaton wie für Smith ist die

Natur der Ursprung dessen, was wir sollen.

Die Natur treibt sich mit uns fort, sagt
Goethe, sich mit uns. Erinnern wir uns
also an die Natur, besonders in den
Kulturwissenschaften. Vielleicht war man früher
natürlicher, wie Professor Schmidt am
Schluss von Fontanes «Jenny Treibel»
meinte. Für ihn jedenfalls stand es fest:
«Natur ist Sittlichkeit und überhaupt die
Hautpsache. Geld ist Unsinn, Wissenschaft

ist Unsinn, alles ist Unsinn. Professor

auch.»

Anmerkungen:

[1] Vielleicht hat der Stoiker Zenon den Pla¬

tonischen Dialog «Parmenides»
gekannt, in dem der junge Sokrates von
Parmenides und dem Sophisten Zenon
lernen soll, dass es Ideen - also Erkenntnis

- nicht nur vom Erhabeneren,
sondern auch vom Geringfügigen gibt (Parm
130c). Eben dies veranschaulicht die
kleine Geschichte.

346 Mensuration, Photogrammetrie, Génie rural 7/91



Fachteil
[2] Vollzöge die Geschichte sich in Schlüs¬

sen, so hätte sie im Sinn der heutigen
Wissenschaftstheorie einen naturlisti-
schen Fehlschluss begangen.

[3] «Das Endziel der Naturwissenschaften
ist, sich in Mechanik aufzulösen»,
erklärte H. von Helmholtz 1869 auf der
Innsbrucker Naturforscherversammlung.
Wer demgegenüber heute noch die
Biologie aus der Physik ableiten zu können
erwartet, meint damit eine Physik, die der
Biologie wohl schon näher ist als der
damaligen Mechanik.

[4] Insoweit Sieferle Smith so versteht, dass
nach seinem Entwurf «die Notwendigkeit
zur Entfaltung einer Sittlichkeit, die aufs
Ganze geht, entfällt» (1990, 37), ist auch
er noch diesem Irrtum erlegen.

Literaturverzeichnis:

Bohr, Niels, Atomtherorie und
Naturbeschreibung. Vier Aufsätze mit einer einleitenden

Übersicht, Berlin 1931 (Julius Springer).
Bohr, Niels, Atomphysik und menschliche
Erkenntnis, Braunschweig 1958; Atomphysik

und menschliche Erkenntnis II. Aufsätze
und Vorträge aus den Jahren 1958-1962,
Braunschweig 1966 (F. Vieweg & Sohn).

Diels, Hermann, Die Fragmente der Vorso-
kratiker, Griechisch und deutsch von H. D.

Sechste, verbesserte Auflage hrsg. von
Walther Kranz. Erster Band, Berlin 1951

(Weidmannsche Verlagsbuchhandlung).

Heidegger, Martin, Die Frage nach der Technik,

in: Vorträge und Aufsätze, Teil I, Pfullin-
gen 1954,3. Auflage 1967 (Neske) S. 5-36.

Heisenberg, Werner, Das Naturbild der
heutigen Physik, Hamburg 1955 (Rowohlt, rde
8).

Helmholtz, Hermann (von), Über das Ziel
und die Fortschritte der Naturwissenschaft -

Eröffnungsrede für die Naturforscherversammlung

zu Innsbruck 1869, in: Populäre
wissenschaftliche Vorträge. 2. Heft,
Braunschweig 1871 (F. Vieweg & Sohn) S. 181-
211.

Jaeger, Werner, Die Theologie der milesi-
schen Naturphilosophen (1953), in: Hans-
Georg Gadamer (Hg.), Um die Begriffswelt
der Vorsokratiker, Darmstadt 1968
(Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Wege der
Forschung IX) S. 49-87.

Meyer(-Abich), Adolf, Ideen und Ideale der
biologischen Erkenntnis - Beiträge zur
Theorie und Geschichte der biologischen
Ideologien, Leipzig 1934 (J. A. Barth).
Meyer(-Abich), Adolf, Krisenepochen und
Wendepunkt des biologischen Denkens,
Jena 1935 (Gustav Fischer).
Meyer-Abich, Adolf, Naturphilosophie auf
neuen Wegen, Stuttgart 1948 (Hippokrates-
Verlag Marquardt & Cie.).
Meyer-Abich, Adolf, Geistesgeschichtliche
Grundlagen der Biologie, Stuttgart 1963 (Gustav

Fischer).

Meyer-Abich, Klaus Michael, Aufstand für
die Natur - Von der Umwelt zur Mitwelt, München

1990 (Carl Hanser Verlag).

Picht, Georg, Der Begriff der Natur und seine
Geschichte. Mit einer Einführung von Carl
Friedrich von Weizsäcker (Georg Picht,
Vorlesungen und Schriften. Hrsg. von
Constanze Eisenbart in Zusammenarbeit mit
Enno Rudolph), Stuttgart 1989 (Klett-Cotta).

Pohlenz, Max, Stoa und Stoiker. Band 1 : Die
Gründer - Panaitios - Poseidonios. Eingeleitet

und übertragen von M. P., Zürich 1950
(Artemis).

Schadewaldt, Wolfgang, Die Anfänge der
Philosphie bei den Griechen. Die Vorsokratiker

und ihre Voraussetzungen. Tübinger
Vorlesungen Band I. Frankfurt/M. 1978

(suhrkamp taschenbuch Wissenschaft stw
218).

Schily, Konrad, Landwirtschaft als Kulturaufgabe,

in: Dokumentation Agrar-Kultur-Preis
1989 KLS-Stiftung, München 1989 (Karl-
Ludwig-Schweisfurth-Stiftung) S. 85-93.

Schumpeter, Joseph A., Geschichte der
ökonomischen Analyse. Nach dem Manuskript
hrsg. von Elizabeth B. Schumpeter, Göttingen

1965 (Vandenhoeck & Ruprecht, Grundriss

der Sozialwissenschaft Band 6).

Sieferle, Rolf Peter, Bevölkerungswachstum
und Naturhaushalt. Studien zur Naturtheorie
der klassischen Ökonomie, Frankfurt/M.
1990 (Suhrkamp).

Smith, Adam, The Theory of Moral
Sentiments (1759). With an Introduction by E. G.
West, Indianapolis 1969/1976 (Liberty Classics)

(abgekürzt: TMS).

Vester, Frederic, Unsere Welt - ein vernetztes

System, München 1983 (dtv Sachbuch
10118).

Welzel, Hand, Naturrecht und materiale
Gerechtigkeit, Göttingen "1980 (Vandenhoeck
& Ruprecht)

Zilsel, Edgar, Die sozialen Ursprünge der
neuzeitlichen Wissenschaft. Hrsg. von Wolfgang

Krohn, Frankfurt/M. 1976 (suhrkamp
taschenbuch Wissenschaft stw 152).

Adresse des Verfassers:
Prof. Dr. Klaus Michael Meyer-Abich
Kulturwissenschaftliches Institut
Hagmanngarten 5

D-4300 Essen 15

Suchen Sie Fachpersonal?
,oa^>o

v\
D

»»
••••••

Inserate
in der VPK
helfen Ihnen.

Wenn es eilt,
per Telefax

057/27 33 82

Vermarkungsarbeiten
übernimmt und erledigt

- genau
- prompt
- zuverlässig

- nach Instruktion GBV
für Geometerbüros und Vermessungsämter in der
deutschsprachiger Schweiz

Josef Lehmann, Vermarkungsunternehmer
9555TobelTG
Tel. 073/451219
oder 9556 Affeltrangen, Tel. 073/4515 42

Vermessung, Photogrammetrie, Kulturteehnik 7/91 347


	Wissenschaft und Ganzheit : Die Philosophie der Ganzheit

