
Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de l'art et d'archéologie

Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genève

Band: 60 (2012)

Artikel: Rituels égyptiens et accessoires liturgiques

Autor: Chappaz, Jean-Luc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-728178

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-728178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Il ARTICLES ET ÉTUDES ARCHÉOLOGIE 45

Rituels égyptiens et
accessoires liturgiques

JEAN-LUC CHAPPAZ

LA RÉUNION PROCHAINE, DANS LE CADRE DE LA RÉNOVATION ET DE

L'AGRANDISSEMENT DU MUSÉE D'ART ET D'HISTOIRE, DES COLLECTIONS

PATRIMONIALES GENEVOISES ET D'UNE SÉLECTION DES ŒUVRES LES

PLUS PERTINENTES DE LA FONDATION GANDUR POUR L'ART PERMETTRA

LA MISE EN ÉVIDENCE D'ASPECTS ESSENTIELS DE LA CIVILISATION

PHARAONIQUE QUI - JUSQU'À AUJOURD'HUI - NE PEUVENT ÊTRE

QU'EFFLEURÉS DANS L'ACTUELLE PRÉSENTATION. L'UN D'EUX TOUCHE

POURTANT À LA TRADITION ÉGYPTOLOGIQUE GENEVOISE AU PREMIER

CHEF, PUISQU'IL S'AGIT DE LA RELIGION DE L'ANCIENNE ÉGYPTE.

EN EFFET, ÉDOUARD NAVILLE, NOTRE CONCITOYEN, EST L'UN DES

PRINCIPAUX INITIATEURS DE SON ÉTUDE GRÂCE À SES PUBLICATIONS

ÉRUDITES ETÀ SES ÉDITIONS PIONNIÈRES.

î Figurine du dieu Oupouaout. Provenance

inconnue, Basse Époque, Vle-IVe s. av. J.-C.

Bronze, haut. 14,6 cm. Fondation Gandur

pour l'Art, inv. FGA-ARCH-EG-527; anc. coll.

Achille Groppi.



46 II ARTICLES ET ÉTUDES

Derrière
le mot «religion» se cachent des notions et

des concepts aussi subtils que complexes : théologie,
piété personnelle, éthique et morale, foi et croyances,

mythologie, rites et liturgies, iconographie, textes fondateurs
ou sacrés,doctrines,clergés, prédictionsetsuperstitions
parfois, etc. Les Anciens - qui n'avaient pas de mot pour désigner
la religion - y auraient probablement ajouté magie blanche

ou noire, magie guérisseuse, sans oublier l'aspect politique:
le pouvoir que quelques individus s'arrogeaient sur l'humanité

au nom de la volonté de forces divines.
Il n'est pascertain que lesanciens Égyptiens aient distingué

clairement cette multitude d'aspects dans leur vocabulaire,
mais ladocumentation qui est parvenue jusqu'à nous montre

que tous ont été explorés et développés au cours des trois
millénaires que dura la civilisation pharaonique. Traités abstraits

(et parfois abscons), récits étiologiques, recettes médicales
d'une extrême précision anatomique se concluant par des

formules magiques, oniromancie, textes de haute élévation

philosophique, pèlerinages et fêtes en l'honneur des divinités,
tabous, pour ne prendre que quelques exemples, permettent
à un observateur extérieur, attentif et curieux - mais a priori
«neutre» -, Hérodote d'Halicarnasse (Ve siècle avant notre
ère), d'affirmer que les Égyptiens étaient «les plus scrupuleusement

religieux de tous les hommes»1.

Le système religieux imaginé par les anciens Égyptiens
fonctionne essentiellement par délégation. Dieux et déesses ont
créé la terre, puis l'humanité, avant de prendre quelque recul,

sans se désintéresser de leur œuvre. Ils souhaitent en effet

que régnent sur terre équilibre, solidarité et justice (notions

2 Edmond-Georges Reuter et Édouard

Naville, Bris des sceaux du naos dans
le sanctuaire d'Amon du temple de
Séthi Ier à Abydos, 1869. Encre de Chine

sur papier, 37 x 46,7 cm (haut, du dessin
28 cm). MAH, inv. A 2007-24-3-54; don de

Marguerite Naville, 1927.



Rituels égyptiens et accessoires liturgiques 47

incarnées par la déesse Maât, qui n'excluent nullement le

respect de la hiérarchie sociale) et chargent pharaon de cette
mission organisatrice et temporelle. Il appartient ainsi à

chaque roi de garantir la prospérité du pays, et les divinités
mettront d'autant plus volontiers leurs forces à sa disposition

que le souverain saura leur rendre le culte quotidien,
participera aux panégyries divines, les incitera par des offrandes,
des dons et la construction de sanctuaires à maintenir leurs

efforts en vue de l'heureux développement de l'Egypte et à

poursuivre l'acte opéré «la première fois», lorsque la terre

apparut, selon une conception cyclique de la nature (crue du

Nil annuelle, retour des saisons, alternance jour/nuit) et de son

perpétuel recommencement. C'est pour cette raison que, dans

les représentations iconographiques de tous les temples, les

rituels sont toujours accomplis par le pharaon en personne.
Plus concrètement, le roi déléguait à son tour l'exécution des

rites aux notables locaux qui se relayaient de mois en mois

pour assurer le service divin. Si ces derniers n'omettent jamais
de mentionner dans leur biographie les prêtrises qu'ils ont
assumées, le clergé, avant tout masculin, n'était pas formé de

«professionnels», et ce devoir sacré apparaît en général mêlé

aux activités laïques. En revanche, certaines professions et
quelques fonctions impliquaient des responsabilités au sein

des clergés: les «supérieurs des provinces» ou les «maires»
des villes et villages dirigent généralement les prêtres locaux;
la plupart des médecins sont au service de Selkis, la déesse

scorpion, et surtout de Sekhmet, la déesse lionne, dont les pouvoirs
sont ambigus, à lafois vectrices d'épidémies (ou de piqûres) et
guérisseuses. À quelques exceptions près, le rôle des femmes

est modeste: chanteuses, musiciennes, parfois danseuses.

Le rituel quotidien est bien connu. En effet, un papyrus
conservé au Musée de Berlin nous décrit, étape par étape, les

différentes phases qu'il comportait2. Dans les temples, les

illustrations pariétales permettent à leur tour de nous représenter
les divers actes accomplis par l'officiant, même si l'ensemble
des rites et leur chronologie ne sont pas intégralement figurés.
Parmi ces scènes, on relève notamment les fumigations et
libations du sanctuaire (purification), l'ouverture de la

chapelle dans laquelle était enfermée l'effigie divine en brisant le

cachet qui scellait les portes (fig. 2), l'éveil du dieu, la récitation
de litanies, d'hymnes et de prières, la présentation de

nourriture et de boisson, l'habillement, la parure et le maquillage
du dieu, après quoi l'officiant refermait le naos et se retirait
à reculons en effaçant la trace de ses pas. De façon plus ou

moins développée et avec quelques variantes, cette
cérémonie se répétait à l'aube, au milieu de lajournée et le soir.

L'égyptologue genevois Edouard Naville (1844-1926) est l'un
des pionniers de l'étude de la religion égyptienne. C'est donc

sanssurprisequ'on peutdécouvrir, parmi les archives léguées

par son épouse et ses descendants au Musée d'art et
d'histoire, vingt-et-un dessins copiés dans le temple de Séthi Ier à

Abydos, montrant des scènes de ce rituel attestées dans la

chapelle d'Amon (vêture et parure du dieu, bris du sceau du

naos, maquillage desyeux à l'aide d'un onguent, etc.), relevées

avec l'assistance du peintre Edmond-Georges Reuter (1845-

1917) lors de son premier voyage en Egypte durant l'année

18693. Même si, dans ses travaux futurs, Naville s'intéressa
davantage à ce que nous appellerions aujourd'hui la théologie
qu'au déroulement du rituel proprement dit, cette documentation

n'en était pas moins précieuse à une époque où le grand

temple d'Abydos n'avait pas encore fait l'objet de publications

fiables. Une quarantaine d'années plus tard, peu avant
la Première Guerre mondiale, Naville explora les alentours du

sanctuaire de Séthi leretdécouvritune structure aussi mystérieuse

que gigantesque, l'Osireion, qui impliquait également
des cultes et des pratiques religieuses spécifiques.

L'égyptologie doit à Naville un autre travail monumental :

l'édition synoptique du Livre des Morts, publiée en 18864. Grâce

à cette collection de textes, on put progressivement
appréhender l'eschatologie égyptienne et pénétrer plus avant dans

l'univers des croyances funéraires, qui nous sont connues par
deux autres recueils majeurs, les Textes des Pyramides
(composés à l'Ancien Empire, IIIe millénaire av. J.-C.) et les Textes des

Sarcophages (qui en dérivent dès le Moyen Empire, début du

IIe millénaire av. J.-C.). Le Livre des Morts fut quant à lui compilé
au débutdu Nouvel Empire (seconde moitié du IIe millénaire)
et resta en usage, aux côtés d'autres compositions, jusqu'à
la fin de la civilisation pharaonique. L'un des intérêts de leur

étude est l'observation de la lente maturation de la pensée

égyptienne au regard de la mort et de l'au-delà, laissant
transparaître une certaine « démocratisation » des croyances et des

rituels funéraires, d'abord exclusivement réservés au roi et
à ses plus proches parents pour concerner finalement
l'ensemble de la population. Ainsi, dès le Nouvel Empire et sous
certaines conditions, peut-être morales, mais avant tout
rituelles, chaque défunt peut devenir un« Osiris », c'est-à-dire

être assimilé au grand dieu de l'au-delà et ainsi être appelé à

une éternité divine. La momie, voire la statue, est alors considérée

à son tour comme l'équivalent d'une effigie divine,
notamment à la suite de l'exécution des préceptes du Rituel
de l'Ouverture de la bouche, restituant ses facultés vitales au

défunt5. Si les opérations ne sont certes pas en tous points
identiques à celles qui étaient pratiquées dans les temples
au cours de la liturgie quotidienne, plusieurs «scènes» s'en

inspirent et un certain nombre d'accessoires sont communs.
Pour cette raison, il est parfois difficile de distinguer l'usage,
funéraire ou non, de quelques objets parmi ceux qui sont
présentés dans ces lignes. Sur quelques vignettes extraites des

livres funéraires, attitudes, gestes et ustensiles des officiants



48 II ARTICLES ET ÉTUDES

pourraient se confondre avec ceux qui avaient cours dans
les sanctuaires où étaient honorées les grandes figures du

panthéon pharaonique. Le cadre général de ces cérémonies
différait pourtant: intimité et pureté rituelle extrêmes dans

l'intérieur confiné des grands temples, participation des

proches du défunt lors des funérailles. En revanche, la

plupart des accessoires conservés sont avant tout votifs, qu'il
s'agisse de dépôts effectués dans les sanctuaires lors de

pèlerinages, qui venaient enrichir les trésors des temples au même

titre que des statuettes des divinités par exemple (et que - en

raison de leur statut sacralisé - on inhumait dans l'enceinte
des temples lorsque les locaux débordaient), ou qu'il s'agisse
d'éléments du trousseau funéraire déposés dans les sépultures,

offrant la possibilité de renouveler spirituellement et
à l'infini les rites effectués lors des funérailles, qui avaient

transfiguré le corps momifié en réceptacle divin.

Les processions

Au rituel quotidien s'ajoutaient des cérémonies périodiques,
saisonnières ou des fêtes populaires, qui variaient selon les

lieux et les liturgies régionales. Certaines ne quittaient guère
l'enceinte des temples, l'effigie divine se déplaçant de

chapelle en terrasse, rencontrant au passage d'autres formes
divines poury échanger leur force et leur pouvoir, recharger
leurs énergies. D'autres, extérieures, offraient l'occasion de

véritables liesses populaires. À l'abri dans un naos,
généralement voilé et hissé sur une barque portative, le dieu

parcourait ainsi les rues, les quais et les espaces des cités sur
lesquels il régnait. Dès la fin du Nouvel Empire, ces sorties
processionnelles sont - pour les divinités - l'occasion de rendre

des oracles, en plus des réjouissances populaires. En raison de

l'affaiblissement du pouvoir royal, la population s'en était en

effet remise aux puissances supérieures pour régler ses

différends, qu'ils soient économiques ou ménagers... Selon une

logique « binaire », deux propositions contraires étaient déposées

sur le parcours de la barque et, selon le mouvement de

celle-ci, on pouvait alors deviner la réponse divine.

Que le déplacement de l'effigie divine se déroule à l'abri des

murailles des temples ou qu'il suppose un long trajet à travers
les villes, la procession s'organise comme un véritable cortège,
nécessitant la participation d'un nombreux clergé chargé tant
d'en purifier le parcours que de rappeler la présence morale
du pharaon et l'unité politique de l'Égypte. La barque est donc

précédée de thuriféraires, de porteurs d'enseignes, hampes

sur lesquelles sont fichées des images divines ou les insignes
des différents nomes (provinces) qui forment l'entité du pays.
Entête se trouve toujours une enseigne surmontée d'un chacal

debout (fig. i)6: le dieu Oupouaout originaire d'Abydos, «celui

qui ouvre leschemins», parfois dédoublé en Oupouaout du Sud

et Oupouaout du Nord. Souvent représenté sur les stèles et les

cercueils, son flair est indispensable pour guider les défunts
sur les routes tortueuses de l'au-delà, mais sa présence, les

oreilles aux aguets, n'en paraît pas moins nécessaire pour
mener à bon port les processions. Suivent différentes figures
montées sur des pavois (faucon, ibis, nomes, etc.), sans ordre

systématiquement défini. Le même type d'enseignes précède
les processions funéraires dessinées dans les vignettes du

Livre des Morts (fig. 3).

Plus rarement, on rencontre la représentation même de

la barque processionnelle (fig. 4) : celle que possède le Musée

d'art et d'histoire en réunit toutes les caractéristiques.
L'embout, destiné à recevoir la hampe, épouse la forme d'une

3 Livre des Morts de la dame Taouat,
procession funéraire (détail). Thèbes,
fin de la Basse Époque, IVe s. av. J.-C.

Encre sur papyrus, haut, du détail :

4,5 cm. MAH, inv. 23464.

4



Rituels égyptiens et accessoires liturgiques 49

4 Barque processionnelle. Provenance

inconnue, Basse Époque, Vle-IVe s. av. J.-C.

Bronze, haut.23 cm. MAH, inv. 26036,

anc. coll. Giovanni Dattari.

5 Statuette d'Isis-scorpion. Provenance

inconnue, Troisième Période intermédiaire
ou plus tard, Vllle-IVe s. av. J.-C. Bronze,
haut. 11,3 cm. Fondation Gandur pour l'Art,
inv. FGA-ARCH-EG-205.

ombelle de papyrus. Au-dessus est placé un petit crocodile
dont la queue forme une boucle dans laquelle on pouvait
éventuellement accrocher des rubans. La coque, arquée, est

posée sur le saurien; sur le flanc, une inscription partiellement
détruite mentionne le dédicataire et sa généalogie. Proue et

poupe, en forme de papyrus, se retournent vers l'intérieur et

paraissent soutenues chacune par un personnage agenouillé,
levant les bras, tel un atlante: c'est l'image du signe hiéroglyphique

heh million) qui désigne aussi le dieu de l'éternité
ou de l'infini temporel. Au centre est fixé un naos ajouré: sur
ses parois sont incisées des divinités protectrices ailées; un

faucon (il n'en subsiste que la base) surmontait l'édicule. Sur

le pont se remarquent deux petits obélisques ainsi que, au

plus près et de part et d'autre de la chapelle, deux figurines
(l'une réduite à son socle) de personnages agenouillés dans

l'attitude de l'adoration ou de l'offrande.

On associera à ces deux enseignes exceptionnelles une

représentation d'Isis-scorpion (fig. 5), elle aussi montée sur
un emboutpapyriformedestinéàêtrefichédans une hampe7.

S'agit-il d'un simple bâton votif, dressé à proximité du
sanctuaire d'une déesse guérisseuse ou cette effigie était-elle
destinée à être portée lors de processions? Connue dès les

Textes des Sarcophages et bien attestée en Haute-Égypte aux
époques lagides, notamment à Edfou où un culte lui était
rendu, Isis-Hédedit est figurée comme une femme dont la

tête est coiffée d'un scorpion. Elle possède une contrepartie
en Basse-Égypte nommée Isis-Ouhât8. Cette statuette,
probablement un peu antérieure, montre l'arachnide auquel on a

«intégré» un buste féminin, le cou orné d'un collier, la tête
coiffée d'une lourde perruque tripartite et d'une couronne
détruite. Les pinces caractéristiques de l'animal sont remplacées

par des bras humains.



50 II ARTICLES ET ÉTUDES

6 Stèle au nom d'loui, lustrations
(détail). Abydos Nouvel Empire,
fin de la XVIIIe dynastie, XIVe s. av. J.-C.

Calcaire gravé et peint, haut,

approximative du détail : 20 cm.

MAH, inv. D 46; anc. coll.

Bernardino Drovetti.

7 Vase à lustration (vase-hes).

Provenance inconnue, Moyen Empire
ou plus tard, XXe-XVe s. av. J.-C. Bronze,
haut. 25,3 cm. Fondation Gandur pour
l'Art, inv. FGA-ARCH-EG-335

Lustrations

L'exigence de pureté qui accompagnait les rites quotidiens,
exceptionnels ou funéraires est traduite dans l'iconographie

par d'innombrables scènes au cours desquelles l'officiant
effectue libations et fumigations. Les matières odorantes

(myrrhe, térébinthe - davantage que du véritable encens)

étaient brûlées dans de petites coupelles placées dans le

creux de la main, ou montées sur des «encensoirs à bras».

Quant aux récipients pour les liquides, ils prennent la

plupart du temps la forme d'une cruche à large panse, avec ou

sans bec verseur, ou celle d'un vase effilé, plus tard adopté
dans le système hiéroglyphique (vase-hes: jj) pour signifier
les «faveurs». C'est ainsi qu'louy et Mâhou honoraient leurs

ancêtres dans le registre médian d'une stèle du Musée d'art et
d'histoire (fig. 6)9: un filet d'eau s'écoule du récipient et vient
se répandre sur les abondantes offrandes qui leur sont
destinées, reproduisant ainsi le geste de purification que le roi

accomplit dans les temples en faveur des grandes divinités.

L'exemplaire en bronze de la Fondation Gandur pour l'Art

provient certainement d'un contexte funéraire (fig. 7). Le vase,
élancé et fin, est en effet inscrit pour un «privilégié auprès
d'Anubis qui est sur sa montagne », épithète fréquente du dieu

des nécropoles. Si des reproductions en pierre ou réduites
au format d'une amulette, donc votives, sont relativement
nombreuses, rares sont les exemplaires en métal encore
conservés.

La même collection abrite un autre accessoire qui intervenait

dans les rites en rapport avec l'eau : il s'agit d'une situle
de dimension respectable (fig. 8)10. Ces récipients oblongs, en

forme d'obus et munis d'une anse, étaient traditionnellement
destinés à recueillir les prémices de la crue du Nil, promesse
de fertilisation du pays, et utilisés dans divers rites de

renouvellement11. Le Musée d'art et d'histoire en possède plusieurs
petits exemplaires, probables ex-voto de conservation
médiocre, bien éloignés de la qualité de la situle reproduite
dans ces pages... Sur la panse ciselée, deux prêtres debout,
le crâne rasé, sont en adoration devant les principales
divinités thébaines: Amon, dédoublé en ses formes d'Amon-Rê

et d'Amon-Rê-em-ipet, Mout, Khonsou et Ptah.

I



8 Situle (la déesse Mout et le dieu
Khonsou). Thèbes fin de la Basse Époque
ou période ptolémaïque, IVe-lle s. av. J.-C.

Bronze, haut. 19,5 cm (sans anse), 26,5 cm

(avec anse). Fondation Gandur pour l'Art,
Inv. FGA-ARCH-EG-232.



52 Ii ARTICLES ET ÉTUDES

9 Vase à onguent au nom de Sésostris.

Memphis Moyen Empire, XIIe dynastie,
XXe-XlXe s. av. J.-C. Calcite, haut.
8,1 cm. Fondation Gandur pour l'Art,
inv. FGA-ARCH-EG-168.

îo Offrande de récipients tronconiques.
Thèbes, temple de Montouhotep
Nebhépetrê à Deir el-Bahari (fouilles
Edouard Naville), Moyen Empire,
XIe dynastie, XXIe s. av. J.-C. Calcaire

polychrome, haut. 10 cm. MAFI, inv. 6018;
don Egypt Exploration Fund.

il Edmond-Georges Reuter et
Edouard Naville, Maquillage de l'effigie
divine dans le sanctuaire d'Amon du temple
de Séthi leràAbydos, 1869. Encre de Chine

sur papier, 37 x 46,7 cm (haut, du dessin:
28 cm). MAFI, inv. A 2007-24-3-46;
don de Marguerite Naville, 1927.

Vêture, parure et maquillage

Un peu comme nous distinguons par leur forme théières et
cafetières, les anciens Égyptiens donnaient des formes
particulières aux différents vases à onguent qui permettaient
d'en identifier rapidement le contenu. Devait s'y ajouter
un aspect pragmatique: goulot étroit pour les liquides, col

large pour les pommades. Du riche ensemble de vases de la

Fondation Gandur pour l'Art, on ne retiendra ici qu'un exemplaire

en calcite d'un petit récipient tronconique inscrit au

nom d'un des pharaons Sésostris du Moyen Empire (fig. 9)". Il

fut réalisé quelques décennies après le délicat éclat retrouvé

par Édouard Naville à Deir el-Bahari lors de la fouille du

temple de Montouhotep Nebhépetrê (fig. 10). Dans le rituel
journalier, l'officiant tient en main cet accessoire lorsqu'il
procède au maquillage de l'effigie divine en appliquant le

fard avec son auriculaire (fig. 11). Plus qu'une coquetterie,
ces fards avaient des vertus curatives, protégeant les yeux
des poussières et des sables que le vent amène des déserts.

En plus de la vêture de l'effigie, le ritualiste présentait
au dieu diverses parures, dont un choix de colliers. Parmi

ces derniers, un ornement, dit collier-ménat, jouait un rôle

important. Il s'agit de chaînes de perles disposées sur
plusieurs rangs, donc assez lourdes, qui supposent la présence
dans le dos d'un contrepoids permettant d'équilibrer le bijou
sur les épaules du récipiendaire Sa valeur liturgique et
mythologique tient d'abord au fait que, en faisant
s'entrechoquer ses pierres, le joyau produisait un son qui rappelle
le bruit du vent soufflant à travers les fourrés de papyrus où

s'était réfugiée Isis pour protéger son fils Horus. La déesse,

tôt assimilée, si ce n'est confondue, avec Flathor, possède
de nombreux pouvoirs, mais est en l'occurrence nourricière.
L'allaitement d'Florus devient ainsi promesse de régénération

et de renouvellement. C'est ainsi que le collier-ménat



Rituels égyptiens et accessoires liturgiques 53

s'impose peu à peu dans les cultes, avec toutes ses

références mythiques; c'est ainsi également quesonélémentle
plus significatif - son contrepoids, une languette allongée
terminée par un disque - en vient à résumer le mythe et sa

symbolique dans l'univers d'ici-bas. Le bijou peut être figuré
en offrande, présenté aux dieux - et plus souvent à une ou
des déesses-en tant que promesse d'une espérance d'éternel

rajeunissement (fig. 12). Ex-voto déposé dans les tombes ou
les temples, son contrepoids - pars pro toto - permet au

dédicant de postuler l'espoir d'un perpétuel recommencement,

pour le défunt ou pour la figure divine qu'il honore.
En ce sens, la présence d'une telle scène d'offrande sur le

côté de la cuve du cercueil de Chedsoukhonsou, à l'iconographie

particulièrement développée, s'explique parfaitement.
Quelques exemplaires votifs amalgament le contrepoids et la

forme générale du collier, sous l'aspect d'un demi-disque fixé

12 Cercueil de Chedsoukhonsou, détail de

la cuve: offrande de colliers-ménat à trois
déesses. Deir el-Bahari, Troisième Période

intermédiaire, XXIe dynastie, Xe-IXe s. av. J.-C.

Bois stuqué et peint, haut, approximative du

détail : 15 cm. MAH, inv. 7363; don du khédive

d'Egypte à la Confédération, 1894.

iwfiiniiwiiinifvn
WEWT1^





Rituels égyptiens et accessoires liturgiques 5 5

CI-CONTRE

14 Herminette votive. Provenance

inconnue, Moyen Empire ou plus tard,
XXe-XVe s. av. J.-C. Bronze, long. 39,8 cm,
haut. 21,5 cm. Fondation Gandur pour l'Art,
inv. FGA-ARCH-EG-450.

15 Livre des Morts de la dame Taouat,

vignette illustrant l'Ouverture de la bouche

(détail).Thèbes, fin de la Basse Époque,
IVe s. av. J.-C. Encre sur papyrus, haut, du

détail : 5,5 cm. MAH, inv. 23464.

PAGE DE GAUCHE

13 Contrepoids de collier-ménat et égide.

Provenance inconnue, Basse Époque,
Vle-lVe s. av. J.-C. Bronze ciselé, yeux incrustés,
haut. 16,3 cm, prof. 16,5 cm. Fondation
Gandur pour l'Art, inv. FGA-ARCH-EG-409.

perpendiculairement à la languette (ou au-dessus; fig. 13); ils

sont souvent surmontés de la tête d'une déesse et les parties

planes contiennent des ciselures évoquant les mythes:

représentation de la déesse sur la tige, faucon Horus caché

dans les fourrés de papyrus dans le disque.

Animation des statues et des momies

Le dernier instrument évoqué ici est, si ce n'est le plus
complexe, du moins le plus surprenant: l'herminette (fig. 14).

Outil de charpentier, il s'apparente aune hache, mais la lame

est fixée perpendiculairement au manche. Il permet certes

de trancher et il pourrait être aussi l'ancêtre du rabot. Les

scènes de la vie quotidienne nous montrent son utilisation

pour la fabrication de meubles, de barques ou d'édifices

légers en bois. Le système hiéroglyphique nous assure que,
réduit à un phonogramme, il se lisaitsetepf1^^) c'est-à-dire

«choix, choisi». C'est peut-être cette valeur phonétique qui

explique pou rquoi, dans Ie Rituel de l'Ouverture de la bouche,

cet accessoire paraît occuper une place si essentielle. C'est

effectivement en touchant les yeux, le nez, la bouche et les

oreilles de la momie (et probablement des statues, soumises

aux mêmes pratiques) avec cet instrument que le prêtre
(r)éveiIlera les sens du défunt ou d'une figure. Plusieurs

vignettes du Livre des Morts viennent également rappeler
l'importance de cet outil dans les rites funéraires (fig. 15).

L'exemplaire en bronze de la Fondation Gandur pour l'Art

rappelle que, votif ou consacré, cet accessoire faisait partie
du trousseau de base des ritualistes de l'ancienne Égypte.



56 II ARTICLES ET ÉTUDES

Ce bref tour d'horizon de quelques aspects des pratiques
religieuses des anciens Égyptiens montre non seulement
l'intérêt, mais également l'importance que revêt la mise en

perspective des deux collections appelées à être bientôt
rapprochées. Sans quitter la sphère des croyances et de leurs
diverses expressions, un même exercice pourrait révéler une

complémentarité identique en ce qui concerne par exemple
les témoignages de la piété individuelle des Anciens, la magie
ou l'iconographie des grandes ou plus discrètes figures du

panthéon pharaonique. Ceci sans parler des apports
historiques, archéologiques ou simplement esthétiques. |

Notes

î Hérodote,Histoires, Il 37.

2 Papyrus Berlin P 3055; Moret 1902.

3 Naville 2012, p. 92 (note 57).

4 Naville 1886.

5 Goyon 1972.
6 Loeben/Wiese, p. 115 (n° 59).

7 Bianchi 2011, pp. 174-175 (n° 65).

8 Goyon 1978

9 Ritschard/Chappaz 2003, p. 82.

10 Bianchi 2011, pp. 82-83 (n° 16)

11 Evrard-Derriks/Quaegebeur 1979.

12 Chappaz/Chamay 2001, p. 67 (n° 52); Bianchi 2011, pp. 120.121 (n° 36).

ADRESSE DE L'AUTEUR

Jean-Luc Chappaz, conservateur, Musée d'art et d'histoire, Genève,
jean-luc.chappaz@ville-ge.ch.

REMERCIEMENTS

L'auteur adresse sa vive reconnaissance à celles et ceux qui ont permis

la bonne préparation de cet article. Que les responsables, collaboratrices

et collaborateurs de la Fondation Gandur pour l'Art trouvent
dans ces lignes l'expression de sa gratitude, en particulier Jean Claude
Gandur, président, Robert Steven Bianchi, conservateur pour l'archéologie,

Noémie Monbaron et Jacques Besson. Il lui est agréable d'y
associer les équipes de l'Inventaire et Documentation scientifiques
du Musée d'art et d'histoire, notamment Dominik Remondino, Flora
Bevilacqua, Bettina Jacot-Descombes, Pierre Grasset et Angelo Lui.

BIBLIOGRAPHIE
Bianchi 2011. Robert Steven Bianchi, Ancient Egypt - Art & Magic.
Treasures from the Fondation Gandur pour /'Art (Museum of Fine Arts),
St Petersburg (FL) 2011.

Chappaz/Chamay 2001. Jean-Luc Chappaz et Jacques Chamay, Reflets
du Divin. Antiquités pharaoniques et classiques d'une collection privée,
Genève 2001.

Evrard-Derriks/Quaegebeur 1979 Claire Evrard-Derriks et Jan

Quaegebeur, « La situle décorée de Nesnakhetiou au Musée royal de

Mariemont», Chronique d'Egypte LIV/107,1979, pp. 26-56.

Goyon 1972. Jean-Claude Goyon, Rituels funéraires de l'ancienne
Egypte, Littératures anciennes du Proche-Orient 4, Paris 1972.

Goyon 1978 Jean-Claude Goyon, «Hededyt: Isis-scorpion et Isis au
scorpion. En marge du papyrus de Brooklyn 47.218.50 (ill)», Bull, de
l'Institut français d'Archéologie orientale 78,1978, pp. 439-458.

Hérodote, Histoires Hérodote, L'Egypte - Histoires, Livre II (texte établi

et traduit par Philippe-Ernest Legrand), Paris 1997 (19361).

Küffer/Siegmann 2007. Alexandra Küffer et Renate Siegmann, Unter
dem Schutz der Himmelsgöttin. Ägyptische Särge, Mumien und
Masken in der Schweiz, Zurich 2007, pp. 71-74.

Loeben/Wiese 2008. Christian E. Loeben et André B. Wiese,
Köstlichkeiten aus Kairo! Die ägyptische Sammlung des Konditorei-
und Kaffeehaus-Besitzers Achille Groppi (1890-1949), Bäle-Hanovre
2008.

Moret 1902. Alexandre Moret, Le rituel du culte divin journalier en
Egypte, d'après les papyrus de Berlin et tes textes du temple de Séti Ier

àAbydos, Paris 1902.
Naville 1886. Édouard Naville, Das ägyptische Todtenbuch derXVIII. bis
XX. Dynastie aus verschiedenen Urkunden, Berlin 1886 (3 vol.).
Naville 2012. Édouard Naville, Voyage en Egypte (1868-1869), suivi
de Histoire de l'égyptologie, Cahiers de la Société d'Égyptologie,
Genève, 11, Genève 2012.

Ritschard/Chappaz (éd.) 2003. Claude Ritschard et Jean-Luc Chappaz
(éd.), Voyages en Egypte, de l'Antiquité au XXe siècle, Genève 2003.

CRÉDIT DES ILLUSTRATIONS

Fondation Gandur pour l'Art, B. Jacot-Descombes (fig. 2,5,7-9,12-14).
MAH, Genève, P. Grasset (fig. 1,11); J.-L. Chappaz (fig. 3,15); Y. Siza

(fig. 4,6); F. Bevilacqua (fig. 10).

SUMMARY

Egyptian rituals and liturgical accessories
This brief look at certain aspects of Ancient Egyptian religious practises

shows not only the benefits, but also the importance of putting
into perspective the two archaeological collections (held by the
Musée d'Art et d'Histoire and the Fondation Gandur pour l'Art)
destined to be soon united. Without leaving the domain of beliefs and
their various expressions, a similar exercise could reveal an identical
complementarity concerning, for example, testimonials of individual
piety in Antiquity, magic, or the iconography of the great or the more
discreet figures of the Pharaonic pantheon. Not to mention historical,
archaeological or simply aesthetic contributions.


	Rituels égyptiens et accessoires liturgiques

