Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de I'art et d'archéologie
Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genéve

Band: 53 (2005)

Artikel: Une nouvelle image des enfers
Autor: Birchler Emery, Patrizia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-728185

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-728185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Patrizia Birchler Emery

1. Peintre d’Achéloos, attribuée au | Amphore
de type B a figures noires, 520-510 av. J.-C. |
Terre cuite peinte, haut. 31,8 cm, @ pied
15,6 cm (MAH, inv. 27878) | Fragments de
la lévre et du col

Je remercie M. Jacques Chamay, conserva-
teur honoraire du Département d’archéologie
du Musée d’art et d’histoire de Genéve, de
m’avoir confié la publication exhaustive de ce
vase et lui exprime toute ma reconnaissance
pour vingt années de fructueuse collaboration.

1. Pour la présentation de la piéce, voir CHA-
MAY 1995

UNE NOUVELLE IMAGE DES ENFERS

Le corpus, déja bien fourni, des représentations de I’au-dela dans I’imagerie grecque s’est
enrichi d’une nouvelle piéce : une amphore attique a figures noires fragmentaire, acquise
en 1994 par le Musée d’art et d’histoire de Genéve'.

Fiche technique:

Hauteur conservée: 31,8 cm ; diamétre du pied: 15,6 cm

Amphore de type B & figures noires, attribuée au Peintre d’Achéloos par Dietrich von Bothmer,
conservateur au Metropolitan Museum of Art de New York

Date: 520-510 av. J.-C.

Composée de frentesept fragments jointifs (pied ef panse ; col) et de vingtquatre non jointifs (anses,
col, lévre, panse). Surface bien conservée, sauf pour les rehauts de couleur.

MAH, inv. 27878

La décoration secondaire du vase est canonique pour les amphores du Groupe de Léagros:
pied verni surmonté d’une frise de rayons, une frise de boutons de fleurs circonscrits dans
des cercles et flanqués de points sur le bas de la panse ; au-dessus de la panse ornée d’une
scéne figurée, une frise de languettes verticales rouges et noires alternées, s’interrompant
aux anses. Sur le col, un décor de chaine de palmettes (fig. 1); la levre et I’intérieur du
col, ainsi que les anses, sont vernis; sous les anses, décor de palmettes.

Face A (fig. 2 et 3): la scéne de la face principale est bien conservée dans son ensemble,
sauf pour son extrémité droite, ou se trouve une grande lacune. On voit de gauche a droite
(fig. 2): Hermes, debout vers la droite, faisant face a un Cerbere bicéphale situé au premier
plan, et Hadés a I’arriere-plan, debout vers la gauche, puis les restes d’un quatriéme per-
sonnage s’avangant vers la droite, probablement Sisyphe (fig. 3 a et 3 b). Un arbuste a
petites feuilles rondes et gros fruits blancs laisse retomber ses branches a I’arriére-plan.

Face B (fig. 4): la scéne de la face secondaire est trés fragmentaire, mais on peut y recon-
naitre un cortége dionysiaque. La figure la plus compléte se situe a I’extréme droite : il
s’agit d’'une femme s’avancant vivement vers la droite, tout en tournant la téte en arriére.
La position évoque une nymphe dansant, comme on en rencontre souvent sur les faces
secondaires des amphores de ce type. On peut signaler encore les fragments d’une autre
danseuse et d’un personnage masculin portant un himation sur les épaules, ainsi que ceux
d’une troisiéme figure féminine et d’un personnage vétu d’un long chiton blanc. En arriére-
plan sont représentés des pampres, portant de lourdes grappes de raisin.

Des rehauts blancs, conservés de fagon tres inégale, ont été appliqués pour souligner les
¢léments suivants: la chair des figures féminines et le chiton long sur la face B; la barbe
et les cheveux d’Hades, la ligne de poils sous le ventre de Cerbeére, ainsi que I’extrémité
des meches de sa «criniére », les rosettes parsemant la chlamyde d’Hermés et le chiton
comme I’himation d’Hades, les fruits de ’arbuste et des parties du rocher sur la face A.

23



2. Peintre d’Achéloos, atiribuée au | Amphore
de type B g figures noires, 520-510 av. J.-C. |
Terre cuite peinte, haut. 31,8 cm, @ pied
15,6 cm (MAH, inv. 27878) | Face A

Des rehauts rouges, tres effacés, sont utilisés sur la face A pour les larges colliers des deux
tétes de Cerbere, les points sur la chlamyde d’Hermés et I’himation d’Hadgs, les barbes
d’Hermes et de Sisyphe, ’aile du pétase d’Hermes, les ailes de ses bottes et son front.

La face B du vase présente un décor d’inspiration dionysiaque, situé soit dans le monde
des vivants soit dans la sphere divine, trés courant sur les amphores de ce type et de cette
période. Il ne retiendra donc pas outre mesure notre attention, d’autant plus que son état

fragmentaire ne permet pas d’en reconstituer précisément la composition.

La scéne figurée de la face principale représente, elle, des divinités et des figures infernales.

24



3-4. Peintre d’Achéloos, attribuée au |
Amphore de type B a figures noires, 520-510
av. J.-C. | Terre cuite peinte, haut. 31,8 cm,
@ pied 15,6 cm (MAH, inv. 27878)

3 (ci-dessus). Face A (détails): a. buste de
Sisyphe ; b. forse et cuisse de Sisyphe
4 (ci-contre). Fragments de la face B

2. Voir, par exemple, les amphores attiques a
figures noires a Leyde, Rijksmuseum, inv.
PC 49 (4BV 371.153), et a Munich, Antiken-
sammlung, inv. 1549 (4BV 383.12). Voir
OAKLEY 1994, n" 9 et 11, p. 783.

Hermeés, tout a gauche, reconnaissable a ses bottes ailées, a son pétase et a son caducée,
qu’il tient horizontalement et dont I’extrémité disparait derriére Cerbere, est vétu d’un
chiton court et d’une chlamyde drapée autour de ses épaules. Il leve la main gauche vers
Hades. Cerbére, campé sur ses quatre pattes au beau milieu de la scéne, tourne ses deux
tétes, canoniques dans I’imagerie attique archaique, vers son maitre, Hades. Il porte un
collier a chaque cou et une laisse tenue par le dieu des Enfers. Sa queue, terminée par une
téte de serpent a la gueule ouverte, s’enroule sur elle-méme. Hadés, masqué en partie par
son chien, porte un long chiton et est drapé dans un ample himation. II est représenté sous
les traits d’un vieillard, au crane partiellement chauve et a la barbe et aux cheveux blancs
a longues meches. Entre les pattes de derriere de Cerbere on apergoit une ligne épaisse et
oblique, probablement le tronc de I’arbre dont les branches se répandent dans I’espace fi-
guré. Du quatrieme personnage, on posséde encore le pied droit, le dos, un fragment du
torse (ventre et cuisses) et la téte avec une partie du bras droit. Il est nu, mais on apergoit
un pan de son himation jeté par-dessus son épaule gauche. La position trés particuliére de
cette figure, avec le buste placé tres en arriére, prenant appui sur la pointe du pied droit,
le bras droit levé passant devant son menton et la tache blanche en dessous du bras, trouve
un parallele exact dans I’iconographie de Sisyphe poussant son rocher’.

25



3. Homere, Odyssée, 24, 1-14
4. Homeére, Iliade, 8, 366-369
5. Hymne homérique a Déméter, 334-339

6. On connait a ce jour quinze représentations
archaiques montrant Hermeés auprés d’Hérakles
et Cerbére (voir SIEBERT 1990, n®511-522,
pp. 329-330) et une représentation d’Hermes
aupres de Cerbere seulement (voir SIEBERT
1990, n°524, p. 330 [on peut éventuellement
ajouter les six vases subarchaiques n* 525 a
526 a-e, p. 330]).

7. Anabase de Perséphone : amphore attique
a figures noires a Londres, British Museum,
inv. B 261 (4BV 373.176 [OAKLEY 1994,
n’ 10, p. 783])

8. WILLINGHOFER 1996, p. 110 il semble
d’ailleurs que, au V* si¢cle, Hermeés soit prin-
cipalement représenté dans cette fonction, et
presque plus dans sa fonction de messager
divin.

9. Pour G. Siebert (SIEBERT 1990, n* 524-526,
p- 330), les représentations d’Hermes aupres
de Cerbere seraient une version abrégée de la
capture du chien.

10. Homeére, Iliade, 8, 366-369 ; Homere,
Odyssée, 11, 623-626 ; Hésiode, Théogonie,
306-312

11. Il sagit des plus anciennes représentations
connues de Cerbére : fragment de pithos cré-
tois a Héraklion, env. 590-570 av. J.-C. (voir
WOODFORD/SPIER 1992, n° 10, p. 25), kotylé
corinthienne, 590-580 av. J.-C., sans localisa-
tion connue (CVP 185.2 [voir WOODFORD/
SPIER 1992, n° 1, p. 25]), coupe laconienne,
autrefois Londres, coll. Erskine, 560-550

av. J.-C. (voir WOODFORD/SPIER 1992, n° 25,
p. 26), coupe attique a figures noires, Zurich,
Univ. 3844, 560 av. J.-C. (voir WOODFORD/
SPIER 1992, n° 2, p. 25).

12. Voir WOODFORD/SPIER 1992, n° 24, p. 26,
par exemple ; mais cette iconographie reste
assez rare dans la céramique attique de la fin
de I’archaisme.

13. Cent tétes chez Pindare (Dithyrambe, 2,
frg 249a Snell/Machler), cinquante chez Hé-
siode (Théogonie, 306-312) et trois chez les
tragiques au V* siécle (Sophocle, Trachinien-
nes, 1098 ; Euripide, Héraclides, 611, 1277)

14. Datant de la fin de ’archaisme, le théme
étant populaire & ce moment-1a, nous y revien-
drons plus loin. Pour les images, voir WOOD-
FORD/SPIER 1992, n* 24-32, pp. 26-27.

La présence d’Hermes dans I’'Hadés ne saurait surprendre puisque, dans 1’Odyssée déja,
il est évoqué dans sa fonction de psychopompe’. De plus, I’ /liade précise qu’il accompa-
gna Héraklés pour I’aider a enlever Cerbére*. Sa fonction de messager divin ’améne aussi
a traiter avec les dieux infernaux’. Dans I’iconographie archaique des Enfers, il est repré-
sent¢ fréquemment, surtout en tant qu’accompagnateur d’Hérakles’. On le voit beaucoup
plus rarement comme interlocuteur des divinités infernales, et une seule fois accompagnant
Perséphone lors de son anabase’. Jamais, en tout cas, il n’apparait comme psychopompe
avant le v siécle dans les représentations figurées®. Hermés lui-méme n’est pas un élément
caractéristique du monde infernal et, dans notre représentation, il est clairement figuré
comme interlocuteur d’Hadés. Or, on connait au moins deux épisodes mythologiques
d’époque archaique ou Hermes doit intervenir aupres du dieu du monde souterrain: le
retour de Perséphone sur terre et I’enlévement de Cerbere, mais les protagonistes de ces
deux épisodes, Perséphone et Hérakles, n’étant pas représentés, on se gardera de chercher
a tout prix a identifier un théme mythologique précis’.

Cerbere, le chien de I’Hades, connu déja dans I’ I/iade et I’ Odyssée et nommé avec toute
sa généalogie par Hésiode'"’, est représenté dés le premier quart du VI° siécle sur un pithos
a reliefs crétois et une kotylé corinthienne, puis sur des vases laconiens et attiques des le
deuxiéme quart du VI° siécle, toujours dans le contexte de I’exploit d’Hérakleés'. Mais il
faut attendre la fin du vI° et le début du V* siécle pour le trouver sans Hérakles, comme
élément caractérisant le monde infernal'>. L’aspect de Cerbére a beaucoup varié. Si la litté-
rature lui connait cent, cinquante, ou moins de tétes, leur nombre dans les représentations
varie de une a trois". La version attique canonique, illustrée par plus de septante images',
ne lui connait que deux tétes, comme sur notre vase. De méme, les plus anciennes repré-
sentations de Cerbére le montrent avec un aspect beaucoup plus monstrueux, qui se nor-
malisera au cours du VI siécle.

Hadés, I’un des trois maitres du monde", le dieu régnant sur les défunts, n’a pas été repré-
senté souvent a I’époque archaique : les premiéres images conservées de ce dieu ne remon-
tent pas a plus loin que le dernier tiers du VI° si¢cle et se trouvent surtout sur des vases
attiques'®. L’Hadés du ky/ix de Londres'” n’est caractérisé par aucun attribut : I’identifica-
tion est assurée par le contexte et I’attitude du dieu, qui détourne la téte, de fagon a ne
pas regarder ses fréres en face'. Hadés est le dieu du monde des morts et, déja comme
tel, on comprend que les artisans grecs aient hésité a le représenter. D’autre part, il ne
posséde pas une personnalité trés marquée et n’est pas trés présent dans la mythologie, ni
trés actif, sauf dans I’épisode de I’enlévement de Perséphone. De méme, les «assistants »
d’Hadés, tel Charon, ne prennent forme et identité qu’assez lentement. C’est seulement
avec la composition de I’ Hymne homérique a Déméter, a la fin du VII® siecle, ou dans la
premiére moiti¢ du VI, qu’on rencontre des attributs « euphémiques » pour ce dieu dans
la littérature : recevant tout, régnant sur beaucoup". Il devient méme, a la fin de I’époque
archaique, dans le contexte des Mysteres éleusiniens, Plouton, un nom évoquant la richesse
et honorant le dieu par la reconnaissance de ses pouvoirs bénéfiques™. Si la mention méme
du nom d’Hadgs était évitée a I’époque archaique, on congoit facilement la répugnance
des peintres a le représenter, d’autant plus qu’une des étymologies de son nom était «1’in-
visible® ». Dans les textes les plus anciens mentionnant Hadés, en effet, celui-ci est décrit
comme un dieu terrible et implacable™, sauf dans I’épisode rapporté dans I’//iade ou, blessé
a I’épaule par une fleche d’Hérakles, il se réfugie sur I'Olympe pour se faire soigner et ne
doit qu’a son immortalité de ne pas trépasser”. L’avénement de I’époque classique voit
cependant I”«euphémisation» de son nom, avec les premiéres attestations épigraphiques
du nom Plouton, mais aussi I’utilisation d’autres attributs bénéfiques™. Cette situation

26



15. Le partage du monde entre Zeus, Posé¢idon
et Hadés est déja mentionné chez Homere
(Iliade, 15, 188).

16. On trouve chez Pausanias la mention de
deux statues, un xoanon et un agalma, repré-
sentant Hadés, mais il est difficile de s’en faire
une idée précise (voir LINDNER/DAHLINGER/
YALOURIS 1988, n* 1 et 2, p. 371); une repré-
sentation du début du VI° siécle sur un skyphos
corinthien d’Argos, a présent disparu (voir
LINDNER/DAHLINGER/YALOURIS 1988, n° 136,
p- 386). Représentations attiques: kylix a fi-
gures noires, Londres, British Museum, inv.
B 425 (voir LINDNER/DAHLINGER/YALOURIS
1988, n° 14, p. 372), représentant les trois
Chronides, Zeus, Poséidon et Hadés, et une
autre coupe a figures noires, Malibu, J. Paul
Getty Museum, inv. S. 80. AE. 300 (ancienne
collection Bareiss [voir LINDNER/DAHLINGER/
YALOURIS 1988, n° 33, p. 374]), avec trois
bustes, un masculin et deux féminins, mais
dont I’interprétation n’est pas assurée.

17. Voir note précédente

18. LINDNER/DAHLINGER/YALOURIS 1988,

p- 389; voir VERMEULE 1979, p. 34, pour qui
il s’agit d’un geste caractérisant les dieux de la
mort dans d’autres cultures et qu’on retrouve
dans le mythe d’Orphée: c’est la séparation
et I’incompatibilité¢ fondamentale entre la vie
et la mort qui sont exprimées a travers cette
non-communication visuelle.

19. Hymne homérique a Déméter : les diffé-
rentes dates proposées sont commentées par
J. Humbert (HUMBERT 1976, pp. 38-39):

il suggere une date avant 610. R. Garland
(GARLAND 1985, p. 52) constate que, dans
cet hymne, Hadés n’est nommé qu’une fois
par son nom et qu’il n’apparait pas en tant
que Plouton ; par contre, les épithétes le qua-
lifient de frére de Zeus, de Chronide aux
multiples noms, et d’autres attributs encore,
presque toujours avec le préfixe molv. Il reste
a déterminer si ’on a véritablement affaire a
une «euphémisation» par rapport au texte de
I'Iliade, ou si la différence ne découle pas d’un
genre littéraire autre : épique pour les épithétes
terribles, priére pour les épithetes valorisantes.

20. Voir LINDNER/DAHLINGER/YALOURIS 1988,
p- 390

21.d, i8elv (voir MAZON 1987, p. 146, note 1)

22.addpacTos et dpeilxos (Homeére,
Iliade, 9, 158); oTvyepds (Homere, lliade,
8,367); (dbLpos (Hésiode, Théogonie, 455)

23. Homere, Iliade, 5, 395-397, et 20, 61-65,
ou Hades prend peur devant la puissance des
tremblements de terre de Poséidon.

se retrouve aussi dans I’iconographie du dieu. En effet, la majorité des représentations
archaiques d’Hadés sont formées par un groupe de vases attiques appartenant au dernier
quart du VI° siécle, qui le montrent soit dans sa fonction de dieu des Enfers — en illustrant
son royaume au moyen de différents personnages types : Perséphone, Hermes, Sisyphe,
Cerbeére — soit dans 1’épisode plus précis d’Hérakles descendu aux Enfers pour en ramener
Cerbére” — a noter que cet épisode apparait dans 1’iconographie attique a ce moment-la —
ou encore dans son nouveau role de Plouton au sein du culte éleusinien®. L’apparition en
masse de cette iconographie infernale dans I’art attique de la fin de I’époque archaique
est attestée aussi par les nombreuses représentations du couple Hypnos et Thanatos et
Iapparition de Charon, ainsi que par celle d’Hermes Psychopompe®’. Hadés, d’ailleurs,
reste assez rare par rapport au nombre total de représentations soit des Enfers, soit de
’enlévement de Cerbére ou du départ de Triptoléme. La coincidence entre I’apparition
de ces différents themes dans la céramique attique a déja été relevée™. De plus, I'image
d’Hadés vieillard, tel qu’on le voit sur I’'amphore de Geneve, apparait aussi a ce moment,
méme si toutes les représentations ne le caractérisent pas comme tel, et ne se trouvent, a
I’époque archaique du moins, que dans les scenes aux Enfers ou d’enlévement de Cerbere.

L’iconographie de Sisyphe connait aussi son développement dans la céramique attique de
la fin du VI° siecle™. Il est toujours représenté nu, avec parfois un himation sur les épaules,
poussant son rocher vers le sommet d’un monticule, mais ne fait jamais véritablement
I’objet de la représentation : il sert plutét a situer la scéne dans les Enfers, de la méme
fagon que d’autres étres ou personnages, comme Cerbére ou Hermes. Ce n’est qu’a la
toute fin de 1’époque archaique qu’on le trouve représenté seul avec son rocher, dans des
médaillons de coupes, le choix iconographique découlant alors en grande partie de la sur-
face a décorer™.

La figure de Sisyphe apparait, en 1’état de nos connaissances, quinze fois sur des vases
attiques de la fin de I’archaisme, soit la période comprise entre 530 et 490/480 av. J.-C.*".
Dans toutes ces représentations, Sisyphe est situ¢ en marge de I’image, en général du
coté droit, et pousse sa pierre vers la droite™. Dans deux cas, il accompagne la capture

de Cerbere par Hérakles ; sinon, il apparait aux cotés d’autres personnages appartenant a
I’iconographie infernale de cette période : Hades, Cerbére, Charon et, presque toujours,
Perséphone™. Les combinaisons de ces personnages sont assez variées, mais on peut sou-
ligner que celle qui figure sur le vase de Geneve — Hermes, Cerbere, Hadés, Sisyphe —
reste sans parallele pour I’instant.

L’apparition et le développement de I’iconographie de Sisyphe sont en relation trés étroite
avec le développement général de la thématique infernale dans la céramique attique de
I’archaisme tardif**. Beaucoup d’interprétations ont été avancées pour expliquer ce phéno-
meéne, dont celle de K. Schefold, qui fait coincider I’intérét soudain des peintres attiques
pour I’épisode de I’enlevement de Cerbére avec la composition d’un poéme, le Kerberos
de Stésichore, a présent perdu™. Par ailleurs, il considére que I’iconographie spécifique-
ment athénienne de cette scéne, ou I’affrontement entre le héros et le monstre ne montre
aucune violence et ou, souvent, les souverains infernaux semblent méme céder le chien de
leur plein gré™, peut étre expliquée par un autre poéme, dii & un auteur attique, qui aurait
raconté comment Hérakles, avant de descendre aux Enfers pour chercher Cerbére, aurait
suivi I'initiation aux Mystéres d’Eleusis afin de garantir son retour dans le monde des vi-
vants”: ainsi, I’apparition de cet épisode mythologique dans I’iconographie attique de la
fin de I"époque archaique, au sein du groupe plus large de représentations infernales, prend
tout son sens, le choix de ce héros par les imagiers n’est pas di a sa bravoure et a sa force,

27



24. Voir ci-dessus, note 19, et GARLAND 1985,
pp. 53 et 153

25. Voir LINDNER/DAHLINGER/YALOURIS
1988, n™ 136, p. 386, 139, p. 386, 140, p. 386,
142, p. 386, 144 a 147a, pp. 386-387. 1l existe
également de nombreuses représentations ar-
chaiques de I’enlévement de Cerbére par
Hérakles sans la présence d’Hadés (voir
SMALLWOOD 1990, n* 2553 a 2627, pp. 87-
93), comme des illustrations archaiques des
Enfers sans le dieu (voir OAKLEY 1994, n* 8,
p- 783,9, p. 783, 12, p. 783, 14, p. 784, etc.).

26. Hades-Plouton assistant au départ de
Triptoléme : amphore a figures noires de
Wurzbourg, Martin von Wagner-Museum,
inv. L 197 (voir LINDNER/DAHLINGER/YALOU-
RIS 1988, n° 34, p. 374)

27. H. Willinghofer (WILLINGHOFER 1996,
pp. 150-151, avec notes 186-188) voit la I’ef-
fet d’une loi somptuaire athénienne limitant
les constructions funéraires, citée par Cicéron
a la suite chronologique des lois soloniennes
limitant le déploiement de douleur lors de la
pompe et le nombre d’offrandes funéraires.
Elle situe ce deuxiéme édit a la fin du VI° sie-
cle, en se fondant sur la disparition progres-
sive des sculptures funéraires. Elle propose
d’interpréter les figures d’Hermes Psycho-
pompe, de Charon, ainsi que du couple Hypnos
et Thanatos, comme des substituts représentés
pour accompagner les défunts, car la famille
n’aurait plus eu les ressources suffisantes pour
s’investir elle-méme dans cet accompagne-
ment au moyen des rites. Lors de I’affaiblisse-
ment des lois somptuaires a la fin du v* si¢cle,
dont I’auteur fait I’hypothése en se basant sur
la réapparition progressive de steles ou de
vases funéraires monumentaux, 1’intérét dans
la représentation de ces figures psychopompes
disparait, sauf pour Hermes, qui figure encore
sur quelques steles.

28. Voir WILLINGHOFER 1996 ; FELTEN 1975
BOARDMAN 1975

29. Trois représentations antérieures : métope
de I’Héraion de la Foce del Sele, vers 550
av. J.-C., et deux coupes laconiennes, vers
565-550 av. J.-C. (voir OAKLEY 1994, n™ 26,
p. 784, 37a, p. 785, et 37b, p. 785)

30. L’exemple le plus connu est le médaillon
d’une coupe a Paris, Louvre G 16 (ARV* 71,
13 [voir OAKLEY 1994, n° 20, p. 784]); autres
exemples semblables : voir OAKLEY 1994,
n*38-39, p. 785.

31. Voir OAKLEY 1994, n®5 a 18, pp. 783-784.
Ce chiffre comprend I’amphore de Geneve,
mais pas les coupes ou Sisyphe est représenté
seul (voir ci-dessus note 30).

mais au fait qu’il ait réussi a remonter de I’Hadés, traduisant par 1a la dimension eschato-
logique des Mystéres d’Eleusis. Cet interméde attique dans la geste d’Héraklés coincide
avec d’autres événements liés aux mystéres éleusiniens, comme la construction d’un nou-
veau Télestérion a Eleusis par Pisistrate 4 la fin de son régne, 1érection de I’Eleusinion a
Athenes, avec I’instauration, dans la méme ville, des petits Mystéres et la mainmise progres-
sive d’Athenes sur la conduite des grands Mysteres™. L’élargissement de I’intérét pour
les Mysteres d’Eleusis et la nouvelle vision de 1’au-dela qu’ils apportaient seraient donc
a P’origine de I’apparition de scénes infernales dans la céramique attique de cette période.

L’iconographie du dieu des Enfers, pas vraiment établie avant cette période, se développe
donc dans un environnement trés précis, celui des Mystéres éleusiniens, ou Hadés est mon-
tré comme un dieu bienveillant et dispensateur de richesses, a condition d’avoir suivi les
rites d’initiation™. C’est dans ce contexte qu’apparait la figure d’Hadés vieillard et qu’elle
survivra d’ailleurs jusqu’a la fin de I’époque classique, mais sans s’imposer vraiment®.
La question reste de savoir pourquoi un groupe de peintres attiques de la fin de I’archaisme
représente le dieu agé alors que, dieu immortel, il n’est pas soumis au vieillissement*' ?

On pourrait voir dans ’aspect agé d’Hadés un reflet de la vie dans I’au-dela, ot I’on conti-
nuerait a vieillir; mais, pour les Grecs, les corps ne survivaient pas dans les Enfers, seu-
les les @mes s’y rendaient®. De plus, Hadés n’est pas un homme. Son aspect de vieillard
pourrait aussi refléter la formule homérique ynpaos ov86s, souvent traduite simplement
le «seuil de la vieillesse », mais comprise plus justement par T. Falkner comme le «seuil que
constitue la vieillesse », entre la vie et la mort®. Ainsi Hadés, dans sa fonction de «porte »
des Enfers, incarne aussi en quelque sorte ce seuil entre la vie et la mort. Mais cette der-
niére interprétation est probablement trop symbolique pour la période archaique. La blan-
cheur des cheveux et de la barbe pourrait étre le reflet, conscient ou non, des théories
antiques sur le vieillissement: le blanchissement de la chevelure était expliqué par la perte
de chaleur progressive des corps au cours du temps, une théorie fondée probablement sur
I’assimilation de la blancheur des cheveux avec la couleur de la neige et sur la constata-
tion que les cadavres étaient froids. D’ou, peut-étre, la blancheur de la chevelure d’Hades:
la mort est glaciale et c’est a cette idée de froid qu’Hades devrait son aspect de vieillard*.
Par ailleurs, il est fort possible que son aspect résulte de sa passivité, dans le mythe d’Héra-
kles et Cerbére ou dans I’occurrence méme de la mort (il ne tue pas les mortels, ni ne les
améne dans son palais; il ne fait que surveiller les ames pour les empécher de ressortir).
Sa représentation comme vieillard, dans ce cas, illustrerait son manque de puissance et
de pouvoir et, par 13, I’assimilerait a celles sur qui il régne, les ombres impuissantes.

Une des explications pour avoir représenté Hadés comme un vieillard réside peut-étre dans
le désir de lui oter son pouvoir négatif en I’humanisant et de rendre, par 1a méme, sa repré-
sentation possible ; le grand age d’Hades apparait au moment ou il devient Plouton. Ce
trait devait peut-étre souligner sa dimension bienveillante nouvelle. Toutes les figures
d’Hades, particuliérement celles agées, de la céramique attique de la fin du VI siecle repré-
sentent probablement Hadés-Plouton®.

L’interprétation éleusinienne des représentations attiques infernales de 1’archaisme tardif
est renforcée par le constat que, progressivement, I’Hadés et surtout Hérakles, le héros
pisistratide par excellence, disparaissent au profit d’une iconographie nouvelle, celle de
Déméter et Koré envoyant Triptoléme diffuser la culture du blé sur terre, un changement
qu’on a mis en paralléle avec les importants bouleversements politiques qu’a connus

Athénes a la fin du vI© siécle®.

28




32. Exceptions: A. pour la position marginale:
amphore a figures noires a Munich, Antiken-
sammlung, inv. 1549 (4BV 383.12 [voir
OAKLEY 1994, n° 11, p. 783]), ou Sisyphe est
situé entre Perséphone et Hadgs, roulant sa
pierre vers la droite, ou un fragment de phor-
miskos a Tiibingen, Université, inv. S./10
1507a-b (voir OAKLEY 1994, n° 15, p. 784),
ou Sisyphe, roulant son rocher vers la droite,
est situé entre Perséphone et Charon ; B. pour
le sens de roulement de la pierre: lécythe a
figures noires a Miinster, coll. privée (voir
OAKLEY 1994, n° 17, p. 784), montrant Sisy-
phe a I’extréme gauche de la scéne, roulant
sa pierre vers la gauche; derriére lui se tien-
nent Cerbere et Perséphone; toute I’image

se trouve inversée par rapport au schéma
habituel.

33. Sisyphe n’apparait que cinq fois aux cotés
de Cerbeére: dans deux cas, le chien est asso-
cié¢ a Hérakles (voir OAKLEY 1994, n* 5, p. 783,
17, p. 784), dans deux autres a Hermes (voir
ci-dessus note 9 [voir OAKLEY 1994, n° 16,

p. 784] et vase de Genéve), et dans un cas
Cerbere est associé a Perséphone et son pa-
lais (voir OAKLEY 1994, n° 7, p. 783); quatre
vases le montrent aux cotés d’Hadés (OAKLEY
1994, n™10-11, p. 784, 19, p. 784, et vase de
Geneve). Quant a Perséphone, elle est presque
toujours associée a la figure de Sisyphe, a
deux exceptions pres : voir OAKLEY 1994,

n’ 16, p. 784, et vase de Genéve.

34. Paradoxalement, les représentations de
1"Hadgs se font rares au moment ot Polygnote
de Thasos crée, avec les tableaux figurant la
Nekyia dans la Lesché des Cnidiens a Delphes,

Dans ce contexte des Mysteres d’Eleusis, qu’on peut qualifier d’eschatologiques, la figure
de Sisyphe apparait comme une image de I’au-dela vain et sans fin qui attendrait tous ceux

qui n’auraient pu bénéficier de I'initiation”’.

L’amphore de Genéve contribue a I’enrichissement de cette iconographie attique des Enfers,
qui constitue bien plus qu’une simple vision de I’au-dela, avec une représentation nouvelle

et originale.

une image de référence pour I’iconographie infer-
nale (Pausanias, X, 28-31; FELTEN 1975,

pp. 65-85). On ne compte plus par la suite que
trés peu d’images des Enfers dans I’iconographie
attique classique. Le théme sera par contre a nou-
veau trés en vogue en Apulie au IV® siecle (voir
MORET 1993).

35. SCHEFOLD 1978, p. 120

36. Iy a quelques exceptions, bien sir, dont une
hydrie a figures noires a Amiens, Musée de Picar-
die, inv. 3057.225.47a (4BV 384.25 [voir LINDNER/
DAHLINGER/YALOURIS 1988, n° 143, p. 386]), ou
Hades gesticule et Cerbere semble ne pas vouloir
avancer.

37. Les traces d’un tel poeme se trouveraient dans
un dithyrambe de Pindare (SNELL 1969, p. 73 ;
SCHEFOLD 1978, pp. 122 et 295, ainsi que notes
296 et 297 ; BOARDMAN 1975, note 63).

38. BOARDMAN 1975, p. 5: le Télestérion a peut-
étre méme été terminé par les fils du tyran. Pour
une impulsion alecméonide du monument et son
achevement a I’époque clisthénienne, voir HAYASHI
1992, p. 21.

39. Bibliographie et polémique sur la signification
eschatologique de ces images attiques dans FELTEN
1975, pp. 26-27

40. LINDNER/DAHLINGER/YALOURIS 1988, n* 24,
p. 373,29, p. 373, 38-39, p. 374 ; et LINDNER/
DAHLINGER/YALOURIS 1988, p. 390 «eine ein-
heitliche Bildgestalt gewinnt Hades-Pluton auch
in der Folge nicht. Er kann als reifer Mann, aber
auch als weisshaariger Greis dargestellt sein».

29

41. La plupart de ces représentations sont attribuées
au Groupe de Léagros ou au Peintre d’Achéloos:
on pourrait méme penser qu’elles constituent la
vision d’Hades développée dans un méme atelier
ou par un groupe de peintres proches. Sur Hades
vieillard et les représentations de la vieillesse en
général, voir BIRCHLER EMERY, a paraitre.

42. Voir une eschara a figures noires a Francfort,
Liebighaus, inv. 560 (voir SOURVINOU-INWOOD
1986, n° 1, p. 212), et le phormiskos cité ci-dessus,
note 32, ou les ames volettent devant Charon qui
les mene dans I’Hades.

43. FALKNER 1995, p. 28
44. Hésiode, Opera, 153

45. Plouton est parfois représenté comme un
vieillard sur la céramique attique classique : voir
LINDNER/DAHLINGER/YALOURIS 1988, n* 23,

p. 373,29, p. 373,37, p. 374, 39, p. 374, et 42,
p. 375.

46. Hérakles, héros du tyran Pisistrate, remplacé
par Triptoléme, un enfant d’Eleusis, représentant
de la jeune démocratie athénienne (voir BOARD-
MAN 1975, p. 6, HAYASHI 1992, pp. 11-12 [résumé
des hypothéses antérieures])

47. L’amphore a figures noires de Munich, Anti-
kensammlung, inv. 1493 (4BV 316.7 [voir OAKLEY
1994, n°5, p. 783]), illustre cette thématique de
Iinitiation de maniére idéale : sur une face, Héra-
kles emmene Cerbeére, sur I’autre se trouvent Si-
syphe et des dmes remplissant d’eau un pithos
(voir FELTEN 1975, pp. 23-45, surtout la conclu-
sion pp. 44-45).



ABV
ARV?
BIRCHLER EMERY a paraitre

BOARDMAN 1975
BOARDMAN et alii 1988/1990

CHAMAY 1995
CVP

FALKNER 1995
FELTEN 1975
GARLAND 1985
HAYASHI 1992

HUMBERT 1976
LINDNER/DAHLINGER/YALOURIS 1988

MAZON 1987
MORET 1993
OAKLEY 1994

SCHEFOLD 1978
SIEBERT 1990

SMALLWOOD 1990
SNELL 1969
SOURVINOU-INWOOD 1986

VERMEULE 1979
WILLINGHOFER 1996

WOODFORD/SPIER 1992

Adresse de |'auteur

Patrizia Birchler Emery, chargée d'enseigne-
ment, Département des sciences de I'Antiquité,
Unité d'archéologie classique, Université

de Genéve, rue de Candolle 2,

CH1211 Genéve 4

Bibliographie et abréviations

John D. Beazley, Attic Black-Figure Vase-Painters, Oxford 1956

John D. Beazley, Attic Red-Figure Vase-Painters, 3 volumes, Oxford 1963

Patrizia Birchler Emery, Iconographie de la vieillesse en Gréce archaique, thése de doctorat de I’Université
de Geneéve, a paraitre

John Boardman, «Herakles, Peisistratos and Eleusis », Journal of Hellenic Studies, 95, 1975, pp. 1-12

John Boardman, Philip Brize, Wassiliki Felten, Georgia Kokkorou-Alewras, Annie-France Laurens, Olga
Palagia, Valérie Smallwood, Luigi Todisco, Susan Woodford, « Herakles », Lexikon Iconographicum Mytho-
logic Classicee, volumes IV.1 et V.1, Zurich — Munich 1988 et 1990, pp. 728-838 et 1-192

Jacques Chamay, « Acquisition du Département d’archéologie en 1994 », Genava, n.s., XLIII, 1995, p. 183
Darell A. Amyx, Corinthian Vase Painting of the Archaic Period, 3 volumes, Los Angeles 1988

Thomas M. Falkner, The Poetics of Old Age in Greek Epic, Lyric and Tragedy, Oklahoma City 1995
Wassiliki Felten, Attische Unterweltdarstellungen des VI. und V. Jh. v. Chr., Munich 1975

Robert Garland, The Greek Way of Death, Ithaque (NY) 1985

Tetsuhiro Hayashi, Bedeutung und Wandel des Triptolemosbildes vom 6.-4. Jh. v. Chr. - Religionhistorische
und typologische Untersuchungen, Beitrige zur Archdologie, 20, Wurzbourg1992

Jean Humbert, Homere - Hymnes, Paris 1976

Ruth Lindner, Stefan-Christian Dahlinger, Nikolaos Yalouris, s.v. « Hades», Lexikon Iconographicum Mytho-
logice Classice, volume IV.1, Zurich — Munich 1988, pp. 367-394

Paul Mazon, Homeére - Iliade, Paris 1987°

Jean-Marc Moret, « Les départs des Enfers dans I’imagerie apulienne», Revue archéologique, 1993.2, pp. 293-351
John N. Oakley, s.v. «Sisyphos I», Lexikon Iconographicum Mythologice Classice, volume VII.1, Zurich — Mu-
nich 1994, pp. 781-787

Karl Schefold, Gotter- und Heldensagen der spcitarchaischen Kunst, Munich 1978

Gérard Siebert, s.v. « Hermés », Lexikon Iconographicum Mythologice Classicee, volume V.1, Zurich — Munich
1990, pp. 285-386

Valérie Smallwood, s.v. « M. Herakles and Kerberos », dans BOARDMAN et alii 1988/1990, pp. 85-100

Bruno Snell, Pindarus, Leipzig 1969

Christiane Sourvinou-Inwood, s.v. « Charon I», Lexikon Iconographicum Mythologice Classicce, volume III.1,
Zurich — Munich 1986, pp. 210-225

Emily Vermeule, Aspects of Death in Early Greek Art and Poetry, Los Angeles 1979

Helga Willinghéfer, Thanatos - Die Darstellung des Todes in der griechischen Kunst der archaischen und
klassischen Zeit, Marbourg 1996

Susan Woodford, Jeffrey Spier, s.v. «Kerberos», Lexikon Iconographicum Mythologice Classicce, volume VL1,
Zurich — Munich 1992, pp. 24-32

Crédit des illustrations
UniGe, Faculté des lettres, Viviane Siffert, fig. 1-4

30



	Une nouvelle image des enfers

