
Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de l'art et d'archéologie

Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genève

Band: 53 (2005)

Artikel: Une nouvelle image des enfers

Autor: Birchler Émery, Patrizia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-728185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-728185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Patrizia Birchler Émery UNE NOUVELLE IMAGE DES ENFERS

1. Peintre d'Achéloos, attribuée au | Amphore
de type B à figures noires, 520-510 av. J.-C. |

Terre cuite peinte, haut. 31,8 cm, 0 pied
15,6 cm (MAH, inv. 27878) | Fragments de
la lèvre et du col

Le corpus, déjà bien fourni, des représentations de l'au-delà dans l'imagerie grecque s'est

enrichi d'une nouvelle pièce: une amphore attique à figures noires fragmentaire, acquise

en 1994 par le Musée d'art et d'histoire de Genève1.

Fiche technique:

Hauteur conservée : 31,8 cm ; diamètre du pied : 15,6 cm

Amphore de type B à figures noires, attribuée au Peintre d'Achéloos par Dietrich von Bothmer,

conservateur au Metropolitan Museum of Art de New York

Date: 520-510 av. J.-C.

Composée de trente-sept fragments jointifs (pied et panse; col) et de vingt-quatre non jointifs (anses,

col, lèvre, panse). Surface bien conservée, sauf pour les rehauts de couleur.

MAH, inv. 27878

La décoration secondaire du vase est canonique pour les amphores du Groupe de Léagros :

pied verni surmonté d'une frise de rayons, une frise de boutons de fleurs circonscrits dans

des cercles et flanqués de points sur le bas de la panse ; au-dessus de la panse omée d'une

scène figurée, une frise de languettes verticales rouges et noires alternées, s'interrompant

aux anses. Sur le col, un décor de chaîne de palmettes (fig. 1) ; la lèvre et l'intérieur du

col, ainsi que les anses, sont vernis ; sous les anses, décor de palmettes.

Face A (fig. 2 et 3) : la scène de la face principale est bien conservée dans son ensemble,

sauf pour son extrémité droite, où se trouve une grande lacune. On voit de gauche à droite

(fig. 2) : Hermès, debout vers la droite, faisant face à un Cerbère bicéphale situé au premier

plan, et Hadès à l'arrière-plan, debout vers la gauche, puis les restes d'un quatrième

personnage s'avançant vers la droite, probablement Sisyphe (fig. 3 a et 3 b). Un arbuste à

petites feuilles rondes et gros fruits blancs laisse retomber ses branches à l'arrière-plan.

Je remercie M. Jacques Chamay, conservateur

honoraire du Département d'archéologie
du Musée d'art et d'histoire de Genève, de

m'avoir confié la publication exhaustive de ce

vase et lui exprime toute ma reconnaissance

pour vingt années de fructueuse collaboration.

1. Pour la présentation de la pièce, voir Chamay

1995

Face B (fig. 4) : la scène de la face secondaire est très fragmentaire, mais on peut y reconnaître

un cortège dionysiaque. La figure la plus complète se situe à l'extrême droite: il
s'agit d'une femme s'avançant vivement vers la droite, tout en tournant la tête en arrière.

La position évoque une nymphe dansant, comme on en rencontre souvent sur les faces

secondaires des amphores de ce type. On peut signaler encore les fragments d'une autre
danseuse et d'un personnage masculin portant un himation sur les épaules, ainsi que ceux
d'une troisième figure féminine et d'un personnage vêtu d'un long chiton blanc. En arrière-

plan sont représentés des pampres, portant de lourdes grappes de raisin.

Des rehauts blancs, conservés de façon très inégale, ont été appliqués pour souligner les

éléments suivants : la chair des figures féminines et le chiton long sur la face B ; la barbe

et les cheveux d'Hadès, la ligne de poils sous le ventre de Cerbère, ainsi que l'extrémité
des mèches de sa «crinière», les rosettes parsemant la chlamyde d'Hermès et le chiton
comme l'himation d'Hadès, les fruits de l'arbuste et des parties du rocher sur la face A.

23



2. Peintre d'Achéloos, attribuée au | Amphore
de type B à figures noires, 520-510 av. J.-C. |

Terre cuite peinte, haut. 31,8 cm, 0 pied
15,6 cm (MAH, inv. 27878) | Face A

Des rehauts rouges, très effacés, sont utilisés sur la face A pour les larges colliers des deux

têtes de Cerbère, les points sur la chlamyde d'Hermès et l'himation d'Hadès, les barbes

d'Hermès et de Sisyphe, l'aile du pétase d'Hermès, les ailes de ses bottes et son front.

La face B du vase présente un décor d'inspiration dionysiaque, situé soit dans le monde

des vivants soit dans la sphère divine, très courant sur les amphores de ce type et de cette

période. Il ne retiendra donc pas outre mesure notre attention, d'autant plus que son état

fragmentaire ne permet pas d'en reconstituer précisément la composition.

La scène figurée de la face principale représente, elle, des divinités et des figures infernales.

24



3-4. Peintre d'Achéloos, attribuée au |

Amphore de type B à figures noires, 520-510
av. J.-C. | Terre cuite peinte, haut. 31,8 cm,

0 pied 15,6 cm (MAH, inv. 27878)

3 (ci-dessus). Face A (détails) : a. buste de

Sisyphe; b. torse et cuisse de Sisyphe
4 (ci-contre). Fragments de la face B

Hermès, tout à gauche, reconnaissable à ses bottes ailées, à son pétase et à son caducée,

qu'il tient horizontalement et dont l'extrémité disparaît derrière Cerbère, est vêtu d'un
chiton court et d'une chlamyde drapée autour de ses épaules. Il lève la main gauche vers

Hadès. Cerbère, campé sur ses quatre pattes au beau milieu de la scène, tourne ses deux

têtes, canoniques dans l'imagerie attique archaïque, vers son maître, Hadès. Il porte un

collier à chaque cou et une laisse tenue par le dieu des Enfers. Sa queue, terminée par une

tête de serpent à la gueule ouverte, s'enroule sur elle-même. Hadès, masqué en partie par
son chien, porte un long chiton et est drapé dans un ample himation. Il est représenté sous

les traits d'un vieillard, au crâne partiellement chauve et à la barbe et aux cheveux blancs

à longues mèches. Entre les pattes de derrière de Cerbère on aperçoit une ligne épaisse et

oblique, probablement le tronc de l'arbre dont les branches se répandent dans l'espace

figuré. Du quatrième personnage, on possède encore le pied droit, le dos, un fragment du

torse (ventre et cuisses) et la tête avec une partie du bras droit. Il est nu, mais on aperçoit
2. Voir, par exemple, les amphores attiques à un pan de son himation jeté par-dessus son épaule gauche. La position très particulière de
ligures noires à Leyde, Rijksmuseum, inv. cette figure avec )e buste placé très en arrière, prenant appui sur la pointe du pied droit,
PC 49 (AB V 371.153), et à Munich, Antiken- ' F F FF F F

Sammlung, inv. 1549 (ABV383.12). Voir *e ":,ras "roit ^eve Passant devant son menton et la tache blanche en dessous du bras, trouve
Oakley 1994, nos 9 et il, p. 783. un parallèle exact dans l'iconographie de Sisyphe poussant son rocher.

25



3. Homère, Odyssée, 24, 1-14

4. Homère, Iliade, 8, 366-369

5. Hymne homérique à Déméter, 334-339

6. On connaît à ce jour quinze représentations
archaïques montrant Hermès auprès d'Héraklès
et Cerbère (voir SlEBERT 1990, nos 511-522,

pp. 329-330) et une représentation d'Hermès
auprès de Cerbère seulement (voir SlEBERT

1990, n°524, p. 330 [on peut éventuellement
ajouter les six vases subarchaïques nos525 à

526 a-e, p. 330]).

7. Anabase de Perséphone : amphore attique
à figures noires à Londres, British Museum,
inv. B 261 (zf£L373.176 [OAKLEY 1994,
n° 10, p. 783])

8. WILLINGHÖFER 1996, p. 110: il semble

d'ailleurs que, au Ve siècle, Hermès soit
principalement représenté dans cette fonction, et

presque plus dans sa fonction de messager
divin.

9. Pour G. Siebert (SlEBERT 1990, nos 524-526,

p. 330), les représentations d'Hermès auprès
de Cerbère seraient une version abrégée de la

capture du chien.

10. Homère, Iliade, 8, 366-369; Homère,
Odyssée, 11, 623-626; Hésiode, Théogonie,
306-312

11. Il s'agit des plus anciennes représentations
connues de Cerbère : fragment de pithos cré-

tois à Héraklion, env. 590-570 av. J.-C. (voir
WOODFORD/SPIER 1992, n° 10, p. 25), kotylé
corinthienne, 590-580 av. J.-C., sans localisation

connue (CVP 185.2 [voir WOODFORD/

Spier 1992, n° 1, p. 25]), coupe laconienne,
autrefois Londres, coll. Erskine, 560-550

av. J.-C. (voir Woodford/Spier 1992, n° 25,

p. 26), coupe attique à figures noires, Zurich,
Univ. 3844, 560 av. J.-C. (voir WOODFORD/

Spier 1992, n° 2, p. 25).

12. Voir Woodford/Spier 1992, n° 24, p. 26,

par exemple ; mais cette iconographie reste

assez rare dans la céramique attique de la fin
de l'archaïsme.

13. Cent têtes chez Pindare (Dithyrambe, 2,

frg 249a Snell/Maehler), cinquante chez

Hésiode (Théogonie, 306-312) et trois chez les

tragiques au Ve siècle (Sophocle, Trachinien-

nes, 1098; Euripide, Héraclides, 611, 1277)

14. Datant de la fin de l'archaïsme, le thème

étant populaire à ce moment-là, nous y reviendrons

plus loin. Pour les images, voir WOOD-

FORD/SPIER 1992, nos 24-32, pp. 26-27.

La présence d'Hermès dans l'Hadès ne saurait surprendre puisque, dans Y Odyssée déjà,
il est évoqué dans sa fonction de psychopompe3. De plus, YIliade précise qu'il accompagna

Héraklès pour l'aider à enlever Cerbère4. Sa fonction de messager divin l'amène aussi
à traiter avec les dieux infernaux'. Dans l'iconographie archaïque des Enfers, il est représenté

fréquemment, surtout en tant qu'accompagnateur d'Héraklès6. On le voit beaucoup
plus rarement comme interlocuteur des divinités infernales, et une seule fois accompagnant
Perséphone lors de son anabase7. Jamais, en tout cas, il n'apparaît comme psychopompe
avant le Ve siècle dans les représentations figurées8. Hermès lui-même n'est pas un élément

caractéristique du monde infernal et, dans notre représentation, il est clairement figuré
comme interlocuteur d'Hadès. Or, on connaît au moins deux épisodes mythologiques
d'époque archaïque où Hermès doit intervenir auprès du dieu du monde souterrain : le

retour de Perséphone sur terre et l'enlèvement de Cerbère, mais les protagonistes de ces

deux épisodes, Perséphone et Héraklès, n'étant pas représentés, on se gardera de chercher
à tout prix à identifier un thème mythologique précis9.

Cerbère, le chien de l'Hadès, connu déjà dans YIliade et Y Odyssée et nommé avec toute

sa généalogie par Hésiode10, est représenté dès le premier quart du VIe siècle sur un pithos
à reliefs crétois et une kotylé corinthienne, puis sur des vases laconiens et attiques dès le

deuxième quart du VIe siècle, toujours dans le contexte de l'exploit d'Héraklès". Mais il
faut attendre la fin du VIe et le début du Ve siècle pour le trouver sans Héraklès, comme
élément caractérisant le monde infernal12. L'aspect de Cerbère a beaucoup varié. Si la

littérature lui connaît cent, cinquante, ou moins de têtes, leur nombre dans les représentations
varie de une à trois13. La version attique canonique, illustrée par plus de septante images14,

ne lui connaît que deux têtes, comme sur notre vase. De même, les plus anciennes

représentations de Cerbère le montrent avec un aspect beaucoup plus monstrueux, qui se

normalisera au cours du VIe siècle.

Hadès, l'un des trois maîtres du monde15, le dieu régnant sur les défunts, n'a pas été représenté

souvent à l'époque archaïque : les premières images conservées de ce dieu ne remontent

pas à plus loin que le dernier tiers du VIe siècle et se trouvent surtout sur des vases

attiques16. L'Hadès du kylix de Londres17 n'est caractérisé par aucun attribut; l'identification

est assurée par le contexte et l'attitude du dieu, qui détourne la tête, de façon à ne

pas regarder ses frères en face18. Hadès est le dieu du monde des morts et, déjà comme

tel, on comprend que les artisans grecs aient hésité à le représenter. D'autre part, il ne

possède pas une personnalité très marquée et n'est pas très présent dans la mythologie, ni

très actif, sauf dans l'épisode de l'enlèvement de Perséphone. De même, les «assistants»

d'Hadès, tel Charon, ne prennent forme et identité qu'assez lentement. C'est seulement

avec la composition de YHymne homérique à Déméter, à la fin du VIIe siècle, ou dans la

première moitié du VIe, qu'on rencontre des attributs «euphémiques» pour ce dieu dans

la littérature : recevant tout, régnant sur beaucoup19. Il devient même, à la fin de l'époque

archaïque, dans le contexte des Mystères éleusiniens, Plouton, un nom évoquant la richesse

et honorant le dieu par la reconnaissance de ses pouvoirs bénéfiques"0. Si la mention même

du nom d'Hadès était évitée à l'époque archaïque, on conçoit facilement la répugnance

des peintres à le représenter, d'autant plus qu'une des étymologies de son nom était

«l'invisible21 ». Dans les textes les plus anciens mentionnant Hadès, en effet, celui-ci est décrit

comme un dieu terrible et implacable22, sauf dans l'épisode rapporté dans YIliade où, blessé

à l'épaule par une flèche d'Héraklès, il se réfugie sur l'Olympe pour se faire soigner et ne

doit qu'à son immortalité de ne pas trépasser23. L'avènement de l'époque classique voit

cependant l'«euphémisation» de son nom, avec les premières attestations épigraphiques

du nom Plouton, mais aussi l'utilisation d'autres attributs bénéfiques24. Cette situation

26



15. Le partage du monde entre Zeus, Poséidon

et Hadès est déjà mentionné chez Homère

(Iliade, 15, 188).

16. On trouve chez Pausanias la mention de

deux statues, un xoanon et un agalma,
représentant Hadès, mais il est difficile de s'en faire

une idée précise (voir Lindner/Dahlinger/
Yalouris 1988, nos 1 et 2, p. 371); une
représentation du début du VIe siècle sur un skyphos
corinthien d'Argos, à présent disparu (voir
Lindner/Dahlinger/Yalouris 1988, n° 136,

p. 386). Représentations attiques: kylix à

figures noires, Londres, British Museum, inv.

B 425 (voir Lindner/Dahlinger/Yalouris
1988, n° 14, p. 372), représentant les trois

Chronides, Zeus, Poséidon et Hadès, et une

autre coupe à figures noires, Malibu, J. Paul

Getty Museum, inv. S. 80. AE. 300 (ancienne
collection Bareiss [voir Lindner/Dahlinger/
Yalouris 1988, n° 33, p. 374]), avec trois

bustes, un masculin et deux féminins, mais

dont l'interprétation n'est pas assurée.

17. Voir note précédente

18. Lindner/Dahlinger/Yalouris 1988,

p. 389; voir Vermeule 1979, p. 34, pour qui
il s'agit d'un geste caractérisant les dieux de la

mort dans d'autres cultures et qu'on retrouve
dans le mythe d'Orphée: c'est la séparation
et l'incompatibilité fondamentale entre la vie
et la mort qui sont exprimées à travers cette
non-communication visuelle.

19. Hymne homérique à Déméter : les
différentes dates proposées sont commentées par
J. Humbert (Humbert 1976, pp. 38-39):
il suggère une date avant 610. R. Garland

(Garland 1985, p. 52) constate que, dans

cet hymne, Hadès n'est nommé qu'une fois

par son nom et qu'il n'apparaît pas en tant

que Plouton ; par contre, les épithètes le
qualifient de frère de Zeus, de Chronide aux
multiples noms, et d'autres attributs encore,
presque toujours avec le préfixe ttoXù Il reste
à déterminer si l'on a véritablement affaire à

une « euphémisation » par rapport au texte de

VIliade, ou si la différence ne découle pas d'un
genre littéraire autre : épique pour les épithètes
terribles, prière pour les épithètes valorisantes.

20. Voir Lindner/Dahlinger/Yalouris 1988,

p. 390

21. d, i8eiv(voir Mazon 1987, p. 146, note 1)

22. àSdpacjTO? et ageiXixos (Homère,
Iliade, 9, 158); crnryepös (Homère, Iliade,
8, 367); icfiOLpos' (Hésiode, Théogonie, 455)

23. Homère, Iliade, 5, 395-397, et 20, 61-65,
où Hadès prend peur devant la puissance des
tremblements de terre de Poséidon.

se retrouve aussi dans l'iconographie du dieu. En effet, la majorité des représentations

archaïques d'Hadès sont formées par un groupe de vases attiques appartenant au dernier

quart du VIe siècle, qui le montrent soit dans sa fonction de dieu des Enfers - en illustrant

son royaume au moyen de différents personnages types : Perséphone, Hermès, Sisyphe,

Cerbère - soit dans l'épisode plus précis d'Héraklès descendu aux Enfers pour en ramener

Cerbère25 - à noter que cet épisode apparaît dans l'iconographie attique à ce moment-là -
ou encore dans son nouveau rôle de Plouton au sein du culte éleusiniem6. L'apparition en

masse de cette iconographie infernale dans l'art attique de la fin de l'époque archaïque

est attestée aussi par les nombreuses représentations du couple Hypnos et Thanatos et

l'apparition de Charon, ainsi que par celle d'Hermès Psychopompe27. Hadès, d'ailleurs,

reste assez rare par rapport au nombre total de représentations soit des Enfers, soit de

l'enlèvement de Cerbère ou du départ de Triptolème. La coïncidence entre l'apparition
de ces différents thèmes dans la céramique attique a déjà été relevée25. De plus, l'image
d'Hadès vieillard, tel qu'on le voit sur l'amphore de Genève, apparaît aussi à ce moment,

même si toutes les représentations ne le caractérisent pas comme tel, et ne se trouvent, à

l'époque archaïque du moins, que dans les scènes aux Enfers ou d'enlèvement de Cerbère.

L'iconographie de Sisyphe connaît aussi son développement dans la céramique attique de

la fin du VIe siècle2 '. Il est toujours représenté nu, avec parfois un himation sur les épaules,

poussant son rocher vers le sommet d'un monticule, mais ne fait jamais véritablement

l'objet de la représentation : il sert plutôt à situer la scène dans les Enfers, de la même

façon que d'autres êtres ou personnages, comme Cerbère ou Hermès. Ce n'est qu'à la

toute fin de l'époque archaïque qu'on le trouve représenté seul avec son rocher, dans des

médaillons de coupes, le choix iconographique découlant alors en grande partie de la

surface à décorer30.

La figure de Sisyphe apparaît, en l'état de nos connaissances, quinze fois sur des vases

attiques de la fin de l'archaïsme, soit la période comprise entre 530 et 490/480 av. J.-C.31.

Dans toutes ces représentations, Sisyphe est situé en marge de l'image, en général du

côté droit, et pousse sa pierre vers la droite32. Dans deux cas, il accompagne la capture
de Cerbère par Héraklès ; sinon, il apparaît aux côtés d'autres personnages appartenant à

l'iconographie infernale de cette période : Hadès, Cerbère, Charon et, presque toujours,
Perséphone". Les combinaisons de ces personnages sont assez variées, mais on peut
souligner que celle qui figure sur le vase de Genève - Hermès, Cerbère, Hadès, Sisyphe -
reste sans parallèle pour l'instant.

L'apparition et le développement de l'iconographie de Sisyphe sont en relation très étroite

avec le développement général de la thématique infernale dans la céramique attique de

l'archaïsme tardif 4. Beaucoup d'interprétations ont été avancées pour expliquer ce phénomène,

dont celle de K. Schefold, qui fait coïncider l'intérêt soudain des peintres attiques

pour l'épisode de l'enlèvement de Cerbère avec la composition d'un poème, le Kerberos
de Stésichore, à présent perdu3'. Par ailleurs, il considère que l'iconographie spécifiquement

athénienne de cette scène, où l'affrontement entre le héros et le monstre ne montre
aucune violence et où, souvent, les souverains infernaux semblent même céder le chien de

leur plein gré'6, peut être expliquée par un autre poème, dû à un auteur attique, qui aurait
raconté comment Héraklès, avant de descendre aux Enfers pour chercher Cerbère, aurait
suivi l'initiation aux Mystères d'Éleusis afin de garantir son retour dans le monde des

vivants' : ainsi, l'apparition de cet épisode mythologique dans l'iconographie attique de la
fin de l'époque archaïque, au sein du groupe plus large de représentations infernales, prend
tout son sens, le choix de ce héros par les imagiers n'est pas dû à sa bravoure et à sa force,

27



24. Voir ci-dessus, note 19, et Garland 1985,

pp. 53 et 153

25. Voir Lindner/Dahlinger/Yalouris
1988, nos 136, p. 386, 139, p. 386, 140, p. 386,
142, p. 386, 144 à 147a, pp. 386-387. Il existe

également de nombreuses représentations
archaïques de l'enlèvement de Cerbère par
Héraklès sans la présence d'Hadès (voir
SMALLWOOD 1990, nos 2553 à 2627, pp. 87-

93), comme des illustrations archaïques des

Enfers sans le dieu (voir OAKLEY 1994, nos 8,

p. 783, 9, p. 783, 12, p. 783, 14, p. 784, etc.).

26. Hadès-Plouton assistant au départ de

Triptolème : amphore à figures noires de

Wurzbourg, Martin von Wagner-Museum,
inv. L 197 (voir Lindner/Dahlinger/Yalou-
RIS 1988, n° 34, p. 374)

27. H. Willinghöfer (WlLLlNGHÖFER 1996,

pp. 150-151, avec notes 186-188) voit là l'effet

d'une loi somptuaire athénienne limitant
les constructions funéraires, citée par Cicéron
à la suite chronologique des lois soloniennes
limitant le déploiement de douleur lors de la

pompe et le nombre d'offrandes funéraires.
Elle situe ce deuxième édit à la fin du VIe siècle,

en se fondant sur la disparition progressive

des sculptures funéraires. Elle propose
d'interpréter les figures d'Hermès Psychopompe,

de Charon, ainsi que du couple Hypnos
et Thanatos, comme des substituts représentés

pour accompagner les défunts, car la famille
n'aurait plus eu les ressources suffisantes pour
s'investir elle-même dans cet accompagnement

au moyen des rites. Lors de l'affaiblissement

des lois somptuaires à la fin du Ve siècle,
dont l'auteur fait l'hypothèse en se basant sur
la réapparition progressive de stèles ou de

vases funéraires monumentaux, l'intérêt dans

la représentation de ces figures psychopompes
disparaît, sauf pour Hermès, qui figure encore

sur quelques stèles.

28. Voir Willinghöfer 1996; Felten 1975;

Boardman 1975

29. Trois représentations antérieures : métope
de l'Héraïon de la Foce del Sele, vers 550

av. J.-C., et deux coupes laconiennes, vers
565-550 av. J.-C. (voir Oakley 1994, nos 26,

p. 784, 37a, p. 785, et 37b, p. 785)

30. L'exemple le plus connu est le médaillon

d'une coupe à Paris, Louvre G 16 (ARV2 71,
13 [voir Oakley 1994, n° 20, p. 784]); autres

exemples semblables: voir Oakley 1994,

nos38-39, p. 785.

31. Voir Oakley 1994, nos5 à 18, pp. 783-784.

Ce chiffre comprend l'amphore de Genève,

mais pas les coupes où Sisyphe est représenté

seul (voir ci-dessus note 30).

mais au fait qu'il ait réussi à remonter de l'Hadès, traduisant par là la dimension eschato-
logique des Mystères d'Éleusis. Cet intermède attique dans la geste d'Héraklès coïncide
avec d'autres événements liés aux mystères éleusiniens, comme la construction d'un
nouveau Télestérion à Éleusis par Pisistrate à la fin de son règne, l'érection de l'Éleusinion à

Athènes, avec l'instauration, dans la même ville, des petits Mystères et la mainmise progressive

d'Athènes sur la conduite des grands Mystères38. L'élargissement de l'intérêt pour
les Mystères d'Eleusis et la nouvelle vision de l'au-delà qu'ils apportaient seraient donc
à l'origine de l'apparition de scènes infernales dans la céramique attique de cette période.

L'iconographie du dieu des Enfers, pas vraiment établie avant cette période, se développe
donc dans un environnement très précis, celui des Mystères éleusiniens, où Hadès est montré

comme un dieu bienveillant et dispensateur de richesses, à condition d'avoir suivi les

rites d'initiation39. C'est dans ce contexte qu'apparaît la figure d'Hadès vieillard et qu'elle
survivra d'ailleurs jusqu'à la fin de l'époque classique, mais sans s'imposer vraiment40.

La question reste de savoir pourquoi un groupe de peintres attiques de la fin de l'archaïsme

représente le dieu âgé alors que, dieu immortel, il n'est pas soumis au vieillissement41?

On pourrait voir dans l'aspect âgé d'Hadès un reflet de la vie dans l'au-delà, où l'on
continuerait à vieillir; mais, pour les Grecs, les corps ne survivaient pas dans les Enfers, seules

les âmes s'y rendaient42. De plus, Hadès n'est pas un homme. Son aspect de vieillard
pourrait aussi refléter la formule homérique yf|paoç oùôog, souvent traduite simplement
le «seuil de la vieillesse», mais comprise plus justement par T. Falkner comme le «seuil que
constitue la vieillesse», entre la vie et la mort4'. Ainsi Hadès, dans sa fonction de «porte»
des Enfers, incarne aussi en quelque sorte ce seuil entre la vie et la mort. Mais cette
dernière interprétation est probablement trop symbolique pour la période archaïque. La
blancheur des cheveux et de la barbe pourrait être le reflet, conscient ou non, des théories

antiques sur le vieillissement : le blanchissement de la chevelure était expliqué par la perte
de chaleur progressive des corps au cours du temps, une théorie fondée probablement sur

l'assimilation de la blancheur des cheveux avec la couleur de la neige et sur la constatation

que les cadavres étaient froids. D'où, peut-être, la blancheur de la chevelure d'Hadès :

la mort est glaciale et c'est à cette idée de froid qu'Hadès devrait son aspect de vieillard44.

Par ailleurs, il est fort possible que son aspect résulte de sa passivité, dans le mythe d'Héraklès

et Cerbère ou dans l'occurrence même de la mort (il ne tue pas les mortels, ni ne les

amène dans son palais ; il ne fait que surveiller les âmes pour les empêcher de ressortir).

Sa représentation comme vieillard, dans ce cas, illustrerait son manque de puissance et

de pouvoir et, par là, l'assimilerait à celles sur qui il règne, les ombres impuissantes.

Une des explications pour avoir représenté Hadès comme un vieillard réside peut-être dans

le désir de lui ôter son pouvoir négatif en l'humanisant et de rendre, par là même, sa

représentation possible ; le grand âge d'Hadès apparaît au moment où il devient Plouton. Ce

trait devait peut-être souligner sa dimension bienveillante nouvelle. Toutes les figures

d'Hadès, particulièrement celles âgées, de la céramique attique de la fin du VIe siècle

représentent probablement Hadès-Plouton45.

L'interprétation éleusinienne des représentations attiques infernales de l'archaïsme tardif

est renforcée par le constat que, progressivement, l'Hadès et surtout Héraklès, le héros

pisistratide par excellence, disparaissent au profit d'une iconographie nouvelle, celle de

Déméter et Koré envoyant Triptolème diffuser la culture du blé sur terre, un changement

qu'on a mis en parallèle avec les importants bouleversements politiques qu'a connus

Athènes à la fin du VIe siècle4''.

28



Dans ce contexte des Mystères d'Éleusis, qu'on peut qualifier d'eschatologiques, la figure

de Sisyphe apparaît comme une image de l'au-delà vain et sans fin qui attendrait tous ceux

qui n'auraient pu bénéficier de l'initiation47.

L'amphore de Genève contribue à l'enrichissement de cette iconographie attique des Enfers,

qui constitue bien plus qu'une simple vision de l'au-delà, avec une représentation nouvelle

et originale.

32. Exceptions : A. pour la position marginale :

amphore à figures noires à Munich,
Antikensammlung, inv. 1549 (ABV383.12 [voir
Oakley 1994, n° 11, p. 783]), où Sisyphe est

situé entre Perséphone et Hadès, roulant sa

pierre vers la droite, ou un fragment de phor-
miskos à Tübingen, Université, inv. S./10

1507a-b (voir Oakley 1994, n° 15, p. 784),
où Sisyphe, roulant son rocher vers la droite,
est situé entre Perséphone et Charon ; B. pour
le sens de roulement de la pierre : lécythe à

figures noires à Münster, coll. privée (voir
Oakley 1994, n° 17, p. 784), montrant Sisyphe

à l'extrême gauche de la scène, roulant
sa pierre vers la gauche ; derrière lui se tiennent

Cerbère et Perséphone; toute l'image
se trouve inversée par rapport au schéma

habituel.

33. Sisyphe n'apparaît que cinq fois aux côtés
de Cerbère : dans deux cas, le chien est associé

à Héraklès (voir OAKLEY 1994, nos5, p. 783,
17, p. 784), dans deux autres à Hermès (voir
ci-dessus note 9 [voir Oakley 1994, n° 16,

p. 784] et vase de Genève), et dans un cas
Cerbère est associé à Perséphone et son
palais (voir Oakley 1994, n° 7, p. 783) ; quatre
vases le montrent aux côtés d'Hadès (Oakley
1994, nos 10-11, p. 784, 19, p. 784, et vase de

Genève). Quant à Perséphone, elle est presque
toujours associée à la figure de Sisyphe, à

deux exceptions près : voir OAKLEY 1994,
n° 16, p. 784, et vase de Genève.

34. Paradoxalement, les représentations de

l'Hadès se font rares au moment où Polygnote
de Thasos crée, avec les tableaux figurant la

Nekyia dans la Lesché des Cnidiens à Delphes,

une image de référence pour l'iconographie infernale

(Pausanias, X, 28-31 ; Felten 1975,

pp. 65-85). On ne compte plus par la suite que
très peu d'images des Enfers dans l'iconographie
attique classique. Le thème sera par contre à

nouveau très en vogue en Apulie au IVe siècle (voir
Moret 1993).

35. SCHEFOLD 1978, p. 120

36. Il y a quelques exceptions, bien sûr, dont une

hydrie à figures noires à Amiens, Musée de Picardie,

inv. 3057.225.47a {ABV384.25 [voir Lindner/
Dahlinger/Yalouris 1988, n° 143, p. 386]), où
Hadès gesticule et Cerbère semble ne pas vouloir
avancer.

37. Les traces d'un tel poème se trouveraient dans

un dithyrambe de Pindare (Snell 1969, p. 73 ;

SCHEFOLD 1978, pp. 122 et 295, ainsi que notes
296 et 297 ; Boardman 1975, note 63).

38. Boardman 1975, p. 5 : le Télestérion a peut-
être même été terminé par les fils du tyran. Pour
une impulsion alcméonide du monument et son
achèvement à l'époque clisthénienne, voir HAYASHI

1992, p. 21.

39. Bibliographie et polémique sur la signification
eschatologique de ces images attiques dans Felten
1975, pp. 26-27

40. Lindner/Dahlinger/Yalouris 1988, nos 24,

p. 373, 29, p. 373, 38-39, p. 374; et Lindner/
Dahlinger/Yalouris 1988, p. 390 : «eine
einheitliche Bildgestalt gewinnt Hades-Pluton auch
in der Folge nicht. Er kann als reifer Mann, aber
auch als weisshaariger Greis dargestellt sein ».

41. La plupart de ces représentations sont attribuées

au Groupe de Léagros ou au Peintre d'Achéloos :

on pourrait même penser qu'elles constituent la

vision d'Hadès développée dans un même atelier

ou par un groupe de peintres proches. Sur Hadès

vieillard et les représentations de la vieillesse en

général, voir Birchler Émery, à paraître.

42. Voir une eschara à figures noires à Francfort,
Liebighaus, inv. 560 (voir SOURVINOU-INWOOD

1986, n° 1, p. 212), et le phormiskos cité ci-dessus,

note 32, où les âmes volettent devant Charon qui
les mène dans l'Hadès.

43. Falkner 1995, p. 28

44. Hésiode, Opera, 153

45. Plouton est parfois représenté comme un
vieillard sur la céramique attique classique : voir
Lindner/Dahlinger/Yalouris 1988, nos 23,

p. 373, 29, p. 373, 37, p. 374, 39, p. 374, et 42,

p. 375.

46. Héraklès, héros du tyran Pisistrate, remplacé

par Triptolème, un enfant d'Éleusis, représentant
de la jeune démocratie athénienne (voir BOARD-

MAN 1975, p. 6, HAYASHI 1992, pp. 11-12 [résumé
des hypothèses antérieures])

47. L'amphore à figures noires de Munich,
Antikensammlung, inv. 1493 (ABVM6.1 [voir Oakley
1994, n°5, p. 783]), illustre cette thématique de

l'initiation de manière idéale : sur une face, Héraklès

emmène Cerbère, sur l'autre se trouvent
Sisyphe et des âmes remplissant d'eau unpithos
(voir Felten 1975, pp. 23-45, surtout la conclusion

pp. 44-45).

29



Bibliographie et abréviations

ABV
ARV2

Birchler Émery à paraître

Boardman 1975

BOARDMAN et alii 1988/1990

Chamay 1995

CVP

Falkner 1995

Felten 1975

Garland 1985

Hayashi 1992

Humbert 1976

Lindner/Dahlinger/Yalouris 1988

Mazon 1987

Moret 1993

Oakley 1994

SCHEFOLD 1978

SlEBERT 1990

Smallwood 1990

Snell 1969

SOURVINOU-lNWOOD 1986

VERMEULE 1979

WlLLINGHÖFER 1996

Woodford/Spier 1992

John D. Beazley, Attic Black-Figure Vase-Painters, Oxford 1956
John D. Beazley, Attic Red-Figure Vase-Painters, 3 volumes, Oxford 1963

Patrizia Birchler Émery, Iconographie de la vieillesse en Grèce archaïque, thèse de doctorat de l'Université
de Genève, à paraître
John Boardman, «Herakles, Peisistratos and Eleusis», Journal ofHellenic Studies, 95, 1975, pp. 1-12

John Boardman, Philip Brize, Wassiliki Felten, Georgia Kokkorou-Alewras, Annie-France Laurens, Olga
Palagia, Valérie Smallwood, Luigi Todisco, Susan Woodford, «Herakles», Lexikon Iconographicum Mythologies

Classicœ, volumes IV.l et V.l, Zurich - Munich 1988 et 1990, pp. 728-838 et 1-192

Jacques Chamay, «Acquisition du Département d'archéologie en 1994», Genava, n.s., XLIII, 1995, p. 183

Darell A. Amyx, Corinthian Vase Painting of the Archaic Period, 3 volumes, Los Angeles 1988

Thomas M. Falkner, The Poetics ofOld Age in Greek Epic, Lyric and Tragedy, Oklahoma City 1995

Wassiliki Felten, Attische Unterweltdarstellungen des VI. und V. Jh. v. Chr., Munich 1975

Robert Garland, The Greek Way ofDeath, Ithaque (NY) 1985

Tetsuhiro Hayashi, Bedeutung und Wandel des Triptolemosbildes vom 6.-4. Jh. v. Chr. Religionhistorische
und typologische Untersuchungen, Beiträge zur Archäologie, 20, Wurzbourgl992
Jean Humbert, Homère Hymnes, Paris 1976

Ruth Lindner, Stefan-Christian Dahlinger, Nikolaos Yalouris, s.v. «Hades», Lexikon Iconographicum Mythologies

Classicœ, volume IV.l, Zurich - Munich 1988, pp. 367-394
Paul Mazon, Homère Iliade, Paris 19878

Jean-Marc Moret, «Les départs des Enfers dans l'imagerie apulienne», Revue archéologique, 1993.2, pp. 293-351

John N. Oakley, s.v. «Sisyphos I», Lexikon Iconographicum Mythologiœ Classicœ, volume VII. 1, Zurich -
Munich 1994, pp. 781-787
Karl Schefold, Götter- und Heldensagen der spätarchaischen Kunst, Munich 1978

Gérard Siebert, s.v. «Hermès», Lexikon Iconographicum Mythologiœ Classicœ, volume V.l, Zurich - Munich

1990, pp. 285-386
Valérie Smallwood, s.v. «M. Herakles and Kerberos», dans BOARDMAN et alii 1988/1990, pp. 85-100

Bruno Snell, Pindarus, Leipzig 1969

Christiane Sourvinou-Inwood, s.v. « Charon I », Lexikon Iconographicum Mythologiœ Classicœ, volume III. 1,

Zurich - Munich 1986, pp. 210-225

Emily Vermeule, Aspects ofDeath in Early Greek Art and Poetry, Los Angeles 1979

Helga Willinghöfer, Thanatos Die Darstellung des Todes in der griechischen Kunst der archaischen und

klassischen Zeit, Marbourg 1996

Susan Woodford, Jeffrey Spier, s.v. «Kerberos», Lexikon Iconographicum Mythologiœ Classicœ, volume VI.l,
Zurich - Munich 1992, pp. 24-32

Crédit des illustrations
UniGe, Faculté des lettres, Viviane Siffert, fig. 1-4

Adresse de l'auteur
Patrizia Birchler Émery, chargée d'enseignement,

Département des sciences de l'Antiquité,

Unité d'archéologie classique, Université

de Genève, rue de Candolle 2,
CH-121 1 Genève 4

30


	Une nouvelle image des enfers

