Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de I'art et d'archéologie
Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genéve

Band: 52 (2004)

Artikel: Les mappot, une tradition ashkénaze
Autor: Schweizer, Gaél

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-728151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-728151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gaél Schweizer

1. Parmi ces musées, il faut notamment citer
le Jewish Museum de Londres, celui de New
York, The Israel Museum de Jérusalem, le
Museum Haarets de Tel-Aviv. La Westminster
Synagogue de Londres conserve également un
important lot de mappot, tout comme 1’ Asso-
ciation consistoriale israélite de Paris, le Jiidis-
ches Museum der Schweiz de Béle ou encore
le Musée alsacien de Strasbourg et le Musée
Bartholdi de Colmar.

2. On ignore I’origine exacte de cette tradition,
mais la survivance de plusieurs mappot de la
premiére moitié du XVI° siecle nous laisse
supposer que I’usage en était déja répandu a
cette époque.

3. La coutume semble avoir été pratiquée dans
les communautés juives de 1’ouest et du sud
du Saint Empire romain germanique, puis
s’étre répandue au nord de la Suisse (Lengnau
[AG], Endingen [AG]), en Alsace, en Bohéme,
et en Moravie et au nord de I'Italie. Durant le
XVIIE siecle, elle a été adoptée en Hollande,
en Angleterre et au Danemark, puis, a la fin
du XIX° siécle, aux Ftats-Unis (SALOMON 1988,
p- 99).

4. La circoncision, la brith milah, se déroule
huit jours apres la naissance du nouveau-né.
Ce dernier est alors admis dans I’«alliance
d’Abraham ».

5. «On enroulait de bas en haut, et jamais dans
le sens inverse, car on monte toujours dans
I’ordre des Saintetés, on ne descend jamais
[...].» Il semble que I’on soit beaucoup moins
exigeant aujourd’hui sur la fagon d’enrouler
la mappa autour du parchemin (voir WEYL/
RAPHAEL 1979, p. 25).

6. Le terme hébreu mappa, au singulier, fait
mappot au pluriel. On rencontre également le
mot yiddish vimple et celui de Toravimple
(Allemagne du Nord et Est de la France) pour
définir cette méme piece. Hitul, qui se réfere
en hébreu moderne au lange, est aussi parfois
employé (pour plus de détails, voir WEYL/
RAPHAEL 1979, p. 20).

7. C’est vers 1750 que I’on rencontre les pre-
micres mappot peintes a la gouache. Au début
du XI1x° siécle, cette forme deviendra courante
sans pour autant éclipser la mappa brodée.

LES MAPPOT, UNE TRADITION ASHKENAZE

Le Musée d’art et d’histoire de Genéve posséde deux pieces rares de lin brodées, issues
d’une coutume juive non instituée par le canon religieux. Destinées a maintenir serrés
les rouleaux de la Torah, ces mappot comportent des formules et dédicaces rehaussées
d’ornements. Chacune d’elles exprime un contenu différent et témoigne d’influences icono-
graphiques et techniques spécifiques au lieu de sa confection.

Précieusement gardées au fil des siécles dans le grenier des synagogues des diverses
communautés, ou parfois enterrées, les mappot sont également demeurées entre les mains
des familles, se transmettant de génération en génération. Ainsi la présence de ces deux
exemples dans les collections de notre institution s’avere-t-elle pour le moins fortuite. S’il
est vrai que les mappot conservées aujourd’hui dans différents musées du monde forment
des collections hétérogénes dont la provenance reste le plus souvent inconnue', il semble
toutefois qu’elles y soient entrées groupées. Leur survivance tient d’ailleurs souvent du
miracle tant le nombre des piéces qui ont été détruites ou ont failli disparaitre d’une ma-
niére définitive, notamment au cours de la Seconde Guerre mondiale, est important.

Par I’étude de ces piéces, enrichie de spécimens appartenant a d’autres musées, nous nous
proposons de découvrir deux courants propres a cette tradition. Nous nous intéresserons
aux fonctions respectives de ces mappot, analyserons les matériaux employés, leur traite-
ment, et nous pencherons également sur la présence de motifs, reflétant une conception
relativement libérale de I’art figuratif.

Dés le XVI° siecle” dans les communautés ashkénazes® se développe pour entourer les
rouleaux de la Torah (Pentateuque) a la synagogue, I’utilisation d’un lange ou d’un petit
drap recouvrant le coussin sur lequel on maintient I’enfant au moment de la circoncision®.
Pour ce faire, on découpe alors la toile de lin en trois ou quatre 1és d’égale largeur — une
vingtaine de centimetres —, qui sont ensuite cousus bout a bout pour former une bande lon-
gue de deux a trois metres. Celle-ci se noue autour du parchemin en commengant par son
extrémité inférieure et doit pouvoir le recouvrir entiérement”. Une fois ourlée, la mappa®
est ornée d’une formule en hébreu de type général brodée ou peinte’. Elle comprend le
prénom de I’enfant, celui de son pere, le cas échéant le surnom ou le patronyme la date
de naissance du gargon calculée selon le calendrier juif et une bénédiction de forme inva-
riable tirée des pri¢res de la circoncision. Des motifs et des fioritures agrémentent 1’ins-
cription. S’il revient aux femmes de la famille de I’enfant le soin de réaliser la broderie,
le tracé préparatoire, excepté dans les foyers modestes, est le plus souvent I’ceuvre d’un
scribe ou d’un peintre professionnel. De ces différences sociales dépendent naturellement
la qualité de I’écriture et celle des dessins.

Une fois confectionnée, cette piéce est soigneusement conservée jusqu’au jour ot le jeune
gargon agé de trois ans se rend pour la premiére fois a la synagogue accompagné de son
pere. C’est a cette occasion qu’il apporte avec lui sa mappa pour en faire don et qu’il regoit
la permission de toucher les deux manches de bois sur lesquels est monté le parchemin
de la Torah. Ceinte autour de ces derniers en dehors du moment de la lecture, sa mappa

105



1. Mappa, nord de la Suisse?, Alsace?,
1770 | Toile de lin, couchure, points de tige,
de tige fendu, de tige remplissage, de chaus-
son, de roue festonnée, d'épine, de croix et de
nceud, fils de soie polychromes, 54 x 92 cm
(MAH, inv. T SN 34)

8. Cette cérémonie comprend une série d’ac-
tions que le gargcon accomplit pour la premiére
fois : revétir le chale de priére et les phylacte-
res, lire dans les rouleaux de la Torah pendant
le service religieux, prononcer devant I’ assis-
tance un exposé talmudique, en témoignage de
sa maturité d’esprit. Cette célébration accom-
plie, il est considéré comme un membre a part
enti¢re de la communauté (ABC du judaisme
2002, p. 35, et ROSENAN 1976, pp. 57-58).

9. Voir notamment Department for Jewish
Zionist Education: Steve Israél, « Chapter two
— Birth Ceremonies and Life Beginnings »,
The Jewish Life Cycle, 2004 (site internet :
www.jafi.org.il/education/lifecycle/jewishlc/
02-14.html)

10. La Torah (Pentateuque) comprend les
cing premiers livres de I’Ancien Testament :
Geneése, Exode, Lévitique, Nombres, Deuté-

demeure ainsi conservée a la synagogue jusqu’au moment ou elle est remplacée par celle
d’un autre gargon. Elle est alors restituée a la famille de I’enfant.

Dix ans plus tard, a sa majorité religieuse, la bar mitsvah, 1’adolescent, appelé pour la
premiére fois a lire la Torah®, rapporte a la synagogue sa mappa, qui enveloppera une
nouvelle fois les rouleaux sacrés. De nos jours, au sein des communautés nord-américaines,
la tradition s’applique méme a la cérémonie du mariage, au cours de laquelle la bande
brodée est déployée entre les supports portant le dais nuptial (houppa)’.

La mappa est ainsi présente sinon a trois, du moins a deux des principaux événements
constituant le cycle de la vie, ou les rites de passage — naissance et confirmation religieuse.
Dans sa fonction de maintenir noué le parchemin de la Torah, elle accéde du statut de
simple lange a celui de piece sacrée. Rappelons que la Torah, qui se compose de 1’ensem-
ble des cinq livres de Moise'®, est I’objet d’une grande vénération. Ecrite en hébreu sans
voyelle au moyen d’une plume d’oie, sur un parchemin provenant d’un animal pur", elle
est soutenue a ses extrémités par deux hampes de bois appelées ets hayyim («arbres de
vie»), qui en facilitent la manipulation. Le revétement principal du rouleau de la Torah est
son manteau, généralement en velours ou en brocart de soie, richement brodé et portant
une dédicace en lettres d’or. Des couronnes argentées placées sur les montants, rimmonim
(«grenades »), servent également d’enjolivements. Parfois ces derniers ne sont ornés et
recouverts que d’une seule couronne, le kéfer, symbole de la royauté de la Loi divine. Une
plaque ornementale en argent ciselé, rappelant le pectoral du grand prétre, orne le rouleau,

106



2-4. Mappa, nord de la Suisse 2, Alsace?,
1770 | Toile de lin, couchure, points de tige,
de tige fendu, de fige remplissage, de chaus-
son, de roue festonnée, d’épine, de croix et de
nceud, fils de soie polychromes, 54 x 92 cm
(MAH, inv. T SN 34) | Détails (de gauche &
droite):

2. Caractére lamed rehaussé par un motif
floral

3. Caractére lamed rehaussé par un serpent
ou un poisson

4. Caractére lamed rehaussé par un serpent
a téte de cerf

ronome. Elle désigne a la fois I’ensemble de
la Loi juive et de ses préceptes et, plus préci-
sément, le rouleau de la Loi.

11. Ne sont considérés comme purs que les
animaux ruminants ayant des sabots fourchus
(Dt XIV: 6). La Bible en nomme dix expres-
sément : le beeuf, le mouton, la chévre, le
cerf, la gazelle, le daim, le bouquetin, I’anti-
lope, I’oryx et le mouflon (Dt XIV : 4-5).

12. Par ailleurs, si le nom du pere de I’enfant
apparait sur la mappa, celui de la mére n’y
figure jamais.

13. A ce numéro d’inventaire correspond, en
effet, le commentaire suivant: « Tissu toile —
rectangulaire —, broderies couleurs, naives,
XVII® siecle. Valais, probablement. »

14. Les bandes sont assemblées horizontale-
ment au point devant avec un fil de lin non
teint.

ainsi qu’une main de lecture en argent ou en ivoire au doigt pointé, le yad, qui permet a
Pofficiant de suivre le texte sans toucher le parchemin, geste qui lui est interdit par respect
pour la parole de Dieu. L’ensemble est déposé dans une armoire sainte jusqu’au moment
de la lecture, pour laquelle le parchemin est déroulé horizontalement sur un pupitre.

En plus de magnifier la Torah, les ornements décrits ci-dessus sont essentiellement desti-
nés a dérober le livre aux regards en dehors de la lecture. De fait, la mappa occupe un role
dominant, puisqu’elle constitue la premiére enveloppe, avant celles du manteau et des
autres accessoires. Elle offre, en outre, a une époque ou 1’on néglige encore d’enregistrer
les naissances, une valeur de document d’état civil probablement plus riche en informa-
tions que les registres tenus par les circonciseurs (Mohelbiicher). Seules les naissances
des gargons demeurent toutefois « consignées », privant par 1a méme les historiens, les
généalogistes et les sociologues d’informations relatives aux filles'.

Un exemple de mappa du nord de la Suisse ou d’Alsace

La mappa T SN 34 correspond au premier type de la tradition décrite ci-dessus (fig. 1).
Retrouvée dans les anciens fonds du Musée, elle a été inscrite en 1931 dans les registres du
Département des arts appliqués sans autre information qu’une description erronée, laissant
intact le mystere de son origine et des circonstances de son entrée dans les collections'.

Coupée dans une fine toile de lin fil¢ a la main, cette mappa se présente non pas sous la
forme d’une bande linéaire, mais comme un rectangle de nonante-deux centimétres de
large sur cinquante-quatre de haut. Elle est en fait constituée de trois 1és d’égale largeur,
lesquels ont dii étre détachés les uns des autres pour étre recousus, superposés, ultérieure-
ment'* aux fins probablement d’exposer la piéce plus commodément. De petits trous et
des traces de fil de soie bleue sont d’ailleurs visibles aux extrémités de chacune des ban-
des. Initialement, ces derniéres étaient raccordées entre elles par un point de feston ouvert,
formé a partir de fils de différentes teintes, également employ¢é dans le sens horizontal.

107



15. Parmi ces points, il faut citer la couchure,
les points de tige, de tige fendu, de tige rem-
plissage, de chausson, de roue festonnée, d’é-
pine, de croix et de nceud.

16. On dénote chez les brodeuses une préfé-
rence pour I’emploi de fils de soie jaunes,
ocre, bleus et verts. Certaines mappot ont
méme été brodées de fils d’or et d’argent. La
couleur rouge, écartée des mappot brodées,
est en revanche trés courante sur les mappot
peintes.

17. Formés a I’aide d’une tige de roseau, les
caracteéres séfarades présentent des traits ver-
ticaux et horizontaux, tandis que la graphie
ashkénaze comporte des éléments verticaux
déliés en raison de la plus grande flexibilité
de la plume.

18. Les petits motifs surplombant certains
caracteres servent en général a indiquer les
abréviations, trés fréquentes en hébreu.

19. D’apres P. Hidiroglou, cette calligraphie
exubérante « provient des manuscrits hébreux
enluminés du Moyen Age, eux-mémes s’inspi-
rant des traditions mozarabes des IX° et X° sié-
cles» (HIDIROGLOU 1984, p. 120).

20. Ainsi notamment le psautier et bréviaire
de Marie de Valence, datant du deuxi¢me
quart du X1v* siecle (Cambridge, University
Library, ms. Dd.5.5)

21. L’inscription commence sur la bande in-
férieure, se poursuit sur celle du haut et se
termine par celle du milieu.

22. Je remercie vivement Ariel Stern, info-
graphiste au Musée d’art et d’histoire, de la
traduction qu’il m’a donnée de cette inscrip-
tion, ainsi que le D" Katia Guth-Dreyfus, di-
rectrice du Jiidisches Museum der Schweiz, a
Bale, et enfin Rabbi Cohen, rencontré a la
Bibliothéque juive de Genéve, a qui j’ai éga-
lement remis cette piece a examiner.

23. Premier jour: dimanche ; deuxieme jour:
lundi; etc.

24. HIDIROGLOU 1984, p. 119

25. Le dernier souhait signifie qu’il n’oublie

jamais ses devoirs envers son prochain, autre-
ment dit ses devoirs de charité et d’assistance
a ’égard du pauvre, du malade, du mort et de
toute personne ayant besoin de son assistance.

26. Certains noms donnent lieu a I’illustration,
tels les Lévites, descendants de la tribu de
Lévi, désignés par une aiguiére sur un plateau
(pour une explication plus détaillée de ce
symbole, voir HIDIROGLOU 1984, p. 116).

L’espace de chacune des trois bandes est occupé sur toute sa longueur par des caractéres
hébraiques qui, utilisant la moiti¢ de la hauteur totale, forment une ligne continue. Consti-
tuées a partir de divers points'® et brodées avec des fils de soie polychromes teints a partir
de colorants naturels — huit teintes en tout (bleus, verts, jaunes, roses'®) —, les lettres présen-
tent une ligne sinueuse trés élégante. Cette écriture, stylistiquement rattachée a la tradition
ashkénaze, possede par elle-méme un fort potentiel esthétique et ornemental'’. Rares sont
les caracteres affichant une seule couleur, la plupart comportant dans leurs parties supé-
rieure et inférieure des tons différents, sans logique particuliére dans leur ordre d’appari-
tion. Certains peuvent étre, en outre, rehaussés de petits éléments décoratifs d’un coloris
nouveau, occupant I’intérieur de la lettre, la prolongeant ou encore la surplombant'®. Parmi
eux figurent des motifs floraux, végétaux, géométriques, ornementaux, de type humain
(visage), zoomorphes (scorpion, serpent, papillon, insecte, oiseau, poisson et cerf). Ces
derniers, combinés avec la lettre lamed, dont la forme permet de réelles audaces décorati-
ves, sont alors représentés en partie ou intégralement. Plus élevé que les autres caractéres,
présent neuf fois dans la citation, le /amed affiche, en effet, une hampe dans sa partie su-
périeure, qui se présente tantot sous la forme d’un poisson (fig. 3), tant6t sous celle d’un
serpent, d’une tige terminée par une fleur (fig. 2), ou d’un animal hybride: un serpent a
téte de cerf (fig. 4). Ces motifs floraux et ce bestiaire ne sont évidemment pas sans rappe-
ler les formes drolatiques rehaussant les manuscrits gothiques'. Par ailleurs, les feuilles
de vigne entrelacées formant 1I’encadrement de certains livres d’heures, bréviaires ou
psautiers réalisés en Flandres et en France aux XIII® et XIV* siécles™ semblent trouver ici
un écho dans le galbe des lettres, surtout dans les volutes que surmontent des mandorles
ou des éléments curvilignes.

Curieusement, aucun témoignage du tracé préparatoire n’est visible sur cette piece. La
rectitude et I’harmonie des lettres semblent toutefois récuser 1’hypothése d’un travail de
broderie a main levée. Peut-étre les lignes du dessin ont-elles tout simplement été réalisées
sur papier, piquées de trous d’aiguille et le tracé a-t-il pu étre fait a travers ces trous au
moyen d’une poudre colorante et résineuse ? Si certaines mappot dessinées par des graphis-
tes talentueux s’avérent d’authentiques chefs-d’ceuvre, la piece T SN 34 présente un travail
de broderie de qualité honorable et une originalité dans le dessin assez relative.

La formulation des mappot n’a pas vari¢ au cours des siccles. Ainsi que nous 1’avons men-
tionné plus haut, elle commence par les renseignements d’état civil et débute a droite,
’hébreu s’écrivant de droite a gauche®. La mappa T SN 34 a ainsi été réalisée a I’intention
de Moshe, fils de Elchanan, né un dimanche 11 novembre 1770, du signe du Scorpion®.
La date de naissance donnée correspond a celle du petit comput, c’est-a-dire a la datation
hébraique. Elle comprend ainsi le jour de la semaine rendu par un nombre ordinal®, I'hé-
breu n’ayant pas stricto sensu de nomenclature pour les jours.

L’animal illustre naturellement le signe astrologique de I’enfant et par extension son mois
de naissance (fig. 5). Présente déja dans I’ Antiquité «sur les mosaiques, les sceaux, les
manuscrits enluminés, les contrats de mariage, les livres de priéres™» juifs, ’iconographie
zodiacale est surtout particuliére aux communautés ashkénazes. Elle connait une certaine
diffusion a partir de la seconde moitié du XIII° siécle grace aux mahzorim enluminés (livres
de priéres pour les fétes). Toutefois, ce n’est qu’au début du XVIII® siecle que le signe du
zodiaque sous lequel est né I’enfant commence a figurer dans le texte des mappot.

Outre ces premiers renseignements, la formule comprend toujours en abrégeé les inscrip-
tions stéréotypées suivantes: celle annongant, avant la date de naissance, «né sous une

108



5-6. Mappa, nord de la Suisse 2, Alsace?,
1770 | Toile de lin, couchure, points de tige,
de tige fendu, de tige remplissage, de chaus-
son, de roue festonnée, d'épine, de croix et de
neeud, fils de soie polychromes, 54 x 92 cm
(MAH, inv. T SN 34) | Détails (de gauche a
droite):

5. Le Scorpion, signe astrologique de I'enfant
6. Les rouleaux de la Torah

27. HIDIROGLOU 1984, p. 124

28. Les manuscrits originaux présentent, eux,
toujours une écriture trés serrée.

29. Cette forme particuli¢re de couronne dé-
rive en grande partie du style de celles por-
tées par les souverains européens. Elle fait
allusion a un texte du Traité des Peres (IV-17)
ou il est dit: « Les couronnes sont au nombre
de trois: la couronne de la Torah, la couronne
de la prétrise et la couronne royale. Cepen-
dant la couronne de la bonne renommée les
dépasse toutes » (KLAGSBALD 1981, p. 98).

bonne étoile» et I’expression « que I’enfant grandisse pour 1’étude et le respect de la Torah,
pour le dais du mariage et pour les bonnes actions. Amen™ ». Ces souhaits de naissance,
prononcés durant la cérémonie de la circoncision par le mohel (circonciseur) et par ses
assistants, traduisent les directives correspondant a une vie conforme aux recommanda-
tions fondamentales du judaisme. Ils expriment la volonté intime de faire entrer I’enfant
dans la communauté juive et ce des le moment de sa naissance : d’une part, en transformant
son lange en mappa, ¢’est-a-dire en objet sacré, et d’autre part en y insérant ces représen-
tations imagées décrivant les grandes étapes de sa vie future.

Si la plupart des mappot présente des éléments figuratifs aisés a décrypter, tels que les
mains d’un Cohen, I’aiguiére d’un Lévi*, le dais nuptial, ou les rouleaux de la Torah, seul
le dernier motif est visible sur I’objet examiné (fig. 6). Son illustration entend signifier
que I’enfant doit étre avant tout capable de lire et de comprendre le texte hébreu. Tous
«les efforts de son éducation doivent tendre vers ce but, ¢’est le veeu le plus cher de ses
parents qui réaffirment ainsi son appartenance a I’alliance avec Abraham et leur désir de
le voir grandir conformément aux prescriptions religieuses™ ». Ainsi le livre sacré est-il
ici représenté déroulé, maintenu par deux batons cylindriques prolongés par des pointes
figurant les bases et les sommets des rimmonim ; sur le parchemin, en lettres dispropor-
tionnées™, on peut lire le début de la bénédiction prononcée au moment de sortir la Torah
de I’armoire. L’ensemble est coiffé d’un keter, double couronne au contour parfaitement
rapport¢ et immédiatement identifiable”.

109



30. Cette restriction religieuse relative aux
matériaux pourrait notamment expliquer le
nombre important de juifs impliqués a travers
les ages dans le textile et les vétements
(SALOMON 1988, p. 28).

31. Les techniques développées furent la mo-
saique, I’enluminure de manuscrits, la gravure
sur métal, la broderie, les applications de mo-
tifs et les collages de papiers, tout autant que
les bas-reliefs sur les arches de synagogues et
sur les pierres tombales.

32. WEYL/RAPHAEL 1979, p. 43. En hébreu,
pasul signifie «rejeté, indigne, interdit».

33. Différemment de la Torah, la Haggada
(«récit», en hébreu) se présente sous la forme
d’un petit livre maniable et souvent abondam-
ment illustré. Destinée tout particuliérement
aux enfants, elle est lue dans la familiarité de
la maison durant la veillée pascale.

Le motif dans son ensemble révéle une préoccupation de véracité, que vient souligner
I’ornementation des montants, ainsi que 1’écriture. Travaillé aux points de nceud et de tige,
a partir de fils de différentes teintes posés de fagon aléatoire, ce livre de la Torah affirme
son caractere sacré dans le soin particulier exigé pour son traitement. La réalisation méme
de la piece a d’ailleurs répondu a une régle religieuse stricte, proscrivant I’emploi — plus
précisément la combinaison — de certaines fibres textiles. Ainsi ’utilisation conjuguée du
lin et de la laine demeure-t-elle rigoureusement prohibée. Dénommeée shatnes, cette loi
s’applique a tout vétement et ornement portés par les juifs orthodoxes ou conservateurs,
mais exempte les confections cérémoniales telles que les manteaux brodés de la Torah™.
On peut donc vérifier que, dans sa fabrication, la mappa T SN 34, réalisée a partir d’une
fine toile de lin brodée de fils de soie, est parfaitement conforme a cette loi.

Quelques représentations figuratives dans I'art juif

Les mappot affichent dans leur réalisation, leurs coloris et leur ornementation un caractére
presque naif, qui peut rappeler la forme des livres pour enfants. Les images agrémentant
le texte soulevent toutefois la question de 1’approche des lois biblique et rabbinique vis-
a-vis de I’art. Méme si dans leur observance du verset du Décalogue : « Tu ne te feras pas
d’idole, ni aucune image de ce qui est dans les cieux en haut, ou de ce qui est sur terre en
bas, ou de ce qui est dans les eaux sous la terre. Tu ne te prosterneras pas devant elles et
tu ne les serviras pas» (Exode XX : 4-5), les juifs ont souvent craint d’encourir le risque de
céder a I’idolatrie, il semble toujours avoir existé un certain seuil de tolérance. Naturelle-
ment, la sculpture libre et les surfaces excurvées, considérées comme proches de la véné-
ration, furent écartées au bénéfice d’autres techniques®. Si 1’on étudie cette question a
travers les siecles et les régions, il apparait en fait que la conduite des communautés juives
a I’égard de I’interprétation de I’interdit biblique fut diverse au gré de la conjoncture. Cette
derniére dépendait, ainsi, du sentiment de sécurité ou d’instabilité régnant, de I’environ-
nement social, politique et culturel dans lequel ces communautés évoluaient, ainsi que de
leur relation avec les autorités. Les juifs vivant sous les lois de I’islam se montraient, par
exemple, plus réfractaires a 1’égard des représentations de figures animales et humaines
et privilégiaient les entrelacs décoratifs. L’art monumental fut limité en raison des bannis-
sements répétés. C’est finalement le plus souvent au rabbin des différentes communautés
qu’il revenait de trancher sur le caractere licite de certaines formes imagées et, a cet égard,
on reléve des comportements trés divergents parmi ces personnalités spirituelles.

Un fait reste toutefois établi: I’absence de toute fioriture sur les rouleaux de la Torah, «qui
les aurait rendus pasul : impropres 4 la lecture de 1’office”». Au contraire, les rouleaux
d’Esther (meguilla), les livres de prieres pour les fétes (mahzorim) et les récits de la Céne
pascale (Haggadot)™ sont embellis, au méme titre que les mappot, d’oiseaux, de figures
animales, voire humaines, et témoignent de 1’imagination fantasque des scribes ou des
amateurs qui en ont congu les dessins. Il est d’ailleurs surprenant de constater qu’une piece
telle que la mappa, rehaussée de motifs parfois insolites, soit précisément vouée a enserrer
le parchemin de la Torah, destiné pour sa part a rester rigoureusement dépourvu d’images.

Les livres d’heures, psautiers, missels ou autres ouvrages réalisés dans le monde chrétien
occidental aux XIII® et X1V siécles offrent a cet égard un paralléle qui, aussi hasardeux qu’il
puisse paraitre, mérite toutefois d’étre évoqué. Alors que le texte occupant I’espace entier
des pages de ces ouvrages demeure vierge de toute intervention décorative détournée, les
marges, parfois également les lettrines, sont quant a elles habitées par des drdleries a ca-

110



34. On rencontre parfois cependant dans le
texte méme de certains manuscrits des créa-
tures a longues queues qui, a la maniere de
gargouilles renversées, terminent des lignes
en s’étendant jusqu’a la marge de droite. Ce
type d’incursion produit un effet sacrilege
puisque ces formes fantastiques cotoient des
phrases sacrées de la liturgie (voir, par exem-
ple, le psautier flamand ms. Douce 5-6, datant
du premier quart du XIV* siecle, conservé a la
Bodleian Library, a Oxford). Les prolonge-
ments en tige fleurie, en serpent ou poisson de
la lettre lamed évoquent d’ailleurs ces figures
fabuleuses.

35. Voir plus haut p. 109

36. Le troisi¢éme des dix commandements or-
donne en effet: « Tu n’invoqueras point le nom
de I’Eternel ton Dieu en vain. » De méme, la
représentation de Dieu, qui par essence est
invisible, est scrupuleusement évitée ; seuls
une main ou des rayons indiquent habituelle-
ment la présence du Tout-Puissant, considéré
par les kabbalistes comme une lumiére spiri-
tuelle infinie qui éclaire I’Univers tout entier.

37. WEYL/RAPHAEL 1979, p. 74

38. D’apres M™ Schneider, conservateur du
Musée alsacien a Strasbourg, et le D’ Katia
Guth-Dreyfus, la piéce pourrait provenir
d’Alsace. Toutefois, jusqu’en 1830, date a
laquelle le patriotisme des juifs d’Alsace s’ex-
prime dans Iillustration des mappot, il semble
impossible de définir si une piéce provient
d’Alsace, de Suisse ou d’Allemagne (WEYL/
RAPHAEL 1979, p. 3).

39. 11 s’agit des objets dont on se sert a des
fins religieuses tant a la maison qu’a la syna-
gogue.

ractére irrévérencieux, le plus souvent a I’adresse de I’Eglise, mais également  celle de
la chevalerie et de la noblesse. Ainsi, ce qui représente le monde marginal et profane, qui
se tient en lisiére, a I’extérieur de la sphére sacrée, peut-il s’octroyer toutes les fantaisies
et les inconvenances. Sans étre blasphématoires, les motifs ornant les mappot témoignent
d’un esprit ludique, parfois méme d’un sens de la dérision, comparable. S’ils s’immiscent
dans le texte et souvent directement dans les lettres — a I’opposé des ouvrages cités ou ils
sont uniquement confinés dans I’espace marginal* —, ils n’en demeurent pas moins maté-
riellement extérieurs au texte de la Torah, étant représentés sur un support distinct. Ce
respect du sacré s’applique et se retrouve méme a une échelle plus petite sur le motif brodé
du livre de la Torah. Présenté déroulé sur une partie de parchemin dénuée de tout ornement,
il offre a lire, comme nous I’avons signalé”, le début d’une bénédiction marquée par I’omis-
sion intentionnelle de la premiére lettre, signifiant Dieu™.

Parmi les motifs présents sur la mappa T SN 34, nous avons fait allusion a plusieurs ani-
maux, notamment au poisson, signe de prospérité, ainsi qu’au cerf. La présence récurrente
de ce dernier sur les mappot tire vraisemblablement son origine du « cinquiéme chapitre
du Traité des Principes (“ Pirgé Avot™), dans lequel Rabbi Jehuda enseigne: “Sois hardi
comme le léopard, léger comme 1’aigle, agile comme le cerf et fort comme le lion, pour
accomplir la volonté de ton Pére qui est au ciel ” (23). Le cerf évoque ainsi la hate a accom-
plir les commandements divins, ainsi que ’aspiration de I’ame vers son Créateur’’. » Les
motifs zoomorphes ne sont naturellement pas tous des symboles religieux et constituent
bien plus un prétexte a I’illustration. Il en va ainsi des signes du zodiaque qui, nous I’avons
vu, font depuis des siécles partie des éléments figuratifs autorisés et jugés par les rabbins
comme anodins. Quant au décor floral ou végétal, il est parfois inspiré de I’art populaire
local. La tulipe, par exemple, est souvent visible sur les mappot d’origine alsacienne. Il pa-
rait difficile d’établir un lien entre notre mappa et une région particuliére tant les dessins
sont stylisés, mais il se pourrait qu’elle provienne du nord de la Suisse, d’Alsace ou tout au
moins d’une région comprise dans I’aire géographique de la branche ashkénaze de I’ouest™.

Quelle que soit leur provenance, il demeure que ces ornements divers et hétérodoxes ont
¢té assimilés et mis au service d’un contenu spécifiquement judaique. Dans cette perspec-
tive, il faut retenir que tous les objets servant au culte et a I’accomplissement des comman-
dements divins” se doivent d’étre harmonieux et esthétiques afin d’exprimer la ferveur
que le judaisme rend a Celui qui est a I’origine de toute matiére et de toute forme. Ainsi
faut-il embellir le Sacré sans vouer pour autant un culte au Beau.

Telles qu’elles nous apparaissent, les mappot reflétent les courants artistiques prédominants
des époques dans lesquelles elles s’inscrivent. On ne peut déterminer un style juif original,
sinon dans certains types iconographiques et la forme des objets rituels représentés. L’exem-
ple conservé dans nos collections, daté de 1770, est de fait représentatif de 1’épanouissement
que connait I’art de la mappa au milieu du xviir‘siécle. L’écriture, qui a perdu de sa rigueur
gothique, est gracieuse et sobre. Quelques motifs floraux et animaliers 1’égaient avec dis-
crétion et I’on retrouve, a travers les formes fantasques des lettres, les audaces du Moyen
Age mélées a une élégance propre au XVIII® siecle.

Les mappot italiennes - Une tangente de la tradition

L’analyse de la piece textile T SN 52, également réinscrite en 1931 dans les registres du
Département des arts appliqués, laisse voir un aspect différent et moins étudié de la tradi-

111



7. Mappa, ltalie, probablement Venise, 1616 |
Toile de lin brodée, fils tirés, points, corde de
quatre fils aux fuseaux, dentelle a I'aiguille,
broderie formée par un fil surjeté, 17 x 28 cm
(MAH, inv. T SN 52) | Recto

40. Cette technique de broderie imite une
cordelette en relief et forme une ligne plus
épaisse que le point avant simple.

41. Le procédé du point coupé consiste a évi-
der des rectangles de toile pour former des
ouvertures appelées «fenétres». Seuls quelques
fils de chaine et de trame sont conservés,
consolidés par un surjet, sur la base desquels
I’aiguille peut y inscrire en [ air, ¢’est-a-dire
sans support de toile, des dessins géométriques
ou figuratifs.

42. En raison de leur fragilité, de nombreuses
mappot n’ont été retrouvées qu’a I’état frag-
mentaire.

43. D’aprés C. Roth, une grande proportion
des femmes juives d’Italie portaient des pré-
noms italiens (non bibliques), tels que Laura,
Laudomia, Imperia, Diamante, etc. Le prénom
Silvia, figurant sur notre exemple, s’inscrit
dans cet usage (ROTH 1965, p. 47).

44. S’agit-il de la ville italienne Ascoli Piceno
située dans la région des Marches ?

45. Cette dédicace a été réalisée durant la féte
de Pessah, ou Paque juive, qui se déroule du
15 au 22 Nissan, c’est-a-dire durant huit jours
au cours des mois de mars ou d’avril, selon
les années.

tion ashkénaze de la mappa (fig. 7). Il convient d’emblée de signaler I’origine relativement
précise de cette piece, le nord de I’Italie, afin de mieux saisir les différences de confection

et de formulation qui la distinguent des mappot de la région rhénane et d’Europe centrale.

De dimensions restreintes (hauteur 17 cm x largeur 28 cm), ce fragment de mappa a été
réalisé a partir d’une fine toile blanche de lin filé a la main, d’excellente qualité, brodée
de fil de soie blanc surjeté®. Une formule en hébreu, distribuée sur trois registres, occupe
douze centimétres de la hauteur totale de la piece. Elle est encadrée par deux délicates li-
gnes paralléles a fils tirés courant le long de la bordure supérieure et par une bordure infé-
rieure richement travaillée. Celle-ci se compose d’une bande réalisée au point coupé a
décor géométrique qui s’inscrit entre deux riviéres de jours*. Ici les motifs sont constitués
de rosaces en alternance avec des lignes lancées en diagonales. Enfin, la mappa est termi-
née par une dentelle a I’aiguille rapportée, c’est-a-dire réalisée a part, puis cousue le long
de la bordure inférieure de la piece, faisant alterner grandes et petites dents festonnées et
frangées dans leur partie centrale (fig. 8).

Au vu des bords latéraux non ourlés, il apparait que seule la partie ou figure la dédicace a
été conservée, au détriment des deux ou trois metres de tissu restants, peut-étre brodés de
versets bibliques exaltant la Torah, auxquels devait correspondre a I’ origine cette mappa®.

La réalisation de cette piece permet de déterminer aisément sa provenance. La technique du
point coupé, appelé aussi punto tagliato, a été congue en Italie, probablement & Venise, vers
le deuxiéme quart du XVI° siécle; elle s’est propagée rapidement a travers toute I’Europe
par I’intermédiaire des livres de mod¢les. Outre la présence de ce point sur I’exemple
que nous étudions, la finesse du tissage et la facture remarquablement soignée de la bor-
dure inférieure permettent d’attester cette provenance. Ce postulat est corroboré par la for-
mule brodée, qui décrit cette mappa comme un don de Silvia®, épouse d’Israél d’Ascoli*,
dédicace a laquelle font suite le mois et la date d’avril® 1616.

Ainsi qu’en témoignent divers exemples italiens datant des XVI° et XVII° si¢cles, notamment
ceux conservés dans la collection juive du Musée national du Moyen Age et des thermes

112



8. Mappa, Italie, probablement Venise, 1616 |
Toile de lin brodée, fils tirés, points, corde de
quatre fils aux fuseaux, dentelle & I'aiguille,
broderie formée par un fil surjeté, 17 x 28 cm
(MAH, inv. T SN 52) | Détail (recto) : bordure
inférieure

46. KLAGSBALD 1981, pp. 98-100; le Jewish
Museum de New York recéle également qua-
rante-cinq mappot d’origine italienne.

47. GROSSMAN 1980, p. 38

48. Voir note 16

Al 1
t DAL ‘
Aty Ly ; . gty !
\’. » o i 3 » i it "sj,-.\sﬂw?-;xs\k;m

AT

%

de Cluny®, il semble alors coutumier aux femmes juives de confectionner et de faire don
a la synagogue d’une mappa lors de certains événements ou pour signifier des demandes
d’importance, tels que le désir de mettre au monde un enfant, la reconnaissance relative a
une naissance, la célébration d’un mariage, la mémoire d’un parent, ou encore un hommage
a une personne proche. Bien que Iinscription brodée varie considérablement d’une piece
a I’autre, témoignant d’une grande liberté d’expression, elle comporte souvent les énoncés
suivants: « En I’honneur de la Torah [...] ceci représente le travail de mes mains [...] (le
nom de la femme) [...] en ’année (date) [...]".» Ainsi les demandes ou commémorations
formulées relévent-elles toutes du domaine de la vie privée et des intéréts personnels de
différentes femmes, chacune d’elles mentionnant son nom en tant qu’auteur et donatrice
de la mappa.

Réalisées le plus souvent a partir d’une fine toile de lin, mais également de satin de soie, et
brodées de fils de soie polychromes ou de fils d’or, les mappot d’origine italienne offrent
d’ordinaire une richesse de conception bien plus raffinée et soignée que celles congues
dans les contrées du Nord. Retrouvées en nombre plus restreint que ces dernieres, elles
se présentent sous la forme d’une longue bande, de dimensions semblables, constituée de
plusieurs morceaux cousus ensemble. A la différence des exemples étudiés plus haut, la
toile employée, puis découpée, ne provient pas nécessairement du lange de circoncision.
Il peut s’agir du satin de soie dans lequel le manteau de la Torah aura été tissé, choisi pour
s’accorder avec la bande entourant les rouleaux, ou d’une tout autre étoffe. Selon la sur-
face occupée par le décor floral, végétal ou géométrique qui agrémente chacune de ces
pieces, le texte s’inscrit inégalement, se déroulant soit sur une seule ligne, soit distribué
sur plusieurs registres perpendiculairement ou horizontalement, soit encadrant les orne-
ments, ou encore inséré entre deux bandes décoratives. Les exemples conservés révelent
une inclination a juxtaposer des tons subtils, comme les pastels, ou contrastés, tels que
des fils de soie jaune acide sur un fond rouge. Cette derniére teinte, comme le bordeaux
d’ailleurs, est couramment employée sur les pieces italiennes, qui se distinguent encore en
ce sens des mappot brodées germaniques™. Les exemples italiens révelent des traitements
variés et des inspirations diverses, témoignages des techniques locales pratiquées et des
tendances stylistiques en cours. Certaines mappot imitent les soieries fagonnées par I’em-
ploi de la broderie, d’autres, influencées par les livres de modeéles en circulation, sont
agrémentées de motifs géométriques brodés au punto scritto; enfin, quelques exemples,
parmi lesquels figure la mappa T SN 52, en lin non teint brodé de fils blanc ou de tons
pastels, sont rehaussés d’entre-deux et de bordures de dentelle. On recense plusieurs
exemples de ce type dont les bordures ne sont d’ailleurs pas toujours contemporaines de
la toile originale, le fait d’avoir été enroulées et noudes les ayant souvent endommagées
ou rendues tres délicates : elles ont alors été remplacées par des dentelles plus modernes.

113



9. Mappa, ltalie, probablement Venise, 1616 |
Toile de lin brodée, fils tirés, points, corde de
quatre fils aux fuseaux, dentelle & I'aiguille,
broderie formée par un fil surjeté, 17 x 28 cm
(MAH, inv. T SN 52) | Verso (comparer avec
la fig. 7)

49. Cette encre se compose de noix de galle,
de tanin, de sulfate de fer ou de cuivre, de
gomme arabique et d’eau. Elle est trés fluide
et marque le tissu d’une maniére indélébile.

50. Intervention témoignant d’une claire vo-
lonté de conservation de la piece

51. Il reste toutefois impossible de donner
une analyse scientifique de cette piece d’un
point de vue paléographique du fait de 1’illi-
sibilité de la plupart des caracteres.

52. Seule une dame de la haute société, ou une
femme d’une condition plus modeste, mais
dont I’éducation incluait I’apprentissage des
ouvrages de dame, aurait pu réaliser une
broderie d’une telle qualité. Par ailleurs, la
richesse de la bordure du fragment est révéla-
trice d’un certain niveau social.

53. Le terme hébreu méhitsa définit cette sé-
paration entre hommes et femmes.

54. HAYOUN/JARASSE 1999, pp. 77 et 108, et
http://crdp.ac-reims.fr/cddp10/ressources/me-
diatheque/dossiers/lieux_cultuels/2.htm, p. 4:
«[...] Ces dernieéres sont ainsi mises a I’écart
du fait de leur retard fréquent lié a leurs obli-
gations au foyer, de leur impureté mensuelle
[...] ou de la lascivité qu’on leur préte. »

Formée par un fil de soie blanc surjeté, la broderie composant le texte hébreu de la mappa

T SN 52 tranche ostensiblement avec la toile de fond, révélant une qualité plutot grossiére,
qui laisse penser qu’elle est due a des mains peu expertes. Une observation plus approfon-
die de la piece sur ses deux faces réfute en fait cette premiére appréciation. Ainsi peut-on
relever que les points apparents sur le verso ne correspondent pas a ceux de la broderie ini-
tiale, mais proviennent d’une réparation ultérieure (fig. 9). L’encre métallogallique® bru-
natre, probablement employée pour réaliser le tracé préparatoire visible a 1’ceil nu, a, en
effet, entrainé une destruction caractéristique des fibres, laissant la broderie sans support.
L’aspect chahuté des lettres provient donc de la consolidation apportée a la broderie sur
’envers de la piéce, peut-étre un ou deux siécles aprés sa réalisation™. Certaines parties
de lettres ont conservé la régularité qui les caractérisait initialement, témoignant par la
méme de la maitrise de la brodeuse’'.

Concernant I’ordre des interventions, il semble peu plausible que la confection de la piéce
et la broderie aient été réalisées simultanément et puissent étre attribuées a la méme main.
I1 parait plus probable qu’une partie d’une piéce de linge de maison, telle qu’une lisiére de
drap, ait été récupérée par une femme juive issue d’un milieu relativement aisé” dans le des-
sein de réaliser cette mappa et d’exprimer a la fois sa piété et sa dévotion envers son époux.

Comme ces ouvrages féminins ne sont rattachés a aucune cérémonie particulicre, telles que
brith milah ou bar mitsvah, nous ignorons combien de temps chaque bande restait enrou-
lée et demeurait dans I’enceinte de la synagogue. Nous savons en revanche avec certitude,
d’aprés I’histoire de I’architecture de cet édifice, que les femmes, qui n’étaient pas admi-
ses dans ce lieu saint initialement, le devinrent a partir du début du X111° siecle. Elles étaient
jusqu’alors écartées™ du reste de I’assistance sur une galerie spéciale et n’étaient pas auto-
risées & participer au déroulement de I’office religieux dans sa totalité™. Ainsi, grace a la
réalisation de leurs mappot, en contact direct avec les saints rouleaux de la Torah, leur
était-il peut-étre permis de resserrer cette distance dans laquelle elles étaient tenues ?

Cette étude nous montre combien une tradition, dont on situe les limites géographiques sans
en connaitre ’origine populaire, peut évoluer et adopter des formes nouvelles selon le lieu

114



55. ROTH 1965, pp. 48-58

56. SALOMON 1988, p. 99

57. HIDIROGLOU 1984, p. 133

58. «[...]: locomotives et petits trains, auto-

mobiles et paquebots. [...] Mickey Mouse de
Walt Disney » (WEYL/RAPHAEL 1979, p. 32)

ou elle se pratique et la culture artistique et sociale propre a ce dernier. Ainsi les mappot
conservées au Musée d’art et d’histoire de Genéve, bien que remplissant une fonction
identique et bénéficiant du méme caractére sacré, se distinguent-elles d’emblée dans la
forme et dans le fond. Cette adéquation s’ impose cependant naturellement pour ce qui
concerne le second objet de notre étude.

L’Italie connait en effet, durant la Renaissance, un épanouissement culturel et un dévelop-
pement dans les arts textiles sans précédent. Par ailleurs, les femmes en général, et juives
en particulier, bénéficient a cette époque d’un statut privilégié¢. L’émancipation dont elles
jouissent leur permet d’exercer aussi bien les professions de physicienne, de poete, de
chanteuse, de brodeuse ou encore de scribe, que d’étudier I’hébreu, les plagant socialement
a I’échelon des hommes™. De fait, leur érudition et leur autonomie s’expriment dans la
confection des mappot et des formules brodées qui les illustrent. Méme si des regroupe-
ments techniques et stylistiques sont possibles parmi ces piéces italiennes, elles témoignent
d’une singularité symptomatique et d’une réelle sensibilité¢ féminine.

Au contraire, les scribes, professionnels ou amateurs, s’étant ingéniés a réaliser les tracés
préparatoires des mappot d’Europe occidentale et centrale, se sont bien gardés de s’écarter
du modele existant; de méme, les femmes, dans leurs foyers respectifs, se sont appliquées
a reprendre les mémes points de broderie et les couleurs de fils en usage, assurant par la
méme la pérennité de cette tradition. Ainsi les démarches respectives, dans la réalisation
de ces picces, different-elles tout en exprimant une vitalité et une originalité artistiques
semblables.

Cette tradition a connu un regain de vitalité au milieu du XX° siécle et se pratique de ma-
niere bien vivante aujourd’hui dans certaines communautés en Suisse, en Alsace, en An-
gleterre, en Isragl ou en Amérique du Nord ou elle a été exportée™; elle se perpétue « méme
chez des juifs qui ne sont pas d’origine ashkénaze, mais qui ont repris cette coutume lo-
cale’’». Par ailleurs, I’art de la mappa, tel que nous I’avons étudié sous sa forme initiale,
inclut désormais dans sa formule, en Amérique du Nord tout au moins, le nom des filles.
Quant aux motifs peints ou imprimés, et non plus brodés, rehaussant le texte traditionnel
des mappot contemporaines, ils s’inscrivent dans ’actualité, évoquant I’environnement
familier de I’enfant: jouets divers, héros de films ou de bandes dessinées™. Les signes du
zodiaque semblent en revanche aujourd’hui rarement représentés, alors que sont exprimées
parfois, par la présence d’un drapeau, les sympathies politiques de la famille.

Ainsi, les mappot constituent-elles, pour chaque époque, une mine de renseignements sur le

cadre de vie des juifs: leur fagon de se vétir, certaines de leurs coutumes, leurs cérémonies,
mais également les valeurs auxquelles ils étaient, et sont, demeurés attachés.

IS



ABC du judaisme 2002

Dictionnaire 1989
GROSSMAN 1980

GUGGENHEIM-GRUENBERG 1963
GUTMAN 1978
HAYOUN/JARASSE 1999
HIDIROGLOU 1984

Jewish Museum 1974
KLAGSBALD 1981
KLAGSBALD 1982

ROSENAN 1976
ROTH 1965
SALOMON 1988
SED-RAINA 1994
UNTERMAN 1997
WEYL 1975
WEYL/RAPHAEL 1979

Sites internet consultés

Adresse de |'auteur

Gaél Schweizer, collaboratrice scientifique,
Département des arts appliqués, Musée d'art
et d'histoire, boulevard EmileJaquesDalcroze
11, case postale 3432, CH1211 Geneve 3

Bibliographie

CICAD (Coordination intercommunautaire contre I’antisémitisme et la diffamation), ABC du judaisme,
Geneve 2002

Collectif, Dictionnaire encyclopédique du judaisme, Jérusalem 1989

Cissy Grossman, « Womanly Arts - A Study of Italian Torah Binders in the New York Jewish Museum Col-
lection», Journal of Jewish Art, vol. VII, 1980

Florence Guggenheim-Gruenberg, Les Juifs en Suisse, Zurich 1963

Joseph Gutman, Manuscrits hébreux, Paris 1978

Maurice-Ruben Hayoun, Dominique Jarassé, Les Synagogues, Paris 1999

Patricia Hidiroglou, « Langes de circoncision historiés en France », Revue des études juives, tome CXLIII,
janvier — juin 1984, fascicule 1, pp. 113-134

Catalogue of the Permanent and Loan Collections of the Jewish Museum, Londres 1974

Victor A. Klagsbald, Catalogue raisonné de la collection juive du Musée de Cluny, Paris 1981

Victor A. Klagsbald, Jewish Treasures from Paris from the Collections of the Cluny Museum and the Consis-
toire, catalogue d’exposition, Jérusalem, The Israel Museum, été 1982, Jérusalem 1982

Naftali Rosenan, L’Année juive vue a travers l’exposition du Musée juif de Suisse a Bale, Zurich 1976
Cecil Roth, The Jews in the Renaissance, New York 1965

Kathryn Salomon, Jewish Ceremonial Embroidery, Londres 1988

Gabrielle Sed-Rajna, Les Manuscrits hébreux enluminés des bibliothéques de France, Paris 1994

Alan Unterman, Dictionnaire du judaisme - Histoire, mythes et traditions, Paris 1997

Robert et Martine Weyl, « Mappot d’Alsace », Saisons d’Alsace, 55-56, 1975, pp. 119-133

Robert Weyl, Freddy Raphaél, L Imagerie juive d’Alsace, Strasbourg 1979

www.jafi.org.il/education/lifecycle/jewishlc/02-14.html
http://crdp.ac-reims.fr/cddp10/ressources/mediatheque/dossiers/lieux_cultuels/2.htm

Crédits des illustrations
MAH, Flora Bevilacqua, fig. 1-6 | MAH, Andrea Gomes, fig. 7-8 | MAH, Bettina JacotDescombes, fig. 9

116



	Les mappot, une tradition ashkénaze

