
Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de l'art et d'archéologie

Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genève

Band: 52 (2004)

Artikel: Les mappot, une tradition ashkénaze

Autor: Schweizer, Gaël

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-728151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-728151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gaël Schweizer LES MAPPOT, UNE TRADITION ASHKÉNAZE

1. Parmi ces musées, il faut notamment citer
le Jewish Museum de Londres, celui de New
York, The Israel Museum de Jérusalem, le

Museum Haarets de Tel-Aviv. La Westminster

Synagogue de Londres conserve également un

important lot de mappot, tout comme l'Association

consistoriale israélite de Paris, le Jüdisches

Museum der Schweiz de Bâle ou encore
le Musée alsacien de Strasbourg et le Musée

Bartholdi de Colmar.

2. On ignore l'origine exacte de cette tradition,
mais la survivance de plusieurs mappot de la

première moitié du XVIe siècle nous laisse

supposer que l'usage en était déjà répandu à

cette époque.

3. La coutume semble avoir été pratiquée dans

les communautés juives de l'ouest et du sud

du Saint Empire romain germanique, puis
s'être répandue au nord de la Suisse (Lengnau
[AG], Endingen [AG]), en Alsace, en Bohême,
et en Moravie et au nord de l'Italie. Durant le

XVIIIe siècle, elle a été adoptée en Hollande,
en Angleterre et au Danemark, puis, à la fin
du XIXe siècle, aux États-Unis (Salomon 1988,

p. 99).

4. La circoncision, la brith milah, se déroule
huit jours après la naissance du nouveau-né.
Ce dernier est alors admis dans 1'« alliance
d'Abraham».

5. «On enroulait de bas en haut, et jamais dans

le sens inverse, car on monte toujours dans

l'ordre des Saintetés, on ne descend jamais
[...].» Il semble que Ton soit beaucoup moins
exigeant aujourd'hui sur la façon d'enrouler
la mappa autour du parchemin (voir Weyl/
Raphaël 1979, p. 25).

6. Le terme hébreu mappa, au singulier, fait
mappot au pluriel. On rencontre également le
mot yiddish vimple et celui de Toravimple
(Allemagne du Nord et Est de la France) pour
définir cette même pièce. Hitul, qui se réfère
en hébreu moderne au lange, est aussi parfois
employé (pour plus de détails, voir Weyl/
Raphaël 1979, p. 20).

7. C'est vers 1750 que Ton rencontre les
premières mappot peintes à la gouache. Au début
du XIXe siècle, cette forme deviendra courante
sans pour autant éclipser la mappa brodée.

Le Musée d'art et d'histoire de Genève possède deux pièces rares de lin brodées, issues

d'une coutume juive non instituée par le canon religieux. Destinées à maintenir serrés

les rouleaux de la Torah, ces mappot comportent des formules et dédicaces rehaussées

d'ornements. Chacune d'elles exprime un contenu différent et témoigne d'influences

iconographiques et techniques spécifiques au lieu de sa confection.

Précieusement gardées au fil des siècles dans le grenier des synagogues des diverses

communautés, ou parfois enterrées, les mappot sont également demeurées entre les mains

des familles, se transmettant de génération en génération. Ainsi la présence de ces deux

exemples dans les collections de notre institution s'avère-t-elle pour le moins fortuite. S'il
est vrai que les mappot conservées aujourd'hui dans différents musées du monde forment

des collections hétérogènes dont la provenance reste le plus souvent inconnue1, il semble

toutefois qu'elles y soient entrées groupées. Leur survivance tient d'ailleurs souvent du

miracle tant le nombre des pièces qui ont été détruites ou ont failli disparaître d'une
manière définitive, notamment au cours de la Seconde Guerre mondiale, est important.

Par l'étude de ces pièces, enrichie de spécimens appartenant à d'autres musées, nous nous

proposons de découvrir deux courants propres à cette tradition. Nous nous intéresserons

aux fonctions respectives de ces mappot, analyserons les matériaux employés, leur traitement,

et nous pencherons également sur la présence de motifs, reflétant une conception
relativement libérale de l'art figuratif.

Dès le XVIe siècle2 dans les communautés ashkénazes3 se développe pour entourer les

rouleaux de la Torah (Pentateuque) à la synagogue, l'utilisation d'un lange ou d'un petit
drap recouvrant le coussin sur lequel on maintient l'enfant au moment de la circoncision4.

Pour ce faire, on découpe alors la toile de lin en trois ou quatre lés d'égale largeur - une

vingtaine de centimètres -, qui sont ensuite cousus bout à bout pour former une bande longue

de deux à trois mètres. Celle-ci se noue autour du parchemin en commençant par son

extrémité inférieure et doit pouvoir le recouvrir entièrement5. Une fois ourlée, la mappa6

est ornée d'une formule en hébreu de type général brodée ou peinte7. Elle comprend le

prénom de l'enfant, celui de son père, le cas échéant le surnom ou le patronyme la date
de naissance du garçon calculée selon le calendrier juif et une bénédiction de forme
invariable tirée des prières de la circoncision. Des motifs et des fioritures agrémentent
l'inscription. S'il revient aux femmes de la famille de l'enfant le soin de réaliser la broderie,
le tracé préparatoire, excepté dans les foyers modestes, est le plus souvent l'œuvre d'un
scribe ou d'un peintre professionnel. De ces différences sociales dépendent naturellement
la qualité de l'écriture et celle des dessins.

Une fois confectionnée, cette pièce est soigneusement conservée jusqu'au jour où le jeune
garçon âgé de trois ans se rend pour la première fois à la synagogue accompagné de son
père. C'est à cette occasion qu'il apporte avec lui sa mappa pour en faire don et qu'il reçoit
la permission de toucher les deux manches de bois sur lesquels est monté le parchemin
de la Torah. Ceinte autour de ces derniers en dehors du moment de la lecture, sa mappa

105



'miwuiuw.IU lUUU J1

atUiw
iy&zt

1. Mappa, nord de la Suisse?, Alsace?,
1770 I Toile de lin, couchure, points de tige,
de tige fendu, de tige remplissage, de chausson,

de roue festonnée, d'épine, de croix et de
nœud, fils de soie polychromes, 54 x 92 cm
(MAH, inv. T SN 34)

8. Cette cérémonie comprend une série d'actions

que le garçon accomplit pour la première
fois : revêtir le châle de prière et les phylactères,

lire dans les rouleaux de la Torah pendant
le service religieux, prononcer devant l'assistance

un exposé talmudique, en témoignage de

sa maturité d'esprit. Cette célébration accomplie,

il est considéré comme un membre à part
entière de la communauté (ABC du judaïsme
2002, p. 35, et ROSENAN 1976, pp. 57-58).

9. Voir notamment Department for Jewish
Zionist Education : Steve Israël, «Chapter two

- Birth Ceremonies and Life Beginnings »,
The Jewish Life Cycle, 2004 (site internet :

www.iafi.org.il/education/lifecycle/iewishlc/
02-14.html)

10. La Torah (Pentateuque) comprend les

cinq premiers livres de l'Ancien Testament :

Genèse, Exode, Lévitique, Nombres, Deuté-

demeure ainsi conservée à la synagogue jusqu'au moment où elle est remplacée par celle
d'un autre garçon. Elle est alors restituée à la famille de l'enfant.

Dix ans plus tard, à sa majorité religieuse, la bar mitsvah, l'adolescent, appelé pour la

première fois à lire la Torah8, rapporte à la synagogue sa mappa, qui enveloppera une
nouvelle fois les rouleaux sacrés. De nos jours, au sein des communautés nord-américaines,
la tradition s'applique même à la cérémonie du mariage, au cours de laquelle la bande

brodée est déployée entre les supports portant le dais nuptial (houppa)9.

La mappa est ainsi présente sinon à trois, du moins à deux des principaux événements

constituant le cycle de la vie, ou les rites de passage - naissance et confirmation religieuse.
Dans sa fonction de maintenir noué le parchemin de la Torah, elle accède du statut de

simple lange à celui de pièce sacrée. Rappelons que la Torah, qui se compose de l'ensemble

des cinq livres de Moïse10, est l'objet d'une grande vénération. Écrite en hébreu sans

voyelle au moyen d'une plume d'oie, sur un parchemin provenant d'un animal pur", elle

est soutenue à ses extrémités par deux hampes de bois appelées ets hayyim (« arbres de

vie»), qui en facilitent la manipulation. Le revêtement principal du rouleau de la Torah est

son manteau, généralement en velours ou en brocart de soie, richement brodé et portant
une dédicace en lettres d'or. Des couronnes argentées placées sur les montants, rimmonim

(«grenades»), servent également d'enjolivements. Parfois ces derniers ne sont ornés et

recouverts que d'une seule couronne, le kèter, symbole de la royauté de la Loi divine. Une

plaque ornementale en argent ciselé, rappelant le pectoral du grand prêtre, orne le rouleau,

106



r liil,

KSÊwÈ

2-4. Mappa, nord de la Suisse?, Alsace?,
1770 I Toile de lin, couchure, points de tige,
de tige fendu, de tige remplissage, de chausson,

de roue festonnée, d'épine, de croix et de

nœud, fils de soie polychromes, 54 x 92 cm

(MAH, inv. T SN 34) | Détails (de gauche à

droite) :

2. Caractère lamed rehaussé par un motif
floral

3. Caractère lamed rehaussé par un serpent
ou un poisson

4. Caractère lamed rehaussé par un serpent
à tête de cerf

ronome. Elle désigne à la fois l'ensemble de

la Loi juive et de ses préceptes et, plus
précisément, le rouleau de la Loi.

11. Ne sont considérés comme purs que les

animaux ruminants ayant des sabots fourchus

(Dt XIV : 6). La Bible en nomme dix expressément

: le bœuf, le mouton, la chèvre, le

cerf, la gazelle, le daim, le bouquetin, l'antilope,

l'oryx et le mouflon (Dt XIV : 4-5).

12. Par ailleurs, si le nom du père de l'enfant
apparaît sur la mappa, celui de la mère n'y
figure jamais.

13. A ce numéro d'inventaire correspond, en
effet, le commentaire suivant : « Tissu toile -
rectangulaire -, broderies couleurs, naïves,
xviT siècle. Valais, probablement. »

14. Les bandes sont assemblées horizontalement

au point devant avec un fil de lin non
teint.

ainsi qu'une main de lecture en argent ou en ivoire au doigt pointé, le yad, qui permet à

l'officiant de suivre le texte sans toucher le parchemin, geste qui lui est interdit par respect

pour la parole de Dieu. L'ensemble est déposé dans une armoire sainte jusqu'au moment

de la lecture, pour laquelle le parchemin est déroulé horizontalement sur un pupitre.

En plus de magnifier la Torah, les ornements décrits ci-dessus sont essentiellement destinés

à dérober le livre aux regards en dehors de la lecture. De fait, la mappa occupe un rôle

dominant, puisqu'elle constitue la première enveloppe, avant celles du manteau et des

autres accessoires. Elle offre, en outre, à une époque où l'on néglige encore d'enregistrer
les naissances, une valeur de document d'état civil probablement plus riche en informations

que les registres tenus par les circonciseurs (Mohelbiicher). Seules les naissances

des garçons demeurent toutefois « consignées », privant par là même les historiens, les

généalogistes et les sociologues d'informations relatives aux filles12.

Un exemple de mappa du nord de la Suisse ou d'Alsace

La mappa T SN 34 correspond au premier type de la tradition décrite ci-dessus (fig. 1).

Retrouvée dans les anciens fonds du Musée, elle a été inscrite en 1931 dans les registres du

Département des arts appliqués sans autre information qu'une description erronée, laissant

intact le mystère de son origine et des circonstances de son entrée dans les collections13.

Coupée dans une fine toile de lin filé à la main, cette mappa se présente non pas sous la

forme d'une bande linéaire, mais comme un rectangle de nonante-deux centimètres de

large sur cinquante-quatre de haut. Elle est en fait constituée de trois lés d'égale largeur,
lesquels ont dû être détachés les uns des autres pour être recousus, superposés, ultérieurement14

aux fins probablement d'exposer la pièce plus commodément. De petits trous et
des traces de fil de soie bleue sont d'ailleurs visibles aux extrémités de chacune des bandes.

Initialement, ces dernières étaient raccordées entre elles par un point de feston ouvert,
formé à partir de fils de différentes teintes, également employé dans le sens horizontal.

107



15. Parmi ces points, il faut citer la couchure,
les points de tige, de tige fendu, de tige
remplissage, de chausson, de roue festonnée,
d'épine, de croix et de nœud.

16. On dénote chez les brodeuses une préférence

pour l'emploi de fils de soie jaunes,
ocre, bleus et verts. Certaines mappot ont
même été brodées de fils d'or et d'argent. La
couleur rouge, écartée des mappot brodées,
est en revanche très courante sur les mappot
peintes.

17. Formés à l'aide d'une tige de roseau, les

caractères séfarades présentent des traits
verticaux et horizontaux, tandis que la graphie
ashkénaze comporte des éléments verticaux
déliés en raison de la plus grande flexibilité
de la plume.

18. Les petits motifs surplombant certains
caractères servent en général à indiquer les

abréviations, très fréquentes en hébreu.

19. D'après P. Hidiroglou, cette calligraphie
exubérante «provient des manuscrits hébreux
enluminés du Moyen Âge, eux-mêmes s'inspi-
rant des traditions mozarabes des IXe et Xe

siècles» (Hidiroglou 1984, p. 120).

20. Ainsi notamment le psautier et bréviaire
de Marie de Valence, datant du deuxième

quart du XIVe siècle (Cambridge, University
Library, ms. Dd.5.5)

21. L'inscription commence sur la bande

inférieure, se poursuit sur celle du haut et se

termine par celle du milieu.

22. Je remercie vivement Ariel Stern,
infographiste au Musée d'art et d'histoire, de la

traduction qu'il m'a donnée de cette inscription,

ainsi que le Dr Katia Guth-Dreyfus,
directrice du Jüdisches Museum der Schweiz, à

Bâle, et enfin Rabbi Cohen, rencontré à la

Bibliothèque juive de Genève, à qui j'ai
également remis cette pièce à examiner.

23. Premier jour: dimanche; deuxième jour :

lundi ; etc.

24. Hidiroglou 1984, p. 119

25. Le demier souhait signifie qu'il n'oublie

jamais ses devoirs envers son prochain, autrement

dit ses devoirs de charité et d'assistance

à l'égard du pauvre, du malade, du mort et de

toute personne ayant besoin de son assistance.

26. Certains noms donnent lieu à l'illustration,
tels les Lévites, descendants de la tribu de

Lévi, désignés par une aiguière sur un plateau

(pour une explication plus détaillée de ce

symbole, voir HIDIROGLOU 1984, p. 116).

L'espace de chacune des trois bandes est occupé sur toute sa longueur par des caractères

hébraïques qui, utilisant la moitié de la hauteur totale, forment une ligne continue. Constituées

à partir de divers points15 et brodées avec des fils de soie polychromes teints à partir
de colorants naturels - huit teintes en tout (bleus, verts, jaunes, roses16) -, les lettres présentent

une ligne sinueuse très élégante. Cette écriture, stylistiquement rattachée à la tradition
ashkénaze, possède par elle-même un fort potentiel esthétique et ornemental17. Rares sont
les caractères affichant une seule couleur, la plupart comportant dans leurs parties
supérieure et inférieure des tons différents, sans logique particulière dans leur ordre d'apparition.

Certains peuvent être, en outre, rehaussés de petits éléments décoratifs d'un coloris

nouveau, occupant l'intérieur de la lettre, la prolongeant ou encore la surplombant18. Parmi

eux figurent des motifs floraux, végétaux, géométriques, ornementaux, de type humain

(visage), zoomorphes (scorpion, serpent, papillon, insecte, oiseau, poisson et cerf). Ces

derniers, combinés avec la lettre lamed, dont la forme permet de réelles audaces décoratives,

sont alors représentés en partie ou intégralement. Plus élevé que les autres caractères,

présent neuf fois dans la citation, le lamed affiche, en effet, une hampe dans sa partie
supérieure, qui se présente tantôt sous la forme d'un poisson (fig. 3), tantôt sous celle d'un
serpent, d'une tige terminée par une fleur (fig. 2), ou d'un animal hybride : un serpent à

tête de cerf (fig. 4). Ces motifs floraux et ce bestiaire ne sont évidemment pas sans rappeler

les formes drolatiques rehaussant les manuscrits gothiques19. Par ailleurs, les feuilles
de vigne entrelacées formant l'encadrement de certains livres d'heures, bréviaires ou
psautiers réalisés en Flandres et en France aux XIIIe et XIVe siècles20 semblent trouver ici
un écho dans le galbe des lettres, surtout dans les volutes que surmontent des mandorles

ou des éléments curvilignes.

Curieusement, aucun témoignage du tracé préparatoire n'est visible sur cette pièce. La

rectitude et l'harmonie des lettres semblent toutefois récuser l'hypothèse d'un travail de

broderie à main levée. Peut-être les lignes du dessin ont-elles tout simplement été réalisées

sur papier, piquées de trous d'aiguille et le tracé a-t-il pu être fait à travers ces trous au

moyen d'une poudre colorante et résineuse? Si certaines mappot dessinées par des graphistes

talentueux s'avèrent d'authentiques chefs-d'œuvre, la pièce T SN 34 présente un travail
de broderie de qualité honorable et une originalité dans le dessin assez relative.

La formulation des mappot n'a pas varié au cours des siècles. Ainsi que nous l'avons
mentionné plus haut, elle commence par les renseignements d'état civil et débute à droite,

l'hébreu s'écrivant de droite à gauche21. La mappa T SN 34 a ainsi été réalisée à l'intention
de Moshe, fils de Elchanan, né un dimanche 11 novembre 1770, du signe du Scorpion22.

La date de naissance donnée correspond à celle du petit comput, c'est-à-dire à la datation

hébraïque. Elle comprend ainsi le jour de la semaine rendu par un nombre ordinal23, l'hébreu

n'ayant pas stricto sensu de nomenclature pour les jours.

L'animal illustre naturellement le signe astrologique de l'enfant et par extension son mois

de naissance (fig. 5). Présente déjà dans l'Antiquité «sur les mosaïques, les sceaux, les

manuscrits enluminés, les contrats de mariage, les livres de prières24» juifs, l'iconographie

zodiacale est surtout particulière aux communautés ashkénazes. Elle connaît une certaine

diffusion à partir de la seconde moitié du XIIIe siècle grâce aux mahzorim enluminés (livres

de prières pour les fêtes). Toutefois, ce n'est qu'au début du xvme siècle que le signe du

zodiaque sous lequel est né l'enfant commence à figurer dans le texte des mappot.

Outre ces premiers renseignements, la formule comprend toujours en abrégé les inscriptions

stéréotypées suivantes : celle annonçant, avant la date de naissance, « né sous une

108



5-6. Mappa, nord de la Suisse?, Alsace?,
1770 | Toile de lin, couchure, points de tige,
de tige fendu, de tige remplissage, de chausson,

de roue festonnée, d'épine, de croix et de
nœud, fils de soie polychromes, 54 x 92 cm
(MAH, inv. T SN 34) | Détails (de gauche à
droite) :

5. Le Scorpion, signe astrologique de l'enfant
6. Les rouleaux de la Torah

bonne étoile» et l'expression «que l'enfant grandisse pour l'étude et le respect de la Torah,

pour le dais du mariage et pour les bonnes actions. Amen25». Ces souhaits de naissance,

prononcés durant la cérémonie de la circoncision par le mohel (circonciseur) et par ses

assistants, traduisent les directives correspondant à une vie conforme aux recommandations

fondamentales du judaïsme. Ils expriment la volonté intime de faire entrer l'enfant
dans la communauté juive et ce dès le moment de sa naissance : d'une part, en transformant

son lange en mappa, c'est-à-dire en objet sacré, et d'autre part en y insérant ces représentations

imagées décrivant les grandes étapes de sa vie future.

27. Hidiroglou 1984, p. 124

28. Les manuscrits originaux présentent, eux,
toujours une écriture très serrée.

29. Cette forme particulière de couronne
dérive en grande partie du style de celles portées

par les souverains européens. Elle fait
allusion à un texte du Traité des Pères (TV-17)
où il est dit : «Les couronnes sont au nombre
de trois : la couronne de la Torah, la couronne
de la prêtrise et la couronne royale. Cependant

la couronne de la bonne renommée les

dépasse toutes» (Klagsbald 1981, p. 98).

Si la plupart des mappot présente des éléments figuratifs aisés à décrypter, tels que les

mains d'un Cohen, l'aiguière d'un Lévi26, le dais nuptial, ou les rouleaux de la Torah, seul

le dernier motif est visible sur l'objet examiné (fig. 6). Son illustration entend signifier
que l'enfant doit être avant tout capable de lire et de comprendre le texte hébreu. Tous

«les efforts de son éducation doivent tendre vers ce but, c'est le vœu le plus cher de ses

parents qui réaffirment ainsi son appartenance à l'alliance avec Abraham et leur désir de

le voir grandir conformément aux prescriptions religieuses27». Ainsi le livre sacré est-il

ici représenté déroulé, maintenu par deux bâtons cylindriques prolongés par des pointes

figurant les bases et les sommets des rimmonim ; sur le parchemin, en lettres disproportionnées28,

on peut lire le début de la bénédiction prononcée au moment de sortir la Torah
de l'armoire. L'ensemble est coiffé d'un kèter, double couronne au contour parfaitement
rapporté et immédiatement identifiable29.

109



Le motif dans son ensemble révèle une préoccupation de véracité, que vient souligner
l'ornementation des montants, ainsi que l'écriture. Travaillé aux points de nœud et de tige,
à partir de fils de différentes teintes posés de façon aléatoire, ce livre de la Torah affirme
son caractère sacré dans le soin particulier exigé pour son traitement. La réalisation même
de la pièce a d'ailleurs répondu à une règle religieuse stricte, proscrivant l'emploi - plus
précisément la combinaison - de certaines fibres textiles. Ainsi l'utilisation conjuguée du

lin et de la laine demeure-t-elle rigoureusement prohibée. Dénommée shatnes, cette loi
s'applique à tout vêtement et ornement portés par les juifs orthodoxes ou conservateurs,
mais exempte les confections cérémoniales telles que les manteaux brodés de la Torah30.

On peut donc vérifier que, dans sa fabrication, la mappa T SN 34, réalisée à partir d'une
fine toile de lin brodée de fils de soie, est parfaitement conforme à cette loi.

Quelques représentations figuratives dans l'art juif

30. Cette restriction religieuse relative aux
matériaux pourrait notamment expliquer le

nombre important de juifs impliqués à travers
les âges dans le textile et les vêtements

(Salomon 1988, p. 28).

31. Les techniques développées furent la

mosaïque, l'enluminure de manuscrits, la gravure
sur métal, la broderie, les applications de motifs

et les collages de papiers, tout autant que
les bas-reliefs sur les arches de synagogues et

sur les pierres tombales.

32. Weyl/Raphaël 1979, p. 43. En hébreu,

pasul signifie «rejeté, indigne, interdit».

33. Différemment de la Torah, la Haggada
(«récit», en hébreu) se présente sous la forme

d'un petit livre maniable et souvent abondamment

illustré. Destinée tout particulièrement
aux enfants, elle est lue dans la familiarité de

la maison durant la veillée pascale.

Les mappot affichent dans leur réalisation, leurs coloris et leur ornementation un caractère

presque naïf, qui peut rappeler la forme des livres pour enfants. Les images agrémentant
le texte soulèvent toutefois la question de l'approche des lois biblique et rabbinique vis-
à-vis de l'art. Même si dans leur observance du verset du Décalogue: «Tu ne te feras pas

d'idole, ni aucune image de ce qui est dans les cieux en haut, ou de ce qui est sur terre en

bas, ou de ce qui est dans les eaux sous la terre. Tu ne te prosterneras pas devant elles et

tu ne les serviras pas» (Exode XX : 4-5), les juifs ont souvent craint d'encourir le risque de

céder à l'idolâtrie, il semble toujours avoir existé un certain seuil de tolérance. Naturellement,

la sculpture libre et les surfaces excurvées, considérées comme proches de la
vénération, furent écartées au bénéfice d'autres techniques31. Si l'on étudie cette question à

travers les siècles et les régions, il apparaît en fait que la conduite des communautés juives
à l'égard de l'interprétation de l'interdit biblique fut diverse au gré de la conjoncture. Cette

dernière dépendait, ainsi, du sentiment de sécurité ou d'instabilité régnant, de l'environnement

social, politique et culturel dans lequel ces communautés évoluaient, ainsi que de

leur relation avec les autorités. Les juifs vivant sous les lois de l'islam se montraient, par
exemple, plus réfractaires à l'égard des représentations de figures animales et humaines

et privilégiaient les entrelacs décoratifs. L'art monumental fut limité en raison des

bannissements répétés. C'est finalement le plus souvent au rabbin des différentes communautés

qu'il revenait de trancher sur le caractère licite de certaines formes imagées et, à cet égard,

on relève des comportements très divergents parmi ces personnalités spirituelles.

Un fait reste toutefois établi : l'absence de toute fioriture sur les rouleaux de la Torah, «qui
les aurait rendus pasul : impropres à la lecture de l'office32». Au contraire, les rouleaux

d'Esther (meguilla), les livres de prières pour les fêtes (mahzorim) et les récits de la Cène

pascale (Haggadot)33 sont embellis, au même titre que les mappot, d'oiseaux, de figures

animales, voire humaines, et témoignent de l'imagination fantasque des scribes ou des

amateurs qui en ont conçu les dessins. Il est d'ailleurs surprenant de constater qu'une pièce

telle que la mappa, rehaussée de motifs parfois insolites, soit précisément vouée à enserrer

le parchemin de la Torah, destiné pour sa part à rester rigoureusement dépourvu d'images.

Les livres d'heures, psautiers, missels ou autres ouvrages réalisés dans le monde chrétien

occidental aux XIIIe et XIVe siècles offrent à cet égard un parallèle qui, aussi hasardeux qu'il

puisse paraître, mérite toutefois d'être évoqué. Alors que le texte occupant l'espace entier

des pages de ces ouvrages demeure vierge de toute intervention décorative détournée, les

marges, parfois également les lettrines, sont quant à elles habitées par des drôleries à ca-

110



34. On rencontre parfois cependant dans le

texte même de certains manuscrits des créatures

à longues queues qui, à la manière de

gargouilles renversées, terminent des lignes
en s'étendant jusqu'à la marge de droite. Ce

type d'incursion produit un effet sacrilège
puisque ces formes fantastiques côtoient des

phrases sacrées de la liturgie (voir, par exemple,

le psautier flamand ms. Douce 5-6, datant
du premier quart du XIVe siècle, conservé à la
Bodleian Library, à Oxford). Les prolongements

en tige fleurie, en serpent ou poisson de

la lettre lamed évoquent d'ailleurs ces figures
fabuleuses.

35. Voir plus haut p. 109

36. Le troisième des dix commandements
ordonne en effet : «Tu n'invoqueras point le nom
de l'Éternel ton Dieu en vain. » De même, la
représentation de Dieu, qui par essence est

invisible, est scrupuleusement évitée ; seuls

une main ou des rayons indiquent habituellement

la présence du Tout-Puissant, considéré

par les kabbalistes comme une lumière
spirituelle infinie qui éclaire l'Univers tout entier.

37. Weyl/Raphaël 1979, p. 74

38. D'après Mme Schneider, conservateur du
Musée alsacien à Strasbourg, et le Dr Katia
Guth-Dreyfus, la pièce pourrait provenir
d'Alsace. Toutefois, jusqu'en 1830, date à

laquelle le patriotisme des juifs d'Alsace
s'exprime dans l'illustration des mappot, il semble

impossible de définir si une pièce provient
d'Alsace, de Suisse ou d'Allemagne (Weyl/
Raphaël 1979, p. 3).

39. Il s'agit des objets dont on se sert à des

fins religieuses tant à la maison qu'à la
synagogue.

ractère irrévérencieux, le plus souvent à l'adresse de l'Église, mais également à celle de

la chevalerie et de la noblesse. Ainsi, ce qui représente le monde marginal et profane, qui

se tient en lisière, à l'extérieur de la sphère sacrée, peut-il s'octroyer toutes les fantaisies

et les inconvenances. Sans être blasphématoires, les motifs ornant les mappot témoignent

d'un esprit ludique, parfois même d'un sens de la dérision, comparable. S'ils s'immiscent

dans le texte et souvent directement dans les lettres - à l'opposé des ouvrages cités où ils

sont uniquement confinés dans l'espace marginal34 -, ils n'en demeurent pas moins

matériellement extérieurs au texte de la Torah, étant représentés sur un support distinct. Ce

respect du sacré s'applique et se retrouve même à une échelle plus petite sur le motif brodé

du livre de la Torah. Présenté déroulé sur une partie de parchemin dénuée de tout ornement,

il offre à lire, comme nous l'avons signalé35, le début d'une bénédiction marquée par l'omission

intentionnelle de la première lettre, signifiant Dieu36.

Parmi les motifs présents sur la mappa T SN 34, nous avons fait allusion à plusieurs

animaux, notamment au poisson, signe de prospérité, ainsi qu'au cerf. La présence récurrente

de ce dernier sur les mappot tire vraisemblablement son origine du « cinquième chapitre

du Traité des Principes ("Pirqé Avot"), dans lequel Rabbi Jehuda enseigne : " Sois hardi

comme le léopard, léger comme l'aigle, agile comme le cerf et fort comme le lion, pour
accomplir la volonté de ton Père qui est au ciel " (23). Le cerf évoque ainsi la hâte à accomplir

les commandements divins, ainsi que l'aspiration de l'âme vers son Créateur37. » Les

motifs zoomorphes ne sont naturellement pas tous des symboles religieux et constituent

bien plus un prétexte à l'illustration. Il en va ainsi des signes du zodiaque qui, nous l'avons

vu, font depuis des siècles partie des éléments figuratifs autorisés et jugés par les rabbins

comme anodins. Quant au décor floral ou végétal, il est parfois inspiré de l'art populaire
local. La tulipe, par exemple, est souvent visible sur les mappot d'origine alsacienne. Il
paraît difficile d'établir un lien entre notre mappa et une région particulière tant les dessins

sont stylisés, mais il se pourrait qu'elle provienne du nord de la Suisse, d'Alsace ou tout au
moins d'une région comprise dans l'aire géographique de la branche ashkénaze de l'ouest38.

Quelle que soit leur provenance, il demeure que ces ornements divers et hétérodoxes ont
été assimilés et mis au service d'un contenu spécifiquement judaïque. Dans cette perspective,

il faut retenir que tous les objets servant au culte et à l'accomplissement des commandements

divins39 se doivent d'être harmonieux et esthétiques afin d'exprimer la ferveur

que le judaïsme rend à Celui qui est à l'origine de toute matière et de toute forme. Ainsi
faut-il embellir le Sacré sans vouer pour autant un culte au Beau.

Telles qu'elles nous apparaissent, les mappot reflètent les courants artistiques prédominants
des époques dans lesquelles elles s'inscrivent. On ne peut déterminer un style juif original,
sinon dans certains types iconographiques et la forme des objets rituels représentés. L'exemple

conservé dans nos collections, daté de 1770, est de fait représentatif de l'épanouissement

que connaît l'art de la mappa au milieu du XVIIIe siècle. L'écriture, qui a perdu de sa rigueur
gothique, est gracieuse et sobre. Quelques motifs floraux et animaliers l'égaient avec
discrétion et l'on retrouve, à travers les formes fantasques des lettres, les audaces du Moyen
Âge mêlées à une élégance propre au XVIIIe siècle.

Les mappot italiennes • Une tangente de la tradition

L'analyse de la pièce textile T SN 52, également réinscrite en 1931 dans les registres du
Département des arts appliqués, laisse voir un aspect différent et moins étudié de la tradi-

111



7. Mappa, Italie, probablement Venise, 1616 |

Toile de lin brodée, fils tirés, points, corde de
quatre fils aux fuseaux, dentelle à l'aiguille,
broderie formée par un fil surjeté, 17 x 28 cm
(MAH, inv. T SN 52) | Recto

tion ashkénaze de la mappa (fig. 7). Il convient d'emblée de signaler l'origine relativement
précise de cette pièce, le nord de l'Italie, afin de mieux saisir les différences de confection
et de formulation qui la distinguent des mappot de la région rhénane et d'Europe centrale.

40. Cette technique de broderie imite une
cordelette en relief et forme une ligne plus
épaisse que le point avant simple.

41. Le procédé du point coupé consiste à évi-
der des rectangles de toile pour former des

ouvertures appelées «fenêtres». Seuls quelques
fils de chaîne et de trame sont conservés,
consolidés par un surjet, sur la base desquels

l'aiguille peut y inscrire en l'air, c'est-à-dire
sans support de toile, des dessins géométriques
ou figuratifs.

42. En raison de leur fragilité, de nombreuses

mappot n'ont été retrouvées qu'à l'état
fragmentaire.

43. D'après C. Roth, une grande proportion
des femmes juives d'Italie portaient des

prénoms italiens (non bibliques), tels que Laura,
Laudomia, Imperia, Diamante, etc. Le prénom
Silvia, figurant sur notre exemple, s'inscrit
dans cet usage (Roth 1965, p. 47).

44. S'agit-il de la ville italienne Ascoli Piceno
située dans la région des Marches

45. Cette dédicace a été réalisée durant la fête
de Pessah, ou Pâque juive, qui se déroule du
15 au 22 Nissan, c'est-à-dire durant huit jours
au cours des mois de mars ou d'avril, selon

les années.

De dimensions restreintes (hauteur 17 cm x largeur 28 cm), ce fragment de mappa a été

réalisé à partir d'une fine toile blanche de lin filé à la main, d'excellente qualité, brodée
de fil de soie blanc surjeté40. Une formule en hébreu, distribuée sur trois registres, occupe
douze centimètres de la hauteur totale de la pièce. Elle est encadrée par deux délicates

lignes parallèles à fils tirés courant le long de la bordure supérieure et par une bordure
inférieure richement travaillée. Celle-ci se compose d'une bande réalisée au point coupé à

décor géométrique qui s'inscrit entre deux rivières de jours41. Ici les motifs sont constitués
de rosaces en alternance avec des lignes lancées en diagonales. Enfin, la mappa est terminée

par une dentelle à l'aiguille rapportée, c'est-à-dire réalisée à part, puis cousue le long
de la bordure inférieure de la pièce, faisant alterner grandes et petites dents festonnées et

frangées dans leur partie centrale (fig. 8).

Au vu des bords latéraux non ourlés, il apparaît que seule la partie où figure la dédicace a

été conservée, au détriment des deux ou trois mètres de tissu restants, peut-être brodés de

versets bibliques exaltant la Torah, auxquels devait correspondre à l'origine cette mappa42.

La réalisation de cette pièce permet de déterminer aisément sa provenance. La technique du

point coupé, appelé aussi punto tagliato, a été conçue en Italie, probablement à Venise, vers

le deuxième quart du XVIe siècle; elle s'est propagée rapidement à travers toute l'Europe

par l'intermédiaire des livres de modèles. Outre la présence de ce point sur l'exemple

que nous étudions, la finesse du tissage et la facture remarquablement soignée de la

bordure inférieure permettent d'attester cette provenance. Ce postulat est corroboré par la

formule brodée, qui décrit cette mappa comme un don de Silvia43, épouse d'Israël d'Ascoli44,

dédicace à laquelle font suite le mois et la date d'avril45 1616.

Ainsi qu'en témoignent divers exemples italiens datant des XVIe et XVIIe siècles, notamment

ceux conservés dans la collection juive du Musée national du Moyen Âge et des thermes

112



8. Mappa, Italie, probablement Venise, 1616 |

Toile de lin brodée, fils tirés, points, corde de

quatre fils aux fuseaux, dentelle à l'aiguille,
broderie formée par un fil surjeté, 17 x 28 cm

(MAH, inv. T SN 52) | Détail (recto): bordure
inférieure

de Cluny46, il semble alors coutumier aux femmes juives de confectionner et de faire don

à la synagogue d'une mappa lors de certains événements ou pour signifier des demandes

d'importance, tels que le désir de mettre au monde un enfant, la reconnaissance relative à

une naissance, la célébration d'un mariage, la mémoire d'un parent, ou encore un hommage

à une personne proche. Bien que l'inscription brodée varie considérablement d'une pièce

à l'autre, témoignant d'une grande liberté d'expression, elle comporte souvent les énoncés

suivants: «En l'honneur de la Torah [...] ceci représente le travail de mes mains [...] (le

nom de la femme) [...] en l'année (date) [...]47.» Ainsi les demandes ou commémorations

formulées relèvent-elles toutes du domaine de la vie privée et des intérêts personnels de

différentes femmes, chacune d'elles mentionnant son nom en tant qu'auteur et donatrice

de la mappa.

46. Klagsbald 1981, pp. 98-100; le Jewish
Museum de New York recèle également
quarante-cinq mappot d'origine italienne.

47. Grossman 1980, p. 38

48. Voir note 16

Réalisées le plus souvent à partir d'une fine toile de lin, mais également de satin de soie, et

brodées de fils de soie polychromes ou de fils d'or, les mappot d'origine italienne offrent

d'ordinaire une richesse de conception bien plus raffinée et soignée que celles conçues
dans les contrées du Nord. Retrouvées en nombre plus restreint que ces dernières, elles

se présentent sous la forme d'une longue bande, de dimensions semblables, constituée de

plusieurs morceaux cousus ensemble. A la différence des exemples étudiés plus haut, la

toile employée, puis découpée, ne provient pas nécessairement du lange de circoncision.

Il peut s'agir du satin de soie dans lequel le manteau de la Torah aura été tissé, choisi pour
s'accorder avec la bande entourant les rouleaux, ou d'une tout autre étoffe. Selon la
surface occupée par le décor floral, végétal ou géométrique qui agrémente chacune de ces

pièces, le texte s'inscrit inégalement, se déroulant soit sur une seule ligne, soit distribué

sur plusieurs registres perpendiculairement ou horizontalement, soit encadrant les

ornements, ou encore inséré entre deux bandes décoratives. Les exemples conservés révèlent

une inclination à juxtaposer des tons subtils, comme les pastels, ou contrastés, tels que
des fils de soie jaune acide sur un fond rouge. Cette dernière teinte, comme le bordeaux

d'ailleurs, est couramment employée sur les pièces italiennes, qui se distinguent encore en

ce sens des mappot brodées germaniques48. Les exemples italiens révèlent des traitements
variés et des inspirations diverses, témoignages des techniques locales pratiquées et des

tendances stylistiques en cours. Certaines mappot imitent les soieries façonnées par l'emploi

de la broderie, d'autres, influencées par les livres de modèles en circulation, sont

agrémentées de motifs géométriques brodés au punto scritto ; enfin, quelques exemples,
parmi lesquels figure la mappa T SN 52, en lin non teint brodé de fils blanc ou de tons

pastels, sont rehaussés d'entre-deux et de bordures de dentelle. On recense plusieurs
exemples de ce type dont les bordures ne sont d'ailleurs pas toujours contemporaines de

la toile originale, le fait d'avoir été enroulées et nouées les ayant souvent endommagées
ou rendues très délicates : elles ont alors été remplacées par des dentelles plus modernes.

113



9. Mappa, Italie, probablement Venise, 1616 |

Toile de lin brodée, fils tirés, points, corde de
quatre fils aux fuseaux, dentelle à l'aiguille,
broderie formée par un fil surjeté, 17 x 28 cm
(MAH, inv. T SN 52) | Verso (comparer avec
la fig. 7)

49. Cette encre se compose de noix de galle,
de tanin, de sulfate de fer ou de cuivre, de

gomme arabique et d'eau. Elle est très fluide
et marque le tissu d'une manière indélébile.

50. Intervention témoignant d'une claire
volonté de conservation de la pièce

51. Il reste toutefois impossible de donner

une analyse scientifique de cette pièce d'un
point de vue paléographique du fait de

l'illisibilité de la plupart des caractères.

52. Seule une dame de la haute société, ou une
femme d'une condition plus modeste, mais
dont l'éducation incluait l'apprentissage des

ouvrages de dame, aurait pu réaliser une
broderie d'une telle qualité. Par ailleurs, la

richesse de la bordure du fragment est révélatrice

d'un certain niveau social.

53. Le terme hébreu méhitsa définit cette

séparation entre hommes et femmes.

54. Hayoun/Jarassé 1999, pp. 77 et 108, et

http://crdp.ac-reims.fr/cddp 10/ressources/me-

diatheque/dossiers/lieux_cultuels/2.htm, p. 4 :

«[...] Ces dernières sont ainsi mises à l'écart
du fait de leur retard fréquent lié à leurs

obligations au foyer, de leur impureté mensuelle

[...] ou de la lascivité qu'on leur prête. »

Formée par un fil de soie blanc surjeté, la broderie composant le texte hébreu de la mappa
T SN 52 tranche ostensiblement avec la toile de fond, révélant une qualité plutôt grossière,

qui laisse penser qu'elle est due à des mains peu expertes. Une observation plus approfondie

de la pièce sur ses deux faces réfute en fait cette première appréciation. Ainsi peut-on
relever que les points apparents sur le verso ne correspondent pas à ceux de la broderie
initiale, mais proviennent d'une réparation ultérieure (fig. 9). L'encre métallogallique49
brunâtre, probablement employée pour réaliser le tracé préparatoire visible à l'œil nu, a, en

effet, entraîné une destruction caractéristique des fibres, laissant la broderie sans support.
L'aspect chahuté des lettres provient donc de la consolidation apportée à la broderie sur
l'envers de la pièce, peut-être un ou deux siècles après sa réalisation50. Certaines parties
de lettres ont conservé la régularité qui les caractérisait initialement, témoignant par là

même de la maîtrise de la brodeuse51.

Concernant l'ordre des interventions, il semble peu plausible que la confection de la pièce

et la broderie aient été réalisées simultanément et puissent être attribuées à la même main.

Il paraît plus probable qu'une partie d'une pièce de linge de maison, telle qu'une lisière de

drap, ait été récupérée par une femme juive issue d'un milieu relativement aisé52 dans le dessein

de réaliser cette mappa et d'exprimer à la fois sa piété et sa dévotion envers son époux.

Comme ces ouvrages féminins ne sont rattachés à aucune cérémonie particulière, telles que

brith milah ou bar mitsvah, nous ignorons combien de temps chaque bande restait enroulée

et demeurait dans l'enceinte de la synagogue. Nous savons en revanche avec certitude,

d'après l'histoire de l'architecture de cet édifice, que les femmes, qui n'étaient pas admises

dans ce lieu saint initialement, le devinrent à partir du début du XIIIe siècle. Elles étaient

jusqu'alors écartées53 du reste de l'assistance sur une galerie spéciale et n'étaient pas
autorisées à participer au déroulement de l'office religieux dans sa totalité54. Ainsi, grâce à la

réalisation de leurs mappot, en contact direct avec les saints rouleaux de la Torah, leur

était-il peut-être permis de resserrer cette distance dans laquelle elles étaient tenues?

Cette étude nous montre combien une tradition, dont on situe les limites géographiques sans

en connaître l'origine populaire, peut évoluer et adopter des formes nouvelles selon le lieu

; •

'y-'h' '

•il l ;

114



55. Roth 1965, pp. 48-58

56. Salomon 1988, p. 99

57. Hidiroglou 1984, p. 133

58. «[...] : locomotives et petits trains,
automobiles et paquebots. [...] Mickey Mouse de

Walt Disney» (Weyl/Raphaël 1979, p. 32)

où elle se pratique et la culture artistique et sociale propre à ce dernier. Ainsi les mappoî
conservées au Musée d'art et d'histoire de Genève, bien que remplissant une fonction

identique et bénéficiant du même caractère sacré, se distinguent-elles d'emblée dans la

forme et dans le fond. Cette adéquation s'impose cependant naturellement pour ce qui

concerne le second objet de notre étude.

L'Italie connaît en effet, durant la Renaissance, un épanouissement culturel et un développement

dans les arts textiles sans précédent. Par ailleurs, les femmes en général, et juives

en particulier, bénéficient à cette époque d'un statut privilégié. L'émancipation dont elles

jouissent leur permet d'exercer aussi bien les professions de physicienne, de poète, de

chanteuse, de brodeuse ou encore de scribe, que d'étudier l'hébreu, les plaçant socialement

à l'échelon des hommes55. De fait, leur érudition et leur autonomie s'expriment dans la

confection des mappot et des formules brodées qui les illustrent. Même si des regroupements

techniques et stylistiques sont possibles parmi ces pièces italiennes, elles témoignent
d'une singularité symptomatique et d'une réelle sensibilité féminine.

Au contraire, les scribes, professionnels ou amateurs, s'étant ingéniés à réaliser les tracés

préparatoires des mappoî d'Europe occidentale et centrale, se sont bien gardés de s'écarter

du modèle existant ; de même, les femmes, dans leurs foyers respectifs, se sont appliquées
à reprendre les mêmes points de broderie et les couleurs de fils en usage, assurant par là

même la pérennité de cette tradition. Ainsi les démarches respectives, dans la réalisation
de ces pièces, diffèrent-elles tout en exprimant une vitalité et une originalité artistiques
semblables.

Cette tradition a connu un regain de vitalité au milieu du XXe siècle et se pratique de

manière bien vivante aujourd'hui dans certaines communautés en Suisse, en Alsace, en

Angleterre, en Israël ou en Amérique du Nord où elle a été exportée56; elle se perpétue «même
chez des juifs qui ne sont pas d'origine ashkénaze, mais qui ont repris cette coutume
locale' ». Par ailleurs, l'art de la mappa, tel que nous l'avons étudié sous sa forme initiale,
inclut désormais dans sa formule, en Amérique du Nord tout au moins, le nom des filles.
Quant aux motifs peints ou imprimés, et non plus brodés, rehaussant le texte traditionnel
des mappot contemporaines, ils s'inscrivent dans l'actualité, évoquant l'environnement
familier de l'enfant : jouets divers, héros de films ou de bandes dessinées58. Les signes du

zodiaque semblent en revanche aujourd'hui rarement représentés, alors que sont exprimées
parfois, par la présence d'un drapeau, les sympathies politiques de la famille.

Ainsi, les mappot constituent-elles, pour chaque époque, une mine de renseignements sur le
cadre de vie des juifs : leur façon de se vêtir, certaines de leurs coutumes, leurs cérémonies,
mais également les valeurs auxquelles ils étaient, et sont, demeurés attachés.

115



Bibliographie

ABC du judaïsme 2002

Dictionnaire 1989

Grossman 1980

Guggenheim-Gruenberg 1963

Gutman 1978

Hayoun/Jarassé 1999

Hidiroglou 1984

Jewish Museum 1974

Klagsbald 1981

Klagsbald 1982

Rosenan 1976

Roth 1965

Salomon 1988

Sed-Rajna 1994

Unterman 1997

WEYL 1975

Weyl/Raphaël 1979

Sites internet consultés

CICAD (Coordination intercommunautaire contre l'antisémitisme et la diffamation), ABC du judaïsme,
Genève 2002

Collectif, Dictionnaire encyclopédique du judaïsme, Jérusalem 1989

Cissy Grossman, « Womanly Arts • A Study of Italian Torah Binders in the New York Jewish Museum
Collection», Journal ofJewish Art, vol. VII, 1980

Florence Guggenheim-Gruenberg, Les Juifs en Suisse, Zurich 1963

Joseph Gutman, Manuscrits hébreux, Paris 1978

Maurice-Ruben Hayoun, Dominique Jarassé, Les Synagogues, Paris 1999

Patricia Hidiroglou, «Langes de circoncision historiés en France», Revue des études juives, tome CXLIII,
janvier-juin 1984, fascicule 1, pp. 113-134

Catalogue of the Permanent and Loan Collections ofthe Jewish Museum, Londres 1974

Victor A. Klagsbald, Catalogue raisonné de la collection juive du Musée de Cluny, Paris 1981

Victor A. Klagsbald, Jewish Treasuresfrom Paris from the Collections of the Cluny Museum and the Consistoire,

catalogue d'exposition, Jérusalem, The Israel Museum, été 1982, Jérusalem 1982

Naftali Rosenan, L'Année juive vue à travers l'exposition du Muséejuifde Suisse à Bâle, Zurich 1976

Cecil Roth, The Jews in the Renaissance, New York 1965

Kathryn Salomon, Jewish Ceremonial Embroidery, Londres 1988

Gabrielle Sed-Rajna, Les Manuscrits hébreux enluminés des bibliothèques de France, Paris 1994

Alan Unterman, Dictionnaire du judaïsme • Histoire, mythes et traditions, Paris 1997

Robert et Martine Weyl, «Mappot d'Alsace», Saisons d'Alsace, 55-56, 1975, pp. 119-133

Robert Weyl, Freddy Raphaël, L'Imagerie juive d'Alsace, Strasbourg 1979

www.jafi.org.il/education/lifecycle/jewishlc/02-14.html
http://crdp.ac-reims.fl/cddpl0/ressources/mediatheque/dossiers/lieux_cultuels/2.htm

vdresse de l'auteur
3aël Schweizer, collaboratrice scientifique,

)épartement des arts appliqués, Musée d'art
it d'histoire, boulevard Émile-Jaques-Dalcroze

1, case postale 3432, CH-1211 Genève 3

Crédits des illustrations

MAH, Flora Bevilacqua, fig. 1-6 | AAAH, Andrea Gomes, fig. 7-8 MAH, Bettina Jacot-Descombes, fig. 9

116


	Les mappot, une tradition ashkénaze

