
Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de l'art et d'archéologie

Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genève

Band: 41 (1993)

Artikel: La déesse aux multiples visages

Autor: Chappaz, Jean-Luc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-728362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-728362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La deesse aux multiples visages

Par Jean Luc Chappaz

Une recente acquisition servira de pretexte a cette les plus riches du pantheon egyptien Sa theologie com
etude Ii s'agit d'un petit chapiteau en calcaire (Inv plexe sera l'occasion d'evoquer d'autres objets parmi les
27868) dont le decor represente un double visage de la pieces mattresses de l'exposition genevoise, mais egale
deesse Hathor, l'une des figures les plus remarquables et ment d apprecier 1 art des artisans egyptiens qui, en

1 Chapiteau hathonque (vue de face 1) Musee dart et d histoire 2 Chapiteau hathorique (vue de face 2) Musee dart et d histoire
Inv 27868 Inv 27868

47



reproduisant une composition intellectuelle elaboree, par-
vinrent ä expnmer iconographiquement la synthese des
nombreux mythes qui apprehendent la personnalite de
cette deesse.

I. Chapiteau hathorique

Hauteur: 32 cm
Largeur: 20 cm
Provenance: inconnue
Conservation: quelques eclats ä l'epiderme du calcaire.

II. Description

Petit chapiteau bifrons, representant la tete de la
deesse Hathor (fig. 1 et 2). Une lourde perruque se

separe en deux masses depuis le sommet du front et
encadre le visage de la deesse. Ces deux meches definis-
sent une structure «pentagonale» dans laquelle s'inscri-
vent les elements du visage. Yeux et sourcils sont souli-

gnes par des traits de fard, delicatement modeles; nez
epate, large bouche horizontale Deux oreilles bovines

sont sculptees sur les pans de la perruque Entre les
meches, un collier de perles finement ciselees orne le
cou de la deesse.

La töte est surmontee d'un «sistre-palais». Les volutes
exterieures rappellent les cornes de vache (iconographie
premiere d'Hathor), reutilisees par les anciens Egyptiens
comme modele «graphique» pour les sistres. Entre les
volutes est sculptee la fagade d'une chapelle oü se recon-
naissent les elements caracteristiques de 1'architecture
egyptienne- le tore et la corniche ä gorge. Au centre, une

porte, oü prend place un cobra dresse (j^), gorge dilatee,

Yuraeusy, «coiffee» d'un disque solaire entoure de cornes
bovines. Uuraeus d'une des faces (fig. 1) est mieux tra
vaillee que l'autre et presente une sculpture realiste du
serpent (traitement de la tete, cou bien proportionne,
ecu).

Sur les cötes, une colonnette de papyrus (type colonne
w3d — ouadj), sculptee, marque la separation entre les
deux tetes (fig. 3 et 4).

Le füt de la colonne qui prolongeait ce chapiteau est
casse ä la limite inferieure de la perruque. Au-dessus du
«sistre-palais», le calcaire n'a pas ete ravale: des marques

<\ D,

3 Chapiteau hathorique (vue laterale 1)
Musee d'art et d'histoire, Inv 27868

4 Chapiteau hathorique (vue laterale 2)
Musee d'art et d'histoire, Inv 27868

48



d'outils sont visibles, et un trace a ete grave pour delimiter

la pose de deux architraves qui devaient couvrir le

chapiteau et se raccorder sur celui-ci (fig. 5). En

revanche, la partie superieure des volutes exterieures a

ete polie, puisqu'elles etaient destmees ä rester visibles et

non ä dtre integrees dans une construction

1.2. Fonction «architectural» et datation

La petite taille de ce chapiteau peut surprendre. En

effet, celui-ci occupe habituellement le tiers ou la moitie
de la longueur totale de la colonne2, qui devait done dtre
inferieure ä un metre. Deux explications satisfaisantes

peuvent dtre proposees. Ce chapiteau pouvait couronner
une colonnette qui faisait partie d'un petit edifice (naos
ou niche cultuelle). Cependant, il reste difficile d'imaginer
l'aspect qu'aurait eu un tel monument, de structure com-
plexe, alors que les exemples conserves nous presentent
avant tout une chapelle monolithe3, depourvue de
colonnes et generalement en pierre dure (granit) Il peut
s'agir aussi d'un modele de sculpteurs, tel qu'on en
connait en abondance pour les penodes tardives, auquel
cas le fut ne devait pas se prolonger de beaucoup sous le
chapiteau4. En l'absence de contexte, cette explication
paraitra la plus probable.

L'iconographie de ce chapiteau le rattache au groupe
des piliers de type hathonque. Cet element architectural
apparait au Nouvel Empire5 et reste en usage jusqu'ä la

periode greco-romaine. Ii est tantöt bifrons, reproduisant
l'image de la deesse «archaique» Bat, tantöt quadrifrons,
suivant en cela des speculations theologiques. La perru-
que divisee en deux masses semble typique des epoques
anciennes, puisque les exemples des temples ptolemai-
ques (Dendera, Philae) ne presentent plus la raie au
milieu du front. Le nez epate se rencontre, par exemple,
sur le site rupestre de Serabit el-Khadim (mines de cui-
vre) au Sinai (Nouvel Empire), sur quelques colonnes du
temple d'Hatshepsout ä Deir el-Bahari (Nouvel Empire,
XVIIIe dynastie), mais egalement sur la colonne en
basalte 22/12/20/2 du musee du Caire (chapiteau
quadrifrons, chevelure divisee en deux masses), bien datee
du regne d'Apries (epoque saite, XXVIe dynastie)6.
Plusieurs indices rattachent le chapiteau genevois ä cette
derniere periode. Le traitement des yeux, des sourcils et
du collier est typique de cette epoque, et se rencontre sur
plusieurs statues ou statuettes soignees contemporaines.
L'art saite est egalement caractense par une large
tendance ä l'archaisme qui s'observe sur ce chapiteau.
Comme son modele ancien, il est bifrons. Par ailleurs, le
cou d'une des deux uraei conserve une largeur constante
de la base (ou il quitte le «sol») ä la töte, et la base du
capuchon correspond ä la largeur «reelle» du corps d'un
cobra, ce qui se rencontre sur la statuaire de l'Ancien
Empire, alors que les uraei sculptees au Moyen, puis au
Nouvel Empire presentent un capuchon plus large ä la

5 Chapiteau hathonque (vu par dessus)
Marques des outils du sculpteur, qui n'a pas ravale la partie
superieure sur laquelle devaient prendre place (et se raccorder ä hauteur
du trace) deux architraves Musee d'art et d'histoire, Inv 27868

base que le corps «reel» du serpent7. Tant ces temoi-

gnages d'archaisme que le traitement particulier de
certains details designent l'epoque saite

La provenance de ce chapiteau restera pour longtemps
mysteneuse, ä plus forte raison s'il s'agit bien d'un
modele de sculpteurs. Celui-ci peut aussi bien avoir servi
de maquette, executee par des tailleurs de pierre avant la
realisation d'un edifice, que d'exercice pour un sculpteur,
qui aurait copie un chapiteau existant ou realise un type
ideal sur les indications d'un maitre. Des chapiteaux
hathonques sont attestes ä travers toute l'Egypte, et
meme au-delä des limites geographiques de la Vallee du
Nil. lis sont associes ä la grande deesse qui leur donna
son nom moderne et 1'universality de celle-ci explique le

succes de cette forme architecturale. En effet, il n'est
guere de deesses qui n'aient eu des rapports mythologi-
ques ou theologiques avec Hathor, qui personnifie le
principe feminin de l'univers. Ce type de chapiteau pouvait

done evoquer leur activite dans pratiquement tous les
sanctuaires des anciens Egyptiens Les temples d'Hathor,
tels ceux de Dendera, de Serabit el-Khadim (Sinai), de
Deir el-Bahari, ceux des deesses apparentees, telles Isis
(Philae), Pakhet (Speos Artemidos), et plus generalement
tous les sanctuaires oü se pratiquaient des rites lies au
Nil, ä la fertility, aux mines et carrieres (temples rupes-
tres), ä la naissance et au renouvellement (mammisis)
utilisent volontiers ce theme architectural. Si, aux epoques
anciennes, la personnalite d'Hathor peut encore dtre dis-
tinguee de celle d'autres deesses, les speculations theologiques

successives de l'histoire egyptienne ne retiendront

49



des traits distinctifs de chaque divinite qu'un aspect parti-
culier d'une entite plus vaste, les reduiront ä des figures
particulieres qui s'inscrivent et fonctionnent dans un
ensemble de croyances et qui precisent les episodes
mythiques. Cette assimilation des principales actrices du
pantheon egyptien sous la denomination d'Hathor est en
grande partie realisee des le Nouvel Empire; elle s'accen-
tuera encore par la suite.

x. * *» ~ *

- -w" v"

2. La deesse Hathor

2.1. Horus et lepalais

En ancien egyptien, Hathor signifie «le Chäteau
d'Horus», traduction approximative des hieroglyphes qui

une enceinte d'edtfice impor-transcrivent son nom

tant (temple ou palais)
w

qui se lisait h(w).t, ä l'interieur

de laquelle est figure un faucon v\ incarnation du dieu

monarchique Horus (Hr)8. Cette designation permet
d'etablir un rapport etroit entre la deesse et Tun des
grands dieux de la royaute pharaonique, dont la geste
mythographique ne saurait se resumer en quelques lignes.
Enfant posthume (et meme engendre longtemps apres la
mort d'Osiris, son pere), Horus eut ä souffrir des attaques
de Seth, son oncle fratricide, avant d'en triompher et de
recueillir l'heritage paternel, puis de regner sur terre et
dans les cieux. Chaque pharaon incarne metaphorique-
ment, par la puissance du mythe, la personnalite d'Horus.
Ce dieu aurait vu le jour dans les marecages du Delta, oü
sa mere Isis l'aurait soustrait ä la fureur de Seth. Hathor,
opportunement presente, aurait assiste Isis et allaite l'en-
fant divin. Elle apparait ainsi comme mere nourriciere et
protectrice du prototype royal, alors que d'autres mythes
en font l'epouse, voire la mere (et m6me la fille) d'un
des aspects d'Horus.

2.2. Hathor nourrice

Par ce premier mytheme se revele une des fonctions
essentielles de la deesse Hathor. Femme protectrice, elle
dispense aux dieux et aux hommes leur nourriture. Cette
fonction est exprimee iconographiquement par l'appa-
rence bovine de la deesse et est source d'une premiere
assimilation avec d'autres deesses. Les nombreux bronzes
et amulettes d'Isis lactans, par exemple, la montre plus
souvent avec la tete surmontee de cornes bovines et d'un
disque solaire QQf), qui est la coiffure habituelle
d'Hathor (fig. 6), qu'avec le siege qui note hieroglyphi-

quement le nom d'Isis (^ Cette «couronne» peut 6tre

6 Hathor-Nebet-Hotepet
Detail d'une stele montrant l'une des formes d'Hathor, associee au
mythe du soleil createur La deesse est representee anthropomorphe,
sa tete est coiffee des cornes de vache qui encadrent un disque
solaire Un cobra s'enroule autour du disque et sa tete se redresse,
en signe de protection et de menace contre un ennemi potentiel
Stele de Hat (XVIIF dynastie) Musee d'art et d'histoire, Inv 9312

(anc. MF 1305) Don de W Fol

50



empruntee par toute deesse qui signale ainsi sa fonction
de nourrice (fig. 7), et, indirectement, l'emprunt d'une
partie de la personnalite et des fonctions traditionnelle-
ment devolues ä Hathor.

Cette coiffure s'explique par deux mythes complemen-
taires. Horns, dieu et rot du ciel est souvent represents
sous l'aspect d'un disque aile (Horus d'Edfou); le disque
solaire est alors un rappel de l'epopee du dieu celeste
Mais un autre mythe cosmogomque, atteste des le Moyen
Empire, peut egalement justifier cet element iconographi-
que9. Aux origines, la terre etait recouverte d'un element
liquide, sans qu'aucune vie ne soit encore apparue. Un
lotus surgit et, lorsque la fleur s'ouvrit, un jeune soleil
s'en echappa. Trop faible pour prendre son envoi et met-
tre en oeuvre des ce moment sa puissance creatrice, il
manqua se noyer, si ce n'etait la presence spontanee
d'une vache aquatique10, la «Grande Nageuse», qui
recueillit le jeune soleil entre ses cornes, le sauva de la
noyade, l'allaita et le protegea. L'assimilation de la Grande
Nageuse ä Elathor est le fruit de rapprochements icono-
graphiques, qui permettent une nouvelle fois de mettre
en evidence l'aspect protecteur et nourricier de la deesse.

2.3- Hathor et la crue du Nil

Nourrice divine, Elathor n'en neglige pas pour autant
les Stres humains, «betail divin» Pour eux, eile gere et,
dans une large mesure, incarne l'element vivifiant, la
source de toute vie sur le sol egyptien: la crue du Nil.
Non le fleuve lui-mSme, mais son inondation annuelle (le
fleuve commengait ä croitre fin juillet, ce qui marquait le
debut de l'annee). L'apport du riche et fertile limon ren-
dait seul possible d'abondantes recoltes et la prosperity
du pays. Cette fonction est au demeurant soulignee dans

l'iconographie par le sceptre papynforme^, attnbut typi-

quement et exclusivement feminin, qu'Hathor et de nom-
breuses deesses apparentees empoignent. Ce hieroglyphe
note le mot w3d (ouadj), qui signifie «Stre verdoyant»,
«prosperer». Souvent modele en trois dimensions, ce
signe est par ailleurs une amulette frequemment attestee:
la magie du hieroglyphe-mot pouvait offrir toute sa force
semantique ä son possesseur (fig. 8). Place dans la main

7 Isis lactans
La deesse Isis est representee assise, son fils Horus sur ses genoux
Elle ne porte pas la coiffure caractenstique dlsis, mais sa tete est
surmontee d'une paire de cornes bovines qui entourent un disque
solaire, attnbut habituel d'Hathor-nournce Musee d'art et d'histoire,
Inv 19453

8 Amulette en forme de colonne w3d (ouadj)
Faience egyptienne Cette amulette en faience verte reproduit, en
trois dimensions, le hieroglyphe qui ecnt le mot «prosperite»
Musee d'art et d'histoire, Inv MF 1505 Don de W Fol



d'une deesse, il rappelle au fidele la sollicitude dont elle
fera preuve ä son egard en lui accordant toute prosperite.

La crue du Nil, pour primordiale qu'elle soit ä l'heu-
reux developpement de l'Egypte, n'en est pas moins un
phenomene capricieux. Elle est precedee d'une longue
periode de chaleur pendant laquelle, le fleuve etant ä

l'etiage, se propagent maladies et epidemies11. Mais la
crue elle-mdme n'offre aucune garantie de prosperite:
trop faible, eile irriguait imparfaitement les terres, et des
temps de disettes etaient ä redouter; trop abondante, elle
emportait les biens des humains, submergeait villages et
champs. Il fallait done une crue juste, progressive, que les
auteurs classiques estimaient ä seize coudees (env. huit
metres) du cours moyen du fleuve.

2.4. Hathorlionne

Bonne ou mauvaise, benefique ou devastatrice, la crue
du Nil reste sous la responsabilite d'Hathor. L'Egyptien
tenta cependant d'expliquer les caprices de l'inondation,
d'exprimer par l'image et les mythes sa frayeur face aux
dechainements possibles de la fureur des elements. Une
lionne redoutable se substitue alors ä la paisible vache et,
sous les noms de Sekhmet, Tefnout, Ouadjit, Pakhet, etc.,
eile personnifie l'ensemble des forces hostiles et des
maux qui menacent les humains.

Complexes et nombreux sont les mythes et les
speculations theologiques relatifs ä ces deesses lionnes. Toute-
fois, par un principe de reciprocity, la connaissance
intime de ces divinites permettait aux prötres et aux
magiciens non de lutter contre leur «puissance» (signification

litterale du nom de Sekhmet), mais de se la conci-
lier. Ainsi, la deesse qui laisse se repandre les pestilences,
qui decoche ses fleches vectrices de maladies ou delegue
ses emissaires contre l'humanite12, peut-elle devenir la
meilleure alliee des medecins, par ailleurs pretre de Sekhmet,

qui sauront trouver les formules et rites justes pour
apaiser sa fureur. Il n'est pas exclu que ce soit ä titre pro-
phylactique qu'Amenhotep III ait fait sculpter plusieurs
centaines de statues de la deesse leontocephale (proba-
blement 730, soit 2 x 365), en liaison avec chaque jour
de l'annee, toutes inscrites d'une epithete ou d'une'
maxime differente et erigees dans son «temple de
millions d'annees» ä Gourna13 (fig. 9).

Divers mythes relatent comment Hathor se refugia en
Nubie, laissant desolation et secheresse se developper, et

comment certains dieux durent deployer des tresors de

diplomatic ou de ruse pour inciter la deesse eloignee ä

regagner les rivages de l'Egypte14. Mais de tous ces recits,
e'est incontestablement la legende de la destruction de
l'humanite (mythe de la Vache du Ciel), consignee des le

Nouvel Empire15, qui expose le mieux la riche et dange-
reuse personnalite de la lionne. Decide ä chätier les

humains qui lui desobeissaient, le createur decida d'en-

9. Statue colossale de la deesse Sekhmet.
Prov.: temple d'Amenhotep III ä Gourna. Sekhmet est representee
comme une femme ä tdte de lionne. Son aspect agressif est renforce

par la presence du cobra qui se dresse devant le disque solaire qui
coiffe la deesse. Des centaines de statues semblables furent erigees
dans le temple de «millions d'annees» du pharaon Amenhotep III.
Musee d'art et d'histoire, Inv. 20926 (prdt de la Republique d'Egypte,
depöt de la Confederation).

52



voyer contre eux son «oeil» vengeur, la terrible Hathor-
Sekhmet. La lionne egorgea tout ce qui avait apparence
humaine, et resta sourde aux injonctions du createur lors-

que celui-ci se ravisa, estimant que le chätiment qui venait
de s'abattre sur la population etait süffisant pour servir ä

l'edification des survivants. Accoutumee au sang humain
dont eile se repaissait, la lionne continuait son carnage. II
fallut recourir ä la ruse pour l'apaiser. Le createur fit
confectionner d'inepuisable quantite de biere ä laquelle il
mela un colorant rouge et qu'il repandit sur le passage de
la deesse furieuse. Assoiffee par sa quete repressive, la
lionne se precipita ä la vue du liquide qu'elle prit pour du
sang, en but plus que de raison et s'endormit bientöt,
enivree par l'alcool. A son reveil, lorsqu'elle voulut se des-
alterer ä nouveau, eile ne reconnut plus son visage dans
le reflet ä la surface du marigot oü elle se penchait: la
lionne avait perdu son agressivite et s'etait transformee en
aimable chatte, Sekhmet etait devenue Bastet, la deesse
aimable. Ceci explique plusieurs rites operes autour de la
personnalite d'Hathor, mais egalement la presence fre-

quente d'oreilles de chatte sur la tdte de certaines statues
ou statuettes de divinites leontocephales16 (fig. 10).

2.5. Hathor, le soleil et le cobra

Le recit de la destruction des hommes, l'un des rares
mythes egyptiens ä presenter une structure narrative, evo-
que une nouvelle relation entre Hathor et le createur. La
deesse n'est plus seulement sa protectrice maternelle et
sa nourrice, mais est devenue sa deleguee, son execu-
trice, son «oeil» agressif, voire vengeur. Les conditions
geographiques particulieres de l'Egypte expliquent large-
ment l'ambiguite de Re (ou Atoum), le createur solaire.
Benefique dans la Vallee, il est source de chaleur, de
lumiere, de prosperite. Il devient en revanche un farouche
ennemi de celui qui quitte les rives du Nil, puisqu'il
dispense secheresse, aridite et insolation sur les deserts qui
les bordent et qui menacent sans cesse d'envahir les
zones fertiles. Les Egyptiens exprimerent cette ambiguite
dans l'iconographie: la toute puissance du soleil est,

10. Statuette en bronze d'une clivinite leontocephale
Basse Epoque. La forme dangereuse d'Hathor revet souvent, dans
l'iconographie, l'image d'une femme ä tdte de lionne Elle peut
apparaitre sous differentes identites, en fonction du contexte local.
La deesse est ici coiffee d'un disque solaire et une uraeus se dresse
devant celui-ci Les oreilles ne sont pourtant pas celles d'une lionne,
mais celles d'une chatte. Le sculpteur signifie ainsi que la deesse,
apaisee, peut prendre un aspect plus aimable Musee d'art et d'his-
toire, Inv 25634. Don en memoire de M et Mme Victor Adda.

entre autre, montree sous l'aspect d'un faucon (souvent
associe ä Horns), ses promesses de prosperite sous celui
du scarabee17. L'aspect negatif se revele par le cobra, qui
entoure le disque, ou par l'image m£me de la deesse
lionne. Celle-ci est habituellement coiffee d'un disque,
toujours represents de face (menace directe), autour
duquel s'enroule un cobra (V uraeus) qui redresse la tete

pour defier ses ennemis.
De la trentaine de serpents que connaissaient les

anciens Egyptiens18, presque tous de genre feminin, le
cobra est probablement celui dont l'attaque est la plus
spectaculaire. Il redresse le cou, qui se dilate et forme
ainsi un ecu sous la tete, avant de cracher un venin para-
lysant sur son adversaire. Tant le souffle du reptile que la
paralysie progressive de sa victime durent impressionner

53



l'imaginaire des anciens Egyptiens. Iis attribuerent ainsi
au cobra une puissance qu'ils transposerent dans l'icono-
graphie qui regissait les rapports de force et de hierarchie
de l'etat pharaonique. Vuraeus devint done l'expression
du pouvoir royal ou divin. Au service de l'institution,
Yuraeus en est la protectrice, la force agissante et agres-
sive, dedoublant par ailleurs le röle de la lionne. L'assimilation

des röles du fauve et du reptile est egalement
exprimee par leur rapprochement physique: Yuraeus sur-
monte le front de la lionne et, ä lire les textes anciens,
l'amalgame entre les deux forces animales est complet.
On ne sait si certaines deesses (au demeurant formes
d'Hathor) sont lionnes ou cobras, mais toutes offrent leur
concours au pharaon en incarnant les couronnes qu'il
arbore et en menagant perpetuellement tout ennemi
potentiel, exterieur ou interieur, des institutions politiques
ou religieuses de l'Egypte. L'association de la lionne et de
Yuraeus est sans doute renforcee par un jeu de mots,
principe auquel les lettres egyptiens accordaient une
grande attention19. En effet, Hathor et toutes les deesses

apparentees sont regulierement qualifiees d'«oeil de Rö»;
or le mot «oeil» se disait jr.t en ancien egyptien, alors
que le nom de Yuraeus etait jcr.t20.

2.6. Hathorfille du soleil

Hathor entretient toutefois d'autres rapports avec le
createur solaire: eile en est la fille, et, sous l'aspect de
Maat (femme coifföe d'une plume), eile est responsable
de la bonne organisation du monde cree, de l'equilibre
des forces cosmiques ou sociales. Mais eile joue, dans le
contexte de cette parente, un autre röle, essentiel ä la
creation et au renouvellement permanent de celle-ci.
Hathor personnifie en effet l'excitation sexuelle, le desir
charnel, qui amenera Atoum-Re ä accomplir les gestes qui
sont ä l'origine du monde et des ötres crees (masturbation)21.

Elle est parfois nfeme la «main» du dieu, et
diverses connotations erotiques sont liees ä la deesse
(chevelure, parure).

3. Les rites hathoriques

Les difförentes personnalites divines evoquees (Hathor,
Isis, Sekhmet, Maat, Bastet, etc.) revelent autant' d'etats
particuliers et momentanes que la grande deesse peut
revetir. Tout l'art du pretre ou du magicien consistera ä

faire appel ä la forme de la deesse la plus utile ä son pro-
pos, ou ä provoquer la transformation d'un aspect tempo-
rairement redoutable en une puissance paisible, favorable
et benefique. Ii a ä sa disposition des collections de for-
mules, hymnes et prieres, mais egalement divers rites
auxquels la divinite feminine n'est pas insensible. Les

11 Miroir en bronze
Epoque ptolemaique Le disque du miroir rappelle le soleil Le
manche est orne d'une double töte feminine ä oreilles bovines (ico-
nographie de la deesse Bat), surmontee d'une ombelle de papyrus
Cette composition evoque le röle erotique qu'Hathor joua aupres du
createur L'offrande d'un miroir constituait l'un des ntes dedies ä la
divinite, rappelant la transformation de la lionne en deesse aimable
dans le mythe de la destruction de l'humanite Musee d'art et d'his-
toire, Inv 20150

auteurs classiques ont rapporte les Resses qui accompa-
gnaient certaines fetes dediees ä Bastet, oü la pudeur
cedait le pas aux debordements qu'autorisent les rites de
fertilite. Rien de tel cependant dans les temoignages
egyptiens. L'erotisme d'Hathor est discretement evoque
dans le monde de l'au-delä (parois des tombes) ou dans
la litterature par un code allusif (perruque, chevelure
soignee, parure, miroir ä proximite de l'aimee)22. Sur les

murs des temples, des offrandes de vin ou la presentation
d'un miroir (fig. 11) rappellent le mythe de la deesse
furieuse apaisee par l'alcool. La presentation d'un sistre
(fig. 12 et 13), instrument de percussion qu'empoigne le

pretre et, plus souvent encore, la pretresse est egalement
typique des cultes hathoriques. Les frettes et les grelots
produisaient un bruissement, comparable ä celui du vent
dans les papyrus des marecages primordiaux. La musique
et la danse comptent parmi les plaisirs que prefere la

54



deesse. Presque tous les clerges egyptiens comprenaient
des «joueuses de sistre», corporation feminine qui
regroupait les parentes des notables locaux ou nationaux
et qui, dans les ceremonies cultuelles, rappelait le röle
d'Hathor dans la creation de l'univers.

4. Du mythe ä l'architecture

La principale difficulte de celui qui aborde la religion
egyptienne reside dans le fait que la documentation pre-
sente une abondance de citations ou d'allusions mytholo-

13 Amulette en forme de sistre
Faience egyptienne Musee d'art et d'histoire, Inv 17776
Prov Dendera (v)

giques, qui constituent autant de membra disjecta d'une
pensee qui reste par ailleurs difficile ä apprehender. Cha-

que element contribue ä illustrer un episode particulier
ou un aspect de la personnalite d'une divinite, sans que
les anciens Egyptiens ne paraissent s'dtre soucies de la
coherence ou meme de la logique de ce qui, mis bout ä

bout, pourrait ou devrait constituer un recit Manifeste-

ment, chaque mytheme n'exprime, par metaphore, qu'une
parcelle de la theologie de chaque figure divine, au meme
titre que son iconographie particuliere ne montre qu'une
caracteristique, permanente ou exceptionnelle, de la
divinite. Toutefois, ll est des references iconographiques ou
mythologiques plus complexes, qui mettent en evidence
simultanement plusieurs aspects. Tel est certainement le
cas du chapiteau etudie dans ces lignes.

Le motif d'un double visage de femme, vu de face,

pourvu d'oreilles bovines apparait des Laube de l'histoire
egyptienne, mais ll est alors lie ä la deesse Bat, patronne
du VIIe nome (province) de Haute-Egypte23. Des le
Moyen Empire, cette iconographie se confond volontiers
avec celle de la deesse Hathor, qui emprunte tous les
elements caractenstiques de Bat; seul l'ajout d'une perruque
qui encadre le visage d'Hathor permettrait, theoriquement,
de distinguer les deux emblemes24. En fait, il semble bien
que, des cette epoque, Hathor ait dejä supplante et assi-
mile son modele; les manches de sistre ou de miroir ter-
mines par une double tbte feminine representee de face,

12 Sistre en bronze
Epoque ptolemaique Cet instrument de musique est ä l'ongine de la
forme architecturale du chapiteau hathonque Le manche se termine
par une tete de femme aux oreilles bovines, surmontee d'une fnse
(corniche) oü se dressent des uraei La partie arquee rappelle les
cornes de la deesse les frettes et les grelots y etaient enfiles Au
sommet a ete sculptee 1'image d'une chatte couchee, prefigurant
l'aspect de la deesse apaisee par le rite accompli avec cet instrument

Musee d'art et d'histoire, Inv 20149

55



mais sans perruque, relevent avant tout du mythe hathori-
que, et l'image de l'antique deesse Bat ne survivrait que
comme un « fossile » iconographique.

C'est incontestablement le sistre qui est ä l'origine de la
colonne hathorique. On en connait d'au moins deux
types: le sistre arque et le sistre-palais. Le manche de ce
dernier est surmonte de l'image d'un naos (qui servait de
caisse de resonance), analogue ä celui qui figure sur le
chapiteau genevois. Les sculpteurs egyptiens ont represents,

ä une echelle gigantesque, un instrument de musi-
que particulierement associe ä la deesse et aux rites
d'apaisement qui permettaient de detourner sa puissance
redoutable et de se la concilier.

Les differents elements qui composent le chapiteau
evoquent chacun l'un des «episodes» de la riche mytho-
logie hathorique. Outre la forme generale, lourde de sens,
puisqu'elle sous-tend un rite «monumental», on retrouve
sur cette sculpture des allusions aux differents mythes qui
apprehendent, par metaphores successives, la personnalite
de la deesse. Ainsi, le visage feminin, soigne et farde, est-
il coiffe d'une perruque, dont la connotation erotique a
ete rappelee. Les oreilles bovines sont non seulement une
allusion ä la nourrice par excellence qu'est la vache, mais
sans doute aussi la notation «hieroglyphique » de l'ecoute
attentive de la deesse25, dont la face demultipliee (expression

de son universalite) est precisement tournee vers
l'humanite, dans une representation frontale par laquelle
les Egyptiens signalent la relation directe possible entre le
divin et les fideles. Les spirales (cornes bovines stylisees)
encadrent un palais-naos (hieroglyphe hw.t) qui rappelle
le premier element du nom de la deesse, et, ä l'interieur
de celui-ci, Yuraeus sculptee evoque tout ä la fois la

14. Amulette en forme de chapiteau hathorique.
Faience egyptienne. Musee d'art et d'histoire, Inv. MF 1443. Don de
W. Fol.

royaute, dont eile est l'un des insignes, et le dieu
Horus (Hr), second element du nom de la deesse, prototype

du pharaon. Mais cette uraeus est aussi 1'« oeil» de
Rb, la manifestation agressive, la forme dangereuse de la
deesse. Enfin, la colonnette de papyrus w3d sculptee
entre les deux tetes est la promesse de prosperite qu'offre
Hathor apaisee.

Cette petite composition plastique, juxtaposant divers
elements etranges, intrigants ou anodins, connue par de
nombreux exemplaires paralleles (fig. 14), possede, ainsi
que le suggere l'analyse, une puissance d'evocation rare,
formee d'une succession de references au Systeme theo-
logique complexe de l'ancienne Egypte. Plus que jamais,
la synthese qu'offre la lecture de ce chapiteau nous
rappelle que l'art pharaonique est avant tout celui de la
signification.

*) La bibliographic est limitee aux etudes essentielles et recentes,
dans lesquelles le lecteur trouvera de plus amples references. Autant
que possible, les publications en langue frangaise ont ete privile-
giees: les etudes consacrees ä la deesse Hathor sont si nombreuses
qu'il fallait un arbitraire pour ne pas noyer le propos sous une
avalanche de references. Ce choix est parfaitement contestable.

1 Transliteration latine de la forme grecisee ouraios, qui elle-
mdme transposait l'ancien egyptien jcr.t, designation de la deesse
cobra en fureur. Cf. J. Yoyotte, in: G. Posener, S. Sauneron & J.

Yoyotte, Dictionnaire de la civilisation egyptienne, Paris, 1959, p.
293. Voir aussi K. Martin, Lexikon der Ägyptologie VI (1986), col.
863-867 (sub voce: «Uräus») et J. Leclant, «Une statuette d'Amon-
Re au nom de la divine adoratrice Chepenoupet», Melanges Maspero
1/4, Le Caire, 1961, pp. 76-77 et n. 2.

2 A l'epoque romaine cependant, quelques chapiteaux sur-
montent des colonnes tres fines, dont ils n'occupent que le sep-
tieme de la hauteur. Cf. par exemple le speos d'Hathor ä Tehna-
Aköris.

3 Voir les exemples du musee du Caire publies par G. Roeder,
Naos (Catalogue general des antiquites egptiennes), Leipzig & Le

Caire, 1914, passim. Dans un genre different, le Musee de Brooklyn
conserve le socle d'un modele qui reproduisait l'entree d'un sanc-
tuaire, ou differents elements devaient s'encastrer dans des mortaises
prevues ä cet effet (cf. D.B. Spanel, in: R.A. Fazzini et alii, Ancient
Egyptian Art in the Brooklyn Museum, Brooklyn, 1989, n° 60, avec
bibliographic). Toutefois, les dimensions, la date et les caracteristi-

ques generates de ce socle excluent que le chapiteau etudie ait pu
faire partie d'un tel ensemble.

56



4 Voir par exemple les modeles du musee de Berlin W Kaiser
Ägyptisches Museum Berlin, Berlin, 1967, p 101, n° 9915, les
modeles du musee du Caire 33370 et 33371 MCC Edgar, Sculp
tor's Studies and Unfinished Works (Catalogue general des antiquites
egyptiennes), Le Caire, 1906, pi XVIII Le plus grand (33370)
mesure 22 cm, mais les «cornes» ne sont pas conservees, le plus
petit (33371) 10 cm D autres modeles de chapiteaux (a ombelles),
mesurant de 12 5 a 24 cm sont reproduits pi XX

5 Cf G Haeny, Lexikon der Ägyptologie II (1977), col 1039 41

(sub voce « Hathor Kapitell» Toutefois, 1 attribution de chapiteaux
decouverts par E Naville a Bubastis (London, 1891, pp 11 13) est
incertaine lis pourraient dater du Moyen Empiie, a en croire
G Jequier, Manuel d'archeologie egyptienne les elements de l'archi
tecture, Pans, 1924, pp 184 193 et L Habachi, Tell Basta (Supple
ments aux Annales du Service des Antiquites de l'Egypte 22), Le
Caire, 1957, p 66 Ce type de chapiteaux pourrait meme remonter a
la VIe dynastie, s ll convient bien d attnbuer a lAncien Empire des
fragments decouverts sur ce mdme site par L Habachi (op at,
pp 63 4)

6 Cf La femme dans I Egypte des Pharaons, exposition au Musee
dart et dhistoire de Geneve, 28 8 30111986, Mayence, 1985, p 182
(n° 90), avec bibliographie

" Cf N Cherpion, « En reconsiderant le grand sphinx du Louvre
A 23», Revue d'Egyptologie 42 (1991), pp 31 32

8 D autres graphies sont cependant attestees des les epoques
anciennes, cf A Erman & H Grapow, Worterbuch der ägyptischen
Sprache, Berlin, vol III, p 5

9 S Sauneron, Les fetes d'Esna aux derniers siecles du paga
msme (EsnaV), Le Caire, 1962, pp 268 270, L Kakosy, Lexikon der
Ägyptologie IV (1982), col 3 4 {sub voce «Mehet weret»), J C

Goyon, Contribution a l'etude des themes cosmogomques de Tan
cienne Egypte Methyer ou le Demiurge femelle, texte d une confe
rence inedite (1973) aimablement communique par 1 auteur

10 Ii n'est sans doute pas inutile de rappeler qu encore aujour
d hui, le cheptel egyptien est avant tout compose de buffles d eau

11 Ii n est qu a parcounr les rapports medicaux du siecle dernier
pour constater que la peste se declare regulierement en mai ou en
juin, cf S Jagailloux, La medicahsation de lEgypte au xixe siecle
(1798 1918), Paris, 1986, p 227 (particulierement le tableau des epi
demies d'ete des annees 1835 1843) C est assurement une teile
constatation qui amena les premiers egyptologues a traduire par
« peste de 1 annee » 1 expression ]3d t rnp t par laquelle les anciens
Egyptiens designaient les mefaits de Sekhmet Toutefois, les symp
tömes de la maladie j3d t ne sont pas assez precis dans les textes
medicaux pour identifier avec certitude cette maladie, et les eher
cheurs traduisent aujourd'hui plus volontiers cette expression par
«miasmes», «pestilences», cf P Germond Sekhmet et la protection
du monde (Aegyptiaca Helvetica 9), Geneve & Basel, 1981, p 291
sqq voir aussi H von Deines & W Westendorf Worterbuch der

medizinischen Texte (Grundriss der Medizin der alten Ägypter),
Berlin, 1961, vol VII/I pp 21 22

12 P Germond «En marge des litanies de Sekhmet a Edfou
fleches et messagers», Bulletin de la Societe d Egyptologie, Geneve 2

(1979), pp 23 29
13 J Yoyotte «Une monumentale litanie de grämt les Sekhmet

dAmenophis III et la conjuration permanente de la deesse dange
reuse», Bulletin de la Societe Frangaise dEgyptologie 87 8 (1980),
pp 46 75

14 J C Goyon, «Hathor, livraie et l'ivresse », Bulletin du Cercle
Lyonnais dEgypologie Victor Loret 8 (1992), pp 7 16, P Germond,
Sekhmet pp 131 138 (avec bibliographie)

15 E Hornung, Der ägyptische Mythos ion der Himelskuh Eine
Ätiologie des Unvollkommenen (Orbis Biblicus et Orientalis 46),
Freiburg & Gottingen, 1982, P Germond, Sekhmet pp 138 148
Les allusions a ce mythe que contient la fin de 1 enseignement pour
Merikare tendraient a lui assigner une date anteneure Toutefois, la
date de la composition de cette oeuvre litteraire est controversee, et
eile pourrait foit bien dtre contemporaine de la creation du mythe
de la Vache du Ciel, a une epoque bien posteneure de celle des pro
tagonistes mis en scene (communication personnelle de S Bickel)

16 E Varin, «A propos dune figurine de bronze leontocephale au
Musee dart et dhistoire de Geneve», Bulletin de la Societe dEgyp
tologie, Geneve 14 (1990), p 82

17 Le hieroglyphe du scarabee ecnvait le verbe hpr, qui signifie
«devenir», «se transformer», au sens extrdmement positif

18 A Erman & H Grapow, Worterbuch der ägyptischen Sprache,
Berlin, vol VI, pp 132 133 {sub voce «Schlange»), 166 167 {sub
voce «Urausschlange») et S Salneron, Un traite egyptien d'ophio
logie, Le Caire, 1989, pp 145 165

19 Bien avant la Genese ou 1 Evangile de Jean, les anciens Egyp
tiens croyaient au Verbe createur Bien souvent, une alliteration, un
rapprochement phonetique, suffit a sacraliser un dtre ou une chose

20 A Erman & H Grapow, Worterbuch der ägyptischen Sprache,
Berlin, vol I, pp 42, 106 7

21 P Derchain, Hathor quadrifrons Recherches sur la syntaxe
d un mythe egyptien, Stanboul, 1972, particulierement pp 45 49

22 P Derchain, «La perruque et le cnstal», Studien zur altagyptis
chen Kulturl (1975), pp 55 74

23 H G Fischfr, Lexikon der Ägyptologie I (1975), col 630 2 {sub
voce « Bat»

24 C Favard Mfeks, «Face et profil dans 1 iconographie egyp
tienne», Orientalia Lovaniensa Periodica 23 (1992), pp 15 36

25 Le verbe sdm («ecouter», «entendre») est eent a 1 aide dune
oreille de vache On connait par ailleurs la representation doreilles
humaines sur des steles ou proches de figures divines, fagon de
signifier 1 accessibilite de la divmite a 1 ecoute du fidele cf J Quae
GEBEUR, «Textes bibliques et iconographie egyptienne», Orientalia
Lovaniensa Periodica 20 (1989), pp 53 sqq

Creditphotographique
Musee d art et d histoire, Y Siza, Geneve fig 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12
Musee d art et d histoire, N Sabato, Geneve fig 1, 2, 3, 4, 5, 1% 14

57




	La déesse aux multiples visages

