Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de I'art et d'archéologie
Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genéve

Band: 41 (1993)

Artikel: La déesse aux multiples visages
Autor: Chappaz, Jean-Luc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-728362

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-728362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La déesse aux multiples visages

Par Jean-Luc CHAPPAZ

Une récente acquisition servira de prétexte 2 cette
étude. 1l sagit dun petit chapiteau en calcaire (Inv.
27868) dont le décor représente un double visage de la
déesse Hathor, I'une des figures les plus remarquables et

1. Chapiteau hathorique (vue de face 1). Musée d’art et d’histoire,
Inv. 27868.

les plus riches du panthéon égyptien. Sa théologie com-
plexe sera l'occasion d’évoquer d’autres objets parmi les
pieces maitresses de l'exposition genevoise, mais égale-
ment d’apprécier lart des artisans égyptiens qui, en

2. Chapiteau hathorique (vue de face 2). Musée d’art et d’histoire,
Inv. 27868.

47



reproduisant une composition intellectuelle élaborée, par-
vinrent a4 exprimer iconographiquement la synthese des
nombreux mythes qui appréhendent la personnalité de

cette déesse.

1. Chapiteau hathorique

Hauteur: 32 ¢cm

Largeur: 20 cm

Provenance: inconnue

Conservation: quelques éclats a 'épiderme du calcaire.

1.1. Description

Petit chapiteau bifrons, représentant la téte de la
déesse Hathor (fig. 1 et 2). Une lourde perruque se
sépare en deux masses depuis le sommet du front et
encadre le visage de la déesse. Ces deux meches définis-
sent une structure «pentagonale» dans laquelle s’inscri-
vent les éléments du visage. Yeux et sourcils sont souli-
gnés par des traits de fard, délicatement modelés; nez
épaté, large bouche horizontale. Deux oreilles bovines

48

sont sculptées sur les pans de la perruque. Entre les
meches, un collier de perles finement ciselées orne le
cou de la déesse.

La téte est surmontée d'un «sistre-palais». Les volutes
extérieures rappellent les cornes de vache (iconographie
premiere d’Hathor), réutilisées par les anciens Egyptiens
comme modele «graphique» pour les sistres. Entre les
volutes est sculptée la facade d’une chapelle ou se recon-
naissent les éléments caractéristiques de larchitecture
égyptienne: le tore et la corniche a gorge. Au centre, une

porte, ot prend place un cobra dressé (|/), gorge dilatée,

l'uraeus', «coiffée» d'un disque solaire entouré de cornes
bovines. L'uraeus d’'une des faces (fig. 1) est mieux tra-
vaillée que l'autre et présente une sculpture réaliste du
serpent (traitement de la téte, cou bien proportionné,
écu).

Sur les cotés, une colonnette de papyrus (type colonne
w3d — ouadj), sculptée, marque la séparation entre les
deux tetes (fig. 3 et 4).

Le fat de la colonne qui prolongeait ce chapiteau est
cassé 4 la limite inférieure de la perruque. Au-dessus du
«sistre-palais », le calcaire n'a pas été ravalé: des marques

3. Chapiteau hathorique (vue latérale 1).
Musée d’art et d’histoire, Inv. 27868.

4. Chapiteau hathorique (vue latérale 2).
Musée d’art et d’histoire, Inv. 27868.



d’outils sont visibles, et un tracé a été gravé pour délimi-
ter la pose de deux architraves qui devaient couvrir le
chapiteau et se raccorder sur celui-ci (fig. 5). En
revanche, la partie supérieure des volutes extérieures a
été polie, puisquelles étaient destinées 2 rester visibles et
non 2 étre intégrées dans une construction.

1.2. Fonction «architecturale» et datation

La petite taille de ce chapiteau peut surprendre. En
effet, celui-ci occupe habituellement le tiers ou la moitié
de la longueur totale de la colonne?, qui devait donc étre
inférieure 2 un metre. Deux explications satisfaisantes
peuvent étre proposées. Ce chapiteau pouvait couronner
une colonnette qui faisait partie d'un petit édifice (naos
ou niche cultuelle). Cependant, il reste difficile d’imaginer
I'aspect quaurait eu un tel monument, de structure com-
plexe, alors que les exemples conservés nous présentent
avant tout une chapelle monolithe®, dépourvue de
colonnes et généralement en pierre dure (granit). I peut
sagir aussi d’'un modele de sculpteurs, tel quon en
connait en abondance pour les périodes tardives, auquel
cas le fat ne devait pas se prolonger de beaucoup sous le
chapiteau®. En l'absence de contexte, cette explication
paraitra la plus probable.

Liconographie de ce chapiteau le rattache au groupe
des piliers de type hathorique. Cet €élément architectural
apparait au Nouvel Empire> et reste en usage jusqua la
période gréco-romaine. 1l est tantOt bifrons, reproduisant
l'image de la déesse «archaique» Bat, tantot quadrifrons,
suivant en cela des spéculations théologiques. La perru-
que divisée en deux masses semble typique des époques
anciennes, puisque les exemples des temples ptolémai-
ques (Dendéra, Philae) ne présentent plus la raie au
milieu du front. Le nez épaté se rencontre, par exemple,
sur le site rupestre de Sérabit el-Khadim (mines de cui-
vre) au Sinai (Nouvel Empire), sur quelques colonnes du
temple d’Hatshepsout a Deir el-Bahari (Nouvel Empire,
XVIII®  dynastie), mais également sur la colonne en
basalte 22/12/20/2 du musée du Caire (chapiteau qua-
drifrons, chevelure divisée en deux masses), bien datée
du regne dApries (époque saite, XXVI¢ dynastie)°.
Plusieurs indices rattachent le chapiteau genevois a cette
derniere période. Le traitement des yeux, des sourcils et
du collier est typique de cette époque, et se rencontre sur
plusieurs statues ou statuettes soignées contemporaines.
Lart saite est également caractéris€é par une large ten-
dance a larchaisme qui sobserve sur ce chapiteau.
Comme son modele ancien, il est bifrons. Par ailleurs, le
cou d'une des deux uraei conserve une largeur constante
de la base (ou il quitte le «sol») a la téte, et la base du
capuchon correspond a la largeur «réelle» du corps d’un
cobra, ce qui se rencontre sur la statuaire de I'Ancien
Empire, alors que les wuraei sculptées au Moyen, puis au
Nouvel Empire présentent un capuchon plus large 2 la

5. Chapiteau hathorique (vu par dessus).

Marques des outils du sculpteur, qui n'a pas ravalé la partie supé-
rieure sur laquelle devaient prendre place (et se raccorder a hauteur
du tracé) deux architraves. Musée d’art et d’histoire, Inv. 27868.

base que le corps «réel» du serpent’. Tant ces témoi-
gnages d’archaisme que le traitement particulier de cer-
tains détails désignent 'époque saite.

La provenance de ce chapiteau restera pour longtemps
mystérieuse, a plus forte raison sil sagit bien d'un
modele de sculpteurs. Celui-ci peut aussi bien avoir servi
de maquette, exécutée par des tailleurs de pierre avant la
réalisation d’un édifice, que d’exercice pour un sculpteur,
qui aurait copié un chapiteau existant ou réalisé un type
idéal sur les indications d’'un maitre. Des chapiteaux
hathoriques sont attestés 2a travers toute I'Egypte, et
méme au-dela des limites géographiques de la Vallée du
Nil. Ils sont associés a la grande déesse qui leur donna
son nom moderne et 'universalité de celle-ci explique le
succes de cette forme architecturale. En effet, il n’est
guere de déesses qui n‘aient eu des rapports mythologi-
ques ou théologiques avec Hathor, qui personnifie le
principe féminin de I'univers. Ce type de chapiteau pou-
vait donc évoquer leur activité dans pratiquement tous les
sanctuaires des anciens Egyptiens. Les temples d’Hathor,
tels ceux de Dendéra, de Sérabit el-Khadim (Sinai), de
Deir el-Bahari, ceux des déesses apparentées, telles Isis
(Philae), Pakhet (Spéos Artémidos), et plus généralement
tous les sanctuaires ot se pratiquaient des rites liés au
Nil, a la fertilité, aux mines et carrieres (temples rupes-
tres), a la naissance et au renouvellement (mammisis)
utilisent volontiers ce theéme architectural. Si, aux époques
anciennes, la personnalité d’Hathor peut encore étre dis-
tinguée de celle d’autres déesses, les spéculations théolo-
giques successives de I'histoire égyptienne ne retiendront

49



des traits distinctifs de chaque divinité quun aspect parti-
culier d’'une entité plus vaste, les réduiront a des figures
particulieres qui s'inscrivent et fonctionnent dans un
ensemble de croyances et qui précisent les épisodes
mythiques. Cette assimilation des principales actrices du
panthéon égyptien sous la dénomination d’Hathor est en
grande partie réalisée des le Nouvel Empire; elle s'accen-
tuera encore par la suite.

50

2. La déesse Hathor
2.1. Horus et le palais

En ancien égyptien, Hathor signifie «le Chateau
d’'Horus», traduction approximative des hiéroglyphes qui

, O . o .
transcrivent son nom%: une enceinte d’édifice impor-

tant (temple ou palais) B, qui se lisait A(w).t, 2 'intérieur

de laquelle est figuré un faucon , incarnation du dieu

monarchique Horus (Hr)®. Cette désignation permet
d’établir un rapport étroit entre la déesse et l'un des
grands dieux de la royauté pharaonique, dont la geste
mythographique ne saurait se résumer en quelques lignes.
Enfant posthume (et méme engendré longtemps apres la
mort d’Osiris, son peére), Horus eut a souffrir des attaques
de Seth, son oncle fratricide, avant d’en triompher et de
recueillir I'héritage paternel, puis de régner sur terre et
dans les cieux. Chaque pharaon incarne métaphorique-
ment, par la puissance du mythe, la personnalité d’Horus.
Ce dieu aurait vu le jour dans les marécages du Delta, ot
sa mere Isis I'aurait soustrait a la fureur de Seth. Hathor,
opportunément présente, aurait assisté Isis et allaité I'en-
fant divin. Elle apparait ainsi comme meére nourriciere et
protectrice du prototype royal, alors que d’autres mythes
en font I'épouse, voire la mere (et méme la fille) d’'un
des aspects d’Horus.

2.2. Hathor nourrice

Par ce premier mythéme se révele une des fonctions
essentielles de la déesse Hathor. Femme protectrice, elle
dispense aux dieux et aux hommes leur nourriture. Cette
fonction est exprimée iconographiquement par l'appa-
rence bovine de la déesse et est source d’'une premiére
assimilation avec d’autres déesses. Les nombreux bronzes
et amulettes d’Isis lactans, par exemple, la montre plus
souvent avec la téte surmontée de cornes bovines et d’'un
disque solaire (&), qui est la coiffure habituelle
d’Hathor (fig. 6), quavec le siege qui note hiéroglyphi-

quement le nom d’Isis (ﬂ). Cette «couronne» peut eétre

6. Hathor-Nebet-Hotepet.

Détail d'une stele montrant I'une des formes d’Hathor, associée au
mythe du soleil créateur. La déesse est représentée anthropomorphe,
sa téte est coiffée des cornes de vache qui encadrent un disque
solaire. Un cobra s’enroule autour du disque et sa téte se redresse,
en signe de protection et de menace contre un ennemi potentiel.
Stele de Hat (XVIII® dynastie). Musée d’art et d’histoire, Inv. 9312
(anc. MF 1305). Don de W. Fol.



empruntée par toute déesse qui signale ainsi sa fonction
de nourrice (fig. 7), et, indirectement, I'emprunt d’une
partie de la personnalité et des fonctions traditionnelle-
ment dévolues a Hathor.

Cette coiffure sexplique par deux mythes complémen-
taires. Horus, dieu et roi du ciel est souvent représenté
sous l'aspect d’'un disque ailé (Horus d’Edfou); le disque
solaire est alors un rappel de I'épopée du dieu céleste.
Mais un autre mythe cosmogonique, attesté dés le Moyen
Empire, peut également justifier cet élément iconographi-
que’. Aux origines, la terre était recouverte d’'un €lément
liquide, sans quaucune vie ne soit encore apparue. Un
lotus surgit et, lorsque la fleur souvrit, un jeune soleil
s’en échappa. Trop faible pour prendre son envol et met-
tre en ceuvre dés ce moment sa puissance créatrice, il
manqua se noyer, si ce n'était la présence spontanée
d’'une vache aquatique®, la «Grande Nageuse», qui
recueillit le jeune soleil entre ses cornes, le sauva de la
noyade, l'allaita et le protégea. L'assimilation de la Grande
Nageuse a Hathor est le fruit de rapprochements icono-
graphiques, qui permettent une nouvelle fois de mettre
en évidence l'aspect protecteur et nourricier de la déesse.

2.3. Hathor et la crue du Nil

Nourrice divine, Hathor n’en néglige pas pour autant
les étres humains, «bétail divin». Pour eux, elle gere et,
dans une large mesure, incarne I'élément vivifiant, la
source de toute vie sur le sol égyptien: la crue du Nil
Non le fleuve lui-méme, mais son inondation annuelle (le
fleuve commencait a croitre fin juillet, ce qui marquait le
début de l'année). Lapport du riche et fertile limon ren-
dait seul possible d’abondantes récoltes et la prospérité
du pays. Cette fonction est au demeurant soulignée dans

Iiconographie par le sceptre papyriformeﬁ, attribut typi-

quement et exclusivement féminin, qu'Hathor et de nom-
breuses déesses apparentées empoignent. Ce hiéroglyphe
note le mot w3d (ouadj), qui signifie «étre verdoyant»,
«prospérer». Souvent modelé en trois dimensions, ce
signe est par ailleurs une amulette fréquemment attestée:
la magie du hiéroglyphe-mot pouvait offrir toute sa force
sémantique a son possesseur (fig. 8). Placé dans la main

7. Isis lactans.

La déesse Isis est représentée assise, son fils Horus sur ses genoux.
Elle ne porte pas la coiffure caractéristique d'Isis, mais sa téte est
surmontée d’une paire de cornes bovines qui entourent un disque
solaire, attribut habituel d’Hathor-nourrice. Musée d’art et d’histoire,
Inv. 19453.

8. Amulette en forme de colonne w3d (ouadj).

Faience égyptienne. Cette amulette en faience verte reproduit, en
wois dimensions, le hiéroglyphe qui écrit le mot «prospérité».
Musée d’art et d’histoire, Inv. MF 1505. Don de W. Fol.

51



d’une déesse, il rappelle au fidele la sollicitude dont elle
fera preuve a son égard en lui accordant toute prospérité.

La crue du Nil, pour primordiale quelle soit a I'heu-
reux développement de I'Egypte, n'en est pas moins un
phénomene capricieux. Elle est précédée d’'une longue
période de chaleur pendant laquelle, le fleuve étant a
I'étiage, se propagent maladies et épidémies'. Mais la
crue elleeméme n'offre aucune garantie de prospérité:
trop faible, elle irriguait imparfaitement les terres, et des
temps de disettes étaient a redouter; trop abondante, elle
emportait les biens des humains, submergeait villages et
champs. 11 fallait donc une crue juste, progressive, que les
auteurs classiques estimaient a seize coudées (env. huit
metres) du cours moyen du fleuve.

2.4. Hathor lionne

Bonne ou mauvaise, bénéfique ou dévastatrice, la crue
du Nil reste sous la responsabilité d’Hathor. L'Egyptien
tenta cependant d’expliquer les caprices de I'inondation,
d’exprimer par I'image et les mythes sa frayeur face aux
déchainements possibles de la fureur des éléments. Une
lionne redoutable se substitue alors a la paisible vache et,
sous les noms de Sekhmet, Tefnout, Ouadjit, Pakhet, etc.,
elle personnifie I'ensemble des forces hostiles et des
maux qui menacent les humains.

Complexes et nombreux sont les mythes et les spécu-
lations théologiques relatifs a ces déesses lionnes. Toute-
fois, par un principe de réciprocité, la connaissance
intime de ces divinités permettait aux prétres et aux
magiciens non de lutter contre leur «puissance>» (signifi-
cation littérale du nom de Sekhmet), mais de se la conci-
lier. Ainsi, la déesse qui laisse se répandre les pestilences,
qui décoche ses fleches vectrices de maladies ou délegue
ses émissaires contre I’humanité?, peut-elle devenir la
meilleure alliée des médecins, par ailleurs prétre de Sekh-
met, qui sauront trouver les formules et rites justes pour
apaiser sa fureur. Il n’est pas exclu que ce soit a titre pro-
phylactique quAmenhotep III ait fait sculpter plusieurs
centaines de statues de la déesse léontocéphale (proba-
blement 730, soit 2 x 365), en liaison avec chaque jour

de lannée, toutes inscrites d'une épithéte ou d'une’

maxime différente et érigées dans son «temple de mil-
lions d’années» a Gourna® (fig. 9).

Divers mythes relatent comment Hathor se réfugia en
Nubie, laissant désolation et sécheresse se développer, et
comment certains dieux durent déployer des trésors de
diplomatie ou de ruse pour inciter la déesse €loignée a
regagner les rivages de 'Egypte!®. Mais de tous ces récits,
c’est incontestablement la légende de la destruction de
I'humanité (mythe de la Vache du Ciel), consignée des le
Nouvel Empire’>, qui expose le mieux la riche et dange-
reuse personnalité de la lionne. Décidé a chatier les
humains qui lui désobéissaient, le créateur décida d’en-

52

9. Statue colossale de la déesse Sekhmet.

Prov.: temple d’Amenhotep III 2 Gourna. Sekhmet est représentée
comme une femme 2 téte de lionne. Son aspect agressif est renforcé
par la présence du cobra qui se dresse devant le disque solaire qui
coiffe la déesse. Des centaines de statues semblables furent érigées
dans le temple de «millions d’années» du pharaon Amenhotep TIL.
Musée d’art et d’histoire, Inv. 20926 (prét de la République d’Egypte,
dépot de la Confédération).



voyer contre eux son «ceil» vengeur, la terrible Hathor-
Sekhmet. La lionne égorgea tout ce qui avait apparence
humaine, et resta sourde aux injonctions du créateur lors-
que celui-ci se ravisa, estimant que le chatiment qui venait
de s'abattre sur la population était suffisant pour servir a
I'édification des survivants. Accoutumée au sang humain
dont elle se repaissait, la lionne continuait son carnage. 1l
fallut recourir a la ruse pour lapaiser. Le créateur fit
confectionner d’inépuisable quantité de biere a laquelle il
méla un colorant rouge et quil répandit sur le passage de
la déesse furieuse. Assoiffée par sa quéte répressive, la
lionne se précipita a la vue du liquide qu'elle prit pour du
sang, en but plus que de raison et sendormit bientot,
enivrée par 'alcool. A son réveil, lorsquelle voulut se dés-
altérer a2 nouveau, elle ne reconnut plus son visage dans
le reflet a la surface du marigot ot elle se penchait: la
lionne avait perdu son agressivité et s'était transformée en
aimable chatte, Sekhmet était devenue Bastet, la déesse
aimable. Ceci explique plusieurs rites opérés autour de la
personnalité d’Hathor, mais également la présence fré-
quente d'oreilles de chatte sur la téte de certaines statues
ou statuettes de divinités léontocéphales'® (fig. 10).

2.5. Hathor, le soleil et le cobra

Le récit de la destruction des hommes, I'un des rares
mythes égyptiens a4 présenter une structure narrative, évo-
que une nouvelle relation entre Hathor et le créateur. La
déesse n'est plus seulement sa protectrice maternelle et
sa nourrice, mais est devenue sa déléguée, son exécu-
trice, son «ceil» agressif, voire vengeur. Les conditions
géographiques particulieres de I'Egypte expliquent large-
ment 'ambiguité de Ré (ou Atoum), le créateur solaire.
Bénéfique dans la Vallée, il est source de chaleur, de
lumiere, de prospérité. Il devient en revanche un farouche
ennemi de celui qui quitte les rives du Nil, puisqu’il dis-
pense sécheresse, aridité et insolation sur les déserts qui
les bordent et qui menacent sans cesse d’envahir les
zones fertiles. Les Egyptiens exprimerent cette ambiguité
dans Ticonographie: la toute puissance du soleil est,

10. Statuette en bronze d'une divinité léontocéphale.

Basse Epoque. La forme dangereuse d’Hathor revéet souvent, dans
liconographie, I'image d'une femme 2 téte de lionne. Elle peut
apparaitre sous différentes identités, en fonction du contexte local.
La déesse est ici coiffée d’'un disque solaire et une uraeus se dresse
devant celui-ci. Les oreilles ne sont pourtant pas celles d’une lionne,
mais celles d’une chatte. Le sculpteur signifie ainsi que la déesse,
apais€e, peut prendre un aspect plus aimable. Musée d’art et d’his-
toire, Inv. 25634. Don en mémoire de M. et M™ Victor Adda.

entre autre, montrée sous l'aspect dun faucon (souvent
associé a Horus), ses promesses de prospérité sous celui
du scarabée'. Laspect négatif se révele par le cobra, qui
entoure le disque, ou par I'image méme de la déesse
lionne. Celle-ci est habituellement coiffée dun disque,
toujours représenté de face (menace directe), autour
duquel s’enroule un cobra (I'uraeus) qui redresse la téte
pour défier ses ennemis.

De la trentaine de serpents que connaissaient les
anciens Egyptiens'®, presque tous de genre féminin, le
cobra est probablement celui dont Plattaque est la plus
spectaculaire. 11 redresse le cou, qui se dilate et forme
ainsi un écu sous la téte, avant de cracher un venin para-
lysant sur son adversaire. Tant le souffle du reptile que la
paralysie progressive de sa victime durent impressionner

53



I'imaginaire des anciens Egyptiens. Ils attribuérent ainsi
au cobra une puissance qu’ils transposerent dans I'icono-
graphie qui régissait les rapports de force et de hiérarchie
de P'état pharaonique. L'uraeus devint donc l'expression
du pouvoir royal ou divin. Au service de linstitution,
P'uraeus en est la protectrice, la force agissante et agres-
sive, dédoublant par ailleurs le role de la lionne. L’assimi-
lation des roles du fauve et du reptile est également
exprimée par leur rapprochement physique: I'uraeus sur-
monte le front de la lionne et, a lire les textes anciens,
'amalgame entre les deux forces animales est complet.
On ne sait si certaines déesses (au demeurant formes
d’Hathor) sont lionnes ou cobras, mais toutes offrent leur
concours au pharaon en incarnant les couronnes qu'il
arbore et en menacant perpétuellement tout ennemi
potentiel, extérieur ou intérieur, des institutions politiques
ou religieuses de 'Egypte. L’association de la lionne et de
Puraeus est sans doute renforcée par un jeu de mots,
principe auquel les lettrés égyptiens accordaient une
grande attention®. En effet, Hathor et toutes les déesses
apparentées sont régulierement qualifiées d’«ceil de Ré»;
or le mot «ceil» se disait jnt en ancien égyptien, alors
que le nom de 'uraeus était jer.¢*.

2.6. Hathor fille du soleil

Hathor entretient toutefois d’autres rapports avec le
créateur solaire: elle en est la fille, et, sous l'aspect de
Maat (femme coiffée d’une plume), elle est responsable
de la bonne organisation du monde crée€, de I’équilibre
des forces cosmiques ou sociales. Mais elle joue, dans le
contexte de cette parenté, un autre role, essentiel a la
création et au renouvellement permanent de celle-ci.
Hathor personnifie en effet I'excitation sexuelle, le désir
charnel, qui ameénera Atoum-Ré a accomplir les gestes qui
sont 2 lorigine du monde et des étres créés (masturba-
tion)?!. Elle est parfois méme la «main» du dieu, et
diverses connotations érotiques sont liées a la déesse
(chevelure, parure).

3. Les rites hathoriques

Les différentes personnalités divines évoquées (Hathor,
Isis, Sekhmet, Maat, Bastet, etc.) révelent autant d’états
particuliers et momentanés que la grande déesse peut
revetir. Tout l'art du prétre ou du magicien consistera a
faire appel a la forme de la déesse la plus utile a son pro-
pos, ou a provoquer la transformation d’un aspect tempo-
rairement redoutable en une puissance paisible, favorable
et bénéfique. 1l a a sa disposition des collections de for-
mules, hymnes et prieres, mais également divers rites
auxquels la divinité féminine n'est pas insensible. Les

54

11. Miroir en bronze.

Epoque ptolémaique. Le disque du miroir rappelle le soleil. Le
manche est orné d’'une double téte féminine a oreilles bovines (ico-
nographie de la déesse Bat), surmontée d'une ombelle de papyrus.
Cette composition évoque le role érotique qu'Hathor joua aupres du
créateur. Loffrande d’'un miroir constituait I'un des rites dédiés a la
divinité, rappelant la transformation de la lionne en déesse aimable
dans le mythe de la destruction de I'humanité. Musée d’art et d’his-
toire, Inv. 20150.

auteurs classiques ont rapporté les liesses qui accompa-
gnaient certaines fétes dédiées a Bastet, ou la pudeur
cédait le pas aux débordements qu'autorisent les rites de
fertilité. Rien de tel cependant dans les témoignages
égyptiens. L'érotisme d’Hathor est discrétement évoqué
dans le monde de l'au-dela (parois des tombes) ou dans
la littérature par un code allusif (perruque, chevelure soi-
gnée, parure, miroir 2 proximité de l'aimée)?. Sur les
murs des temples, des offrandes de vin ou la présentation
d’'un miroir (fig. 11) rappellent le mythe de la déesse
furieuse apaisée par l'alcool. La présentation d'un sistre
(fig. 12 et 13), instrument de percussion quempoigne le
prétre et, plus souvent encore, la prétresse est également
typique des cultes hathoriques. Les frettes et les grelots
produisaient un bruissement, comparable a celui du vent
dans les papyrus des marécages primordiaux. La musique
et la danse comptent parmi les plaisirs que préfere la



déesse. Presque tous les clergés égyptiens comprenaient
des «joueuses de sistre», corporation féminine qui
regroupait les parentes des notables locaux ou nationaux
et qui, dans les cérémonies cultuelles, rappelait le role
d’Hathor dans la création de I'univers.

4. Du mythe a larchitecture
La principale difficulté de celui qui aborde la religion

égyptienne réside dans le fait que la documentation pré-
sente une abondance de citations ou d’allusions mytholo-

13. Amulette en forme de sistre.
Faience égyptienne. Musée d’art et d’histoire, Inv. 17776.
Prov. Dendera (?).

giques, qui constituent autant de membra disjecta d’une
pensée qui reste par ailleurs difficile a appréhender. Cha-
que élément contribue a illustrer un épisode particulier
ou un aspect de la personnalité d’'une divinité, sans que
les anciens Egyptiens ne paraissent s'étre souciés de la
cohérence ou méme de la logique de ce qui, mis bout a
bout, pourrait ou devrait constituer un récit. Manifeste-
ment, chaque mytheme n’exprime, par métaphore, qu'une
parcelle de la théologie de chaque figure divine, au méme
titre que son iconographie particuliere ne montre qu'une
caractéristique, permanente ou exceptionnelle, de la divi-
nité. Toutefois, il est des références iconographiques ou
mythologiques plus complexes, qui mettent en évidence
simultanément plusieurs aspects. Tel est certainement le
cas du chapiteau étudié dans ces lignes.

Le motif d'un double visage de femme, vu de face,
pourvu d'oreilles bovines apparait deés I'aube de I'histoire
égyptienne, mais il est alors lié a la déesse Bat, patronne
du VII* nome (province) de Haute-Egypte?. Deés le
Moyen Empire, cette iconographie se confond volontiers
avec celle de la déesse Hathor, qui emprunte tous les élé-
ments caractéristiques de Bat; seul 'ajout d’une perruque
qui encadre le visage d’'Hathor permettrait, théoriquement,
de distinguer les deux emblemes®*. En fait, il semble bien
que, deés cette époque, Hathor ait déja supplanté et assi-
milé son modele; les manches de sistre ou de miroir ter-
minés par une double téte féminine représentée de face,

12. Sistre en bronze.

Epoque ptolémaique. Cet instrument de musique est a l'origine de la
forme architecturale du chapiteau hathorique. Le manche se termine
par une téte de femme aux oreilles bovines, surmontée d’une frise
(corniche) ou se dressent des wraei. La partie arquée rappelle les
cornes de la déesse: les frettes et les grelots y étaient enfilés. Au
sommet a €té sculptée l'image d'une chatte couchée, préfigurant
Paspect de la déesse apaisée par le rite accompli avec cet instru-
ment. Musée d’art et d’histoire, Inv. 20149.

55



mais sans perruque, relévent avant tout du mythe hathori-
que, et I'image de l'antique déesse Bat ne survivrait que
comme un «fossile» iconographique.

C’est incontestablement le sistre qui est a l'origine de la
colonne hathorique. On en connait d’au moins deux
types: le sistre arqué et le sistre-palais. Le manche de ce
dernier est surmonté de I'image d’un naos (qui servait de
caisse de résonance), analogue a celui qui figure sur le
chapiteau genevois. Les sculpteurs égyptiens ont repré-
senté, a une échelle gigantesque, un instrument de musi-
que particulierement associé a la déesse et aux rites
d’apaisement qui permettaient de détourner sa puissance
redoutable et de se la concilier.

Les différents éléments qui composent le chapiteau
évoquent chacun I'un des «épisodes» de la riche mytho-
logie hathorique. Outre la forme générale, lourde de sens,
puisqu’elle sous-tend un rite « monumental», on retrouve
sur cette sculpture des allusions aux différents mythes qui
appréhendent, par métaphores successives, la personnalité
de la déesse. Ainsi, le visage féminin, soigné et fardé, est-
il coiffé d’'une perruque, dont la connotation érotique a
été rappelée. Les oreilles bovines sont non seulement une
allusion 2 la nourrice par excellence quest la vache, mais
sans doute aussi la notation «hiéroglyphique» de I’écoute
attentive de la déesse?’, dont la face démultipliée (expres-
sion de son universalité) est précisément tournée vers
I'humanité, dans une représentation frontale par laquelle
les Egyptiens signalent la relation directe possible entre le
divin et les fideles. Les spirales (cornes bovines stylisées)
encadrent un palais-naos (hiéroglyphe hw.t) qui rappelle
le premier élément du nom de la déesse, et, a I'intérieur
de celui-ci, 'uraeus sculptée évoque tout a la fois la

") La bibliographie est limitée aux études essentielles et récentes,

dans lesquelles le lecteur trouvera de plus amples références. Autant
que possible, les publications en langue francaise ont été privilé-
giées: les études consacrées a la déesse Hathor sont si nombreuses
quil fallait un arbitraire pour ne pas noyer le propos sous une ava-
lanche de références. Ce choix est parfaitement contestable.

! Translitération latine de la forme grécisée ouraios, qui elle-
méme transposait 'ancien égyptien jr:t, désignation de la déesse
cobra en fureur. Cf. J. YOYOTTE, in: G. POSENER, S. SAUNERON & ].
YOYOTTE, Dictionnaire de la civilisation égyptienne, Paris, 1959, p.
293. Voir aussi K. MARTIN, Lexikon der Agyptologie VI (1986), col.
863-867 (sub voce: «Urdus») et J. LECLANT, «Une statuette d’Amon-
Ré au nom de la divine adoratrice Chepenoupet», Mélanges Maspero
1/4, Le Caire, 1961, pp. 76-77 et n. 2.

56

14. Amulette en forme de chapiteau hathorique.
Faience égyptienne. Musée d’art et d’histoire, Inv. MF 1443. Don de
W. Fol.

royauté, dont elle est I'un des insignes, et le dieu
Horus (Hr), second élément du nom de la déesse, proto-
type du pharaon. Mais cette wuraeus est aussi '«ceil» de
Reé, la manifestation agressive, la forme dangereuse de la
déesse. Enfin, la colonnette de papyrus w3d sculptée
entre les deux tétes est la promesse de prospérité qu'offre
Hathor apaisée.

Cette petite composition plastique, juxtaposant divers
éléments étranges, intrigants ou anodins, connue par de
nombreux exemplaires paralleles (fig. 14), possede, ainsi
que le suggere l'analyse, une puissance d’évocation rare,
formée d’une succession de références au systeme théo-
logique complexe de l'ancienne Egypte. Plus que jamais,
la synthése quoffre la lecture de ce chapiteau nous
rappelle que I'art pharaonique est avant tout celui de la
signification.

2A Pépoque romaine cependant, quelques chapiteaux sur-
montent des colonnes trés fines, dont ils n'occupent que le sep-
tieme de la hauteur. Cf. par exemple le spéos d’Hathor a Tehna-
AKoris.

3Voir les exemples du musée du Caire publiés par G. ROEDER,
Naos (Catalogue général des antiquités égptiennes), Leipzig & Le
Caire, 1914, passim. Dans un genre différent, le Musée de Brooklyn
conserve le socle d’'un modele qui reproduisait I'entrée d’un sanc-
tuaire, ou différents éléments devaient s’encastrer dans des mortaises
prévues a cet effet (cf. D.B. SPANEL, in: R.A. FAZZINI el alii, Ancient
Egyptian Art in the Brooklyn Museum, Brooklyn, 1989, n° 60, avec
bibliographie). Toutefois, les dimensions, la date et les caractéristi-
ques générales de ce socle excluent que le chapiteau étudié ait pu
faire partie d’un tel ensemble.



“ Voir par exemple les modeles du musée de Berlin: W. KAISER,
Agyptisches Museum Berlin, Berlin, 1967, p. 101, n° 991-5; les
modeles du musée du Caire 33370 et 33371: M.C.C. EDGAR, Sculp-
tor’s Studies and Unfinished Works (Catalogue général des antiquités
égyptiennes), Le Caire, 1906, pl. XVIIL Le plus grand (33370)
mesure 22 c¢m, mais les «cornes» ne sont pas conservées, le plus
petit (33371) 10 cm. D’autres modeles de chapiteaux (a ombelles),
mesurant de 12.5 a 24 c¢cm sont reproduits pl. XX.

> Cf. G. HAENY, Lexikon der Agyptologie 11 (1977), col. 1039-41
(sub voce: «Hathor-Kapitell»). Toutefois, lattribution de chapiteaux
découverts par E. Naville 2 Bubastis (London, 1891, pp. 11-13) est
incertaine: ils pourraient dater du Moyen Empire, a en croire
G. JEQUIER, Manuel d’archéologie égyptienne: les éléments de I'archi-
tecture, Paris, 1924, pp. 184-193 et L. HABACHI, 7ell Basta (Suppleé-
ments aux Annales du Service des Antiquités de I’Egypte 22), Le
Caire, 1957, p. 66. Ce type de chapiteaux pourrait méme remonter a
la VI¢ dynastie, s'il convient bien d’attribuer a 'Ancien Empire des
fragments découverts sur ce méme site par L. Habachi (op. cit,
pp. 63-4).

© Cf. La femme dans 'Egypte des Pharaons, exposition au Musée
drart et d’histoire de Geneve, 28.8-30.11.1986, Mayence, 1985, p. 182
(n° 90), avec bibliographie.

7 Cf. N. CHERPION, «En reconsidérant le grand sphinx du Louvre
A 23, Revue d’Egyptologie 42 (1991), pp. 31-32.

8 D’autres graphies sont cependant attestées des les époques
anciennes, cf. A. ERMAN & H. GRapOW, Worterbuch der dgyptischen
Sprache, Berlin, vol. 111, p. 5.

?S. SAUNERON, Les fétes d’Esna aux derniers siécles du paga-
nisme (Esna V), Le Caire, 1962, pp. 268-270; L. KAKOSY, Lexikon der
Agyprologie TV (1982), col. 3-4 (sub voce: «Mehet-weret»); J.-C.
GOYON, Contribution a [’étude des themes cosmogoniques de l'an-
cienne Egypte: Méthyer ou le Démiurge femelle, texte dune confeé-
rence inédite (1973) aimablement communiqué par I'auteur,

01l nest sans doute pas inutile de rappeler quencore aujour-
d’hui, le cheptel égyptien est avant tout composé de buffles d’eau.

Wl n'est qua parcourir les rapports médicaux du siecle dernier
pour constater que la peste se déclare régulierement en mai ou en
juin, cf. S. JAGAILLOUX, La médicalisation de I'Egypte au Xix¢ siecle
(1798-1918), Paris, 1986, p. 227 (particulierement le tableau des épi-
démies d’été des années 1835-1843). Clest assurément une telle
constatation qui amena les premiers égyptologues a traduire par
«peste de l'année» I'expression j3d.t rnp.t par laquelle les anciens
Egyptiens désignaient les méfaits de Sekhmet. Toutefois, les symp-
tomes de la maladie j3d.t ne sont pas assez précis dans les textes
médicaux pour identifier avec certitude cette maladie, et les cher-
cheurs traduisent aujourd’hui plus volontiers cette expression par
«miasmes », «pestilences», cf. P. GERMOND, Sekbmet et la protection
du monde (Aegyptiaca Helvetica 9), Geneve & Basel, 1981, p. 291
sqq.; voir aussi H. von DEINES & W. WESTENDORF, Worterbuch der

medizinischen Texte (Grundriss der Medizin der alten Agypter),
Berlin, 1961, vol. VII/I, pp. 21-22.

2P GERMOND, «En marge des litanies de Sekhmet a Edfou:
fleches et messagers », Bulletin de la Société d’Egyptologie, Genéve 2
(1979), pp. 23-29.

5], YOYOTTE, «Une monumentale litanie de granit: les Sekhmet
d’Aménophis 1II et la conjuration permanente de la déesse dange-
reuse », Bulletin de la Société Francaise d’Egyptologie 87-8 (1980),
pp. 46-75.

147.-C. GOYON, «Hathor, livraie et l'ivresse...», Bulletin du Cercle
Lyonnais d’Egypologie Victor Loret 8 (1992), pp. 7-16; P. GERMOND,
Sekbmet..., pp. 131-138 (avec bibliographie).

5 E. HORNUNG, Der dgyptische Mythos von der Himelskub. Eine
Atiologie des Unvollkommenen (Orbis Biblicus et Orientalis 46),
Freiburg & Gottingen, 1982; P. GERMOND, Sekbmet..., pp. 138-148.
Les allusions a ce mythe que contient la fin de I’enseignement pour
Mérikaré tendraient 2 lui assigner une date antérieure. Toutefois, la
date de la composition de cette ceuvre littéraire est controversée, et
elle pourrait fort bien étre contemporaine de la création du mythe
de la Vache du Ciel, 2 une époque bien postérieure de celle des pro-
tagonistes mis en sceéne (communication personnelle de S. Bickel).

1 F. VARIN, «A propos d’une figurine de bronze léontocéphale au
Musée d’art et d’histoire de Geneve», Bulletin de la Société d’Egyp-
tologie, Geneve 14 (1990), p. 82.

7 Le hiéroglyphe du scarabée écrivait le verbe ppr, qui signifie
«devenir», «se transformer », au sens extrémement positif,

B A, ERMAN & H. GRAPOW, Worterbuch der dgyptischen Sprache,
Berlin, vol. VI, pp. 132-133 (sub voce: «Schlange»), 166-167 (sub
voce: «Urdusschlange») et S. SAUNERON, Un traité égyptien d’ophio-
logie, Le Caire, 1989, pp. 145-165.

Y Bien avant la Genese ou I' Evangile de Jean, les anciens Egyp-
tiens croyaient au Verbe créateur. Bien souvent, une allitération, un
rapprochement phonétique, suffit 2 sacraliser un étre ou une chose.

A ERMAN & H. GRAPOW, Worterbuch der dgyptischen Sprache,
Berlin, vol. 1, pp. 42, 106-7.

2L P DERCHAIN, Hathor quadrifrons. Recherches sur la syntaxe
d’un mythe égyptien, Stanboul, 1972, particulierement pp. 45-49.

22 P. DERCHAIN, «La perruque et le cristal », Studien zur altdgyptis-
chen Kultur2 (1975), pp. 55-74.

3 H.G. FISCHER, Lexikon der Agyptologie 1 (1975), col. 630-2 (sub
voce: «Bat»).

2 C. FAVARD-MEEKS, «Face et profil dans liconographie égyp-
tienne», Orientalia Lovaniensa Periodica 23 (1992), pp. 15-36.

% Le verbe sdm («écouter», «entendre») est écrit a I'aide d’une
oreille de vache. On connait par ailleurs la représentation doreilles
humaines sur des steles ou proches de figures divines, facon de
signifier 'accessibilité de la divinité a I'écoute du fidele, cf. J. QUAE-
GEBEUR, «Textes bibliques et iconographie égyptienne», Orientalia
Lovaniensa Periodica 20 (1989), pp. 53 sqq.

Crédit photographique:

Musée d’art et d’histoire, Y. Siza, Geneve: fig. 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12
Musée d’art et d’histoire, N. Sabato, Geneve: fig. 1, 2, 3, 4, 5, 13, 14

57






	La déesse aux multiples visages

