Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de I'art et d'archéologie
Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genéve

Band: 15 (1967)

Artikel: Saint Odilon, précurseur de Suger
Autor: Christie, Yves

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-727708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-727708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SAINT ODILON, PRECURSEUR DE SUGER!

par Yves CHRISTE

A Monsieur André Grabar

DILON, cinquiéme abbé de Cluny (994-1048), est bien connu
des historiens de la pensée médiévale 2, des historiens du
monachisme clunisien 3 et des archéologues qui s’intéressent
aux édifices du Xe siecle et du début du XIe siecle 4. Il est mal-
heureusement ignoré des historiens de I’art roman proprement
dit et de tous ceux qui de pres ou de loin ont étudié les problemes
a la fois esthétiques et iconographiques relatifs a l'imagerie
monumentale ®. Cet article aura donc pour objet de souligner

I'importance des quelque quinze sermons composés par cet illustre abbé, afin de

montrer quelle fut leur influence sur les conceptions esthétiques et 1'iconographie

romane & I’époque de saint Hugues et de Pierre le Vénérable (1049-1152).

%
* *

Le texte le plus important, & mon avis fondamental pour la compréhension de
I’art sacré dans 'optique clunisienne, se trouve au début du Sermon pour la Nativité.
Saint Odilon apparait ici comme le précurseur de Suger.

1 Cet article n’est qu'une pierre d’attente, un extrait quelque peu développé d’un travail
plus étendu qui aura pour objet ’étude des grands portails théophaniques.

2 Dom Odilo RinerOLZ, Der heilige Abt Odilo von Cluny in seinem Leben und Wirken,
Briinn, 1885, Abbé JArRDET, Saint Odilon, abbé de Cluny : sa vie, son temps, ses ceuvres, Liyon,
1898, Dom Jacques HoURLIER, Saint Odilon, abbé de Cluny, Louvain, 1964.

3 Guy de Vavous, Le Monachisme clunisien, Paris-Ligugé, 1935.

4 A. METTLER, Die zweite Kirche in Cluny und die Kirchen in Hirsau nach den Gewohnheiten
des X1. Jahrhunderts, dans Zeitschrift fur Geschichte der Architektur, 1909-1910, p. 271 et suiv.,
K. J. ConNanT, Les églises de Cluny a Uépoque de saint Odon et de saint Odilon, dans A Cluny,
Congrés scientifique en I honneur des saints abbés Odon et Odilon, Dijon, 1950, p. 37-43, L. GRODECKI,
Le « transept bas » dans le premier art roman et le probléme de Cluny, ibid., p. 265-269, J. HOURLIER,
Saint Odilon batisseur, dans Revue Mabillon, t. LI, 1961, p. 303 et suiv.

® A ma connaissance, M. R. OURSEL est le seul qui se soit intéressé & la question. Et c’est
d’ailleurs & la lecture de son petit livre, Les Saints Abbés de Cluny, Namur 1960, que I'idée m’est
venue d’écrire cet article. Je profite de I’occasion pour I’en remercier. Cf. également E. DELARUELLE,



— 86 —

Lidée de croisade dans la littérature clunisienne du XI¢ siécle, dans Moissac et L’Occident au
X1I¢ siecle, Toulouse, 1964, pp. 109-115.

Nous célébrons le trés saint jour de la Nativité du Seigneur. Il nous convient, mes bien
chers fréres, de diriger la pointe de notre esprit sur Son éternité divine et sur Sa divinité
éternelle, inimitable, pour ainsi dire, et intraduisible, telle qu’elle procéde de Dieu le Pére.

En cette naissance & notre monde, le royaume céleste et les choses de la terre exultent
ensemble d’une jubilation spirituelle irrésisitible. Je dis bien: le ciel et la terre exultent de I’ave-
nement de leur Créateur, car & I’origine, nous le savons, Dieu forma deux espéces de créatures
pour Le comprendre et chanter Ses louanges: 'angélique et ’humaine. Comparées & leur Auteur,
ces créatures ne sont rien, bien sir, mais elles surpassent singuliérement les autres en prestance
et félicité, parce qu’elles ont, par Sa grace particuliére, mérité de louer et connaitre leur Créateur.
Tout I'apparat du monde, autrement, ne chante pas la louange de Dieu par lui-méme, mais bien
par nous. A considérer cette ordonnance, nous en admirons la beauté, nous nous émerveillons
de la sagesse de son Artisan. La création contemplée nous éléve a I’admiration du Créateur.
Devenus, pour connaitre et louer Dieu ensemble, par le don de Sa grace, les associés des anges,
chantons au Christ, le Seigneur nouveau-né, oui, chantons avec les anges: « Gloire & Dieu au plus
haut des cieux, et sur la terre, paix aux hommes de bonne volonté. » Répétons avec le prophéte :
« Venez, réjouissons-nous dans le Seigneur, chantons notre allégresse en Dieu notre salut. »

C’est pour contempler son Créateur que I’homme avait été créé: en sorte qu’il soupirat
inlassablement aprés Sa vue, mais la possédat sous les yeux sans cesse; et, inversement, qu’il
la tint sous son regard, mais ne cessat de soupirer apres elle, et demeurat ainsi, sans défaut, dans
la solennité de Son amour. Cependant, lorsque la condition humaine eut cédé aux insinuations
de l’ange apostat, lorsqu’elle perdit en nos premiers parents le lumineux éclat du royaume
invisible, et sombra tout entiere dans I’amour des choses visibles, elle fut d’autant plus aveuglée,
dans 'intime de sa pensée, qu’elle se diluait et se déformait au-dehors. Appelée, si elle avait
voulu sauvegarder le précepte du Créateur, & devenir spirituelle selon la chair, elle se fit, dés
I’abandon de son Auteur, charnelle selon 1’Esprit. Elle ne connait donc que ce qu’elle peut
atteindre et toucher, pour ainsi dire, par les yeux du corps, et sa pensée s’applique seulement &
ce qui mene a l’esprit par les apparences corporelles. Tandis que, dans ces préoccupations, 1’es-
prit dilaté se voit en son entier, il s’enfle peu & peu par la subtilité de I'intelligence intérieure.
Il ne peut plus s’élever aux cimes, car il a perdu la céleste beauté; aussi se déforme-t-il et se
vautre & plaisir en soi-méme.

Mais le Dieu Tout-Puissant, qui a formé I’homme & Son image, n’a pas voulu qu’il périt
pour jamais dans sa déformation. Il envoya Son Fils, qui vint dans le monde, plus bel en Son aspect
que tous les enfants des hommes, afin de réformer miséricordieusement, par la présence de Son
Humanité, cet homme qu’ll avait merveilleusement formé par le pouvoir de Sa Divinité, et de
transformer en une forme magnifique cette difformité. Le maitre prit la forme de 1’esclave pour
nous réconcilier a Dieu le Pére, Il tient & apparaitre visiblement, en notre propre chair, afin que
sous Sa conduite, la faculté nous ft rendue de revenir & I’amour des choses invisibles. (Traduc-
tion de R. Oursel, Les Saints Abbés de Cluny, Namur 1960, pp. 91-93.) &

8 Dominae nativitatis sacratissimum diem celebrantes, oportet nos, dilectissima frates, ad illius
divinam aeternitatem et aeternam divinitatem, et, ut ita dicam, ex Deo Patre inimitabilem et ineffa-
bilem aciem mentis dirigere : in cujus temporali ortu, ea quae in coelis sunt et quae tn terris necessario
ac singulariter spirituali jubilatione constat exsultare. Non tmmerito ea quae tn coelis et quae in
terris sunt in adventu Conditoris sui exsultare diximus, quia duas ad intelligendum et laudandum
se creaturas, angelicam videlicet et humanam, in primordio Deum fecisse cognoscimus. Hae vero
creaturae auctori comparatae, licet nihil sint, multo tamen praestantius et felicius caeteris creaturis
subsistunt, quia ut Creatorem suum laudarent et cognoscerent, ab ipso specialiter meruerunt, Caetera
vero mundi machina, non per se, sed per mos Deum laudat, dum ipsam considerantes, vel ejus
pulchritudinem, vel Artificis miramur sapientiam. Et dum cuncta quae creata sunt cernimus, in
Creatoris admirationem sublevamur. Nos vero qui ad cognoscendum et collaudandum Deum, ipsius
dono gratiae, angelis socii effecti sumus, nato Domino Christo, et cum angelis, Gloria iﬁ excelsis Deo,
et in terra pax hominibus bonae voluntatis, cantemus et cum Propheta dicamus : Venate, exsultemus
Domino, jubilemus Deo salutari nostro. Ad contemplandum quippe Creatorem suum homo conditus
fuerat, ut ejus semper speciem quaerendo cerneret, et cernendo quaereret, atque in solemnitate llius
amoris, sine defectu permaneret. Postquam enim humanae naturae conditio, suadente apostata
angelo, in primo parente lucem invisibilium perdidit, et totam se in amorem visibilium fud:&t, tanto,
est ab interna speculatione caecata, quanto foris deformiter sparsa; et quae futura erat, si servare



87 —

Ce passage étonnant, empreint d’un lyrisme et d’une joie mystique quifont penser
& saint Augustin 7, est en fait, comme me I’a suggéré M!le d’Alverny, une paraphrase
trés libre d’une homélie de saint Grégoire, la célebre homélie XX XIV sur la parabole
de la drachme perdue 8. Le commentaire de saint Grégoire est important, car non
seulement il est & 1’origine de I’angélologie latine, mais définit encore la condition
humaine aprés la Rédemption. La femme cherchant passionnément sa dixiéme
drachme est en effet assimilée & la Sagesse de Dieu, c¢’est-a-dire au Christ, au Verbe
devenu chair pour effacer la faute du Protoplaste et ramener la condition humaine &
sa splendeur originelle. Ayant retrouvé sa drachme et I’ayant réunie aux neuf autres,
les neuf cheeurs angéliques, la femme convie ses amies & se réjouir avec elle. Cet
homme que Dieu avait créé en lieu et place des anges déchus a désormais retrouvé sa
beauté. Par son Incarnation, le Christ a restauré en lui la similitude divine qui le
rendait semblable aux anges.

A. Grabar 9, J. Danielou 1, M. D. Chenu 11, H. de Lubac 2 et récemment encore
Mile M. T. d’Alverny ' ont soigneusement étudié les interprétations successives
inspirées directement ou indirectement de la parabole de saint Luc. Je ne puis donc
que renvoyer le lecteur aux excellents commentaires de ces cingq historiens.

Saint Odilon ne s’est pourtant pas contenté d’'une paraphrase de saint Grégoire.
Il insiste en effet sur une conséquence de 1'Incarnation que saint Grégoire avait a
peu pres négligée. Au début de son sermon, la restauration du don de voir et de
connaitre Dieu a travers les splendeurs de la création tient une place importante et ¢c’est
surtout sur des considérations d’ordre esthétique et non plus moral qu’il met I’accent.

voluisset praeceptum Conditoris; carne spiritualis, deserendo Auctorem facta est mente carnalis.
Unde fit ut nulla noverit nisi ea quae corporis oculis, ut ita dixerim, palpando cognoscit, et ea sola
cogitet quae ad animum per imagines corporum trahit. In quibus, dum totam se dilatata mens pros-
picit, ab internae intelligentiae subtilitate grossescit. Kt quia jam erigere ad summa se non valet,
coelesti pulchritudine perdita, in his deformaiter libenter jacet.

Sed Deus omnipotens, qui hominem ad imaginem suam condidat, noluit illum in sua defor-
matate aeternalitater perire, misit Filium suwm, qui etiam apparuit inter homines speciosus forma
prae filits hominum ut hominem quem potestate suae divinitatis mirabiliter formaverat, humanitatis
suae praesentia misericorditer reformaret, et de informi forma formosam in formam transformaret.
Suscepit Dominus jorman servi, ut reconciliaret nos Deo Patri. In nmostra carne wvisibilis voluit
apparere, ut ad amorem invisibilium ipso duce possemus redire. MIGNE, Patrologie Latine (PL),
t. CXLL1I col. 991-992). Toutes les traductions francaises citées dans cet article sont de R. Oursel.

? Cf. infra, p. 88, n° 19.

8 Luc, XV, 1-10. Saint GREGOIRE, PL LXXVI, col. 1246-1259. Saint Grégoire s’est inspiré
d’une homélie attribuée & saint Jean-Chrysostome (PG LXI, col. 781-784) dont M. A. Grabar a
publié une édition byzantine ornée de miniatures datant du Xe siécle (Atheniensis 211) dans
Seminarium Kondakovianum, Prague, 1932, p. 259 et suiv.

9 A. GRABAR, op. cit. n 8 et L’Iconoclasme byzantin, dossier archéologique, Paris, 1957. p. 241
et suiv. et fig. 162.

10 J. DANIELOU, Les Anges et leur mission, p. 67-71.

1 M. D. CuENU, La Théologie au XII¢ siécle, Paris, 1957.

12 Catholicisme, Paris 1938, p. 67-71.

13 M. T. d’ALVERNY, Alain de Lille, textes inédits, Paris, 1965, p. 84-108. Je remercie
Mue M.-T. d’Alverny pour ses conseils et les nombreux emprunts que j’ai faits & son livre ainsi
qu’a son enseignement au CESCM de Poitiers.



— 88 —

La beauté des créatures, la contemplation symbolique des splendeurs matérielles
peuvent désormais conduire a la contemplation du monde intelligible. Ayant retrouvé
le «lumineux éclat du royaume invisible », ’homme ne pergoit plus seulement des
capparences fallacieuses » mais, en toute chose, comme un éclat de la sagesse divine 14,

Cette interprétation lyrique — un véritable chant & la beauté du monde créé —
s’accorde bien a ce que nous savons du caractére d’Odilon. Petit, presque malingre,
mais ferme et endurant, a 'occasion tenace et orgueilleux, 'abbé de Cluny était un
étre émotif, sensible & toute beauté. Ses biographes, Jotsaut et Pierre Damien, ainsi
que ses contemporains ont tous été frappés par la joie qui rayonnait de sa personne et
que Fulbert de Chartres, son confident et ami, appelait une «gaité angélique » 15.
A Cluny, Souvigny, Charlieu, Sauxillange, Romainmétier, Payerne, ailleurs encore,
il fit construire, rénover, embellir églises et batiments claustraux. A la fin de sa vie
il aimait se comparer a Auguste qui, ayant trouvé une ville de brique, en laissait
une de marbre 16,

Le sentiment que la beauté est un éclat ou un reflet de la splendeur divine, la
certitude que I'expérience esthétique débouche sur la contemplation mystique ont
été ressentis par saint Odilon qui en a peut-étre trouvé I’écho chez saint Augustin. Sed
te laudet anima mea, ut amet te, et confiteatur tibi miserationes tuas, ut laudet te. Non
cessat nec tacet laudes tuas universa creatura nec spiritus omnis per os conversum ad te
nec animalia nec corporalia per os considerantium ea, ut exsurgat in te a lassitudine
anima nostra innitens eis, quae fecisti, et transiens ad te, qui fecisti haec mirabiliter 17.
Ce merveilleux passage du Livre V des Confessions me parait trés proche du texte
d’Odilon cité précédemment et dont je reproduis ici le texte latin. Cetera vero mundsi
machina, non per se, sed per nos Deum laudat, dum ivpsam considerantes, vel ejus pul-
chritudinem, vel Artifices miramur sapientiam. Bt cum concta quae creata sunt cernimus,
i creatoris admirationem sublevamur 18. Pour saint Augustin, Scot Erigene et saint
Odilon, la création, non per se, sed per nos, est un hymne de louange a Dieu.

Dans un commentaire des Psaumes ( Enarrationes in Ps. CIII, 4, PL. XXXVII,
col. 1379), saint Augustin avait d’ailleurs exprimé des idées trés voisines de celles de
saint Grégoire. L’abbé de Cluny s’en est peut étre inspiré, car il parait souvent plus
proche de I’évéque d’Hippone que de saint Grégoire 19,

14 Au livre V du De divisione naturae, Scot Erigéne est souvent trés proche de saint Odilon.
Cf. en particulier PL. CXXII, col. 912-913.

15 Cf. J. HOURLIER, op. cit., p. 120-131.

16 JoTsAUD, Devita etvirtutibus sancti Odilonis abbatis, PL CXLIT, col. 1908. Cité par J. Hourlier,
op. cit., p. 135. Cf. J. Hourlier, Saint Odilon bdtisseur, dans Revue Mabillon, L1, 1961, p. 303 et suiv.

17 Saint AuvcusTIiN, Confessions, V. 1.

18 Sermon pour la Nativité, PL CXLIIL, col. 991.

19 Nonne Verbum caro factum est et habitavit in nobis? Nonne accendit lucernam carnis suae,
dum penderet in cruce, et quaesivit drachmam perditam. Quaesivit et invenit, vicinis congratulantibus,
id est ommis creatura spiritualis quae Dewm proxime attingit. Vicinis laetantibus inventa est drachma;
angelis laetantibus inventa est anima humana. Cité par MUe d’Alverny, op. cit., p. 88-89, n 71.



Fig. 1. Musée eucharistique de Paray-le-Monial. Portail de I’enceinte du prieuré d’Anzy-le-Duc
(Ph. G. Arens, Cluny).



— 90 —

Il est possible, d’autre part, qu’il ait subi I'influence du pseudo-Denys qui, au
siécle suivant, dans la traduction de Jean Scot, sera le guide de Suger en matiére
d’esthétique 2. Son prédécesseur, I’abbé Mayeul, possédait un exemplaire de la
Hiérarchie céleste et passait de longues nuits d’extase et d’insomnie & essayer d’en
comprendre le sens .. La traduction littérale de Jean Scot — le fait est souligné par
Mlle d’Alverny — était obscure, mais son Commentaire de la Hiérarchie céleste, un
texte ol la notion de beauté tient une place importante, était d’une lecture beaucoup
plus facile. Suger s’en est largement inspiré: ses conceptions esthétiques ne sont en
fait qu'une paraphrase d’Erigéne qui, au XII¢ siécle, peut étre considérée comme
I'une des sources vives de I'esthétique médiévale. Il n’est donc pas impossible que
saint Odilon, le biographe de Mayeul, ait possédé ou parcouru ce fameux manuscrit
et que son long poéme & la beauté de l'univers soit tributaire, d’une maniére ou
d’une autre, de 'esthétique néo-platonicienne du philosophe de Charles le Chauve.

En réalité, le probléme d’une influence directe ou indirecte de saint Augustin ou
de Jean Scot importe peu. En lui-méme, le texte d’Odilon est suffisamment signi-
ficatif. Au début du XIe siecle, il exprime en effet des idées trés voisines de celles
qui, & Byzance au début du IXe siecle et sous la plume de Théodore Stoudite, mirent
un terme & la querelle théologique relative aux images.

« Tout compte fait, ce que proclamaient les orthodoxes, qui avaient & défendre
les icones vers la fin de la période iconoclaste et aprés 843, c¢’était le role décisif de
I'Incarnation. Non pas seulement que la réalité de I'Incarnation elt a étre confirmée
par les icones du Christ (c’était le vieil argument « christologique » en faveur des
images du Christ), mais parce qu’elle avait aussi changé la nature de ’homme. Son
champ visuel a été étendu; il s’est rapproché de celui des anges et des prophétes en lui
permettant de contempler le divin, tandis que son corps matériel, réhabilité par la vic-
toire sur la mort, a été jugé digne & nouveau de servir d’image de Dieu. (Cf. une image
du Christ — Atheniensis 211 — au corps humain éclairé par la divinité, qui montrait
aussi le nouvel Adam, c’est-a-dire le Christ de la Rédemption, et & sa suite tous les
hommes rejoignant les neuf choeurs angéliques, telle la dixiéme drachme dela Parabole.)

» Cette doctrine aurait di favoriser — lors de la reprise de I'iconographie apres
843 — des images qui évoqueraient les visions de Dieu et ceux qui en furent les témoins
oculaires, et plus encore des représentations de I’Incarnation — base de toute imagerie

chrétienne. » 22

20 E. PANOFSKY, Abbot Suger, Princeton, 1946, p. 26 et suiv.

21 Saint OpILoN, Vita Maioli, PL CXLII, col. 955. Saint Mayeul avait réformé 'abbaye de
Saint-Denis et ¢’est peut-étre de 1& qu’il tenait un exemplaire de la Hiérarchie céleste dont Suger,
ainsi que I’a montré E. Panofsky, s’est littéralement inspiré pour la composition de ses deux
opuscules. L’ Inventaire des manuscrits de la B. N., le Fonds de Cluny, de DELISLE, s1gr\1a1e un
exemplaire des Expositiones super Ierarchias sancti Dionisii Aeropagite, dans la bibliothéque de
Cluny. Le manuscrit, copié au Xe¢ siécle, est peut-étre un don de Mayeul.

22 A, GRABAR, L’Iconoclasme byzantin, p. 246-247.



_ 9] —

i

Fig. 2. Portail occidental de Saint-Fortunat de Charlieu
(Ph. Arch. Phot., Paris).

Le rapprochement me parait assez saisissant. Saint Odilon ne cennaissait peut-
étre pas les théories iconodoules, il ignorait sans doute saint Jean Damascene,
Nicéphore et Théodore Stoudite, mais, au début du XI¢ siécle, dans un sermon qui
avait trait & 'Incarnation du Verbe, il rejoignait assez exactement la pensée des
Péres grecs dont M. A. Grabar a démontré quelle fut 'influence sur le renouvelle-
ment de I’art sacré, sur les représentations théophaniques en tout premier lieu 23.

Bien que le Sermon pour la Nativité ne contienne aucune allusion & la beauté
« faite de main d’homme », ’attitude d’Odilon & 1’égard de la beauté naturelle suppose
une admiration sinon égale du moins trés vive pour la création artistique et 1’art
sacré. Son role de batisseur, 'intérét qu’il accordait & 'ornementation des cloitres
et des églises en témoignent largement. Avant Suger, il a su reconnaitre et exalter les

2 Jbid., p. 203-261.



Fig. 3. Portail occidental d’Anzy-le-Duc
(Ph. G. Arens, Cluny).

vertus spirituelles de la beauté sensible et mériterait a cet égard un intérét aussi vif
que celui qu’on accorde & 1’abbé de Saint-Denis. Il ne s’était sans doute pas proposé,
dans 'exorde de son Sermon pour la Nativité, de définir les conditions d’une imagerie
de grand style semblable a celle de Byzance, mais il parait certain qu’il a préparé la
voie dans laquelle allaient s’engager, quelque cinquante ans plus tard, les sculpteurs
de Cluny, de Charlieu, d’Anzy-le-Duc et de Perrecy-les-Forges, les maitres de I’école
bourguignonne. En attirant 'attention sur les vertus spirituelles de la beauté sensible
et, conjointement, sur les splendeurs des vérités dogmatiques, ’'abbé de Cluny fut
pour une large part & ’origine du renouveau artistique inauguré des la fin du X1e siécle
par les artistes bourguignons. Ses conceptions théologiques sont évidemment tradi-
tionnelles, communes & la plupart des auteurs chrétiens tant byzantins qu’occiden-
taux, mais sa maniére de les énoncer, de les traduire et de les évoquer par des images
propres & frapper 'imagination la plus simple ne pouvait manquer d’attirer ’atten-
tion de ses successeurs.



Fig. 4. Fragment d’un sarcophage de I’abbaye Saint-Victor de Marseille
(d’aprés G. Wilpert).

Avant d’aborder I'étude d’un autre aspect des sermons, ’aspect proprement
théologique, je ne citerai qu'un exemple des rapprochements qu’il est possible de
faire entre la composition d’une ceuvre romane et les textes d’Odilon. Les historiens
de l’art roman se sont souvent étonnés de l'iconographie singuliere utilisée pour
le portail du prieuré d’Anzy-le-Duc, le portail dit d’Arcy, déposé aujourd’hui au
Musée eucharistique de Paray-le-Monial. Le Christ de la Seconde Parousie est en
effet représenté au-dessus d’une image de la Vierge allaitant, theme fort rare en
Occident et qui, a cette époque (1130 environ), peut étre considéré comme un
« hapax » de I'imagerie romane (fig. 1).

On en connait quelques exemples du VIe siecle en Egypte, & Baouit et Saqqarah,
et en Asie Mineure, au VIIe siécle, dans la grotte du Latmos. Il est possible, mais non
pas certain, que le «modele» soit égyptien 2t Qu’il ait été choisi au début du
X1IIe siecle pour la composition d’un portail est cependant curieux. Je ne pense pas
qu’il s’agisse 1a seulement d’une influence orientale, cappadocienne ou copte, comme
on l'affirme communément 5. Les tympans voisins de Charlieu, d’Anzy-le-Duc et de
Montceaux-I’Etoile olt 'on a cru discerner une influence orientale dérivent en effet

24 Cf. A. GRABAR, Art copte: études critiques dans Cahiers archéologiques, t. XVI, 1966,
p- 231. A Popinion traditionnelle qui veut que la Vierge allaitante soit un dérivé de l'image
d’Tsis allaitant Osiris, M. A. Grabar oppose avec de bonnes raisons, certaines effigies monétaires
du Bas-l}ﬂmpire représentant I'impératrice romaine donnant le sein, symbole de la philanthropie
impériale.

% Emile Méle et ses éleves ont sans doute exagéré I'apport oriental dans Part sacré de la
premieére partie du XII¢ siécle. Les influences sont évidentes, mais indirectes, et procédent plus
souvent d’une connaissance de I’art carolingien et de 1’art ottonien que d’une imitation directe
de modeles orientaux. Bien avant I’époque romane, ’art d’Occident s’était assimilé les créations
iconographiques du monde chrétien oriental.



Fig. 5. Détail d’un plat de reliure carolingien de St. Paul in Kérnten (Goldschmidt N° 90)
consacré a 1’Ascension.

beaucoup plus simplement d’ivoires carolingiens ou de miniatures ottoniennes 26
(fig. 2-9). Rien ne prouve que le theme de la Vierge allaitant ait été directement em-
prunté a I’Orient. En revanche, quelles qu’en soient les origines, sa présence est parfai-
tement explicable si I’on veut bien se référer a ce passage du Sermon pour la Nativité.

26 Cf. A. GoLpscHMIDT, Die HElfenbeinskulpturen, t. I, Berlin 1914.

Le tympan de Charlieu, une interprétation monumentale de ’smago clipeata, lieu commun
de I'iconographie romaine, me parait trés voisin des ivoires N© 87 et N° 90 (Goldschmidt, fig. 87
et 90, texte p. 49 et 50). Celui de Montceaux-1’Etoile est également voisin de I'ivoire N° 80 (Gold-
schmidt, fig. 80 a et 80 b, texte p. 45) ainsi que des miniatures représentant 1’Ascension dans les
manuscrits de 1’école de Reichenau (Munich, Clm 4452, Livre de Péricopes de Henri 11; Wolfen-
biittel, Livre de Péricopes; Tréves, Cod 24, Codex d’Egbert).

Quant au mouvement, de style presque baroque, des anges de Charlieu (portail septentrional)
et de Saint-Julien-de-Jonzy, il est fort comparable sinon identique & celui de certains anges des
Canons de I’ Bvangéliaire de Lorsch, manuscrit de I’école palatine de Charlemagne, dont une partie
est conservée & Alba Julia (Gyula-Fehérvar). Cf. A. K&LER, Die Karolingischen Miniaturen, t. 11,
Die Hofschule Karls des Grossen, Pl. I1 103, a et b.



Fig. 6. Portail occidental de Montceaux-1’Etoile
(Ph. G. Arens, Cluny).



Fig. 7. Détail d'un plat de reliure carolingien (Goldschmidt N° 80) représentant 1’Ascension.

Qui vit jamais pareil spectacle? Qui, jamais, entendit de telles paroles? En cette Humanité
assumée, ’humanité n’était pas moins grande qu’en la Majesté divine n’était la sublimité.
Sublime dans Son régne, humble parmi le notre, Il reposait dans la créche, et Il siégeait aux
cieux. Couché dans le sein de Sa Mere, il tronait & la droite du Peére. Fils unique de Dieu le Pére
avant tous les temps, Il devint, dans le temps, Fils de la Vierge. Sans perdre ce qu’ll était,
Il devint ce qu’ll n’était pas. Il se fit participant de notre vie mortelle, afin de nous rendre parti-
cipants de la Sienne. Aujourd’hui s’accomplit la prédiction du prophéte Isaie: « Un rameau
jaillira de la tige de Jessé, et une fleur s’élévera de cet arbre. Voici que la Vierge concevra et
engendrera un Fils.» Le méme, derechef: « Un petit enfant nous est né, un Fils nous a été donné.»
Oh! Qu’elle est douce, cette naissance! Oh! qu’il est sain, ce présent! A I’annonce que le Christ
vous est né, réjouissez-vous! A 'annonce qu’ll vous a été donné, réjouissez-vous bien davantage! >

27 Quas vidit unquam tale? Quis audivit huic simaile? Tanta enim erat in assumpta humanitate
humalitas, quanta in divina majestate sublimitas. Quam sublimis in suis, quam humilis in nostris,
n praesepe jacebat, in coelo residebat. Jacens in sinu matris, sedens tn dextera Patris. Cum esset Dei
Patris ante tempora unicus, factus est Virginis in tempore filius. Non amittens quod erat, factus est
quod non erat. Factus est particeps mortalitatis nostrae, ut nos vitae suae participes faceret. Hodie
impletum est vaticinium llud Isaiae prophetae dicentis : Egredietur virga de radice Jesse, et flos
de radice ejus ascendet. Item ipse apertius: Ecce virgo concipiet et pariet filiwm. Item idem ipse pro-
pheta : Parvulus natus est nobis, filius datus est nobis. Nimis dulce quod natus est; nimium salubre
quod datus est. Cum audis Christum tibi natum, gaude. Cum audis etiam tibe datum, multo magis
laetare. (PL CXLII, col. 992-993).

La Vierge allaitante d’Anzy-le-Duc était en quelque sorte suggérée par Isaie (VII, 14-15):
Ecce virgo concipiet, et pariet filium, ... butyrum et mel comedet.



97 —

m Clanern Colem SR

Fig. 8. Paris, Evangéliaire de Soissons, BN. LAT. 8850, fol 10v.

Sur ce point et « lorsqu’il considére toute vie et tous les événements comme un
prolongement de I'histoire sainte et du salut par I'Incarnation » 28, saint Odilon ne
fait preuve d’aucune originalité. En revanche, son insistance & affirmer par des ima-
ges souvent fort belles les mystéres de I'union du Pére et du Fils et de I'union de la
nature divine et de la nature humaine dans la personne du Christ est remarquable
et mérite la plus vive attention, car il définit ainsi certains aspects de I'iconographie
des tympans. Le début du Sermon pour la Nativité caractérise a cet égard sa maniere
de penser. L’abbé de Cluny était fasciné par le mystére de I'Incarnation et par la

A ce texte, qui ne fait que développer le début du sermon, on pourrait en ajouter un autre,
extrait du Sermon powr I’ Epiphanie : « Quand on découvre Marie avec I’Enfant, ce sont la vérita-
ble Humanité du Christ et la pureté de la Mére de Dieu qu’on proclame » (PL CXLII, col. 998).
Saint Odilon définit ainsi rigoureusement la signification dogmatique du tympan. L’abbaye
d’Anzy-le-Duc n’était pas rattachée & Cluny, mais sous I’abbatiat d’Odilon, et plus tard sous
celui de saint Hugues, elle était intimement liée & Saint-Fortunat de Charlieu. Sur les consé-
quences architecturales de cette confraternité, cf. J. VALLERY-RaADOT, dans Bulletin monumen-
tal, 1929, p. 243 et suiv.

28 J. HOURLIER, op. cit., p. 136.



— 98 —

divinité du Christ qu’il évoque a propos de la Nativité, de I’Epiphanie, du baptéme
et de tous les événements marquants de I’année liturgique.

Tanta envm erat in assumpta hwmanitate humilitas, quanta in divina majestate
sublimitas. Quam sublimis in swis, quam humilis in nostris, in praesepe jacebat, in
caelo residebat. Jacens in sinu matris, sedens in dextera Patris (de Nativitate, col. 992-
993). Idcirco, fratres, de divinitate Christi tanto diximus et adhuc dicere volumus ut,
dum illum in praesepio positum, panis tnvolutum, humilem hominem inter omnia
cernimus, Deum verum et Dominum super omnia esse non dubitemus (de Epiphania,
col. 999). Sistitur hodie, sicut Lucas refert, praesentic carnis puer Jesus Domino, qui
nunquam per praesentiam divinitatis a paterno solio discessit (de Purificatione sanctae
Deiv Genetricis, col. 1000).

Si 'on applique & la composition d'un portail la pensée orthodoxe du saint
abbé, I'apparition du Christ & la maniére des Ascensions triomphales vient aussitot
a Pesprit. Aucune image « synthétique » ne pouvait mieux traduire & la fois 'union
du Pere et du Fils, les deux natures du Christ, le triomphe du Verbe & la fin des
temps et la dévotion mariale que I'abbé de Cluny, dans tous ses sermons, n’a cessé
d’exalter 2. En outre, elle résumait les veeux d’Odilon exprimés en conclusion du
troisiéme Sermon pour la Résurrection :

Par le regard de notre foi, nous Le voyons ressusciter selon la chair qu’il assuma de la
Vierge Marie. Qu’il nous accorde de le voir de méme, face d face, régner selon la divinité qu’Il
tient de Dieu le Pére, uni et consubstantiel au Pere dans la coéternité du Saint-Esprit 31,

(En citant ce texte, je crois qu’iln’est pas inutile de rappeler que le grand portail de Cluny I1I,
consacré & une apparition triomphale, avait fait une place & la Résurrection sculptée sur la
partie gauche du linteau.)

En Bourgogne, on peut alors constater que la plupart des tympans sculptés sont

A

consacrés a une évocation de 1’Ascension, cela dés la fin du XIe siécle. Au portail
occidental de Charlieu (1070-1085), la Vierge est encore absente, mais quelques
années plus tard a Anzy-le-Duc (1090-1100), elle apparait au linteau en compagnie
des apdtres, comme & Cluny (1109-1115), Montceaux-I’Etoile (1120), Anzy-le-Duc
(portail du prieuré), Charlieu (portail septentrional) et a Saint-Paul-de-Varax. Si les

29 L une des premiéres images d’Ascensions triomphales, celle du linteau copte dit d’All-
Moallaka, est conservée au Musée du Vieux-Caire. Une inscription grecque de quatre lignes ins-
pirée des premiers discours de saint Athanase en donne le sens:

1) «... brille d’un éclat pur, n’ayant en lui aucun nuage, lui en qui réside la plénitude de la Divi-
nité, comme du haut d’un Sinai céleste...

2) ... les anges ne cessent de le célébrer d’une voix trois fois sainte, chantant et disant:

3) «tu es saint, saint, saint, et le ciel et la terre sont remplis de ta grandeur, 6 trés miséricor-
dieux ». Invisible dans les cieux, parmi les diverses Puissances, tu as consenti & venir parmi nous...
4) ... vivre, incarné et né de la Vierge, Mére de Dieu, Marie. Sois miséricordieux... » (cf. M. Saco-
POULO, Le linteaw copte dit d’All Modllaka, dans Cahiers archéologiques, t. 1X, 1957, p. 99-115.

30 . et praestet ut, sicut in carne, quam assumpsit ex Virgine matre, intuitu fider cernimus
resurgentem, ita in divinitate quam habet ex Deo Patre, facie ad faciem videamus regnantem, cum
eodem Deo Patre et consubstantiali sibi et coaeterno Spiritu sancto, per omwia saecula saeculorum
(PL CXLII, col. 1011).



Fig. 9. Portail occidental de I’église de Saint-Julien-de-Jonzy
(Ph. G. Arens, Cluny).



— 100 —

Fig. 10. Alba Julia, Evangéliaire de Lorsch, page 20.

formules de Charlieu ou de Montceaux-I’Etoile dérivent indirectement de modéles
orientaux, c’est a ’art carolingien et a 1’art allemand de I’époque ottonienne que les
artistes et les iconographes empruntent leurs modeles 3.

A la lumiére des écrits d’Odilon, le choix du theme de I’Ascension me parait
assez significatif. Sous son influence, les moines bourguignons, les Clunisiens surtout,
semblent avoir préféré a la seule vision de saint Jean les apparitions solennelles
issues de 1’Ascension, apparitions dont le contenu dogmatique était sans doute jugé
plus riche et plus complet. Servant de base aux grands portails de Cluny III et de
Charlieu, ce theme n’est pas le seul produit de la fascination qu’auraient exercée de
nouveaux modeles empruntés & Iart oriental. Les sermons d’Odilon, en attirant
Iattention des contemporains de saint Hugues sur les vertus de I'art sacré et les
splendeurs du dogme, ont suscité un nouvel intérét pour les images d’Ascensions
triomphales qui, & I’entrée des églises, comme une théophanie solennelle, proclament
les vérités essentielles de la foi.

51 Cf. p. 94, no 26.



— 101 —

Si & propos des tympans du Musée de Paray-le-Monial et de Cluny I1I on a pu
faire des rapprochements entre la composition d'un portail et des extraits des
Sermons, il en existe d’autres. L’iconographie du tympan de la Vierge a Notre-
Dame de la Charité-sur-Loire offre également quelques analogies avec la conclusion
du Sermon pour U Assomption. Assisté de deux archanges, le Christ est figuré de
profil, tourné vers sa mére qui s’éléve vers lui. Il la bénit de la main droite et de sa
gauche esquisse un geste de bienvenue (fig. 12). Dans un petit article des Cahiers
de Civilisation médiévale 32, ’ai essayé de montrer que I'iconographie de ce tympan
offrait quelques similitudes avec une ampoule de Bobbio 33, ou une image équivalente,
dont on retrouve des éléments au début du XI¢ siécle, sur une miniature de I’évangé-
liaire de Bamberg 34, & la fin du XIe¢ siécle, sur un des panneaux de bronze de San Zeno
de Vérone 3 et sur un chapiteau du cloitre de la Daurade 3¢, au XII¢ siecle, vers 1130,
& Angouléme 37, et vers 1170 sur deux chapiteaux de la cathédrale de Geneve ®8. A la
Charité, le theme du Christ en gloire apparaissant au-dessus d'une Croix-Arbre-de-Vie
est associé & une Intercession et & une Assomption de la Vierge, image complexe que
définit assez justement la péroraison du Sermon pour I’ Assomption :

Telle est-elle, cette Mére de Dieu, dont les chrétiens professent, vénérent et honorent
aujourd’hui I’élévation a la gloire des cieux, par-dessus les cheeurs des anges et jusqu’aux hau-
teurs de la Divinité. Vous étes, aprés Dieu, la cause premiére du salut des hommes. Il vous a
érigée jusqu’au trone de Son éternité, environnée de la multitude des anges. La Divinité, incar-
née par votre office, accourt & votre rencontre en vous faisant féte, et la solennité de votre glo-
rieuse Assomption résonne en ce jour a travers tout 'univers.?

Les Clunisiens de la Charité ne pouvaient ignorer le sermon de saint Odilon
puisque la féte de I’Assomption était tres a I'honneur sur les bords de la Loire. Une
lettre de Pierre le Vénérable révele en effet qu’au prieuré de la Charité (Sancta Maria
de Caritate) 1’Assomption était célébrée avec la méme solennité que la grande féte
clunisienne des saints apotres Pierre et Paul 40,

32 4 propos du tympan de la Vierge a Notre-Dame de La Charité-sur-Loire, dans Cahiers de
civilisation médiévale, IX, N° 2, Poitiers 1965, p. 221-223.

33 A. GRABAR, Les Ampoules de Terre sainte, Paris 1958, Bobbio N° 2, Pl XXXTII.

34 Munich, Clm 4454 ; cf. A. KN@prLI, Kunstgeschichite des Bodenseeraumes, t. I, Konstanz
und Lindau, 1961, fig. 59.

35 Op. cit. n 32, fig. 3.

36 Imventaire des collections publiques frangaises, t. V, Les sculptures romanes du Musée
des Augustins, la Daurade, N°© 119. Cf. également M. AUBERT, L’église Saint-Sernin de Toulouse
( Petites monographies des grands édifices de la France), Paris, 1934, p. 22.

37 Cf. Charles Daras, Angowmois roman, 1961, Pl. 24-30.

3 Cf. W. DEONNA, La sculpture monumentale de la cathédrale de Genéve, dans Genava,
t. XXVII, 1949, p. 103 et 107.

8 T tam granditer gratia Dei es referta, ut per florem tui virginalis uteri ommipotens Pater
superaret tenebrarum principem, mortis auctorem, et amoveret a paradisi aditu gladium flammeum
atque versatilem : et per eum, quem tua generavit virginitas, coelestis regni fidelibus aperiret portas,
quas clauserat hostis antiqui calliditas et priorum parentum praesumptuosa temeritas. Per has itaque
portas, ut credst fidelium fidei firmitas, assumpsit te ad aeternitatis suae solivm cum multitudine ange-
lorum, occurens tibi festive ex te incarnata Divinitas, sicut universo orbi hodie tuae gloriosae Assum-
ptionis repraesentat celebritas. Nos vero ad hujus pawperculae declamationis cumulum, non hymnum,
sed ad instar hymmnorum, tenuem satis et pauperem composuwimus dictionem. (PL CXLII, col. 1028).

40 PL CLXXXIX, col. 193. Citée par R. R&BER, La Charité-sur-Loire, Berne, 1964, p. 123.



— 102 —

Sensible & Anzy-le-Duc et a la Charité, 'influence d’Odilon s’est également
manifestée a Cluny, dans I’élaboration du programme iconographique décorant le
rond-point de I’abbatiale.

Toute la composition s’ordonne autour de deux chapiteaux narratifs sculptés
de part et d’autre du sanctuaire, le chapiteau de la Chute et celui de la Rédemption,
symbolisée par une image du Sacrifice d’Abraham #'. Les huit chapiteaux allégori-
ques surmontant les hautes colonnes de I’hémicycle sont consacrés & une évocation
de la splendeur du monde visible et invisible restauré par le sacrifice du Christ. La
beauté de la nature, des sciences, des vertus, du paradis retrouvé et du chant grégo-
rien éléve vers le Christ peint au cul-de-four de ’abside un hymne de louanges
qu’ont peut-étre inspiré I'exorde du Sermon pour la Nativité cité plus haut et ce
passage du Sermon pour UEpiphanie :

Toutes choses ont été faites par Lui, et sans Lui, rien n’a été fait. Si toutes choses ont été
faites par Lui et que toutes existent en Lui, la conséquence est que toutes choses ont connu Son
avenement. Que dire des créatures raisonnables, anges et hommes? Plus elles sont proches par
la pensée de leur Créateur, et plus leur joie est grande de Son aveénement 2.

Si ’évocation du Sacrifice a remplacé I'image de la Nativité, cette substitution
ne modifie ni 'esprit ni 'ensemble de la composition. L’Incarnation du Verbe, en
mettant fin aux conséquences de la Chute figurée sur le premier chapiteau, a non
seulement sanctifié toutes les activités humaines — travaux des champs, pratiques
des vertus — mais restauré le don de voir et de connaitre Dieu & travers les splendeurs
du monde créé.

Le chapiteau qui fait suite & celui de la Chute n’est décoré que de feuillages
luxuriants, le deuxiéme est consacré aux exercices de la palestre, le troisieme, en
partie mutilé, aux travaux des champs ou aux quatre éléments. Une évocation des
vertus, de la grammaire et des saisons heureuses (la justice, la foi, 'espérance et la
charité; la grammaire, la prudence, le printemps et 1’été) occupent les huit faces des
chapiteaux suivants. Une image du paradis avec le pommier, la vigne, le figuier et
Pamandier et ses quatre fleuves préceéde les deux chapiteaux de la Musique et celui
du Sacrifice d’Abraham qui met un terme & ce programme symbolique dont les linéa-
ments subtils demeurent obscurs malgré les allusions assez précises contenues dans
une lettre de Pierre Damien et dans I'introduction & I’ Histoire de son temps de Raoul

41 Pour la reconstitution des chapiteaux de ’hémicycle, cf. K. J. CoNANT, T'he third church
at Cluny, dans Medieval Studies in memory of A. Kingsley Porter, Cambridge, Mas., 1939, t. 1L,
p. 327-357 et fig. 10-13.

12 Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est hihil. Si omnia per ipsum facta esse et
in ipso constare noscuntur, consequens est ut adventum omnia cognovisse credantur. Quid de ratio-
nabili creatura angelica videlicet et humana dicam ? Quae quantum Creatori suo per cogitationem est
wvicingor, tantum de adventu ejus exstitit laetior. Bt non solum illa quae rationabilis est, Deum in
carne venisse cognovit, sed etiam irrationabilis quibusdam nutibus Auctorem suwum ipsum esse decla-
rawit, et er servitutis obsequium quodammodo praebuit (PL CXLIL, col. 998).



Fig. 11. Portail occidental de Cluny III, maquette et reconstitution d’aprés K. J. Conant
(Ph. G. Arens, Cluny).



— 104 —

Glaber #3. 11 parait toutefois évident que I'iconographie des huit chapiteaux du rond-
point suit un ordre progressif allant de I’évocation de la nature (chapiteau corinthien)
a I'image de jubilation que représente le chant sacré 4.

Les deux chapiteaux du rond-point et I'image du Christ en majesté peinte au
cul-de-four de I'abside constituent une unité. On ne peut donc dissocier le sujet des
dix chapiteaux de celui du cul-de-four. Ainsi, le décor peint et le décor sculpté
du sanctuaire de Cluny pourraient étre comparés & certaines images du Psautier
d’Utrecht, illustrant en particulier les psaumes de louanges & la beauté du monde
créé (Ps. 64, 71, 80, 91, 94, 95, 96, 97, 99, 103, 148 et 150). Dans le manuscrit caro-
lingien, les arbres, les éléments, les vertus, les travaux des champs et la musique sont
associés comme & Cluny & une vision solennelle du Christ 4. La plupart des sugges-
tions iconographiques relevées dans la lettre de Pierre Damien et dans le préambule
de Raoul Glaber se retrouvent d’ailleurs dans les Psaumes dont les huit chapiteaux
de T’hémicycle pouvent étre considérés comme une illustration « synthétique » et
triomphale.

Il m’est impossible de citer un & un tous les passages des Sermons et des Psaumes
qui, réunis avec soin, constitueraient le véritable commentaire des chapiteaux de
Cluny. L’exorde du Sermon pour la Nativité en définit la signification générale: il ne
doit donc pas étre pris a la lettre. Il en est de méme pour les quelques textes que j’ai
reproduits et rapprochés des portails d’Anzy-le-Duc, de Cluny III et de la Charité.
Ils sont intéressants dans la mesure ou ils éclairent certains aspects de 1'iconographie
et révelent quelle était la part des écrits spirituels dans le choix et I'interprétation
des « modeles » 45. A cet égard, le role des Sermons me parait déterminant. Abbé de
994 & 1048, saint Odilon fut non seulement un organisateur, un diplomate habile et
un asceéte, mais un batisseur et un amant de la beauté dont I'influence a fortement
marqué les conceptions esthétiques des Clunisiens. Son admiration pour la beauté

43 Le professeur K. J. Conant a soigneusement étudié ces analogies, & vrai dire étonnantes,
dans un article de Speculum, The Iconography and Sequence of the Ambulatory Capitals of Cluny,
1930, p. 278-287. Le cardinal d’Ostie définit par avance certains aspects de I’iconographie du
rond-point, mais on peut constater qu’il est trés proche de la pensée d’Odilon dont il fut d’ailleurs
le second biographe. La méme remarque peut également s’appliquer a Raoul Glaber dont les
liens avec Cluny et saint Odilon, le dédicataire de son ouvrage, sont bien connus. Cf. « De divina
quaternitate » dans les Historiae, é6d. Prou, Paris 1886, p. 2, ou Raoul Glaber résume assez exacte-
ment les propos de exorde du Sermons pour la Nativité. Je me propose, dans un prochain article,
de revenir sur cette importante question.

4 Cf. E. T. DE WaALD, The Illustrations of the Utrecht Psalter, Princeton, s.d. (1933), Pl. LIX
(fol. 36r), LXVTI (fol 40v), LXXYV (fol 48r), LXXXYV (fol 54r), LXXXIX (fol 56r), XCV (fol 59v),
CXXIX (fol 82v), et CXXX (fol 83r).

% Dans le Sermon pour I'Ascension, saint Odilon est revenu sur ce qui faisait 'objet de
I’homélie de saint Grégoire. La rénovation du don de voir et de connaitre, le saint abbé I'évoque
& propos du vétement des « anges » du Mont des Oliviers. « Les anges de I’ Ascension apparurent en
vétements blancs, lit-on, parce que le genre humain qui avait été recouvert par les ténebres
d’une cécité mortelle mérita par la grace du Christ d’endosser le vétement de la félicité éternelle
et I'association & la dignité angélique » (PL, CXLII, col. 1013).



— 105 —

Fig. 12. Portail de la Vierge de Notre-Dame de La Charité-sur-Loire.

des formes jointe au désir de révéler les plus profonds mysteres de la Divinité et du
Salut ne pouvait qu’inciter ses successeurs, saint Hugues, Ponce de Melgueil et
Pierre le Vénérable, a exalter dans la pierre les images suggestives des Sermons. A la
fin du XIe siecle, ’essor de la sculpture monumentale fut également une renaissance
de I'iconographie triomphale. A la lumiére des Sermons, faut-il encore s’en étonner?

N.B. La parabole des dix drachmes a probablement inspiré le décor peint de Saint-Clément
de Taiill. Au second registre, sous une apparition du Christ, la Mére de Dieu tient en
effet une coupe d’ou s’échappent des rayons lumineux. A n’en pas douter, il s’agit la de
la lampe de la Sagesse divine, symbole de I’Incarnation. L’inscription décorant le livre
ouvert que présente le Christ, Ego sum lux mundi, confirme cette interprétation. (Cf.
E. Junyent, Catalogne romane, t. I, Paris, 1960 Pl. 214 et 224.)






	Saint Odilon, précurseur de Suger

