Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de I'art et d'archéologie
Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genéve

Band: 14 (1966)

Artikel: Tryptique portatif russe des collections du Musée d'art et d'histoire
Autor: Lazovi, Miroslav

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-727847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-727847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TRIPTYQUE PORTATIF RUSSE DES COLLECTIONS
DU MUSEE D’ART ET D’HISTOIRE

par Miroslav Lazovi¢

INnTRODUCTION HISTORIQUE

%@(\.’i‘; L nous a semblé intéressant, avant d’aborder le triptyque russe

"3 de la collection du Musée d’art et d’histoire de Geneéve, de
présenter I’évolution de la peinture d’icones en Russie, a tra-
vers différentes écoles.

Si, de nos jours, 'appellation icone est devenue synonyme
de peinture religieuse des orthodoxes, l'origine en est simple-
ment, comme on le sait, le mot grec signifiant « image ». En
considérant 1’évolution de ces images nous pouvons suivre
deux lignes partant de deux points différents; d’une part, les « portraits » des saints,
de la Vierge et du Christ, d’autre part les sceénes didactiques. Les premiers tirent
leurs origines des anciens portraits hellénistiques, connus surtout a travers ceux de
I’époque romaine, trouvés au Fayoum en Egypte et qui avaient été déposés sur le
visage de la momie. Cette origine apparait trées nettement sur les plus anciennes
des représentations de saints conservées, ne semblant pas remonter au-dela du VIe
siécle. Ce sont les icones a I'encaustique, c’est-a-dire des peintures faites de couleurs
mélangées a la cire fondue, trouvées au couvent du mont Sinai.

La seconde variété d’icones est consacrée a la présentation de scénes de I’Ancien
et du Nouveau Testament, de la vie de la Vierge ou des vies et des martyres des saints.
Elle a un caractere narratif et, dans son évolution, suit les tendances de la peinture
monumentale des églises ou celle des miniatures.!

Les deux catégories d’icones, dont la production fut vivement encouragée par le
clergé qui la considérait comme un merveilleux moyen de propager la religion, subi-
ront toute une série de réactions durant plus d’un siécle. Les causes de la crise icono-

1 André XyNGorPoULOS: Les Icones portatives dans U Art byzantin, Athénes, 1964,



claste sont a rechercher dans la situation trés complexe ol se trouvait I’Etat byzantin
au début du VIII® siecle: d'une part, les guerres contre les Arabes qui vont affaiblir et
appauvrir Byzance, d’autre part, les influences provenant des contacts avec les
populations musulmanes et juives. Ces deux influences, renforcées par une vive
discussion philosophico-ecclésiastique permettront & Léon IIT de prendre une posi-
tion qui déclenchera la fameuse « Querelle des Images », qui durera plus d’un siécle.
Son équilibre retrouvé, Byzance reprendra sa place dominante dans le domaine des
arts et son influence ne cessera pas de croitre.

La christianisation de I'Etat de Kiev en 989 ne marqua pas seulement le com-
mencement dune ere nouvelle pour le développement de la Russie, elle constitue
aussi un succes immense pour Byzance. La sphére d’influence byzantine prenait un
accroissement inespéré, le royaume slave le plus étendu et le plus riche d’avenir se
placait sous la direction religieuse de Constantinople. La nouvelle Eglise russe fut
soumise au patriarcat de Constantinople et fut d’abord dirigée par des métropolites
grecs envoyés de Byzance.? L’évolution culturelle russe allait dés ce moment et pour
longtemps se dérouler sous l'influence de Byzance. Cette influence se fera sentir
naturellement dans le domaine de la peinture. Parmi les premiers objets de culte
apportés de Constantinople figuraient les icones, d’abord parce qu’il s’agit d'un objet
facilement transportable, puis, parce que l'image représentait depuis toujours une
tres grande force suggestive. Une activité artistique se développa trés rapidement a
Kiev. Plus tard, au XVIesiécle, le Concile des cent chapitres adoptera des décisions
qui expliquent la fidélité aux traditions des peintres d’icones.

11 faut admettre qu’a ses débuts, la peinture russe fut obligée de refaconner les
principes de 'art byzantin afin de les mieux adapter au gotit et & la demande russes.
Le XTe siécle n’a pas laissé de témoignages de cette peinture.? Un seul exemple serait
une icone de la Vierge de Vladimir, datant de la fin du XIe¢, début du XIIe siecle,
et qui serait de provenance byzantine. L’art de Kiev sera d'une durée relativement
bréve. Avec sa chute, ses meilleures traditions artistiques et ses peintures passeront
aux duchés du Nord-Est.

Nous savons qu’au début du XITIe¢ siécle, le Duché de Vladimir Souzdal entre-
tenait des relations avec celui de Kiev. Le plus ancien des exemples de cette maniere
est un déésis de la fin du XIIe siécle. Il représente la téte de Christ-Emmanuel
entourée par deux tétes d’archanges. De la méme région, & peu prés de la méme
époque, on connait I'icone de Saint-Dimitri de Salonique.

Au XIIIe siécle I'affaiblissement des forces féodales améne certaines villes du
Duché de Vladimir Souzdal & prendre de I'importance. Dés lors naitront des manieres

2 (George OSTROGORSKY : Histoire de I’ Etat byzantin, Paris, 1956. )

3 Un résumé du texte accompagnant les reproductions d’icones conservées a la Galerie
Tretiakov nous permettra de mieux comprendre I’évolution de la peinture religieuse de la Russie
ancienne. L’introduction est de A. SviriN, Moscou, 1963.



— 97 —

Fig. 1. Triptyque du Musée de Geneve Fig. 2. Triptyque des Collections Schweizer
No. inv. N 596.45,3 ecm X 31 cm. de Lucerne.

locales, jouissant de leurs caracteres particuliers. Les canons et I'aspect aristocra-
tique perdront de leur importance tandis qu’apparaitront des traditions populaires.
La plus connue des maniéres locales sera celle de Yaroslav. Citons La Vierge Orante
de la fin du XIIe siecle, début du XIIIe siécle, comme le meilleur témoignage laissé
par cette maniére.

A c6té de ces deux grands centres d’art religieux russe, notons ceux de Novgorod
et de Pskov. La puissance économique et commerciale de Novgorod permettait a
cette ville d’entretenir des relations avec ’Orient et ’'Occident. Réussissant a éviter
Iinvasion tartare, cette ville put conserver un grand nombre de témoins de l'art
ancien. Cette particularité de Novgorod permettra le développement de deux ten-
dances différentes. L'une appartiendra aux traditions de I’art byzantin, I’autre prendra
une forme plutdt narrative. Citons en premier lieu Le Saint-Suaire et illustrons la
seconde tendance par I'icone de L’ Adoration de la Croixz. Les artistes de Novgorod
des XII® et XIII® siécles montrent une grande diversité de création dans leurs
icones.

Le XIVe siécle sera une des périodes les plus prospéres de la peinture russe.



— O

Parmi toutes les manieres du XIVe siécle, citons pour commencer celle de Nov-
gorod. Cette ville et sa région avaient & cette époque la renommée d’étre le centre
principal de la vie culturelle russe. Ses productions artistiques étaient reconnues et
réputées au-dela de ses frontieres. L’art de Novgorod est dirigé vers un réalisme
émotif et humanisé, basé sur des motifs populaires ancrés dans les traditions, per-
mettant ainsi une interprétation plus libre des thémes iconographiques habituels.
Ainsi, de nombreuses ceuvres, appartenant a cette maniére, ont une vive force de
persuasion intime. Notons, par exemple, I'icone de Saint-Michel-Archange dont
I'expression intérieure nous émeut par son intensité ainsi que par ses couleurs.

Un artiste d’origine byzantine a joué un réle tout particulier dans I’art de Nov-
gorod: Théophane le Grec. Son nom pourtant est rattaché a I'art russe, puisqu’il a
exercé son activité non seulement & Novgorod mais aussi & Moscou. Avant de parler
de ce grand artiste, maitre d’André Roublev, mentionnons ’art de Pskov. Dans
cette ville, proche de Novgorod, ont été produites des ceuvres ayant un caractére
original. Les icones de Pskov se manifestent par une force d’expression et de réalisme
unie étroitement au folklore. Citons deux spécimens du XIVe siécle représentant
sainte Paraskeva accompagnée de trois saints ainsi que La Glorification de la Vierge.

Durant le XIVe siécle, les petits duchés commenceront & se rassembler autour
de Moscou. Cette derniere devient alors la capitale sous le regne du duc Ivan Kalit,
ainsi qu'un centre culturel et artistique. Peu & peu, un style moscovite prendra
forme au sein de I’art russe, devenant par la suite le guide de la peinture russe.

L’art de Théophane le Grec est treés étroitement lié a la formation du style mos-
covite. Il est probable que La Vierge du Don est une de ses ceuvres. Au dos de cette
icone est représentée la scene de La Dormition de la Sainte Vierge. La fin du XIVe siecle
et le début du X'Ve siécle verront I’épanouissement dun de ses éleves: André Roublev.
Considéré comme le chef-d’ceuvre de sa peinture, I'icone représentant la Trinité, datée
entre 1422 et 1427, fut exécutée pour la cathédrale du méme nom. Cette icone, si pure
et mélodieuse, émeut profondément celui qui la contemple. La combinaison pure et
chromatique de la gamme des couleurs composées de poupre foncé, d’azur et de vert
clair Iui donnent une qualité toute particuliere. Ce chef-d’ceuvre est considéré comme
I’ceuvre maitresse de I'art religieux russe et reconnu comme tel dans le monde entier.

Contrairement & Moscou, Novgorod deviendra une province et son style s’ar-
chaisera peu & peu, mais des éléments populaires le pénétreront. Un désir d’exprimer
le fantastique, I'inhabituel se manifestera peu a peu. Le XVe si¢cle permettra a
Novgorod de se signaler par des ceuvres dont la qualité de dessin, la plasticité, la
clarté de la composition et I'intensité des couleurs se feront remarquer. Comme
exemple de cette maniére, citons 'icone Miracle de saint Georges.

La fin du X Ve siécle fut la période d’unification définitive de la Russie. A cette
époque, et au début du XVIe siecle, Dionissi reprendra le flambeau de Roublev et,
avec ses fils, cherchera & maintenir 1’école Moscovite. La profondeur des ceuvres de



— 99 —

Roublev fera place a4 une tendance plutdt décorative et élégante allant jusqu’au
maniérisme. Les personnages de Dionissi se distinguent par un élancement exagéré.
Comme exemple de ce style mentionnons 'icéne représentant Alexis, Métropolite
de Moscou. Pour illustrer la maniére du Nord de cette époque, rappelons 1'icone
nommée L’ Exaltation Universelle de la Croix. Nous remarquerons que le peintre
s’attache particulierement & présenter la richesse et la diversité des tissus.

Lors du passage du X VIe au XVIIe siécle une activité trés particuliére se déve-
loppera dans le domaine de la peinture religieuse. Celle-ci sera appelée a tort ’école
des Strogonov. Or, il n’a jamais existé d’école formée par de riches marchands. La
famille des Strogonov, originaire de Novgorod, immensément riche, qui possédait
ses propres troupes avec une organisation commerciale exceptionnelle, avait un gotit
particulier pour les icones. Elle engageait donc des peintres travaillant sous contrat
pour son compte. Chaque icone était signée et datée au dos. Les personnages sont
présentés avec beaucoup de détails. Les artistes essayaient de produire des ceuvres
plaisantes, ainsi les icones des Strogonov, confectionnées pour étre offertes aux visi-
teurs de marque, donnaient souvent I'impression d’ouvrages de bijouterie.

La seconde moitié du XVIIe siécle se caractérise par une nouvelle organisation.
Le Tsar convoquera dans le « Palais des Armes » de Moscou, des peintres devant tra-
vailler sous contrat comme fonctionnaires & traitement fixe dans le but de décorer
des églises ou pour confectionner des icones ou des portraits. Ces peintres seront
méme envoyés a l'étranger a la demande des autorités politiques ou religieuses des
pays liés par tradition & la Russie orthodoxe. Ces faits expliquent une certaine
influence de la peinture russe dans les pays des Balkans. Le portrait du prince Mikhail
Skoupine-Chouiski peut servir d’exemple pour cette période. Grace aux archives,
nous connaissons maintenant un grand nombre de peintres d’icones moscovites de
cette époque démontrant un désir particulier de présenter I’architecture et le pay-
sage. Les derniéres années du XVIIe® siecle sont caractérisées par des manifestations
dirigées vers le réalisme, les artistes cherchent & représenter les visages tels qu’on les
voit dans les miroirs. Des thémes narratifs demandent des compositions & grand
nombre de personnages.

On considere la fin du XVIIe siécle comme la derniére étape de la peinture reli-
gieuse russe, la suite n’étant plus estimée comme une création typiquement russe.
Avec son désir de présenter I'architecture réelle, de créer la perspective, la peinture
russe rompt avec ses traditions religieuses et, & quelques exceptions prés, passe dans
le domaine de la peinture occidentale. Pourtant quelques ateliers retirés continue-
ront les traditions. Il ne s’agira plus de créations artistiques reflétant leur temps, mais
d’ouvrages artisanaux essayant de copier les ceuvres glorieuses du passé. Le génie
populaire se manifestera par des maniéres locales ou la naiveté liée & I'inspiration
créée par la nature nous enchantera. Leur composition gauche et naive attirera
davantage notre sympathie que notre admiration.



— 100 —

LE TRIPTYQUE DE GENRVE

Les faces extérieures du triptyque russe de Genéve, réalisé sur bois, sont revé-
tues de peau brune. Les charniéres et les angles sont renforcés par du fer forgé étamé.
Le fermoire est cassé, il en manque une partie.

L’ensemble fermé ressemblerait & une boite haute et plate dont le sommet, surmon-
té par deux lignes incurvées, se termine en pointe. Cette forme gothique fut adoptée
par I'architecture russe et largement utilisée dans la construction desiconostases et des
triptyques.* Des lignes paralleles, exécutées dans la peau, accentuent sa silhouette. La
profondeur de la boite permet de la placer verticalement, ouverte ou fermée. Son
aspect extérieur gainé de peau et le fer forgé évoque une reliure de manuserit.

Cette catégorie de triptyque fut confectionnée soit comme autel privé, soit
comme autel portatif quun prétre pouvait emporter avec lui. L'intérieur fut concu
pour recevoir différentes icones dans la partie centrale. Il est permis de supposer
qu’un triptyque de ce genre comprenait douze icones interchangeables, consacrées
chacune & une féte d’église, mais il n’est pas exclu qu’elle n’ait contenu que six plan-
ches, peintes sur les deux faces. Le triptyque du Musée de Genéve ne comprend qu’une
seule icone. Bien que son format corresponde aux dimensions, nous pensons que cette
icone ne date pas de la méme période que le reste du triptyque.

Si nous 'ouvrons, nous verrons deux volets peints avec des sujets religieux,
ainsi que la partie supérieure centrale en forme de tympan. La boite centrale, prévue
pour recevoir l'icone, est couverte d'un décor floral de couleurs ocre-jaune, rouge,
verte, noire et ocre-brun sur fond blanc.

L’épaisseur des planches encadrant la partie centrale du triptyque est décorée
par des traits de diverses importances: ocre-jaune, rouge, vert et blanc.

Chaque volet est partagé en trois champs différents, entourés chacun d’un rehaut
coloré d’or, servant de cadre pour chaque scéne. L’espace supérieur du volet gauche
(6,56 4,5 cm) est réservé a l'archange Gabriel de 1’Annonciation. L’identité du
personnage est encore confirmée par une inscription sur le cadre, nous disant qu’il
s’agit de 1’Annonciation, tandis qu’au-dessus du nimbe de l'archange on peut
lire: Gabriel. Sur un fond d’or, le peintre a essayé de présenter la figure de I’archange
en mouvement ; celui-ci est vétu d’une robe vert foncé dont les plis désordonnés sont
marqués de traits vert clair; un manteau rouge donne I'impression de flotter derriére
'archange.5 Son visage avec joues et lévres rouges claires a le regard dirigé vers la

4 Kunstmuseum Luzern 27.6-25.7.1965. 1. Luzerner Ikonensammlung. Catalogue n°s: 11,
23, 24, 32, 33, 68. O. WuLFr: Der Ursprung des Kontinuwirenden Stils in der russischen Ikonen-
malerei, dans Seminarium Kondakovianum, 111, 1929, pl. VIIL. _

5 (labriel MrLLer, Recherches sur 'Iconographie de U Evangile aur XIVe, XVe et XVI¢

Stécles, pp. 67 a 92.



— 101 —

Fig. 3. Triptyque ouvert. 45,3 cm X 65 cm.

Vierge, située dans un champ semblable, sur le volet de droite. Les bras de ’archange,
dirigés aussi vers la Vierge, se détachent sur une coloration blanche représentant un
édifice. Dans sa main gauche, il tient le sceptre. Ses pieds chaussés de rouge touchent
le sol vert. La Vierge constitue la deuxieme partie de I’Annonciation (6,3 %< 6,5 cm).
Assise de trois quarts sur un coussin rouge, posé sur un banc, dont on voit une partie
blanche et or, la Vierge baisse timidement le regard. Elle est vétue d’un manteau
brun. Son genou gauche se dessine sous le manteau, laissant paraitre une robe verte,
semblable a celle de I'archange Gabriel; le nimbe et les manchettes de sa robe sont
de couleur or. L’incarnat est d'un ton jaune-vert, les traits du visage étant indiqués
en vert. Le fond est jaune et le sol vert. Sur le fond d’or, encadrant la scéne, au-dessus
de la téte de la Vierge, quatre lettres noires lisibles abrégent le mot: Vierge.

A la méme hauteur, sur la partie centrale (7 X 15,2 em) nous verrons, se détachant
sur un fond vert, douze personnages nimbés, assis deux par deux sur trois rangs, de
chaque coté du personnage central peint sur fond noir, encadré d’un décor vert et
blanc. Du sommet de la sceéne, descendent des rayons clairs dirigés vers eux. Il s’agit



— 102 —

de la Pentecote. Les douze personnages assis sont les apotres vétus de vert, rouge,
ocre-jaune et bleu, pieds nus, au moment ou le Saint-Esprit descend sur eux. Tous,
sauf un, ont les mains et le regard dirigés vers le personnage central habillé de rouge,
une croix d’or couvrant le devant de sa robe, couronné et nimbé, tenant dans ses
bras en signe de priere un drap blanc. Ce personnage, sur fond noir, semble sortir de
Iobscurité. 11 s’agit du Cosmos, symbolisant I’'humanité.

Pourquoi présente-t-on un personnage vieilli, couronné, dans un lieu sombre,
vétu de rouge, portant un linge avec douze rouleaux de parchemin? I’homme est
dans I'obscurité car ’humanité entiere était dans la nuit de I'incrédulité. Le péché
d’Adam I’a vieilli. Son vétement rouge symbolise le sacrifice, il porte la couronne
de la honte dans laquelle le monde était plongé. Le linge blanc devait comprendre
douze rouleaux de parchemin représentant les douze langues dans lesquelles les
apotres seront chargés d’éclairer I'humanité. Notre peintre a simplifié I'image en
supprimant les douze rouleaux probablement parce qu’il ne connaissait pas le sens
de cet attribut. Cette scéne est surmontée d'une bande en or. Une inscription, aujour-
d’hui illisible, donnait certainement le titre de la composition. Sur le fond noir,
des deux cotés de la téte du personnage représentant le Cosmos, on devine quelques
lettres du mot: Cosmos. A gauche, aux pieds des apotres, sur fond vert, le texte est
effacé et, a droite, on peut encore lire: les apotres.

La lecture du registre supérieur terminée, nous passons au second. Le champ
du volet droit (12,5 % 10,5 cm) se situe au-dessous de la moitié de la scene de I’Annon-
ciation. L’espace, sur fond vert, est occupé par un demi-médaillon au milieu en haut,
présentant le Sauveur-Emmanuel. Sur la gauche, saint Jean I’Evangéliste, sur la
droite, saint Siméon Stylite. Le demi-médaillon se détache sur fond d’or. Une guir-
lande en noir et rouge limite la partie arrondie du demi-médaillon. Le Christ-Emma-
nuel, de face, porte un nimbe en signe de croix. Il est vétu d’'une robe indiquée par
des traits noirs. Le dessin montre un visage jeune, marqué de vert, les joues sont
rouges. Saint Jean 1’Evangéliste est présenté par un personnage barbu au front
prolongé d’une calvitie. Il porte une robe rouge, sur son épaule gauche, une écharpe
verte s’enroule autour des hanches pour retomber en un vaste drapé. Au-dessus de
sa téte on lit: saint Jean I’Evangéliste. Présenté de trois quarts, saint Jean regarde
vers saint Siméon Stylite. Ce dernier, la moitié du corps de face, est perché sur une
colonne, ici représentée en forme de tour, car il a passé toute sa vie d’ascéte sur une
colonne. Barbu, portant un capuchon vert, nimbé, saint Siméon Stylite est vétu
d’une cape brune boutonnée sur la poitrine. Au-dessus de la téte on peut lire I'ins-
cription: saint Siméon Stylite. Entre les deux saints, quelques traits plus sombres,
cherchent & indiquer le mouvement du terrain.”

¢ Uspenski, Leonid und Wladimir Lossk1: Der Sinn der Ikonen, Bern und Olten, 1952.
7 Tkonenmalerhandbuch der Familie Stroganow, Slavisches Institut, Miinchen 1965.



— 103 —

L’espace symétrique du volet droit (13,5% 11,5 em) comprend une scéne aux
personnages plus nombreux. Il s’agit de La Descente aux Limbes. Au milieu de cette
composition, dans une mandorle, apparait le Christ nimbé d’une auréole en signe de
croix. Penché vers la gauche, il prend la main d’Adam sortant d’un tombeau. Eve,
les mains voilées en un geste de priére, sort de son tombeau, faisant pendant a celui
d’Adam.® Derriere Adam, trois personnages, dont deux portant couronnes et véte-
ments royaux sont David et Salomon. Derriére eux on apercoit la téte de saint Jean
le Précurseur. Comme pendant & ce groupe et derriere le tombeau d’Eve, sortant
d’une grotte, Moise tient les tables de la Loi, accompagné des Justes de I’ancienne
Loi. Le Christ porte un vétement jaune-brun avec quelques taches rouge et or. Il
donne fortement I'impression d’avoir été repeint lors d’une restauration. Le Christ
pose les pieds sur la croix. ? ¢t10 Derriére le groupe de gauche s’éléve une montagne
jaune tandis que derriére celui de droite on voit une montagne rose. Entre les deux
I’espace est vert.

Nous arrivons maintenant au dernier registre du volet de gauche présentant
une scéne (12,6 10,2 em) ou figurent cinq personnages posés sur deux rangs. Au
premier plan se trouve de gauche & droite saint Stéphane de Souroge, un saint
archevéque, mort en Crimée au VIII¢ siecle. Il porte une robe jaune ainsi qu'un
manteau blanc bordés de broderies; il s’agit de vétements liturgiques, et tient un
évangile dans sa main gauche. A ses cotés se trouve Jean de Rila, anachorete bulgare
du Xe siécle qui se retira dans les gorges de Rila. Sur une robe rouge, il porte un man-
teau simple de couleur brune. La Vierge est située a 'extrémité de la composition,
habillée de vert et de rouge.

Au deuxieme rang, nous trouvons sainte Barbe portant robe rouge et manteau
vert, ayant a son c6té saint Grégoire le Décapolite, saint de 1'Eglise grecque, mort a
Constantinople en 842. Son vétement liturgique est semblable & celui de saint Stéphane
de Souroge. Tous ces personnages debout tendent leurs mains en un geste de recom-
mandation vers le centre du triptyque. Le fond est vert et chacun porte son nom
inscrit au-dessus de la téte. Ces inscriptions seules permettent d’identifier les saints.
L’inscription qui aurait di se trouver au-dessus de la composition est effacée, mais
nous avons pu constater que tres souvent le choix des saints était subordonné au
désir de celui qui commandait une icone.

8 Il n’est pas question d’Eve dans I’Evangile de Nicodéme. Sa présence aux cotés d’Adam
est une invention tardive des peintres athonites postbyzantins. (Louis RtAU: Iconographie de
UArt chrétien, 11, Iconographie de la Bible — Nouveau Testament, p. 533.)

9 Cette croix représente les portes de l’enfer arrachées de leurs gonds et qui, en tombant,
écrasent Satan. Au-dessus de la mandorle jaillissent la croix et les instruments du supplice.

10 Au-dessus de la composition, on peut lire sur le cadre: « La Résurrection du Christ. »
(REav, p. 532). A Byzance et dans I'Eglise grecque ’Anastasis remplace la Résurrection. En
Occident, au contraire, la Descente aux Limbes et la Résurrection coexistent et constituent deux
motifs paralleles, indépendants 1'un de 'autre.



10.

11.

12.

13.

14.
15.

16.

17.

. SOBOR ARHANGELA MIHATLA.
. SLUGI ARHANGEL MIHAT[L] CINONACJAL-

NIK VISNJIM SILAM.

. ARHANGEL [MIHAJIL SODOMA [I GOM]ORA

%%NJE[M] POZ’ZE 1 LOTA BEDNAGO I[Z]VE-

. ARHANGEL [MIHAJIL MOJSEJE[VO] [TJE]LO

POGREBE
TAZGA.

[NA] MOAVLJI NARICAJEMOJ

. [PO]POVELJENIJU BOZIJU [ISUS|]U NAVINU

- POVELJE BOG JEMU RADISOHRANJENIJA
GRADA JERIHON OT NASESTVIJA FILJUS-
TIN. ISUS ZE SOBRA LEVITY I STARCY I
VZJA KIVOT SVJATYJ I OBNOSJASE OKOLA
GRADU. IZBAVLJEN BYST POMOZENIJEM
SVJATAGO ARHANGELA MIHATLA.

. ISUSU ZE NAVINU VO OPOLCENIJI S FI-

LJUSTINAMI VO BRANEH NEDOSTVSJU
VREMENI SVJATYJ ARHANGEL MIHAIL
USTAVIL SOLNCE OT TECENIJA TRI CASA
STOJASE. ISUS ZE DERZA RUCE KRSTO-
OBRAZNO, JEMU ZE PODDERZASE RUCE
MONASIJA I JEFREM.

. SVJATYJ ARHANGELMIHAIL VO JERIHONE

ISUSU NAVINU_JAVI SJA T VO BRANEH
JEMU POMAGASE. I POBI FILISTINOV 500
VOJSKA POMOZENIJEM ARHANGELA MI-
HAILA GROZNAGO.

. SVJATYJ ARHANGEL MIHAIL V VALONE

PESC OGNJENUJU PROHLADI I TREH
OTROK SOHRANI. ANANIJA I AZARIJA I
MISAILA NEVREDIMI BYSA, A HALDEJ
OPALI. VELJENIJEM BOZIJEM MUCITELJA
POSTRAMISA.

. SVJATYJ ARHANGEL MIHAIL FARAONA S

JEGIPTJANY POGRUZY, SO VSEMI VOJI
JEGO IZTOPI.

SVJATYJ ARHANGEL MIHAIL MOJSEJA
CREZ CERNOJE MORE SO IZMAILTJANY
PROVEDE.

BOZJT JEST VOEVODA I ORUZIE VODVIZJU
NA VISOTU I USTRASAJA VRAGI;

OT TRUBI 1ZIDJE GLAS OBRAZUJEMI
VTOROJE PRISESTVIJE GOSPODNJE.

DAN BYST JEMU LUK OBLACNIJ POSLE-
DEZE VSEH TVAREN.

IDAN BYST JEMU CARSKIJ VENEC;

IZYDE SLOVO BOZIJE PO VSEJ VSELJENEJ
KONCY ZEMLJI;

1ZIDE OT KADILA BLAGOVONIJE PO VSE-
LIENEJ;

MORJU VOSKIPEVSIJU, VRAGU OSKUDEV-
SJU ORUZIJE V KONEC I GRADY RAZRUSIL
JESI. POGIBE PAM(JAT);

— 104 —

10.

11.

12,
13.

14.
. LA VOIX DU SEIGNEUR JUSQU’AUX EXTREMITES

16.

i

. CONCILE DE SAINT MICHEL L’ARCHANGE.
. SERVITEUR SAINT MICHEL I’ARCHANGE, SUPERIEUR

DES ORDRES DES FORCES SUPREMES.

. SAINT MICHEL I’ARCHANGE DETRUSIT PAR LE FEU

SODOME, GOMORRHE ET SAUVA LE PAUVRE LOT.

. SAINT MICHEL I’”ARCHANGE ENTERRA LE CORPS DE

MOISE SUR LE MONT MOAVLI NOMME TAZGA.

. DIEU DONNA I’ORDRE A JOSUE FILS DE NUN DE

SAUVEGARDER LA VILLE DE JERICHO DES ATTAQUES
DES PHILISTINS. JOSUE RASSEMBLA DES LEVITES
ET DES PRETRES ET PRIT I’ARCHE DE L’ALLIANCE
EN LA PORTANT AUTOUR DE LA VILLE. ILS FURENT
SAUVES GRACE A I’AIDE DE SAINT MICHEL.

. QUAND JOSUE FILS DE NON N°EUT PLUS LE TEMPS

DURANT LA BATAILLE CONTRE LES PHILISTINS,
SAINT MICHEL I’ARCHANGE ARRETA PENDANT
TROIS HEURES LA COURSE DU SOLEIL. JOSUE TENAIT
LES BRAS EN SIGNE DE CROIX ET MANASSE ET
GEOFFROY LES SOUTENATENT.

. SAINT MICHEL IARCHANGE S’ANNONCA A JOSUE,

FILS DE NON, A JERICHO EN LUI PORTANT SECOURS
DANS LES BATAILLES. GRACE A I’AIDE DU TERRIBLE
ARCHANGE MICHEL, IL ANEANTIT 500 ARMEES DE
PHILISTINS.

. SAINT MICHEL L’ARCHANGE REFROIDIT LA FOUR-

NAISE AVALONE ET SAUVA TROIS JEUNES HEBREUX-
ANANIE, AZARIE, ET MISSATE RESTERENT INDEM-
NES, LES CHALDEENS FURENT BROLES. PAR L’ORDRE
DIVIN, LE TORTIONNAIRE FUT HUMILIE.

. SAINT MICHEL I’ARCHANGE ENGLOUTIT LE PHA-

RAON ET LES EGYPTIENS DANS LES EAUX.

SAINT MICHEL I’ARCHANGE FIT PASSER MOISE A
TRAVERS LA MER ROUGE AVEC LES ISMAELITES.

IL EST LE COMMANDANT DES TROUPES DIVINES.
ET IL ELEVERA LES ARMES DANS LES HAUTEURS
EN EFFRAYANT LES ENNEMIS.

LE SON SORTANT DE LA TROMPETTE ANNONCA LA
VOIX DIVINE.

UN ARC DE NUAGES LUI FUT DONNE APRES QUE
TOUT FUT CRER.

LA COURONNE IMPERIALE LUI FUT DONNEE.

DU COSMOS.

DE L’ENCENSOIR SORTIT UNE BONNE ODEUR A
TRAVERS TOUT L’UNIVERS.

LA MER SAGITAIT, L’ENNEMI S’AFFAIBLISSAIT,
LES RESERVES D’ARMES S’EPUISAIENT ET TU DE-
TRUISIS LES CITES. LE SOUVENIR DISPARUT (DE
CET EVENEMENT).

Ce texte a été complété et traduit du slavon en serbo-croate par les soins du Dr Djordje
TriruNovI¢ de 'Université de Belgrade. Je profite de cette occasion pour I’en remercier cha-
leureusement de méme que pour ses recherches bibliographiques concernant ce texte. _

J’exprime aussi tous mes remerciements au professeur Voja DJURIC et & son assistant
Gojko SuBoTié, de 'Université de Belgrade, qui ont bien voulu me donner des conseils pratiques
relatifs au plan de cet article. .



(¥

(84

11

13
19 14

17

10

18



iad




— 105 —

| A S Cr e i s
‘
PPN ot .
L a0 v e
b RIR ATTS AT B

s reALHi # - (i i}(*‘*; 5

3 ,{a_;arxnt nene . ’ P 4 S, MmgATE HHAAG
! :‘:ig';;"r%ss ) ¢ ¥ 4 N, HE ik ‘i{m
XpAHENim vpAns § ¥ 4 W n oy

o Cnawtgmni !

remsemmen, fiuk

Canpe aedunm

'mS: 4 HEa i o,

e AR
o .
Textw aw e o .
& ARSI 0 S pan i Luamermy o
Sk o .
)ll::m: &?Qﬂ(ﬂaﬁ Cu«maf?}uuvn‘h L .
o . » A 2 5 5
uwz'sffn.»a n‘rn"i»hp& il ?E*;au Atpma ?510&
. - 0 Sl "
SEME MO TP AL PAuE mouaio fedpim ;.

i

Fig. 4. Icone de saint Michel archange. 31,7 ecm x 27,3 cm.



— 106 —

Pour terminer la description de ce triptyque, observons la partie inférieure du
volet droit (12,6 X 11,3 em). Cette partie est divisée par une croix en quatre espaces
d’environ 5,5x5 ecm surmontés d’une surface dorée avec l'inscription: « La vie de
Marie en Egypte ». Les quatre champs & fond blanc comportent plusieurs scénes de
la vie de cette sainte. Les figures sont beaucoup plus petites que dans les trois autres
compositions. Nous y trouvons d’abord la rencontre de saint Zozime et de Marie
totalement dévétue et briilée par le soleil. Dans le carré suivant nous voyons Zozime
lui passant son manteau en tournant la téte pour ne pas voir sa nudité. Ensuite, nous
le voyons repartir pour revenir un an plus tard; ses habits ont changé de couleur.
Il administre la communion & sainte Marie puis, plus tard, il la retrouvera morte et
un lion, fossoyeur bénévole, I’aidera & creuser la tombe. Cette illustration différe un
peu de la légende, mais elle en reflete I’essentiel. Le peintre a présenté le désert couvert
d’arbres, on ne sait pourquoi.

L’icone se trouvant au centre de notre triptyque est consacrée a la vie et aux
miracles de 1’archange saint Michel (31,8 x 27,5 cm).!t

En la regardant de plus pres, nous distinguerons tout d’abord au sommet du
cadre, I'inscription en lettres or donnant le titre de licone: Serviteur Archange
Michel, Supérieur des Ordres des Forces suprémes. Au milieu du titre, sur fond or, se
trouve une petite représentation du Concile de I’ Archange Michel. Des deux cotés
de la composition, un petit écriteau également le confirme. Cette scéne présente un
groupe de cinq personnages ailés dont deux portent un médaillon du Christ-Emma-
nuel occupant le centre du sujet. Derriere le médaillon apparaissent les torses des
trois autres personnages. Les deux figures du premier plan ainsi que le médaillon,
soutenu également par les ailes d'un chérubin, reposent sur des nuages. Toute la
composition o domine l'or est exécutée avec un dessin tres sar et le souci d’une
décoration soignée. Par de nombreux traits blancs indiquant des fragments de
nimbes le peintre a voulu représenter une nuée d’anges entourant I’archange Michel
qui se trouve au-dessus du médaillon, tenant lui aussi un petit médaillon dans la
main gauche, contenant uniquement les initiales du Christ. De nombreuses pointes
de lances sont indiquées aussi, simulant la présence de tout un Concile, comme le

11 Torigine d’inspiration de cette icone se trouve dans un ouvrage du milieu du XVI€ siécle
écrit par le métropolite moscovite Makarie (1482-1563). Cet ouvrage fut imprimé en 1897 &
Saint-Petersbourg et porte le titre: Velikie minei detii (Le Grand missel), en douze volumes.

En date du 8 novembre sous le titre: Mesjaca noembria v 8 den Pandoleonta diakona i har-
tofilaka velikia cerkve, Skazanie &udes prevelikogo i preslavnogo Mihaila Arhistratega, une assez
longue narration comprend de nombreux miracles et les scénes peintes correspondent aux narra-
tions suivantes: sur Abraham (8-9); sur Moise (3); sur Josué (4-6); sur les trois jeunes gens (7).
Les chiffres entre parenthéses correspondent aux textes numérotés de l'icone.

Nous ne pouvons affirmer que le peintre de cette icone ait cherché son inspiration dans le
texte car il aurait pu aussi profiter d'une icone déja existante. Par contre, on peut conclure
que le premier peintre de ce genre d’icone a dii utiliser le texte que nous venons de citer.



— 107 —

titre I'indique. L’incarnat de tous les personnages est rendu en ocre-brun, il sera
répété sur toutes les scénes composant cette icone. Un peu de couleur rouge et
verte accentue les ombres, mais le peintre a surtout utilisé la ligne comme moyen
d’expression. L’effet d’'un encadrement est obtenu par des traits minces, foncés,
blanes, rouges et blancs, tandis que le sommet rappelle la forme de notre triptyque
fermé.

"Au-dessous de cette composition, la grande figure de 1’archange Michel chevau-
che un Pégase rouge clair. L’archange, vétu d’or, porte une couronne et des habits
militaires. Il souffle dans une trompette, comme §’il fumait un énorme cigare, tandis
que de ’autre main, il tient une lance dont la pointe touche la bouche de Satan. Dans
la méme main se trouvent la Bible et les rennes du Pégase ainsi que I’encensoir. Tout
autour de la téte et des bras de l’archange se lisent des inscriptions. L’arriere du
Pégase repose sur un terrain tres accidenté. Sous son ventre, des batiments détruits
et un grand trou sombre ot est couché un diable a deux visages. Ce trou serait un
lac ou une mer, car sur trois autres scénes se déroulant sur les eaux le peintre a tou-
jours présenté de la méme fagon les eaux et les vagues. Il en sera de méme pour le
terrain montagneux présenté chaque fois de fagon a évoquer un paysage dramatique.
Le fond est vert clair.

Malgré un désir incontestable du peintre pour exprimer un certain dyna-
misme, tout donne 'impression d’étre figé et absent. Les personnages ne partici-
pent pas & l'action désirée par l'artiste. Sur la gauche et la droite de 1’archange
deux scénes superposées sont séparées de l'image centrale par un trait blanc. Le
dernier registre comprend plusieurs sujets que le peintre n’a pas isolés les uns
des autres.

En commencant la lecture par le haut a gauche, nous verrons d’abord I’archange
sauvant Loth, sa femme et ses deux filles des flammes de Sodome et Gomorrhe. Le
fond de la composition montre les batiments en feu de la ville punie et, au premier
plan, les cinq personnages dont deux sont auréolés. Ce sont 1’archange et Loth. La
femme de Loth est présentée au moment ou elle se retourne vers la ville en flammes.
Ce geste de désobéissance la transformera en statue de sel.

Sur le registre inférieur, dans un paysage montagneux, se déroule la scéne de
I’enterrement de Moise. Ce dernier est couché, 'archange se penche vers lui. Comme
pendant & ces deux images, a droite, nous avons deux scénes dont ’action se déroule
sur les eaux. En haut, I'on distingue I’archange conduisant Moise et les Ismaélites
au travers de la mer. L’archange Michel précede Moise et trois autres compagnons
entourés d’'immenses vagues noires. La scéne suivante montre saint Michel au moment
ou il fait engloutir le Pharaon et son armée par les flots. On distingue I’archange
Michel au premier plan et trois rangs de soldats dont seules les tétes dépassent des

grandes vagues, tandis qu'aux pieds de I'archange on remarque une téte de cheval
se débattant dans les vagues.



— 108 —

Nous arrivons enfin au registre inférieur séparé par un trait blanc, et ici nous
reconnaissons, de gauche a droite, trois scénes concernant Josué fils de Nan portant
I’arche d’alliance devant la ville, afin de la protéger, selon le Conseil divin. Les vieil-
lards se tiennent devant les constructions de la ville et regardent I’archange retenant
le soleil afin de donner du temps & Josué. Ce dernier, aidé par Manassé et Jephraim,
tient ses mains en signe de croix. On reconnait également les soldats de Josué qui,
secourus par I’archange, gagnent la bataille contre les Philistins. Au-dessus du champ
de bataille dans un paysage semblable & ceux déja décrits pour d’autres scénes, nous
voyons une barque remplie de soldats naviguant sur les eaux déchainées, et le texte
nous explique qu’avec la tempéte sur la mer et l'affaiblissement des ennemis la
destruction des villes a suivi et tout est retombé dans I'oubli.

Tout & fait & droite, sur un terrain plat séparé d'un trait blanc indiquant un
petit espace, se déroule la derniere scéne de notre icone. 1l s’agit de l'illustration
d’un miracle célebre de I’archange Michel, celui ou il sauva trois jeunes Hébreux de la
fournaise.

A part la scéne centrale, montrant 1’archange habillé en commandant des Forces
célestes, toutes les autres scenes le présentent vétu d'une longue tunique comme
certains de ses interlocuteurs. Pour I'ensemble de 'icone nous pouvons dire que mal-
gré une richesse iconographique et une stireté de traits du peintre, 'ensemble donne
Iimpression d'une illustration mal réussie, puisque de longs textes doivent accom-
pagner chaque scéne.

Il semble que cette icone ne s’adresse pas au méme public que les peintures déco-
rant les volets du triptyque. Les longs textes accompagnant les illustrations s’adres-
sent aux croyants qui auraient besoin du texte pour comprendre I'image. Avec cela,
la peinture religieuse russe rompt avec ses traditions respectées par les peintres au
travers des siecles, s’efforcant de donner par I'image ce que ’on ne pouvait expliquer
dans les textes. Nous trouvons ici un exemple frappant démontrant que la technique
seule ne suffit pas & créer les ceuvres d’art.

Situons et datons encore ces peintures.

La partie du triptyque que nous considérons comme la plus ancienne peut étre
comparée avec une icone de la maniére du Nord actuellement au Musée régional de
Kargopol.'2 Lazarev dit au sujet de cette maniére: « Dans cette région les traditions
linguistiques ont survécu et grice au faible développement de la culture citadine
I'art paysan est resté dans sa forme la plus pure. Cela explique la particularité du
style de la peinture du Nord.

Les peintres sont trés clairs, essayant de rendre les scénes de I’Evangile aussi
concrétes que possible. La lecture de leur peinture doit étre facile méme pour des

12 Pyblié dans Savelin JamcHTCHIKOV, Old Russian painting, Moscou, 1965, pl. no 48:
L’apparition de la sainte Vierge et de saint Nicolas au sacristain Yourich.



— 109 —

Fig. 5. Triptyque ouvert avec icone.

non-initiés. Les compositions sont aisément compréhensibles avec peu de person-
nages rangés de face, assez éloignés les uns des autres. Cette simplification est aussi
visible dans la composition de ’espace ramenée a deux dimensions, ou la profondeur
disparait tout & fait. La ligne reste le seul moyen d’expression. Les couleurs sont plus
sombres et plus épaisses, il n’y a pas de transparence que ’on obtenait par super-
position de couleurs.? »

« I’époque tardive de la maniére du Nord se caractérise par une cristallisation
qui permet de différencier les petits centres. Chaque village groupant quelques pein-
tres a sa propre maniére d’interpréter. La tendance générale de toute la région au
XVIIe et au XVIIIe siécles est un penchantvers le réalisme et la narration de 1’en-
tourage vécu. Les peintres n’ayant pas la possibilité d’acquérir une formation dans

13 Cette description de Lazarev correspond tout & fait & la partie du triptyque que nous
considérons comme la plus ancienne. (La citation est reprise dans I’ouvrage de S. Jamchtchikov
op. cit., planche et texte 47).



— 110 —

la capitale apprenaient dans la méme localité. Leur maitre principal et la source de
leur connaissance restaient la nature. » 14

Deux détails nous permettent de rapprocher ces deux ouvrages. Tout d’abord,
le demi-médaillon contenant le Sauveur-Emmanuel; les couleurs dominantes ainsi
que l'arbre portent les mémes fleurs que le décor floral de notre triptyque.’* (Com-
parer aussi le décor de I'icone n° 43 de la méme publication.) Nous proposerons done
la maniere du Nord au début du XVIIIe siécle comme provenance. Quant & I'icone
de ’archange saint Michel, elle peut étre comparée a celle qui se trouve dans la col-
lection Schweitzer a Lucerne (catalogue: Luzerner Tkonen-Sammlung, 1965, n° 49)
que nous daterons de la premiere moitié du XIXe siecle, sans oser toutefois indi-
quer une provenance plus précise.

Cherchant les origines de cette icone, nous avons remarqué dans un article de
O. Wulff, Der Ursprung des kontinuirenden Stils in der russischen Ikonenmalerei,
Seminarium Kondakovianum, 111, Prague, 1929, une partie centrale d’iconostase.
L’archange Michel chevauchant un Pégase est iconographiquement trés proche du
notre. Wulft voit l'origine de cette scéne dans la peinture vénitienne et il suppose
que ladite partie d’iconostase est un produit tardif d’une «école provinciale ». Il
ne mentionne toutefois pas laquelle.

Dans la littérature russe moderne, ce genre de peinture n’est absolument pas
traité. Du point de vue des auteurs russes il ne s’agit plus d’ceuvres d’art, ni d’ceuvres
typiques. Nous en sommes convaincus, mais, démunis d’ceuvres d’art uniques repré-
sentant des sujets religieux russes, nous nous contentons d’ceuvres artisanales
tardives. Un catalogue raisonné de ce genre d’ceuvres, établi par les chercheurs russes
qui disposent d’un abondant matériel de comparaison, nous faciliterait la tache et
éviterait bien des erreurs.

En conclusion, nous pensons que cette icone a été peinte indépendamment du
triptyque dans lequel elle a été placée pour étre vendue comme appartenant a un
tout au Musée d’art et d’histoire de Genéve en 1883.15

W Ibid., planche et texte 48.

15 D’apres les dernicres comparaisons faites avec I'ouvrage de Helge Korriv, Russiske

Tkoner, Dreyer Forlay, Oslo, p. 303, illustr., 192, notre icone pourrait étre mise en rapport avec
la maniére de Palech, village actif sur le plan de la peinture décorative encore de nos jours.

BIBLIOGRAPHIE

V. I. Axtonova et N. E. Myiva, Catalogue
de peinture russe ancienne, t. I et 11, Moscou,
1963 (en russe). Lire aussi le compte rendu par
André GraBar dans Cahiers archéologiques,
XV, Paris, 1965, pp. 285-290.

Vojislav J. Drurié, Icénes de Yougoslavie.
Catalogue de Uexposition du XII¢ Congres

international des études byzantines a Ochride,
Belgrade, 1961.

FELICETTI-LIEBENFELS, Geschichte der byzan-
tinischen Ikonenmaleres, Olten/Lausanne, 1956.

André GrABAR, L’expansion de la pein-
ture russe aux X VI et X VII¢ Siécles, dans les
Annales de I'Institut Kondakov (Seminarium
Kondakovianum, n° XI), Belgrade, 1940.



— 111 —

Alfred Alexej HACKEL, Das altrussische
Heilvgenbild. Die Ikone: Geleitwort, Die Bedeu-
tung der altrussichen Ikone fiir unsere Zeit
von Th. BaAADER. Disquisitiones carolinae.
Fontes et acta philologica et historica, t. X,
Noviomagi, 1936, p. 142.

Savelia Jamscikov, Drevnerusskaja zivopis,
Novie otkritija, Moscou, 1965 (en russe et en
anglais).

V.N. Lazarev, Ziwopis © skulptura Novgo-
roda, dans Istorija russkogo iskustva, t. II,
Moscou, 1954 (en russe), p. 252.

sabriel MiLLET, Recherches sur [I’'Iconogra-
phie de UEvangile auwr XIVe, XVe et XVI¢
siecles, 11 édition, Paris, 1960.

George OSTROGORSKY, Histoire de I'Htat
byzantin, Paris, 1956.

L. OUspPENSKY, Hssais sur la Théologie de
UIcone dans 1U'Eglise orthodoxe, Editions de
I’exarchat patriarcal russe en Furope occiden-
tale, Paris, 1960.

L. OuspeEnsky et V. N. Lossky, Der Sinn
der ITkonen, Berne, 1952.

Louis REAv, Iconographie de U'Art chré-
tien, Paris, 1956-1958.

G. et M. Sortriou, Icones du Mont Sinai,
I, Athénes, 1956.

J. SVIRIN, Drevnorusskaja ziwvopis, Novie
otkritija, Moscou, 1965 (en russe et en anglais).

O. Wuvrrr, Der Ursprung des kontinuwiren-
den Stils in der russischen Ikonenmalerei, dans
Seminarium Kondakovianum n° 111, Prague,
1929.

André XyxNcorouLos, Les Icénes portatives,
dans le Catalogue de la IX°¢ Exposition du
Conseil de I’ Europe, U« Art byzantin », Athénes,
1964.

0. ZoxNova, Hudozestvenie cokrovisa Mos-
kovskogo Kremlja, Moscou, 1963 (en russe).

(Photos J. Arlaud)






	Tryptique portatif russe des collections du Musée d'art et d'histoire

