
Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de l'art et d'archéologie

Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genève

Band: 14 (1966)

Artikel: Tryptique portatif russe des collections du Musée d'art et d'histoire

Autor: Lazovi, Miroslav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-727847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-727847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRIPTYQUE PORTATIF RUSSE DES COLLECTIONS

DU MUSÉE D'ART ET D'HISTOIRE

par Miroslav Lazovic

Introduction Historique

C l nous a semblé intéressant, avant d'aborcler le triptyque russe
de la collection du Musée d'art et d'histoire de Genève, de

présenter l'évolution de la peinture d'icônes en Russie, à

travers différentes écoles.

Si, de nos jours, l'appellation icône est devenue synonyme
de peinture religieuse des orthodoxes, l'origine en est simplement,

comme on le sait, le mot grec signifiant « image ». En
considérant l'évolution de ces images nous pouvons suivre

deux lignes partant de deux points différents; d'une part, les « portraits » des saints,
de la Vierge et du Christ, d'autre part les scènes didactiques. Les premiers tirent
leurs origines des anciens portraits hellénistiques, connus surtout à travers ceux de

l'époque romaine, trouvés au Fayoum en Egypte et qui avaient été déposés sur le

visage de la momie. Cette origine apparaît très nettement sur les plus anciennes
des représentations de saints conservées, ne semblant pas remonter au-delà du VIe
siècle. Ce sont les icônes à l'encaustique, c'est-à-dire des peintures faites de couleurs
mélangées à la cire fondue, trouvées au couvent du mont Sinaï.

La seconde variété d'icônes est consacrée à la présentation de scènes de l'Ancien
et du Nouveau Testament, de la vie de la Vierge ou des vies et des martyres des saints.
Elle a un caractère narratif et, dans son évolution, suit les tendances de la peinture
monumentale des églises ou celle des miniatures.1

Les deux catégories d'icônes, dont la production fut vivement encouragée par le

clergé qui la considérait comme un merveilleux moyen de propager la religion, subiront

toute une série de réactions durant plus d'un siècle. Les causes de la crise icono-

1 André Xyngopoulos: Les Icônes portatives dans VArt byzantin, Athènes, 1964.



— 96 —

claste sont à rechercher dans la situation très complexe où se trouvait l'Etat byzantin
au début du VIIIe siècle: d'une part, les guerres contre les Arabes qui vont affaiblir et
appauvrir Byzance, d'autre part, les influences provenant des contacts avec les

populations musulmanes et juives. Ces deux influences, renforcées par une vive
discussion philosophico-ecclésiastique permettront à Léon III de prendre une position

qui déclenchera la fameuse « Querelle des Images », qui durera plus d'un siècle.
Son équilibre retrouvé, Byzance reprendra sa place dominante dans le domaine des

arts et son influence ne cessera pas de croître.
La christianisation de l'Etat de Kiev en 989 ne marqua pas seulement le

commencement d'une ère nouvelle pour le développement de la Russie, elle constitue
aussi un succès immense pour Byzance. La sphère d'influence byzantine prenait un
accroissement inespéré, le royaume slave le plus étendu et le plus riche d'avenir se

plaçait sous la direction religieuse de Constantinople. La nouvelle Eglise russe fut
soumise au patriarcat de Constantinople et fut d'abord dirigée par des métropolites
grecs envoyés de Byzance.2 L'évolution culturelle russe allait dès ce moment et pour
longtemps se dérouler sous l'influence de Byzance. Cette influence se fera sentir
naturellement dans le domaine cle la peinture. Parmi les premiers objets de culte
apportés de Constantinople figuraient les icônes, d'abord parce qu'il s'agit d'un objet
facilement transportable, puis, parce que l'image représentait depuis toujours une
très grande force suggestive. Une activité artistique se développa très rapidement à

Kiev. Plus tard, au XVIe siècle, le Concile des cent chapitres adoptera des décisions

qui expliquent la fidélité aux traditions des peintres d'icônes.

Il faut admettre qu'à ses débuts, la peinture russe fut obligée de refaçonner les

principes de l'art byzantin afin de les mieux adapter au goût et à la demande russes.
Le XIe siècle n'a pas laissé de témoignages de cette peinture.3 Un seul exemple serait

une icône de la Vierge de Vladimir, datant de la fin du XIe, début du XIIe siècle,
et qui serait de provenance byzantine. L'art de Kiev sera d'une durée relativement
brève. Avec sa chute, ses meilleures traditions artistiques et ses peintures passeront
aux duchés du Nord-Est.

Nous savons qu'au début du XIIe siècle, le Duché de Vladimir Souzdal
entretenait des relations avec celui cle Kiev. Le plus ancien des exemples de cette manière

est un cléésis de la fin du XIIe siècle. Il représente la tête de Christ-Emmanuel
entourée par deux têtes d'archanges. De la même région, à peu près de la même

époque, on connaît l'icône de Saint-Dimitri de Salonique.
Au XIIIe siècle l'affaiblissement des forces féodales amène certaines villes du

Duché de Vladimir Souzdal à prendre de l'importance. Dès lors naîtront des manières

2 George Ostrogorsky: Histoire de l'Etat byzantin, Paris, 1956.
3 Un résumé du texte accompagnant les reproductions d'icônes conservées à la Galerie

ïretiakov nous permettra de mieux comprendre l'évolution de la peinture religieuse de la Russie
ancienne. L'introduction est de A. Svirin, Moscou, 1963.



— 97 —

Fig. 1. Triptvque du Musee de Geneve Fig. 2. Triptj que des Collections Schweizer
No. inv. N 596. 45,3 cm x 31 cm. de Lucerne.

locales, jouissant de leurs caracteres particuliers. Les canons et l'aspect aristocra-

— 97 —

Fig. 1. Triptyque du Musée de Genève
No. inv. N 596. 45,3 cm x 31 cm.

Fig. 2. Triptyque des Collections Schweizer
de Lucerne.

locales, jouissant de leurs caractères particuliers. Les canons et l'aspect aristocratique

perdront de leur importance tandis qu'apparaîtront des traditions populaires.
La plus connue des manières locales sera celle de Yaroslav. Citons La Vierge, Orante
de la fin du XIIe siècle, début du XIIIe siècle, comme le meilleur témoignage laissé

par cette manière.
A côté de ces deux grands centres cl'art religieux russe, notons ceux de Novgorod

et de Pskov. La puissance économique et commerciale de Novgorod permettait à

cette ville d'entretenir des relations avec l'Orient et l'Occident. Réussissant à éviter
l'invasion tartare, cette ville put conserver un grand nombre de témoins de l'art
ancien. Cette particularité de Novgorod permettra le développement de deux
tendances différentes. L'une appartiendra aux traditions de l'art byzantin, l'autre prendra
une forme plutôt narrative. Citons en premier lieu Le Saint-Suaire et illustrons la
seconde tendance par l'icône de UAdoration de la Croix. Les artistes de Novgorod
des XIIe et XIIIe siècles montrent une grande diversité de création dans leurs
icônes.

Le XIVe siècle sera une des périodes les plus prospères de la peinture russe.



— 98 -
Parmi toutes les manières du XIVe siècle, citons pour commencer celle de

Novgorod. Cette ville et sa région avaient à cette époque la renommée d'être le centre
principal de la vie culturelle russe. Ses productions artistiques étaient reconnues et
réputées au-delà de ses frontières. L'art de Novgorod est dirigé vers un réalisme
émotif et humanisé, basé sur des motifs populaires ancrés dans les traditions,
permettant ainsi une interprétation plus libre des thèmes iconographiques habituels.
Ainsi, de nombreuses œuvres, appartenant à cette manière, ont une vive force de

persuasion intime. Notons, par exemple, l'icône de Saint-Michel-Archange dont
l'expression intérieure nous émeut par son intensité ainsi que par ses couleurs.

Un artiste d'origine byzantine a joué un rôle tout particulier dans l'art de
Novgorod: Théophane le Grec. Son nom pourtant est rattaché à l'art russe, puisqu'il a
exercé son activité non seulement à Novgorod mais aussi à Moscou. Avant de parler
de ce grand artiste, maître d'André Roublev, mentionnons l'art de Pskov. Dans
cette ville, proche de Novgorod, ont été produites des œuvres ayant un caractère
original. Les icônes cle Pskov se manifestent par une force d'expression et de réalisme
unie étroitement au folklore. Citons deux spécimens du XIVe siècle représentant
sainte Paraskeva accompagnée de trois saints ainsi que La Glorification de la Vierge.

Durant le XIVe siècle, les petits duchés commenceront à se rassembler autour
de Moscou. Cette dernière devient alors la capitale sous le règne du duc Ivan Kalit,
ainsi qu'un centre culturel et artistique. Peu à peu, un style moscovite prendra
forme au sein de fart russe, devenant par la suite le guide de la peinture russe.

L'art de Théophane le Grec est très étroitement lié à la formation du style
moscovite. Il est probable que La Vierge du Don est une de ses œuvres. Au dos de cette
icône est représentée la scène de La Dormition de la Sainte Vierge. La fin du XIVe siècle

et le début du XVe siècle verront l'épanouissement d'un de ses élèves : André Roublev.
Considéré comme le chef-d'œuvre de sa peinture, l'icône représentant la Trinité, datée

entre 1422 et 1427, fut exécutée pour la cathédrale du même nom. Cette icône, si pure
et mélodieuse, émeut profondément celui qui la contemple. La combinaison pure et

chromatique de la gamme des couleurs composées de poupre foncé, d'azur et de vert
clair lui donnent une qualité toute particulière. Ce chef-d'œuvre est considéré comme
l'œuvre maîtresse de l'art religieux russe et reconnu comme tel dans le monde entier.

Contrairement à Moscou, Novgorod deviendra une province et son style s'ar-
chaïsera peu à peu, mais des éléments populaires le pénétreront. Un désir d'exprimer
le fantastique, l'inhabituel se manifestera peu à peu. Le XVe siècle permettra à

Novgorod de se signaler par des œuvres dont la qualité de dessin, la plasticité, la
clarté de la composition et l'intensité des couleurs se feront remarquer. Comme

exemple de cette manière, citons l'icône Miracle de saint Georges.

La fin du XVe siècle fut la période d'unification définitive de la Russie. A cette

époque, et au début du XVIe siècle, Dionissi reprendra le flambeau de Roublev et,

avec ses fils, cherchera à maintenir l'école Moscovite. La profondeur des œuvres de



— 99 —

Roublev fera place à une tendance plutôt décorative et élégante allant jusqu'au
maniérisme. Les personnages de Dionissi se distinguent par un élancement exagéré.
Comme exemple de ce style mentionnons l'icône représentant Alexis, Métropolite
de Moscou. Pour illustrer la manière du Nord de cette époque, rappelons l'icône
nommée UExaltation Universelle de la Croix. Nous remarquerons que le peintre
s'attache particulièrement à présenter la richesse et la diversité des tissus.

Lors du passage du XVIe au XVIIe siècle une activité très particulière se

développera dans le domaine de la peinture religieuse. Celle-ci sera appelée à tort l'école
des Strogonov. Or, il n'a jamais existé d'école formée par de riches marchands. La
famille des Strogonov, originaire de Novgorod, immensément riche, qui possédait
ses propres troupes avec une organisation commerciale exceptionnelle, avait un goût
particulier pour les icônes. Elle engageait donc des peintres travaillant sous contrat

pour son compte. Chaque icône était signée et datée au dos. Les personnages sont

présentés avec beaucoup de détails. Les artistes essayaient de produire des œuvres

plaisantes, ainsi les icônes des Strogonov, confectionnées pour être offertes aux
visiteurs de marque, donnaient souvent l'impression d'ouvrages de bijouterie.

La seconde moitié du XVIIe siècle se caractérise par une nouvelle organisation.
Le Tsar convoquera dans le « Palais des Armes » de Moscou, des peintres devant
travailler sous contrat comme fonctionnaires à traitement fixe dans le but de décorer
des églises ou pour confectionner des icônes ou des portraits. Ces peintres seront
même envoyés à l'étranger à la demande des autorités politiques ou religieuses des

pays liés par tradition à la Russie orthodoxe. Ces faits expliquent une certaine
influence de la peinture russe dans les pays des Balkans. Le portrait du prince Mikhail
Skoupine-Chouiski peut servir d'exemple pour cette période. Grâce aux archives,
nous connaissons maintenant un grand nombre de peintres d'icônes moscovites de

cette époque démontrant un désir particulier cle présenter l'architecture et le

paysage. Les dernières années du XVIIe siècle sont caractérisées par des manifestations
dirigées vers le réalisme, les artistes cherchent à représenter les visages tels qu'on les

voit dans les miroirs. Les thèmes narratifs demandent des compositions à grand
nombre de personnages.

On considère la fin du XVIIe siècle comme la dernière étape de la peinture
religieuse russe, la suite n'étant plus estimée comme une création typiquement russe.
Avec son désir de présenter l'architecture réelle, de créer la perspective, la peinture
russe rompt avec ses traditions religieuses et, à quelques exceptions près, passe dans
le domaine de la peinture occidentale. Pourtant quelques ateliers retirés continueront

les traditions. Il ne s'agira plus de créations artistiques reflétant leur temps, mais
d'ouvrages artisanaux essayant de copier les œuvres glorieuses du passé. Le génie
populaire se manifestera par des manières locales où la naïveté liée à l'inspiration
créée par la nature nous enchantera. Leur composition gauche et naïve attirera
davantage notre sympathie que notre admiration.



— 100 —

Le triptyque de Genève

Les faces extérieures clu triptyque russe de Genève, réalisé sur bois, sont revêtues

de peau brune. Les charnières et les angles sont renforcés par du fer forgé étamé.
Le fermoire est cassé, il en manque une partie.

L'ensemble fermé ressemblerait à une boîte haute et plate dont le sommet, surmonté

par deux lignes incurvées, se termine en pointe. Cette forme gothique fut adoptée
par l'architecture russe et largement utilisée dans la construction des iconostases et des

triptyques.4 Des lignes parallèles, exécutées dans la peau, accentuent sa silhouette. La
profondeur de la boîte permet de la placer verticalement, ouverte ou fermée. Son

aspect extérieur gainé de peau et le fer forgé évoque une reliure de manuscrit.
Cette catégorie de triptyque fut confectionnée soit comme autel privé, soit

comme autel portatif qu'un prêtre pouvait emporter avec lui. L'intérieur fut conçu
pour recevoir différentes icônes clans la partie centrale. Il est permis de supposer
qu'un triptyque de ce genre comprenait douze icônes interchangeables, consacrées
chacune à une fête d'église, mais il n'est pas exclu qu'elle n'ait contenu que six planches,

peintes sur les deux faces. Le triptyque du Musée de Genève ne comprend qu'une
seule icône. Bien que son format corresponde aux dimensions, nous pensons que cette
icône ne date pas de la même période que le reste du triptyque.

Si nous l'ouvrons, nous verrons deux volets peints avec des sujets religieux,
ainsi que la partie supérieure centrale en forme de tympan. La boîte centrale, prévue

pour recevoir l'icône, est couverte d'un décor floral de couleurs ocre-jaune, rouge,
verte, noire et ocre-brun sur fond blanc.

L'épaisseur des planches encadrant la partie centrale du triptyque est décorée

par des traits de diverses importances: ocre-jaune, rouge, vert et blanc.

Chaque volet est partagé en trois champs différents, entourés chacun d'un rehaut
coloré d'or, servant de cadre pour chaque scène. L'espace supérieur du volet gauche

(6,5x4,5 cm) est réservé à l'archange Gabriel de l'Annonciation. L'identité du

personnage est encore confirmée par une inscription sur le cadre, nous disant qu'il
s'agit de l'Annonciation, tandis qu'au-dessus du nimbe de l'archange on peut
lire: Gabriel. Sur un fond d'or, le peintre a essayé de présenter la figure de l'archange
en mouvement ; celui-ci est vêtu d'une robe vert foncé dont les plis désordonnés sont

marqués de traits vert clair; un manteau rouge donne l'impression de flotter derrière

l'archange.5 Son visage avec joues et lèvres rouges claires a le regard dirigé vers la

4 Kunstmuseum Luzern 27.6-25.7.1965. 1. Luzerner Ikonensammlung. Catalogue nos: 11,

23, 24, 32, 33, 68. O. Wulff: Der Ursprung des Kontinuirenden Stils in der russischen
Ikonenmalerei, dans Seminarium Kondakovianum, III, 1929, pl. VIII.

5 Gabriel Millet, Recherches sur VIconographie de VEvangile aux XIVe, XVe et XVIe
Siècles, pp. 67 à 92.



— 101 —

Fig. 3. Triptyque ouvert. 45,3 cm x 65 cm

Vierge, située dans un champ semblable, sur le volet de droite. Les bras de l'archange,
dirigés aussi vers la Vierge, se détachent sur une coloration blanche représentant un
édifice. Dans sa main gauche, il tient le sceptre. Ses pieds chaussés de rouge touchent
le sol vert. La Vierge constitue la deuxième partie de l'Annonciation (6,3x6,5 cm).
Assise de trois quarts sur un coussin rouge, posé sur un banc, dont on voit une partie
blanche et or, la Vierge baisse timidement le regard. Elle est vêtue d'un manteau
brun. Son genou gauche se dessine sous le manteau, laissant paraître une robe verte,
semblable à celle de l'archange Gabriel; le nimbe et les manchettes de sa robe sont
de couleur or. L'incarnat est d'un ton jaune-vert, les traits du visage étant indiqués
en vert. Le fond est jaune et le sol vert. Sur le fond d'or, encadrant la scène, au-dessus
de la tête de la Vierge, quatre lettres noires lisibles abrègent le mot: Vierge.

A la même hauteur, sur la partie centrale (7 x 15,2 cm) nous verrons, se détachant
sur un fond vert, douze personnages nimbés, assis deux par deux sur trois rangs, de

chaque côté du personnage central peint sur fond noir, encadré d'un décor vert et
blanc. Du sommet de la scène, descendent des rayons clairs dirigés vers eux. Il s'agit



— 102 —

de la Pentecôte. Les douze personnages assis sont les apôtres vêtus de vert, rouge,
ocre-jaune et bleu, pieds nus, au moment où le Saint-Esprit descend sur eux. Tous,
sauf un, ont les mains et le regard dirigés vers le personnage central habillé de rouge,
une croix cbor couvrant le devant de sa robe, couronné et nimbé, tenant dans ses
bras en signe de prière un drap blanc. Ce personnage, sur fond noir, semble sortir de
l'obscurité. Il s'agit du Cosmos, symbolisant l'humanité.6

Pourquoi présente-t-on un personnage vieilli, couronné, dans un lieu sombre,
vêtu de rouge, portant un linge avec douze rouleaux de parchemin? L'homme est
dans l'obscurité car l'humanité entière était dans la nuit de l'incrédulité. Le péché
d'Adam l'a vieilli. Son vêtement rouge symbolise le sacrifice, il porte la couronne
de la honte dans laquelle le monde était plongé. Le linge blanc devait comprendre
douze rouleaux de parchemin représentant les douze langues dans lesquelles les

apôtres seront chargés d'éclairer l'humanité. Notre peintre a simplifié l'image en
supprimant les douze rouleaux probablement parce qu'il ne connaissait pas le sens
de cet attribut. Cette scène est surmontée d'une bande en or. Une inscription, aujourd'hui

illisible, donnait certainement le titre de la composition. Sur le fond noir,
des deux côtés de la tête du personnage représentant le Cosmos, on devine quelques
lettres du mot: Cosmos. A gauche, aux pieds des apôtres, sur fond vert, le texte est
effacé et, à droite, on pent encore lire : les apôtres.

La lecture du registre supérieur terminée, nous passons au second. Le champ
du volet droit (12,5 X 10,5 cm) se situe au-dessous de la moitié de la scène cle l'Annonciation.

L'espace, sur fond vert, est occupé par un demi-médaillon au milieu en haut,
présentant le Sauveur-Emmanuel. Sur la gauche, saint Jean l'Evangéliste, sur la

droite, saint Siméon Stylite. Le demi-médaillon se détache sur fond d'or. Une
guirlande en noir et rouge limite la partie arrondie du demi-médaillon. Le Christ-Emmanuel,

de face, porte un nimbe en signe de croix. Il est vêtu d'une robe indiquée par
des traits noirs. Le dessin montre un visage jeune, marqué de vert, les joues sont

rouges. Saint Jean l'Evangéliste est présenté par un personnage barbu au front
prolongé d'une calvitie. Il porte une robe rouge, sur son épaule gauche, une écharpe
verte s'enroule autour des hanches pour retomber en un vaste drapé. Au-dessus de

sa tête on lit: saint Jean l'Evangéliste. Présenté de trois quarts, saint Jean regarde

vers saint Siméon Stylite. Ce dernier, la moitié du corps de face, est perché sur une

colonne, ici représentée en forme de tour, car il a passé toute sa vie d'ascète sur une
colonne. Barbu, portant un capuchon vert, nimbé, saint Siméon Stylite est vêtu
d'une cape brune boutonnée sur la poitrine. Au-dessus de la tête on peut lire
l'inscription: saint Siméon Stylite. Entre les deux saints, quelques traits plus sombres,

cherchent à indiquer le mouvement du terrain.7

6 Uspenski, Leonid und Wladimir Losski: Der Sinn der Ikonen, Bern und Ölten, 1952.
7 Ikonenmalerhandbuch der Familie Stroganow, Slavisches Institut, München 1965.



— 103 —

L'espace symétrique du volet droit (13,5x11,5 cm) comprend une scène aux

personnages plus nombreux. Il s'agit de La Descente aux Limbes. Au milieu de cette

composition, dans une mandorle, apparaît le Christ nimbé d une auréole en signe de

croix. Penché vers la gauche, il prend la main d'Adam sortant d'un tombeau. Eve,
les mains voilées en un geste de prière, sort de son tombeau, faisant pendant à celui

d'Adam.8 Derrière Adam, trois personnages, dont deux portant couronnes et
vêtements royaux sont David et Salomon. Derrière eux on aperçoit la tête de saint Jean
le Précurseur. Comme pendant à ce groupe et derrière le tombeau d'Eve, sortant
d'une grotte, Moïse tient les tables de la Loi, accompagné des Justes de l'ancienne
Loi. Le Christ porte un vêtement jaune-brun avec quelques taches rouge et or. Il
donne fortement l'impression d'avoir été repeint lors d'une restauration. Le Christ

pose les pieds sur la croix.9et10 Derrière le groupe de gauche s'élève une montagne
jaune tandis que derrière celui de droite on voit une montagne rose. Entre les deux

l'espace est vert.
Nous arrivons maintenant au dernier registre du volet de gauche présentant

une scène (12,6x10,2 cm) où figurent cinq personnages posés sur deux rangs. Au
premier plan se trouve de gauche à droite saint Stéphane de Souroge, un saint
archevêque, mort en Crimée au VIIIe siècle. Il porte une robe jaune ainsi qu'un
manteau blanc bordés de broderies; il s'agit de vêtements liturgiques, et tient un
évangile dans sa main gauche. A ses côtés se trouve Jean de Rila, anachorète bulgare
du Xe siècle qui se retira dans les gorges de Rila. Sur une robe rouge, il porte un manteau

simple de couleur brune. La Vierge est située à l'extrémité de la composition,
habillée de vert et de rouge.

Au deuxième rang, nous trouvons sainte Barbe portant robe rouge et manteau
vert, ayant à son côté saint Grégoire le Décapolite, saint de l'Eglise grecque, mort à

Constantinople en 842. Son vêtement liturgique est semblable à celui de saint Stéphane
de Souroge. Tous ces personnages debout tendent leurs mains en un geste de
recommandation vers le centre du triptyque. Le fond est vert et chacun porte son nom
inscrit au-dessus de la tête. Ces inscriptions seules permettent d'identifier les saints.
L'inscription qui aurait dû se trouver au-dessus de la composition est effacée, mais
nous avons pu constater que très souvent le choix des saints était subordonné au
désir de celui qui commandait une icône.

8 II n'est pas question d'Eve dans l'Evangile de Nicodème. Sa présence aux côtés d'Adam
est une invention tardive des peintres athonites postbyzantins. (Louis Réau: Iconographie de
l'Art chrétien, II, Iconographie de la Bible - Nouveau Testament, p. 533.)

9 Cette croix représente les portes de l'enfer arrachées de leurs gonds et qui, en tombant,
écrasent Satan. Au-dessus de la mandorle jaillissent la croix et les instruments du supplice.

10 Au-dessus de la composition, on peut lire sur le cadre: «La Résurrection du Christ. »

(Réau, p. 532). A Byzance et dans l'Eglise grecque l'Anastasis remplace la Résurrection. En
Occident, au contraire, la Descente aux Limbes et la Résurrection coexistent et constituent deux
motifs parallèles, indépendants l'un de l'autre.



— 104 —

1. SOBOR ARHANGELA MIHAILA.
2. SLUGI ARHANGEL MIHAI[L] ClNONAÖJAL-

nik viSnjim silam.
3. ARHANGEL [MIHA]IL SODOMA [I GOM]ORA

OGNJE[M] POZ'ZE I LOTA BEDNAGO I[Z]VE-
DE.

4. ARHANGEL [MIHARL MOJSEJE[VO] [TJE]LO
POGREBE [NA] MOAVLJI NARICAJEMOJ
TAZGA.

5. [PO] POVELJENIJU BOZIJU [ISUSJU NAYINU
- POVELJE BOG JEMU RADI SOHRANJENIJA
GRADA JERIHON OT NASESTVIJA FILJUS-
TIN. ISUS ZE SOBRA LEVITY I STARCY I
VZJA KIVOT SVJATYJ I OBNOSJASE OKOLA
GRADU. IZBAVLJEN BYST POMOZENIJEM
SVJATAGO ARHANGELA MIHAILA.

6. ISUSU ZE NAVINU VO OPOLCENIJI S FI-
LJUSTINAMI VO BRANEH NEDOSTVSJU
VREMENI SVJATYJ ARHANGEL MIHAIL
USTAVIL SOLNCE OT TECENIJA TRI CASA
STOJASE. ISUS ZE DERZA RUCE KRSTO-
OBRAZNO, JEMU ZE PODDERZASE RUCE
MONASIJA I JEFREM.

7. SVJATYJ ARHANGEL MIHAIL VO JERIHONE
ISUSU NAVINU JAVI SJA I VO BRANEH
JEMU POMAGASE. I POBI FILISTINOV 500
VOJSKA POMOZENIJEM ARHANGELA
MIHAILA GROZNAGO.

8. SVJATYJ ARHANGEL MIHAIL V VALONE
PE&C OGNJENUJU PROHLADI I TREH
OTROK SOHRANI. ANANIJA I AZARIJA I
MISAILA NEVREDIMI BYSA, A HALDEJ
OPALI. VEL.JENIJEM BOZIJEM MUClTELJA
POSTRAMISA.

9. SVJATYJ ARHANGEL MIHAIL FARAONA S

JEGIPTJANY POGRUZY, SO VSEMI VOJI
JEGO IZTOPI.

10. SVJATYJ ARHANGEL MIHAIL MOJSEJA
CREZ CERNOJE MORE SO IZMAILTJANY
PROVEDE.

11. BOZJI JEST VOEVODA I ORUZIE VODVIZJU
NA VISOTU I USTRASAJA VRAGI ;

12. OT TRUBI IZIDJE GLAS OBRAZUJEM1
VTOROJE PRlgESTVIJE GOSPODNJE.

13. DAN BYST JEMU LUK OBLACNIJ POSLE-
DEZE VSEH TVAREN.

14. I DAN BYST JEMU CARSKIJ VENEC ;

15. IZYDE SLOVO BOZIJE PO VSEJ VSELJENEJ
KONCY ZEMLJI;

16. IZIDE OT KADILA BLAGOVONIJE PO VSE¬
LJENEJ ;

17. MORJU VOSKIPEVSIJU, VRAGU OSKUDEV-
gJU ORUZIJE V KONEC I GRADY RAZRUSlL
JESI. POGIBE PAM(JAT);

1. CONCILE DE SAINT MICHEL L'ARCHANGE.
2. SERVITEUR SAINT MICHEL L'ARCHANGE, SUPÉRIEUR

DES ORDRES DES FORCES SUPRÊMES.

3. SAINT MICHEL L'ARCHANGE DËTRUSIT PAR LE FEU
SODOME, GOMORRHE ET SAUVA LE PAUVRE LOT.

4. SAINT MICHEL L'ARCHANGE ENTERRA LE CORPS DE
MOÏSE SUR LE MONT MOAVLI NOMMÉ TAZGA.

5. DIEU DONNA L'ORDRE À JOSUË FILS DE NÛN DE
SAUVEGARDER LA VILLE DE JÉRICHO DES ATTAQUES
DES PHILISTINS. JOSUË RASSEMBLA DES LÉVITES
ET DES PRÊTRES ET PRIT L'ARCHE DE L'ALLIANCE
EN LA PORTANT AUTOUR DE LA VILLE. ILS FURENT
SAUVÉS GRÂCE À L'AIDE DE SAINT MICHEL.

6. QUAND JOSUË FILS DE NÜN N'EUT PLUS LE TEMPS
DURANT LA BATAILLE CONTRE LES PHILISTINS,
SAINT MICHEL L'ARCHANGE ARRÊTA PENDANT
TROIS HEURES LA COURSE DU SOLEIL. JOSUË TENAIT
LES BRAS EN SIGNE DE CROIX ET MANASSE ET
GEOFFROY LES SOUTENAIENT.

7. SAINT MICHEL L'ARCHANGE S'ANNONÇA À JOSUÉ,
FILS DE NÛN, A JÉRICHO EN LUI PORTANT SECOURS
DANS LES BATAILLES. GRÂCE À L'AIDE DU TERRIBLE
ARCHANGE MICHEL, IL ANÉANTIT 500 ARMÉES DE
PHILISTINS.

8. SAINT MICHEL L'ARCHANGE REFROIDIT LA FOURNAISE

ÀVALONE ET SAUVA TROIS JEUNES HÉBREUX-
ANANIE. AZARIE, ET MISSAIE RESTÈRENT INDEMNES,

LES CHALDÉENS FURENT BRÛLÉS. PAR L'ORDRE
DIVIN, LE TORTIONNAIRE FUT HUMILIÉ.

9. SAINT MICHEL L'ARCHANGE ENGLOUTIT LE
PHARAON ET LES ÉGYPTIENS DANS LES EAUX.

10. SAINT MICHEL L'ARCHANGE FIT PASSER MOÏSE À
TRAVERS LA MER ROUGE AVEC LES ISMAÉLITES.

11. IL EST LE COMMANDANT DES TROUPES DIVINES.
ET IL ÉLÈVERA LES ARMES DANS LES HAUTEURS
EN EFFRAYANT LES ENNEMIS.

12. LE SON SORTANT DE LA TROMPETTE ANNONÇA LA
VOIX DIVINE.

13. UN ARC DE NUAGES LUI FUT DONNÉ APRÈS QUE
TOUT FUT CRÉÉ.

14. LA COURONNE IMPÉRIALE LUI FUT DONNÉE.

15. LA VOIX DU SEIGNEUR JUSQU'AUX EXTRÉMITÉS
DU COSMOS.

16. DE L'ENCENSOIR SORTIT UNE BONNE ODEUR À
TRAVERS TOUT L'UNIVERS.

17. LA MER S'AGITAIT, L'ENNEMI S'AFFAIBLISSAIT,
LES RÉSERVES D'ARMES S'ÉPUISAIENT ET TU

DÉTRUISIS LES CITES. LE SOUVENIR DISPARUT (DE
CET ÉVÉNEMENT).

Ce texte a été complété et traduit du slavon en serbo-croate par les soins du Dr Djordje
Trifunovic de l'Université de Belgrade. Je profite de cette occasion pour l'en remercier
chaleureusement de même que pour ses recherches bibliographiques concernant ce texte.

J'exprime aussi tous mes remerciements au professeur Voja Djurïc et à son assistant
Gojko Subotic, de l'Université de Belgrade, qui ont bien voulu me donner des conseils pratiques
relatifs au plan de cet article.



1

11

12
13 14

15

16

10

17

6 7





— 105 —

Fig. 4. Icône de saint Michel archange. 31,7 cm X 27,3 cm,



— 106 —

Pour terminer la description de ce triptyque, observons la partie inférieure du
volet droit (12,6 X 11,3 cm). Cette partie est divisée par une croix en quatre espaces
d'environ 5,5x5 cm surmontés d'une surface dorée avec l'inscription: «La vie de
Marie en Egypte ». Les quatre champs à fond blanc comportent plusieurs scènes de
la vie de cette sainte. Les figures sont beaucoup plus petites que dans les trois autres
compositions. Nous y trouvons d'abord la rencontre de saint Zozime et de Marie
totalement dévêtue et brûlée par le soleil. Dans le carré suivant nous voyons Zozime
lui passant son manteau en tournant la tête pour ne pas voir sa nudité. Ensuite, nous
le voyons repartir pour revenir un an plus tard; ses habits ont changé de couleur.
Il administre la communion à sainte Marie puis, plus tard, il la retrouvera morte et
un lion, fossoyeur bénévole, l'aidera à creuser la tombe. Cette illustration diffère un
peu de la légende, mais elle en reflète l'essentiel. Le peintre a présenté le désert couvert
d'arbres, on ne sait pourquoi.

L'icône se trouvant au centre de notre triptyque est consacrée à la vie et aux
miracles de l'archange saint Michel (31,8x27,5 cm).11

En la regardant de plus près, nous distinguerons tout d'abord au sommet du
cadre, l'inscription en lettres or donnant le titre de l'icône: Serviteur Archange
Michel, Supérieur des Ordres des Forces suprêmes. Au milieu du titre, sur fond or, se

trouve une petite représentation du Concile de VArchange Michel. Des deux côtés
de la composition, un petit écriteau également le confirme. Cette scène présente un
groupe de cinq personnages ailés dont deux portent un médaillon du Christ-Emmanuel

occupant le centre du sujet. Derrière le médaillon apparaissent les torses des

trois autres personnages. Les deux figures du premier plan ainsi que le médaillon,
soutenu également par les ailes d'un chérubin, reposent sur des nuages. Toute la
composition où domine l'or est exécutée avec un dessin très sûr et le souci d'une
décoration soignée. Par de nombreux traits blancs indiquant des fragments de

nimbes le peintre a voulu représenter une nuée d'anges entourant l'archange Michel
qui se trouve au-dessus du médaillon, tenant lui aussi un petit médaillon dans la
main gauche, contenant uniquement les initiales du Christ. De nombreuses pointes
de lances sont indiquées aussi, simulant la présence de tout un Concile, comme le

11 L'origine d'inspiration de cette icône se trouve dans un ouvrage du milieu du XVIe siècle
écrit par le métropolite moscovite Makarie (1482-1563). Cet ouvrage fut imprimé en 1897 à

Saint-Petersbourg et porte le titre: Velikie minei cetii (Le Grand missel), en douze volumes.
En date du 8 novembre sous le titre: Mesjaca noembria v 8 den Pandoleonta diakona i har-

tofdaka velikia cerkve, Skazanie cjudes prevelikogo i preslavnogo Mihaila Arhistmtega, une assez
longue narration comprend de nombreux miracles et les scènes peintes correspondent aux narrations

suivantes: sur Abraham (8-9); sur Moïse (3); sur Josué (4-6); sur les trois jeunes gens (7).
Les chiffres entre parenthèses correspondent aux textes numérotés de l'icône.

Nous ne pouvons affirmer que le peintre de cette icône ait cherché son inspiration dans le
texte car il aurait pu aussi profiter d'une icône déjà existante. Par contre, on peut conclure

que le premier peintre de ce genre d'icône a dû utiliser le texte que nous venons de citer.



— 107 —

titre l'indique. L'incarnat de tons les personnages est rendu en ocre-brun, il sera

répété sur toutes les scènes composant cette icône. Un peu de couleur rouge et

verte accentue les ombres, mais le peintre a surtout utilisé la ligne comme moyen
d'expression. L'effet d'un encadrement est obtenu par des traits minces, foncés,

blancs, rouges et blancs, tandis que le sommet rappelle la forme de notre triptyque
fermé.

Au-dessous de cette composition, la grande figure de l'archange Michel chevauche

un Pégase rouge clair. L'archange, vêtu d'or, porte une couronne et des habits
militaires. Il souffle dans une trompette, comme s'il fumait un énorme cigare, tandis

que de l'autre main, il tient une lance dont la pointe touche la bouche de Satan. Dans
la même main se trouvent la Bible et les rennes du Pégase ainsi que l'encensoir. Tout
autour de la tête et des bras de l'archange se lisent des inscriptions. L'arrière du

Pégase repose sur un terrain très accidenté. Sous son ventre, des bâtiments détruits
et un grand trou sombre où est couché un diable à deux visages. Ce trou serait un
lac ou une mer, car sur trois autres scènes se déroulant sur les eaux le peintre a

toujours présenté de la même façon les eaux et les vagues. Il en sera de même pour le

terrain montagneux présenté chaque fois de façon à évoquer un paysage dramatique.
Le fond est vert clair.

Malgré un désir incontestable du peintre pour exprimer un certain
dynamisme, tout donne l'impression d'être figé et absent. Les personnages ne participent

pas à l'action désirée par l'artiste. Sur la gauche et la droite de l'archange
deux scènes superposées sont séparées de l'image centrale par un trait blanc. Le
dernier registre comprend plusieurs sujets que le peintre n'a pas isolés les uns
des autres.

En commençant la lecture par le haut à gauche, nous verrons cl'abord l'archange
sauvant Loth, sa femme et ses deux filles des flammes de Sodome et Gomorrhe. Le
fond de la composition montre les bâtiments en feu de la ville punie et, au premier
plan, les cinq personnages dont deux sont auréolés. Ce sont l'archange et Loth. La
femme de Loth est présentée au moment où elle se retourne vers la ville en flammes.
Ce geste de désobéissance la transformera en statue de sel.

Sur le registre inférieur, dans un paysage montagneux, se déroule la scène de
l'enterrement de Moïse. Ce dernier est couché, l'archange se penche vers lui. Comme
pendant à ces deux images, à droite, nous avons deux scènes dont l'action se déroule
sur les eaux. En haut, l'on distingue l'archange conduisant Moïse et les Ismaélites
au travers de la mer. L'archange Michel précède Moïse et trois autres compagnons
entourés d'immenses vagues noires. La scène suivante montre saint Michel au moment
où il fait engloutir le Pharaon et son armée par les flots. On distingue l'archange
Michel au premier plan et trois rangs de soldats dont seules les têtes dépassent des

grandes vagues, tandis qu'aux pieds de l'archange on remarque une tête de cheval
se débattant dans les vagues.



— 108 —

Nous arrivons enfin au registre inférieur séparé par un trait blanc, et ici nous
reconnaissons, de gauche à droite, trois scènes concernant Josué fils de Nûn portant
l'arche d'alliance devant la ville, afin de la protéger, selon le Conseil divin. Les vieillards

se tiennent devant les constructions de la ville et regardent l'archange retenant
le soleil afin de donner du temps à Josué. Ce dernier, aidé par Manassé et Jephraim,
tient ses mains en signe de croix. On reconnaît également les soldats de Josué qui,
secourus par l'archange, gagnent la bataille contre les Philistins. Au-dessus du champ
de bataille dans un paysage semblable à ceux déjà décrits pour d'autres scènes, nous

voyons une barque remplie de soldats naviguant sur les eaux déchaînées, et le texte
nous explique qu'avec la tempête sur la mer et l'affaiblissement des ennemis la
destruction des villes a suivi et tout est retombé dans l'oubli.

Tout à fait à droite, sur un terrain plat séparé d'un trait blanc indiquant un
petit espace, se déroule la dernière scène cle notre icône. Il s'agit de l'illustration
d'un miracle célèbre de l'archange Michel, celui où il sauva trois jeunes Hébreux de la
fournaise.

A part la scène centrale, montrant l'archange habillé en commandant des Forces
célestes, toutes les autres scènes le présentent vêtu d'une longue tunique comme
certains de ses interlocuteurs. Pour l'ensemble de l'icône nous pouvons dire que malgré

une richesse iconographique et une sûreté de traits du peintre, l'ensemble donne

l'impression d'une illustration mal réussie, puisque de longs textes doivent accompagner

chaque scène.
11 semble que cette icône ne s'adresse pas au même public que les peintures décorant

les volets du triptyque. Les longs textes accompagnant les illustrations s'adressent

aux croyants qui auraient besoin du texte pour comprendre l'image. Avec cela,
la peinture religieuse russe rompt avec ses traditions respectées par les peintres au
travers des siècles, s'efforçant de donner par l'image ce que l'on ne pouvait expliquer
dans les textes. Nous trouvons ici un exemple frappant démontrant que la technique
seule ne suffit pas à créer les œuvres d'art.

Situons et datons encore ces peintures.
La partie du triptyque que nous considérons comme la plus ancienne peut être

comparée avec une icône de la manière du Nord actuellement au Musée régional de

Kargopol.12 Lazarev dit au sujet de cette manière: « Dans cette région les traditions

linguistiques ont survécu et grâce au faible développement de la culture citadine

l'art paysan est resté dans sa forme la plus pure. Cela explique la particularité du

style de la peinture du Nord.
Les peintres sont très clairs, essayant de rendre les scènes de l'Evangile aussi

concrètes que possible. La lecture de leur peinture doit être facile même pour des

12 Publié dans Savelin Jamchtchikov, Old Russian painting, Moscou, 1965, pl. n° 48:
L'apparition de la sainte Vierge et de saint Nicolas au sacristain Yourich.



— 109 —

Fig. 5. Triptyque ouvert avec icône.

non-initiés. Les compositions sont aisément compréhensibles avec pen de personnages

rangés de face, assez éloignés les uns des autres. Cette simplification est aussi

visible dans la composition de l'espace ramenée à deux dimensions, où la profondeur
disparaît tout à fait. La ligne reste le seul moyen d'expression. Les couleurs sont plus
sombres et plus épaisses, il n'y a pas de transparence que l'on obtenait par
superposition de couleurs.13 »

« L'époque tardive de la manière du Nord se caractérise par une cristallisation
qui permet de différencier les petits centres. Chaque village groupant quelques peintres

a sa propre manière d'interpréter. La tendance générale de toute la région au
XVIIe et au XVIIIe siècles est un penchant vers le réalisme et la narration de

l'entourage vécu. Les peintres n'ayant pas la possibilité d'acquérir une formation dans

13 Cette description de Lazarev correspond tout à fait à la partie du triptyque que nous
considérons comme la plus ancienne. (La citation est reprise dans l'ouvrage de S. Jamchtchikov
op. cit., planche et texte 47).



- 110 -

la capitale apprenaient dans la même localité. Leur maître principal et la source de
leur connaissance restaient la nature. »14

Deux détails nous permettent de rapprocher ces deux ouvrages. Tout d'abord,
le demi-médaillon contenant le Sauveur-Emmanuel; les couleurs dominantes ainsi
que l'arbre portent les mêmes fleurs que le décor floral de notre triptyque.14 (Comparer

aussi le décor de l'icône n° 43 de la même publication.) Nous proposerons donc
la manière du Nord au début du XVIIIe siècle comme provenance. Quant à l'icône
de l'archange saint Michel, elle peut être comparée à celle qui se trouve dans la
collection Schweitzer à Lucerne (catalogue: Luzerner Ikonen-Sammlung, 1965, n° 49)

que nous daterons de la ]3remière moitié du XIXe siècle, sans oser toutefois indiquer

une provenance plus précise.
Cherchant les origines de cette icône, nous avons remarqué dans un article de

0. Wulff, Der Ursprung des kontinuirenden Stils in der russischen Ikonenmalerei,
Seminarium Kondakovianum, III, Prague, 1929, une partie centrale d'iconostase.

L'archange Michel chevauchant un Pégase est iconographiquement très proche du
nôtre. Wulff voit l'origine cle cette scène dans la peinture vénitienne et il suppose
que ladite partie d'iconostase est un produit tardif d'une « école provinciale ». Il
ne mentionne toutefois pas laquelle.

Dans la littérature russe moderne, ce genre cle peinture n'est absolument pas
traité. Du point de vue des auteurs russes il ne s'agit plus d'oeuvres d'art, ni d'œuvres

typiques. Nous en sommes convaincus, mais, démunis d'œuvres d'art uniques
représentant des sujets religieux russes, nous nous contentons d'œuvres artisanales
tardives. Un catalogue raisonné cle ce genre d'œuvres, établi par les chercheurs russes

qui disposent d'un abondant matériel de comparaison, nous faciliterait la tâche et
éviterait bien des erreurs.

En conclusion, nous pensons que cette icône a été peinte indépendamment clu

triptyque dans lequel elle a été placée pour être vendue comme appartenant à un
tout au Musée d'art et d'histoire de Genève en 1883.15

14 Ibid., planche et texte 48.
15 D'après les dernières comparaisons faites avec l'ouvrage de Helge Kjelim, Russiske

Ikoner, Dreyer Forlay, Oslo, p. 303, illustr., 192, notre icône pourrait être mise en rapport avec
la manière de Palech, village actif sur le plan de la peinture décorative encore de nos jours.

BIBLIOGRAPHIE

V. I. Antonova et N. E. Mnëva, Catalogue
de peinture russe ancienne, t. I et II, Moscou,
1963 (en russe). Lire aussi le compte rendu par
André Grabau dans Cahiers archéologiques,
XV, Paris, 1965, pp. 285-290.

Vojislav J. Djxjric, Icônes de Yougoslavie.
Catalogue de l'exposition du XIIe Congrès

international des études byzantines à Ochride,
Belgrade, 1961.

Felicetti-Liebenfels, Geschichte der
byzantinischen Ikonenmalerei, Ölten/Lausanne, 1956.

André Grabar, L'expansion de la peinture

russe aux XVIe et XVIIe Siècles, dans les
Annales de l'Institut Kondakov (Seminarium
Kondakovianum, n° XI), Belgrade, 1940.



— Ill —

Alfred Alexej Hackel, Das altrussische
Heiligenbild. Die Ikone: Geleitwort, Die Bedeutung

der altrussichen Ikone für unsere Zeit
von Th. Baader. Disquisitiones carolinae.
Fontes et acta philologica et historica, t. X,
Noviomagi, 1936, p. 142.

Savelia Jamscikov, Drevnerusskaja zivopis,
Novie otkritija, Moscou, 1965 (en russe et en
anglais).

V.N. Lazarev, Zivopis i skulptura Novgo-
roda, dans Istorija russkogo iskustva, t. II,
Moscou, 1954 (en russe), p. 252.

Gabriel Millet, Recherches sur Vlconogra-
phie de VEvangile aux XIVe, X Ve et XVIe
siècles, IIe édition, Paris, 1960.

George Ostrogorsky, Histoire de l'Etat
byzantin, Paris, 1956.

L. Ouspensky, Essais sur la Théologie de
l'Icône dans l'Eglise orthodoxe, Editions de
l'exarchat patriarcal russe en Europe occidentale,

Paris, I960.

L. Ouspensky et V. N. Lossky, Der Sinn
der Ikonen, Berne, 1952.

Louis Beau, Iconographie de l'Art chrétien,

Paris, 1956-1958.

G. et M. Sotiriou, Icônes du Mont Sinaï,
I, Athènes, 1956.

J. Svirin, Drevnorusskaja zivopis, Novie
otkritija, Moscou, 1965 (en russe et en anglais).

O. Wulff, Der Ursprung des kontinuirenden
Stils in der russischen Ikonenmalerei, dans

Seminarium, Kondakovianum n° III, Prague,
1929.

André Xyngopoulos, Les Icônes portatives,
dans le Catalogue de la IXe Exposition du
Conseil de l'Europe, Z'« Art byzantin », Athènes,
1964.

O. Zonova, Hudozestvenie cokrovisa Mos-
kovskogo Kremlja, Moscou, 1963 (en russe).

(Photos J. Arlaud)




	Tryptique portatif russe des collections du Musée d'art et d'histoire

