Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de I'art et d'archéologie
Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genéve

Band: 2 (1954)

Heft: 3-4

Bibliographie:  Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

Martin P. N1LssoN. — La religion populaire dans la Gréce antique, trad. de 'anglais
par Frans Durif, Collection «Civilisations d’hier et d’aujourd’hui», Paris,
Plon, 1954, in-16, 245 pp.

M. M. Nilsson, dont les beaux travaux sur la religion grecque sont appréciés par tous les
érudits, en étudie dans ce petit volume un aspect particulier, celui des croyances et des cultes
populaires, moins évidents que ceux, officiels, des Etats et de leurs politiques, non moins
importants toutefois par I'action qu’ils ont eue sur ces derniers — les grands dieux en effet
tirent leur origine de la religion populaire, et il n’y a pas en Gréce de distinction entre religion
proprement dite et « folklore », mais une seule religion avec des modes plus ou moins élevés et
épurés — importants aussi par leur role dans la vie de tous les jours, et par leur permanence a
travers les temps.

L’ancienne Greéce était essentiellement un pays de bergers et de cultivateurs, elle vivait de
I’agriculture et de I'élevage, et elle a conservé ce caractére originel, non seulement dans les
régions rurales et retirées, mais partout, et malgré le développement des grands centres indus-
triels. L’homme est en contact étroit avec la nature; celle-ci I'intéresse non pour elle-méme,
mais en tant qu’elle intervient dans sa vie journaliere, qu’elle la facilite en donnant la fertilité
et 'abondance, ou au contraire qu’elle I’entrave. Les forces surhumaines qui agissent sur elle,
il les vénere, les craint, et veut se les rendre propices par des croyances et des actes qui n’ont
rien des hautes conceptions religieuses, et qui sont plutét d’ordre pratique et magique. Elles
sont partout éparses dans cette nature, peuplée de dieux, de génies, de démons multiples; elles
sont plus prés de 'homme et de ses préoccupations, plus efficaces aussi que les grands dieux,
dont par suite il se soucie moins, et dont il ne retient guére que I’aide matérielle et précise qu’ils
peuvent lui donner. Ces divinités secondaires sont dans les montagnes, les foréts, les arbres,
les pierres, les eaux : génies des rivieres et des fleuves, incarnés dans le taureau, le cheval;
nymphes des eaux douces et marines, les néréides; silénes, satyres, centaures bestiaux. On
leur demande la fertilité agraire, aussi la fécondité humaine, et les nymphes secourent I’enfante-
ment. On leur demande d’écarter la sécheresse néfaste, de faire tomber la pluie bienfaisante,
au besoin par des sacrifices humains, a Zeus Lykios, & Zeus Laphystios. Hermés est le génie
du tas de pierres, que la poésie homérique a introduit dans I’Olympe; il protége le bétail, et
I’Arcadie, région agricole et pastorale par excellence, lui voue un culte spécial, ainsi qu’a Pan,
dieu des campagnes. Apollon Lykios, dieu-loup, défend les troupeaux contre ce carnassier. Arté-
mis, la déesse des « choses sauvages», sans doute & l'origine la principale des nymphes, hante
les montagnes, les cours d’eaux, les arbres, mais elle veille aussi sur les femmes et les enfants.
Les tombes et les reliques des héros, morts légendaires, sont secourables, telles que celles des
saints chrétiens et musulmans, et le héros est comme ceux-ci un intercesseur entre les grands



— 260 —

dieux et les simples mortels. Le calendrier annonce le moment propice aux divers travaux
des champs, les rites et les fétes agraires qui les accompagnent, pour provoquer leur réussite et
la fécondité terrestre, en remercier les dieux, lors des semailles et des moissons, de la récolte
des fruits, olives, raisins. Dans les Pyanepsies, on porte '« eiresioné », rameau chargé de figues,
de pains, de godets d’huile et de miel, coutume qui a subsisté non seulement en Gréce, mais en
d’autres pays méditerranéens. Les « Pithoigiia » des Anthestéries sont une féte de 1’ouverture
des jarres de vin; les Choées, une féte des cruches, les Oschophories, une féte des vendanges.
Et le phallus, organe de fécondité, & son réle dans les rites de Déméter, de Dionysos surtout.

Les nécessités agraires, en intime relation avec la vie et la mort apparente de la nature,
mais aussi avec la vie et la mort humaines, & la base de la religion populaire, sont aussi & 1’ori-
gine de cultes d'une spiritualité plus haute, qui les a transformées et idéalisées.

La religion d’Eleusis, avec ses mystéres, est un bel exemple de cette sublimation; elle est
«le plus bel épanouissement de la religion populaire grecque ». Elle procéde d’un ancien culte
agraire, qui remonte sans doute & ’origine mycénienne, en relation avec les semailles d’automne.
Déméter, la « Mére des Blés », est une déesse de la végétation, du grain qui, mis en terre, meurt
pour renaitre, de la nouvelle récolte germant de I’ancienne. Elle évoque, avec les dieux qui lui
ont été adjoints, sa fille Koré, Ploutos et Perséphoné, les héros Triptoléme et Eubouleus, puis
Dionysos, la mort et la vie sans cesse alternante de la nature; mais elle affirme aussi I’éternité
de la vie humaine, celle des générations qui se succédent, puis celle de 'individu promis & une
existence future dans I'au-dela. Maintes autres notions morales, issues de ’agriculture, d’une
vie civilisée, pacifique, de bon vouloir parmi les hommes, se sont greffées sur ces données pre-
mieres, et 1'épi de blé, adoré en silence, est devenu le symbole des mysteres éleusiniens.

La maison, le foyer, la famille inspirent une religion domestique aux divinités protectrices
spéciales, au role particulier d’autres, méme parmi les plus grandes. Zeus, comme Herkeios,
est le défenseur de la haie qui entoure la demeure; comme Kataibates, il en écarte la foudre;
comme Ktésios, Meilichios, il s’incarne dans le serpent familier, qui est aussi ’Agathodémon ;
Héraclés écarte tout mal; Apollon veille aux portes, et la pierre conique d’Apollon Agyieus est
placée devant elle, sur la rue. Hestia est la déesse du foyer sacré.

Dans les cités, les artisans et les commercants ont besoin, eux aussi, de divinités inter-
venant dans l’exercice de leur métier. Athéna Ergané est la patronne de tous les travaux
manuels; sous I'épithéte de Chalkeia, celle des chaudronniers; Héphaistos, le divin forgeron,
celui des ouvriers du métal. Athéna veille & la réussite du potier, et un relief de I’Acropole lui
est dédié par un potier reconnaissant. Que de risques en effet dans le tournassage et la cuisson
des vases! Que de génies malfaisants préts & leur destruction ! Smaragdos les féle, Syntrips
et Sabaktes les brisent.

Tous les actes de la vie journaliére, méme les plus simples, sont sous I’ceil des dieux; il faut
éviter leur colére, se les concilier, par des régles précises de conduite pieuse en chaque circons-
tance. Il y a des jours fastes et néfastes pour les travaux de la campagne. Le laboureur, dont la
charrue ouvre la terre pour les semailles, n’omet pas d’adresser une priére a Déméter et a Zeus
infernal, pour que les épis croissent drus et pleins. On ne traverse pas une riviére sans prier,
ou sans s’étre lavé les mains, car les divinités des eaux s’irritent contre ceux qui se présentent a
elles non purifiés. Que de défenses étranges! On ne se coupe pas les ongles a un banquet de
sacrifice; un homme ne se baigne pas 1& ot une femme s’est baignée. Des recommandations
analogues, dont le sens originel était perdu pour ceux qui les observaient, se retrouvent jusque
dans les doctrines pythagoriciennes, ott la superstition se méle a la haute spiritualité.

Car, des actes pieux aux pratiques superstitieuses, il n’y a qu'une différence de degré, non
de nature. La crainte irrationnelle de forces surnaturelles et mal définies est innée & I’homme,
et la superstition a sur lui d’autant plus d’empire qu’il est moins instruit, moins éclairé par la



— 261 —

raison. La vie journaliére est pleine d’embiiches, qui se manifestent par de multiples signes qu’il
faut interpréter, ne serait-ce que par une belette qui traverse le chemin. Partout rodent des
fantdémes, des étres occultes et malveillants, Momo, Karko, Sybaris, Empusa, partout des
maléfices. Il faut les déjouer, détourner leur action par des talismans, des formules impréca-
toires, par le recours & la magie, & la sorcellerie, aux divinités de ce sombre royaume, telle
Hécate. La superstition est universelle en Gréce, méme dans les classes cultivées, et elle croitra
a mesure que la foi aux dieux officiels se perdra et que prévaudra le mysticisme. Par une con-
duite prudente et modérée, 'homme évitera d’attirer sur lui l'attention des puissances surna-
turelles, il évitera surtout 1’ hybris», la démesure, qui appelle la «némésis » vengeresse; il
sait que tout bonheur, toute lonange excessifs, et Polycrate en est un exemple, peut attirer sur
lui le malheur.

L’homme des champs et de la rue ne se contente pas de satisfaire les préoccupations immé-
diates de sa vie présente. Il veut connaitre son avenir, que les présages, les devins, les oracles
lui dévoilent. Il veut savoir aussi ce qui adviendra de lui quand il aura passé dans le pays du
silence, celui des morts, vénérés, mais craints pour le pouvoir qu’ils conservent sur les vivants.
Il sait que les bons seront récompensés par la félicité des Champs-Elysées, et que les méchants
subiront les tortures des enfers, le chatiment d’'un Tantale, d'un Sisyphe, des Danaides. Cette
eschatologie, qui plonge ses racines au plus profond de ’ame du peuple, a toutefois fait germer
en elle des notions plus épurées, plus élevées.

Les grands dieux officiels de la cité sont trop loin, trop rationnels aussi pour satisfaire ses
aspirations émotives, pour lui donner une protection et une consolation, non plus matérielles,
mais spirituelles. De bonne heure, des mouvements mystiques ont surgi du peuple, de plus en
plus forts & mesure que les liens qui unissent I'Etat et la cité & ses dieux se relachent et qu’on leur
préfere des divinités plus humaines, plus secourables aux miséres des humbles, et porteuses de
promesses futures. Ce sont les masses, et en elles les femmes plus accessibles que les hommes
aux croyances irrationnelles, comme aux pratiques de la magie, qui ont favorisé les cultes
émotifs, ceux d’Asclépios, guérisseur des corps et des dmes, de Dionysos aux extases et aux
promesses paradisiaques; les cultes étrangers de méme nature, de la Grande Mére et de Sabazios
de Phrygie, d’Adonis syrien, des Cabires de Samothrace, de Bendis thrace, d’autres encore, et
ceci déja avant la tourmente spirituelle qui, depuis ’époque hellénistique, allait de plus en plus
détourner les croyants des dieux traditionnels au profit des dieux mystiques et sauveurs, pour
aboutir au christianisme.

On voit combien est riche en enseignements psychologiques autant que sociaux et histo-
riques, cet aspect particulier de la religion hellénique. Ces croyances populaires n’ont pas com-
plétement disparu en Gréce, pas plus du reste qu’en d’autres pays. Les dieux les plus nobles et
les plus spiritualisés peuvent sombrer dans 1'oubli, les croyances des masses persistent avec
ténacité, sous des revétements divers ou semblables, parce qu’elles émanent de besoins et d’aspi-
rations instinctifs et éternels, d’une humanité toujours la méme, malgré les changements des
civilisations.



— 262 —

Gilbert CHARLES-PICARD. — Les religions de I” Afrique antique, avec une préface de
Jérome Carcopino, membre de I'Institut. Collection « Civilisations d’hier et
d’aujourd’hui », Paris, Plon, 1954, in-16, 264, pp.

Par ses fouilles en Algérie et en Tunisie, par les fonctions de directeur du Service des anti-
quités de Tunisie, qu’il assume depuis 1941, M. Gilbert Charles-Picard était des mieux qualifiés
pour exposer, avec compétence, et une précise documentation littéraire et archéologique, les
religions qui se sont succédé, depuis le début du premier millénaire avant J.-C., jusqu’au triomphe
du christianisme, au début du IVe siécle de notre ére, dans I’Afrique du Nord, cette « Afrique
mineure », terre de I’ancien empire carthaginois, pour en suivre les vicissitudes, en relever les
traits caractéristiques. Le bref résumé que voici ne veut que souligner I'intérét de cet ouvrage
riche en faits et en idées.

Des Libyens, les plus anciennes populations indigénes, dont I'unité ethnique s’étend de
I’Egypte & I'Océan, les croyances sont connues par quelques textes, quelques données archéolo-
giques, et surtout par leur persistance dans les cultes qui les ont supplantées et parfois adoptées,
survivances que 1’on note aujourd’hui encore chez les Berbéres — les « Barbari », nom donné
par les Romains aux indigénes non romanisés — descendants actuels des Libyens. Pour eux,
le «sacré », cette force surhumaine et surnaturelle, bienfaisante ou malfaisante, est diffuse en de
multiples apparences naturelles et artificielles : dans des chiffons noués, des pierres, les eaux;
dans des animaux, surtout le taureau et le bélier, dont le culte survit encore au Xe¢ siécle apres
J.-C., les poissons; dans certains étres humains aussi, qui possédent de nos jours encore cette
« baraka », ou dans quelques-uns de leurs organes, tels les cheveux. De la des rites, des fétes, des
épreuves d’initiations, des prostitutions sacrées, pour provoquer ou entretenir la fertilité, la
fécondit3; le culte des rois et des morts, de leurs tombes; I'usage des tatouages, des amulettes
protectrices, cauris, ceufs d’autruches, en particulier pour défendre les orifices humains, portes
ouvertes au sacré, comme le port du voile buccal. Les Libyens se sont peut-étre élevés a la notion
d’entités divines, et ont eu un polythéisme, mais leurs dieux sont sans personnalité définie.
En bref, ils n’ont guére dépassé les stades élémentaires de la croyance, et, par suite, ils ont faci-
lement accepté les théologies et les rites plus évolués qu’a la fin du deuxiéme millénaire et dans
la premiére moitié du premier avant notre ére, leur apportaient les colons phéniciens, dont le
role a été décisif, car la religion punique a conservé son originalité fonciére a travers les temps
et a survécu plus ou moins altérée jusqu’a la diffusion du christianisme au IVe siecle apres J.-C.

Carthage est fondée par eux en 814 avant J.-C., date confirmée, semble-t-il, par les données
archéologiques, et la civilisation punique a duré 668 ans, indépendante, jusqu’a la conquéte
romaine en 146 avant J.-C. Les mythes de cette fondation sont analysés : la légende de la décou-
verte d’une téte de cheval en élevant les murs, symbole d’un dieu belliqueux, peut-étre Hadad ;
la légende de Didon qui, ayant refusé la main du roi des Libyens, se jette sur un bucher, rite de
sacrifice pour assurer la prospérité de la cité, revigorer les énergies naturelles et divines. L’acte
de Didon n’est qu’'un exemple de ces sacrifices humains en usage & Carthage, spécialement ceux
d’enfants, qui sont considérés comme indispensables & la survie de I'Etat; parfois niés & tort, ils
sont du reste connus ailleurs, et ils ont persisté secrétement dans certains sanctuaires puniques
sous 'empire romain, jusque vers le milieu du II¢ siécle aprés J.-C. Le temps les avait adoucis,
en substituant aux victimes humaines des victimes animales qui leur étaient assimilées.

Les grands dieux de Carthage sont Tanit et Ba’al Hammon. Leur importance s’affirme dans
les trois derniers siécles de I'indépendance, depuis que, vers le milieu du Ve siecle avant J.-C.,
le renversement de 1’équilibre méditerranéen en faveur des Hellénes a provoqué une réforme



— 263 —

religieuse, un effacement en leur faveur des dieux secondaires du panthéon phénicien, tels
Eshmoun, Melqart. M. G. Charles-Picard étudie leur signification, leur réle, leurs aspects anthro-
pomorphes ou non, leurs symboles figurés : signe de Tanit, qui pourrait dériver d'un bétyle
évolué, donnant la silhouette d’une divinité bénissant, signe de la « bouteille », piliers, croissant
dans le disque, palmier, grenade, poisson, d’autres encore.

Depuis le milieu du IVe siécle avant J.-C., aprés les conquétes d’Alexandre, I’hellénisme
domine le monde oriental, et Carthage en subit fortement 'influence qui jusqu’alors avait été
superficielle et sporadique, d’autant plus qu’elle est ébranlée au II1¢ siecle par des crises sociales
qui modifient son esprit. Sa religion en recoit, dans les deux derniers siecles de sa vie libre, des
apports nouveaux; elle fait de nombreux emprunts aux cultes grecs, a leur eschatologie, pour
mieux satisfaire les aspirations nouvelles des Ames, leurs inquiétudes métaphysiques. Dans les
rites funéraires, I'incinération est en faveur croissante, d’abord conjointement avec l'inhuma-
tion, pour s’y substituer entiérement & I’époque des guerres puniques; cet usage grec dénote
la croyance plus épurée & une &me qui ne vit plus dans sa tombe, mais qui, libérée par le feu,
s’éléve dans I’atmospheére; elle suscite des images nouvelles, celles des Sirénes, démons ouraniens
qui président aux sphéres célestes et portent les &mes dans I'au-dela. Les tendances mystiques,
qui dominent dans le monde gréco-oriental, pénétrent & Carthage, inspirant le désir de dieux
plus humains, secourables aux individus, leur donnant les consolations spirituelles, des rites
plus émotifs, de mystéres. En 396, les Puniques, assiégeant Syracuse, avaient pillé un sanctuaire
de Déméter et de Koré, hors de cette ville; les malheurs que cette impiété fit fondre sur eux les
incita & la réparer, en introduisant chez eux ces déesses, et le culte des Cereres, comme celui des
divinités éleusiniennes, s’affirme avec le temps, persiste méme aprés la chute de Carthage.
C’est surtout, depuis le IVe siecle, Dionysos, le dieu des thiases, des extases, de la félicité para-
disiaque, aux symboles mystiques du cratere, de la feuille de lierre, de la vigne, de la ciste; il
est d’autant mieux adopté qu’il s’assimile & une divinité d’origine cananéenne, Shadrapa, vénérée
a Carthage, et qu’il s’associe & Tanit et & Ba’al Hammon ; sa puissance se maintiendra jusqu’a la
fin de l'antiquité.

La plus grande partie du volume traité de la religion punique depuis la perte de I'indépen-
dance en 146 avant J.-C., et des modifications qu’elle a subies, sous I'influence des conquérants
romains. Ceux-ci ont apporté & I’Afrique du Nord la prospérité, les bienfaits d’une civilisation
matériclle et spirituelle supérieure; les villes se multiplient, avec de beaux monuments; les
Africains des hautes classes se romanisent de plus en plus, et font preuve de loyalisme envers
Rome. Elle leur apporte ses dieux ; mais ils ont souvent un rdle et un caractére autre qu’'a Rome,
car, sous leurs nouvelles apparences grecques et romaines, les divinités puniques conservent
leurs caracteres traditionnels. Junon Caelestis, principale divinité de Carthage romaine, n’est
autre que Tanit, toute puissante maitresse de 1'univers qui, sous cette forme, conservera ses
fidéles jusqu’a la fin du IVe siécle aprés J.-C. et que le christianisme aura peine & détrdéner.
Saturne équivaut & Ba’al Hammon; Asklépios-Esculape est assimilé & Eshmoun; Hercule, &
Melqgart. Sur les monuments figurés, surtout sur les stéles funéraires et votives des petites gens,
restés encore plus attachés a leurs croyances héréditaires que les élites, leurs images et leurs
attributs latins s’unissent aux vieux symboles indigénes et en prennent le sens.

L’originalité tenace de ’ancienne religion se constate aussi et surtout dans le sacerdoce,
dans le rituel, celui du sacrifice, acte essentiel qui affirme le lien entre le fidéle et la divinité,
assure leur prospérité réciproque ici-bas et au-dela; dans la forme méme des sanctuaires qui
souvent différent des temples gréco-romains, bien qu'ils s’en rapprochent de plus en plus. La
langue punique demeure celle du culte, et 'idiome courant des fidéles, jusque vers la fin du
II¢ siécle apres J.-C., avant de n’étre plus qu'un patois & I'usage du peuple, avant que les dédi-
caces ne soient rédigées surtout en latin.



— 264 —

Du II¢ au IVe siécle apres J.-C., les élites africaines acceptent les tendances mystiques,
propagées par les philosophes néo-platoniciens et par les rhéteurs, qui se font jour dans tout
I’empire, en réaction contre le rationalisme de la pensée hellénique, mais ceci, en leur donnant
toujours un caractere propre, dii aux anciennes traditions. Sous les images et les symboles des
mythes classiques, les monuments funéraires attestent la certitude d'un au-dela céleste, qui
détache des préoccupations d’ici-bas. C’est 'apogée des cultes des mystéres, ceux de Cereres, de
Bacchus, maitre de I'univers, dispensateur aux morts des joies paradisiaques. C’est aussi I'im-
portance de l’astrologie, comme théorie scientifique d’un univers régi par le déterminisme des
astres, directeurs de la destinée humaine. Ces doctrines eschatologiques du paganisme finissant,
déja trés proches par leurs préoccupations de celles du christianisme, ont facilité ’adoption de
celui-ci sans heurts, et la christianisation des dieux paiz=ns, car le rationalisme hellénique, qui
ne pouvait plus contenter les besoins nouveaux des esprits, s’était déja renié lui-méme, miné
par les courants mystiques, anciens, mais plus fort maintenant que jamais.

La masse demeure toutefois attachée & ses traditions, méme les plus primitives, c¢’est en
elle que s’épanouissent la magie, la superstition, souvent la plus grossiére, en un terrain qui leur
avait toujours été favorable, et qui I’est encore aujourd’hui.

W. DEONNA.

- &P OO



	Bibliographie

