Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de I'art et d'archéologie
Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genéve

Band: 25 (1947)

Artikel: Chapiteaux de la cathédrale Saint-Pierre a Geneve
Autor: Deonna, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-727699

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-727699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

) GRS
= & ‘l'\

CHAPITEAUX DE LA CATHEDRALE SAINT-PIERRE
A GENEVE

W. DEronna.

I. LE GENIE AUX GRIFFONS.

o ARMI les pierres sculptées de provenance locale que le Musée
d’Art et d’Histoire a sauvées de la destruction en les abri-
tant sous les portiques de sa cour, quelques chapiteaux ont
été exhumés lors des fouilles faites jadis dans la cathédrale
Saint-Pierre; ils appartenaient aux églises qui ont précédé
Iédifice actuel; ils sont par suite antérieurs aux chapiteaux
que l'on voit in situ et qui, eux, datent de la seconde moi-
tié du XIIe siécle et du début du XIIIe,

Celui que nous examinons ici (pl. VII1-1X) provient des fouilles de Blavignac en
18501, M. L. Blondel 'attribue aux remaniements apportés ala fin du Xe ouaudébut du
XTe siécle & la basilique de Sigismond, édifiée au VIe, et il le place sur une colonne

1 Musée d’Art et d’Histoire, coll. lapidaires, n® 69. — BrLavieNAc, Mém. Soc. Hist., VIII,
1852, 4, pl. I11,1-3; Ip., L’architecture sacrée, pl. V¥,1-3; Gossk, Saint-Pierre ancienne cathédrale de
Genéve, 3° fas., 1893, 63 sq., fig. 27 et 29; GALIFFE, Genépe hist. et arch., 197, fig.; Nos Anciens et
leurs ceupres, 1915, 88, fig. 25; DEoNNA, Pierres sculptées de la vieille Genéve, n° 276, réf.; Ip., Les
arts a Genépe, 1942, 135,



48

entre les bas cotés et la nef, qui furent alors prolongés L. Il estime que la date du
X1Te siécle est trop tardive, mais celle qu’il lui assigne peut en revanche paraitre
un peu trop reculée, & en juger par les caracteres de style de cette sculpture; entre les
les transformations de la fin du Xe siécle et la construction de la cathédrale, d’autres
remaniements ont pu avoir lieu.

Sculpté sur trois faces, la quatriéme pourvue d’un fort tenon, le chapiteau
devait étre engagé dans un pilier, ou adossé a une paroi, et il n’était donc visible
que sur trois cotés 2; il était peint de diverses couleurs, dont il subsistait des restes
lors de la decouverte 3. La partie inférieure en est bmsee et avec elle a disparu le bas
du corps des animaux.

Sur la face antérieure, un homme barbu, de face, étend les bras, et de ses mains
saisit les ailes de deux grifions. Ceux-ci sont opposés par leur arriére-train, et leurs
queues, terminées par un fleuron végétal, s’entrelacent devant la poitrine du per-
sonnage. Le coté gauche porte un griffon semblable qui se dirige & droite, et dont la
queue s'épanouit aussi en un fleuron trifide que surmonte un masque humain
imberbe. Le coté droit, moins bien conservé, ou le masque est presque effacé, repro-
duit le méme sujet, mais inverse.

Les éléments de cette composition sont fréquents dans I'iconographie romane,
et ils remontent & 1'Orient reculé, qui lui a transmis maint motif par des voies
diverses, par la tradition antique, comme par I'imitation des miniatures, des tissus
historiés, des ivoires, des produits variés de ’art industriel. Il en est ainsi pour le per-
sonnage dressé entre des animaux affrontés qui, revétant plusieurs sens et plusieurs
apparences suivant les cas 4, se réclame par des intermédiaires multiples et séculaires du
vieux dompteur des fauves, le Gilgamesh mésopotamien ®. On le retrouve en une de ses
variantes & la cathédrale Saint-Pierre de Genéve, sur le chapiteau d’un pilastre de
I’abside, plus récent que celui-ci, qui a été en partie dissimulé parla colonne supportant

1 Genava, XI, 1933, 84 et note 1; cf. le plan de I'église, fig. 1-2.

2 Cf. le plan du chapiteau, Mém. Soc. hist., VIII, 1852, pl. III, 1; BLaviecNAc, Architecture
sacrée, pl. V¥, 1.

3 Mém. Soc. hist., VIII, 1852, 4; Gosse, Saint-Pierre, 63.

4 Ex. Daniel entre les lions, WeisBack, « Das Daniel-Kapitell im Dom von Chur », Phoebus,
1, 1946, 151, fig. 1; BALTRUSAITIS, La stylistique ornementale dans la sculpture romane, 1931, 112 sq.

8 BALTRUSAITIS, « Gilgamesh, note sur Phistoire d’un théme », Reo. d’art et d’esthétique, 1,
I1, 1935, 101; cf. Reo. arch., 1935, 11, 192; ConTENAU, L'épopée de Gilgameh, 1939. — Sa dériva-
tion dans I’art du moyen age; BALTRUSAITIS, Art sumérien, art roman, 1934, 31 sq., 40 sq.; Io.,
La stylistique ornementale dans la sculpture romane, 1931, 112 sq.; MALE, L’art religieux du X11¢ s
en France, 1922, 352; SALIN, « Sur quelques images tutelalres de Ia Gaule mérovingienne. Apports
orientaux et survivances sumeériennes », Syria, XXIII 1942-43, 201, 202, Les diverses figurations
en Gaule mérovingienne du héros enmdrb d’animaux aﬁ”rontes



PrL. VIII. — Chapiteau de Saint-Pierre, n° Coll. lap. 69.






— 49

la voiite 1, et sur lequel on distingue encore les mains d’un personnage qui saisit
par les pattes deux Sirénes & corps d’oiseau et & queue de serpent. Les griffons, issus
aussi de I'imagination mythique de I'Orient, créatrice de monstres 2, se sont répandus
dans toute I'imagerie antique, et ne sont pas moins banaux dans celle du moyen age
— la cathédrale Saint-Pierre leur fait souvent place sur ses chapiteaux. Dans I'une et

2

Pautre, ils sont volontiers affrontés a4 un élément central®: vase?, étre humain?,
Leurs queues sont ici entrelacées, et ¢’est encore en Orient que I’on trouve les proto-
types de ce schéma décoratif qui, des cylindres sumériens b, a passé dans la peinture
de la Gréce archaique 7, puis & Rome 8, pour parvenir dans I’art du moyen é&ge °.
Celui des animaux aux cous entrelacés, de méme origine sumérienne 1°, n’a pas eu
moins de diffusion que le précédent dans ’art du moyen age 1, par 'intermédiaire
des étoffes et autres produits byzantins ou musulmans 2. L’un et 'autre ont persisté

1 11 appartient & la troisiéme phase constructive de I’édifice, soit & la fin du XIIe siecle.
Pro Arte, 1947, n° 60, p. 116, fig. 1, n° 7.

2 L’origine orientale du griffon est certaine, mais la région précise d’ou il est sorti est parfois
encore discutée; certains croient & son origine mésopotamienne, d’autres le font venir de Syrie, etc.
Cf. entre autres PouLsen, Der Orient und die frichgriech. Kunst, 15; PErroT, Hist. de Uart, 10,
722-3; Dussaup, Mélanges Gloiz, 1, 1932, 347; Iv., Les civilisations préhelléniques (2), 314;
DEMANGEL, La frise tonique, 1932, 375; MonTET, Byblos, 1928, 38, 135, 220; RoEs, Rev. arch.,
1934, 11, 135; cf. Reo. des ét. grecques, 1935, 48, 92; PicArD, Bull. Soc. royale d’Alexandrie, X,
1939, 9; Sacrio-PoTTIER, Dict. des ant., s. v. Gryps; PavrLy-Wissowa, Realencyclopadie, s. v.
Grips; SimoNETT, « Die gefliigelten Lowen aus Augst. Ein Beitrag zur Gesch. d. Greifenmotivs »,
Schrift. d. Inst. f. Ur- und Friihgeschichte d. Schweiz, n° 1, 1944; FrankrorT, « Notes on the
Cretan Griffin », Ann. Brit. School Athens, XX XVII, 1936-7, 106.

3 DuRAND-LEFEBFRE, Art gallo-romain et sculpture romane, 1937, 181, « Le griffon ».

4 MALrE, L’art religieux du XII® s., 360; BALTRUSAITIS, Art sumeérien, art roman, 27.

5 BARRIERE-FLAVY, Les arts industriels des peuples barbares de la Gaule, 1, 1901, 397; Kiun,
Ipek, 1934, 77; SavLiN, Syria, XXIII, 1942-3, 225; BALTRUSAITIS, Art sumérien, art roman, 8%,
fig. 38 a; In., La stylistique, 240, fig. 720, 243; VENTURI, Storia dell’arte italiana, 111, fig. 578
(Monreale). — Dans I’art musulman, Miceon, Manuel d’art musulman, 11, 146, fig. 132, XIIIe s.

¢ Ex. ConTENAU, Manuel d’arch. orientale, 11, 633, fig. 436.

" Lions: Corpus Vasorum, Louvre, 8, III C a, pl. 15, n® 17, 20, 23; ibid., Espagne, Madrid,
fas. 1, pl. 5, n° 3. ) .

8 Dauphins, poissons: DEcCHELETTE, Vases ornés, 11, 151, n° 1061; WaLTERS, Catalogue of
roman Pottery in the Brit. Museum, 42, L. 160; Nos Anciens et leurs ceupres, Genéve, 1915, 91,
fig. (musée de Genéve, n° 7283, relief romain en marbre).

® BALTRUSAITIS, La stylistigue ornementale, 142, fig. 378; 150, fig. 407, 408; 156, fig. 426;
Ip., Art sumerien, art roman, 20, fig. 8 b; 24, fig. 18 b. — Mosaique, Inventaire des mosaiques de
la Gaule, 1, pl. 420, Sorde.

10 Cylindres sumériens, Rey. art anc. et moderne, LXV, 1934, 25, fig. 27; 26, fig. 33; CONTENAU,
Manuel d’arch. orientale, 11, 1931, 631, fig. 435; MoorTGcAT, « Frithe Bildniskunst in Sumer»,
Mut. d. Vorderas. und aegypt. Gesell., 40, 3, 1935, 82, fig. 9-10, pl. XXXVI, 2; en Egypte, pa-
lette prédynamique de Narmer, Reo. art. anc. et moderne, 26, fig. 31.

11 MALE, L'art religieux du XII¢ s., 355; BALTRUSAITIS, La stylistique, 29%, fig. 800; VENTURTI,
Storia dell’arte italiana, 111, 431, fig. 406 (mosaique); LAUER, Les enluminures romanes des manus-
crits de la Bibl. nationale, 1927, pl. XXXVI, 2 (miniature romane, Bible de Mazarin).

12 Ex. étoffe musulmane, oiseaux aux cous entrelacés, Reo. des arts astatiques, X, 1936,
pl. XXXI.



— 50 —

jusqu’a une date tardive *. On voit des oiseaux aux cous entrelacés sur un chapiteau
en place & Saint-Pierre de Genéve 2. Notons maintenant que la queue des griffons
se termine par un fleuron végétal; ce détail n’a lui aussi rien d’insolite, car il est
fréquent dans I'art oriental qui aime ces associations décoratives et souvent symbo-
liques, ou les régnes de la nature, humain, animal, végétal, se fusionnent en des étres
hybrides; il les a transmises & la Gréce 3, & Rome ¢4, avant qu’elles ne parviennent
dans I'art chrétien. N’est-ce pas en Orient qu'il faut chercher I'origine de ces tétes
humaines qui se confondent avec des feuillages et des fruits 5, prototypes des « tétes
de feuilles » chéres & ’art du moyen 4ge ¢, comme le sont aussi les masques humains
d’ou sortent des rinceaux végétaux 7 ? En Egypte antique, la queue de la nébride 8,
d’un monstre & corps de lion °, deviennent des lotus épanouis. Dans P’art romain,
celle du taureau mithriaque se termine par trois épis de blé symboliques 19, celle des
panthéres dionysiaques, en feuilles de vigne 11, celle des Centaures, des sphinx, des
griffons, en rinceaux et fleurons 2. L’art oriental des temps ultérieurs connait de
fréquents exemples analogues 1%, et I'on voit s’épanouir en fleuron la queue d’un

1 Lions aux queues entrelacées, sur la dalle funéraire de Raoul de Meulan, XVe s., Rey. art
anc. et moderne, LXV, 1934, 25, fig. 28. — Oiseaux aux cous entrelacés, sur une porte en bois
d’Ochrida, Yougoslavie, fin du XI1I¢s.-XIVes., BREHIER, La sculpture et les arts mineurs byzantins,
81, pl. XLIII; dalle funéraire de Guillaume d’Aigneaux, mort en 1360, Rey. art anc. et moderne,
LXVI, 1934, 26, fig. 32; sculpture grossiére de 1’église de Dilmoussoun en Cappadoce, qui ne serait
pas antérieure au XVIIe s. (deux cavaliers Iuttent contre des quadrupédes aux cous entrelacés),
Bull. de Corr. hellénique, 33, 1909, 138, fig. 23.

2 C. MARTIN, Saint-Pierre, ancienne cathédrale de Genéve, pl. XXI, 3, mur intérieur de la
facade ouest (provenant de la 1r® travée de la nef supprimée au milieu du XVIIIe s., lors de la
construction du portique gréco-romain).

3 Ex. amphore orientalisante de Délos, avec sphinx dont les pattes antérieures se terminent
en bouquet de feuilles ou en palmette renversée, Picarp, Bull. soc. royale arch. d’Alexandrie,
X, 1939, 15, réf.

¢ Ex. génies dont le bas du corps se prolonge en feuilles d’acanthes, etc., Picarp, ibid.,
15 sq. )

8 Cf. L’Hadad (dit Okéanos) du Vatican, et les reliefs de Kirbet el Tannour, Picarp,
« L’Hadad de Pouzzoles au Vatican », Comptes rendus Acad. Iscr. et Belles-Lettres, 1937, 440; Rep.
des ét. grecques, LV, 1942, 122; Gaz. des Beaux-Arts, 1937, 1, 266, note 1.

6 Ex. dans ’art roman, DurRAND-LEFEBVRE, Art gallo-romain et sculpture romane, 1937, 162,
Masques terminés en feuillages; WEGNER, Festschr. Goldschmidt, 1935, 43, etc.

7 On en voit plusieurs exemples sur les chapiteaux de Saint-Pierre de Genéve.

8 MoreT, Mystéres égyptiens, 70, note 1.

® MAspERO, Hist. anc. de ’Ortent, 1, 85, fig.

10 Comptes rendus Acad. Inscr. et Belles-Letires, 1907, 288; CGumonT, Mystéres de Mithra (3),
1913, 138; Reo. hist. des rel., LXIX, 1914, 389; SAcrio-PoTTIER, Dict. des ant., s. v. Mithra, 1952,
fig. 5093, 1953.

11 Rep. arch., 1902, I, 332, fig. 1; relief de Tunisie.

12 REiNACH, Répert. de reliefs, 111, 336, 415; II, 296.

18 Miceon, Manuel d’art musulman, 11, 79, fig. 79 (plaque en terre cuite, deux lions dressés);
228, fig. 189 (lion en bronze, art fatimite).



5 —

lion sur un plat sassanide du X siécle trouvé peut-étre a Augst, au musée de Genéve !,
celle d’un griffon sur un fragment de chapiteau de Saint-Pierre, trés voisin de celui
que nous étudions, et provenant
comme lui des fouilles de 1850 2.

Parmi les nombreux chapiteaux
romans quel’onrapprocheradundtre,
citons commeseul exemple celuidel’é-
glise Notre-Dame de Neuchatel (fig.
1), ot un personnage estdebout entre
deux fauves affrontés, qui tournent
leur téte en arriére; il en tient des
deux mains les queues entrelacées
que terminent des fleurons3. On
reconnait 1a tous les éléments cons-
titutifs du notre.

& * . Fi¢. 1. — Chapiteau de Neuchdtel.

Le théme général est celui de ’homme entre deux griffons qu’il étreint. Avec
lui, on remonte encore & I’Orient trés ancien. M. Ch. Picard a retracé — & propos

Fig. 2. — Vase d’Hadra,kMusée d’Athénes. Détail.

d’un vase hellénistique d’Hadra au musée national d’Athénes — I’histoire sommaire
du génie ou du dieu dompteur entre des griffons affrontés, qui inspire de nombreux
monuments, depuis ses origines mésopotamiennes, a travers les civilisations orien-

1 Reo. arch., 1919, I, 137-8, réf.; Indicat. ant. suisses, 1920, 104, note 1.

> Gossk, Saint-Pierre, ancienne cathédrale de Genéve, 65, fig. 30; DEoNNA, Pierres sculptées
de la vieille Genéoe, n° 275, réf.; Ip., Les arts & Genéoe, 166. — Coll. lapidaires, no 161.

3 BLAvVIGNAc, Architecture sacrée, pl. XLVII *, 1,



B2

tales, préhelléniques, puis grecque et romaine (fig. 2-3), et, avec d’autres érudits, il a
rattaché & ces prototypes lointainsles représentations analogues de I'art roman (fig. 4)1.

P e 2

F1a. 3. — Fresque de la maison de Livie, Rome.

Les petits cotés du chapi-
teau, ou le griffon est surmonté
d’un masque humain, répétent
le méme motif, car le génie aux
griffons, déja dans I’art antique,
est parfois réduit & un buste, a
une téte seule, accompagnés des
animaux?. L’art roman offre du
reste maint exemple de masques
unis & des animaux, et on en
Baltrusaitis, Ari sumérien, art roman, g, 35, voit - sur des chapiteaux de

’ Saint-Pierre de Genéve 3.

1 PicARD, « Le génie aux griffons et aux dauphins sur un « vase d’Hadra » du musée national
d’Athénes », Bull. de la Soc. royale d’arch. d’Alexandrie, X, 1939, 3; Reo. des ét. grecques, LI1I,
1939, 74; ex. relief d’Atheénes, SacLio-PoTTIER, Dict. des ant., s. v. Gryps, 1673, fig. 3663, etc. —
Dans I’art mérovingien et roman, voir plus haut.

2 PrcARD, op. L., 14, fig. 4, fresque romaine de la maison de Livie, 20; Savrin, Syria, XXIII,
1942-3, 233-4, fig. 5 a (pendentif de Crimée; y voit un emprunt fait par I'art scythe a la Perse).

3 Ex. premier pilier isolé S., deux lions affrontés, & téte commune, et masques humains, etc.



Pr. IX. — Chapiteau de Saint-Pierre, faces latérales, ne Coll. lap. 69.






— 53 —

Toutefois les griffons du chapiteau ne sont pas affrontés, mais opposés, et cette
disposition peut évoquer d’autres souvenirs encore.

Dans son orgueil d’avoir dominé le monde, Alexandre le Grand veut connaitre
les secrets du ciel. I1 s’éléve dans les airs, porté par des griffons qu’il entraine toujours
plus haut au moyen d’un appat de
chair, piqué au bout de sa lance. Il
monte jusqu’au moment ot un génie
se dresse devant lui et lui dit :
« Alexandre, tu ignores les choses
de la terre. Pourquoi veux-tu com-
prendre celles du ciel ? » Cette mer-
veilleuse histoire apparait pour la
premiere fois dans le roman grec
composé vers le II1¢ siécle de notre
ére a4 Alexandrie sous le nom de
Callisthéne; dés lors elle se répand
partout, en Orient comme en Occi-

L ) ° Fie. 5. — Le dieu Malakhbel.
denta et ]Oult d’une grande faveur. Autel palmyrénien, Rome. Détail.

L’Occident la connait par les tra-

ducteurs latins, Julius Valerius au début du IVe siécle, 'archiprétre Léon vers le
milieu du Xe, puis par le roman francais du XIIe siécle, qui s’inspire principale-
ment de Valerius *.

Les origines de cette légende sont orientales 2 et on les a cherchées fort loin
dans le passé, jusque dans 'épopée babylonienne; ce serait en Mésopotamie ou dans
une région voisine qu’elle aurait été concue 3. Divers mythes et théemes iconogra-
phiques ont assurément collaboré a sa formation. Les griffons, qui entrainent
Alexandre vers le ciel, sont des animaux en relation avec le soleil ¢; ils sont attelés
au char qu'Alexandre construit, comme ils le sont & celui d’autres divinités 5: sur
un autel palmyrénien, a celui du dieu Malakhbel, qui est le soleil dans son ascension ©
et qu’ils emportent vers les hauteurs célestes (fig. §). C’est sans doute & cause de ce

1 G. MiLLET, « L’ascension d’Alexandre », Syria, IV, 1923, 85 (note 1, référ.); P. MEYER,
Alexandre le Grand dans la littérature francaise du moyen dge, 1886.

% MiLLET, 111, « Origines orientales de la légende ».

3 Ibid., 118, 119.

* Sur ce sens, CumonT, Syria, IX, 1928, 102; HuBaux et LErRoY, Le mythe du phéniz, 1939. —
Une légende du Physiologus, d’origine asiatique, dit du griffon que « quand le soleil se léve et
verse sur le monde ses rayons, il ouvre les ailes pour recevoir ceux-ci et un de ses compagnons
accompagne I’astre jusqu’au couchant »; CumonTt, Syria, IX, 1928, 102, ref.

5 SAGLI0-POTTIER, Dict. des ant., s. v. Gryps, 1673; Cumont Syria, IX, 1928,102, note &, réf. ;
Pro Arte, 1947, n° 59, 74.

¢ Gumonr, Syria, 1X, 1928, 101, pl. XXXVIII, 1, char attelé de quatre griffons; Pro Arte,
1947, ne 59, 78, fig. 15.



— B4 -

sens solaire qu’ils sont de bonne heure mis en relation en Gréce avec Apollon-Hélios !
et qu’ils en tirent le char 2. Quant au théme du génie entre les griffons affrontés,
nous I'avons déja signalé, et ¢’est avec raison qu’on y a rattaché celui de I’ascension
d’Alexandre 3. Ces éléments, communs & ’Orient et répandus par lui dans le monde

yn

j

/(

| (”\ M !l{ Vw

i y\ A !
/V!M " f\u il
s’

Fie. 6. — Chapiteau de la cathédrale de Béle.

hellénique et hellénisé, ont été transposés & la la personnalité d’Alexandre, sinon
de son vivant, du moins peu aprés sa mort ¢, parce que le conquérant, divinisé,
assimilé au Soleil, s’est substitué dans 'imagination populaire aux dieux et aux rois
orientaux. Lui-méme n’avait-il pas fait mettre sur ses monnaies I'image du griffon,
comme symbole de sa suzeraineté sur la Perse, dont ¢’est I'animal favori ?

L’art du moyen age a volontiers représenté 1’ascension d’Alexandre ¢, d’aprés

! SacLio-PorTikR, s.v. Gryps, 1672; Roscuer, Lexikon, s.v. Greif, I, 1770; PavLy-
Wissowa, s. v.Gryps, 1922; Syria, 1X, 1928, 102, note 5.

2 Paury-Wissowa, s. v. Gryps, 1928; Syria, 1X, 1928, 102, note 4. — CLAUDIEN: At si
Phoebus adest et frenis grypha jugalem... detorsit ab axe.

3 BALTRUSAITIS, La sylistique ornementale, 123; P1cARD, 12.

4 Syria, IV, 1923, 87.

5 HiLy, « Alexander the Great and the Persian Lion-Griffon », Journal of hellenic Studies,
1923, 156. — Sur le griffon en Perse, PAuLy-Wissowa, s. v. Gryps, 1916, VI, « Der Greif in per-
sischen Kulturkreise ».

6 Sur ces représentations: L. MgeissNer, «Bildliche Darstellungen der Alexandersage in
Kirchen des Mittelalters », Arch. f. Studium der neueren Sprachen und Litteraturen, LXVIII,



— BB —

des prototypes orientaux!, sur des étoffes 2, des miniatures 3, des ivoires?, des

mosaiques °, sur les sculptures des cathédrales %, car elle signifie pour lui 'dme qui

Fi1e. 7. — Relief de Saint-Marc, Venise.

doit tendre au ciel, mais fuir I’'orgueil coupable qui veut égaler ’homme a la divinité,
arracher a celle-ci ses secrets. Dans nos régions, on la voit sur des chapiteaux des

1882, 177; G. Suprka, « Beitrige zur Darstellung der Luftfahrt Alexanders des Grossen », Zeitschr.
f. christl. Kunst, XXIV, 1911, 307; Loomis, « Alexander the Great’s Celestial Journey », Bur-
lington Magazine, XX XII, 1918, 136, 177; MALE, L’art religieux du XI1I¢ s. en France, 271;Ip.,
L’art religieux du XIII¢ s. en France (3), 391, note &; CAHIER, Nouveauzx Mélanges d’arch., « Curio-
sités mystérieuses », 1874, 165; KUNSTLE, [konographie d. christlichen Kunst, 1, 1928, 175; autres
référ.: Syria, 1V, 1923, 85, note 1; Hopcson, Legends of Aerial flight in Art, 11, The West, Con-
noisseur, 1938, I, 135.

1 Bassin en cuivre émaillé, art turc de Mésopotamie, daté de 1148, musée d’Innsbruck,
MiceoN, Manuel d’art musulman, 11, 156, fig. 138; Gaz. des Beauz-Arts, 1906, I, 206, fig.; MALE,
L’art religieux du XIIe s., 271, note 2. — Coffret en ivoire de Darmstadt, travail arabe des XII-
XIIIe s.; BREHIER, La sculpture et les arts mineurs byzantins, 1936, 79, pl. XXXIX, 1.

? Dalmatique d’Anagni, B. b MonTtAuLT, Annales arch., XVIII, 26; MALE, L’art religieus
du XII¢ s., 391, note 4.

3 Syria, IV, 1923, pl. XXIV-XXV.

* Coffret de Darmstadt, voir plus haut.

5 Mosaique de la cathédrale d’Otrante, MALE, I c.

¢ Relief en marbre, & Saint-Marc de Venise, X-XIe s. d’aprés une étoffe persane; BREHIER,
La sculpture et les arts mineurs byzantins, 64, pl. XII; DuranDp, Annales arch., XXV, 141; MALE,
L’art religieux du XIIIe s., 391, note 4. — Relief de la cathédrale de Borgo San Donnino, MALE,
L art religieux du X11¢s., 272, fig. 177; BALTRUSAITIS, La stylistique ornementale, 122, fig. 301.



— 56 —

cathédrales de Bale (fig. 6)*, de Fribourg-en-Brisgau 2, et Male remarque que ce
théme, plus particulier & I'Italie et & ' Allemagne, ne se rencontre pas une fois dans les
cathédrales francaises 3.

La composition est presque toujours la méme. Le buste d’Alexandre surgit
en face de la caisse de son véhicule, qui peut étre muni de roues ¢, mais qui en est

Fi¢. 8. — Coffret de Darmstadt.

souvent dépourvu ?; tantdt il tient deux lances avec I'appat de chair, disposées
symétriquement de chaque coté, obliques® (fig. 7) ou verticales 7 (fig. 6), tant6t une
seule (fig. 8) 8. Les griffons opposés, de profil, semblent tirer le char a droite et a
gauche, selon la convention antique usitée pour I'attelage vu de face ?, et fréquente
dans I’art oriental, puis dans celui du moyen age byzantin et occidental 1% qui rabat
latéralement les animaux pour éviter le raccourci et la perspective. Et parfois,
comme ici, leurs queues sont entrelacées (fig. 7).

1 C. EscHER, Basler Miinsterphotographien, série 1, n° 73; CAHIER, Nouveaux mélanges
d’arch., « Curiosités mystérieuses », 1874, 165, fig. B; KinsTLE, I, 176, fig. 47; DEONNA, La sculpture
suisse des origines & la fin du XVIe siécle, 1946, fig. 17.

2 CAHIER, 167, fig. k; KiunsTLE, I, 176, fig. 46.

3 MALE, Lart religieux du XI1II¢ s. (3), 391, note 4.

4 Relief de Saint-Marc.

5 Chapiteaux de Bale, de Fribourg.

¢ Saint-Marc; Borgo San Donnino.

7 Bale, Fribourg.

8 Coffret de Darmstadt.

9 Sur cette convention usuelle dans 1’art non classique, DEoNNA, Du miracle grec au miracle
chrétien, I, 1945, 160, note 8, réf.

10 Bx. ms. du XIIe s., VENTURIL, Storia dell’arte italiana, 111, fig. 687.
11 Relief de Saint-Marec. '



— 57 —

En sculptant un groupement analogue sur le chapiteau de Saint-Pierre, artiste
s’est-il souvenu de ce théme précis ? Il est vrai que I’on ne voit pas la caisse du véhi-
cule, mais la partie inférieure de la pierre est brisée; elle est du reste omise sur certains
monuments 1. Le personnage ne tient pas les batons munis de viande, mais saisit les
ailes des griffons; toutefois les deux volutes divergentes, & chaque angle, pourraient
les rappeler 2. Dans la légende, Alexandre est enlevé au ciel tantdt par deux, tantot
par quatre griffons et méme plus 3, et les trois cotés du chapiteau totalisent quatre
animaux.

Quelle que soit l'interprétation particuliere qu’on lui donnera, le chapiteau de
Saint-Pierre perpétue un trés vieux théme oriental, celui du dieu ou du génie aux
griffons.

II. Lo RESURRECTION ET LA JOIE PASCALE.

Nous avons déja dit U'intérét de reviser les descriptions incomplétes et méme
erronées que I'on a données des chapiteaux figurés de la cathédrale Saint-Pierre
a Genéve, 'utilité de substituer aux dessins et aux photographies insuffisantes de
jadis de meilleures images, indispensables & ceux qui veulent scruter et apprécier
ces sculptures, le plus bel ensemble en Suisse romande de I’art roman dans la seconde
moitié du XII¢ siécle. C’est pourquoi nous avons fait photographier tous ces chapi-
teaux a nouveau, et dans tous leurs détails; c’est pourquoi, ailleurs  comme ici,
et dans d’autres articles qui suivront, nous voulons donner sur certains d’entre
eux quelques précisions nouvelles, et préparer ainsi le volume qui sera en majeure
partie consacré & cet édifice et & son décor plastique dans la publication de la Société
de I'Histoire de I’Art en Suisse, Les Monuments de I’art en Suisse.

Dans les thémes de ces chapiteaux, J.-D. Blavignac ® a jadis pergu une idée
directrice de I’ensemble, s’exprimant en un symbolisme souvent subtil qui veut

1 Email du musée d’Innsbruck.

? Sur le méme émail, les batons avec appat deviennent des sceptres; Gaz. des Beaua-Arts,
1906, I, 206: « un sceptre dans chaque main ».

% Quatre griffons, Syria, IV, 1923, 122, 127, 128; miniatures, ibid., pl. XXIV, 2, XXV, 2; 3;
sept a huit griffons, Canier, 169,170.

4 « La représentation des arts libéraux & la cathédrale Saint-Pierre de Genéve», Pro Arte,
1947, n° 60, 115, fig.

8 J.-D. Bravienac, Histoire de Uarchitecture sacrée du quatriéme au diziéme siécle dans les
anciens évéchés de Genépe, Lausanne et Sion, 1853, 287 sq.



illustrer les luttes du christianisme contre le paganisme, sa victoire, celle de la vérité
divine et de la lumiére sur I'erreur et les ténébres, du Bien sur le Mal. Pour lui,
presque chaque motif a une signification profonde, jusqu’'a ceux de la faune
étrange des lions, des griffons, des chimeéres, qui incarnent les anciens dieux, les
démons.

Tout en admettant le symbolisme évident de certaines scénes, les auteurs
ultérieurs, J.-B. Rahn !, C. Martin 2, n’ont pas eu de peine & critiquer les exagéra-
tions de cette thése. Beaucoup de motifs, lions affrontés, oiseaux aux cous entrelacés,
etc., — comme P'ont prouvé divers historiens de Part du moyen 4ge, et nous nous
bornerons & rappeler les beaux travaux de MM. Male 3, Bréhier 4 en France —
ne sont que décoratifs, empruntés au répertoire traditionnel, aux manuscrits, aux
étoffes inspirés de I’Orient 3. Aussi M. C. Martin s’est-il cru autorisé & conclure, a
propos des chapiteaux de Saint-Pierre: « Il ne faut donc accorder a la plupart des
motifs sculptés sur les chapiteaux de nos cathédrales qu'une valeur décorative . »

L’interprétation trop matérialiste et le symbolisme systématique sont deux
positions aussi excessives I'une que 'autre. Aprés la réaction nécessaire contre les
abus du second, on en est revenu & une conception plus modérée et plus juste.
Certes, beaucoup de thémes n’ont qu'une valeur traditionnelle et ornementale.
Mais il ne suffit pas de prouver la lointaine origine de I'un d’eux pour le priver a priori
de tout sens spirituel; avec le temps, il a pu s’en charger d'un nouveau. Héritée de
Pantiquité surtout orientale par maint intermédiaire, la faune des monstres et des
fauves n’évoque pas seulement aussi «les animaux merveilleux qui vivent en des
terres éloignées et dont parlent les auteurs»?, elle a parfois pris un sens précis
d’édification chrétienne, dont témoignent les textes et les monuments.

Gardons-nous donc de théories trop absolues et d’idées préconcues en étudiant
ces images, qu’elles soient empruntées a I'histoire biblique, & la tradition légendaire
et mythique, aux Bestiaires, ou & la vie réelle. Leur interprétation variera suivant

1 J. R. Raun, Geschichte d. bildenden Kiinste in der Schweiz, 1876, 269, 562.

2 C. MARTIN, Saint-Pierre, ancienne cathédrale de Genéve, s. d. (1910), 128.

8 MALE, L’art religieux du XIII¢ s. en France (3), 1910, 63 sq.; Ip., L’art religieux du X11¢ s.
en France, 1922, 340 sq.

4 L. Bréuier, L’art chrétien, 186 .

5 MALE: « Quant & nos sculpteurs du X1Ie siécle, ils imitaient les figures du tapis byzantin
apporté en France par les marchands de Venise, sans se douter qu’elles pussent avoir une signi-
fication quelconque... » « Nos sculpteurs ne pensaient donc pas toujours & instruire, la plupart du
temps ils ne songeaient qu’a décorer...» « Le vrai symbolisme tient assez de place dans 'art du
moyen age pour que nous n’allions pas le chercher la ou il n’est pas.» — Brehier: « C’est se faire
une illusion que de vouloir & tout prix chercher un sens profond aux monstres fantastiques qui
s’étalent sur les sculptures romanes...»

¢ C. MARTIN, 128, 138, & propos du 5¢ pilier S.: « nulle part mieux que sur ce pilier on ne se
rend compte & quel point & cette époque les animaux étaient employés par les sculpteurs dans un
but purement décoratif ».

? BREHIER, 200,



Pr. X. — Chapiteau de Saint-Pierre. L’ange de la résurrection.



R




— 59 —

les circonstances. Tel motif profane peut n’étre qu'un décor sans autre portée que
de parer 'église et d’amuser. Ainsi le tympan de I’église de Saint-Ursin, & Bourges,
«ne parle que des choses de la terre. On y voit les travaux des mois, une chasse au
cerf dans une forét, la fable du loup et de la cigogne, enfin 'enterrement de Renart
qui ressuscite et s’appréte & bondir sur les cogs qui le portent en terre. Au moyen age,
I’art était donc souvent accepté comme une simple parure; on ne lui demandait pas
toujours de profondes lecons » 1. Inversement, qui reconnaitrait sur un chapiteau
de Vézelay ou un personnage verse du grain dans une meule pendant qu'un autre
se penche pour recueillir la farine, le symbole des prophetes qui apportent le grain
a la meule, saint Paul tournant celle-ci pour transformer le grain en farine, si un
texte de Suger ne commentait cette scéne ? 2

Blavignac supposait que la décoration de Saint-Pierre révéle un plan général
préconcu. C. Martin en conteste la possibilité, puisque les chapiteaux ont été sculptés
a des dates différentes, par des maitres divers, et que les motifs, scénes figurées,
animaux, etc., sont répartis sans ordre apparent. Assurément. Mais il n’en résulte
pas que ce décor ne soit qu'un répertoire de motifs sans lien entre eux, ajoutés les
uns aux autres par l'arbitraire de l'artiste. Ne peut-on discerner en lui quelques
ensembles cohérents ? C. Martin ne semble faire exception que pour le deuxiéme pilier
isolé nord de la nef, ou des anges luttent contre des animaux monstrueux, ou divers
animaux luttent entre eux, et se rallie & I'interprétation de Blavignac qui reconnais-
sait ici la victoire de 1'Eglise sur le paganisme 2. Sur le quatriéme pilier isolé sud de la
nef, les motifs expriment une méme pensée: le sacrifice d’Isaac et celui de
Melchisédec, préfigures de celui de Jésus-Christ. Ailleurs, le Christ trone en majesté
et montre ses plaies; des anges portent la croix. N’a-t-on pas voulu, comme le
reconnait M. Martin, « opposer le Christ crucifié au Christ glorieux », 'ancienne et
la nouvelle loi, et célébrer le triomphe de la croix ? # Nous avons démontré I'unité
de pensée qui a déterminé le choix des chapiteaux des pilastres de 1’abside, ol sont
représentés les arts libéraux. On peut relever d’autres exemples de ces connexions;
nous le ferons ailleurs, nous bornant ici & commenter le suivant que donne le pre-
mier pilier isolé nord de la nef.

Outre ces liens spirituels, il y en a parfois de purement formels. Tels sont ceux
qui unissent ce premier pilier nord au premier pilier sud qui lui correspond. Sur
chacun d’eux le chapiteau principal de la face est (tournée vers le cheeur) porte un
personnage assis de face (ange de la Résurrection, homme tenant sur ses genoux un

1 MArE, Lart religieux du X1I¢ s., 338-9; BREHIER, L’art chrétien, 200, fig. 84, 208.

2 MALE, 167; BrEHIER, 209, fig. 92 et note 3.

* Martin, 133: « Formulée d’une fagon aussi générale, cette opinion est contestable; appliquée
au seul pilier que nous considérons, elle semble fort admissible. Les chapiteaux de ce groupe parais-
sent en effet consacrés & la représentation d’une méme idée. »

4 Ibid., 134.



tonneau); le chapiteau principal tourné vers le bas-coté montre une paire de lions
affrontés. Cette correspondance symétrique du décor est assurément voulue.

Ce premier pilier nord * a été mutilé quand, vers le milieu du XVIIIe siécle,

on supprima la premiére travée de la nef pour construire le portique gréco-romain;

on le priva alors d’'une colonne avec son cha-

6 piteau, et, selon C. Martin, on aurait quelque

peu retouché les autres 2. Ceux-ci, au nombre

® ® 2 f’le hu,it, offrent les motifs s?ivants, que nous

4 : énumérons en partant de l'ouest et en nous
© 7] dirigeant au nord, & I'est et au sud (fig. 9).

5 @ 1. Griffon passant & droite, téte de face. Il
terrasse un quadrupéde, qui parait étre un lion,

@ o) tourné aussi a droite, et actuellement privé de son
2 7 avant-train, sans doute mutilé lorsque I’on modifia

) // & I'angle de ce chapiteau au XVIIIesiecle. De sa patte
478 he levée, le griff it tenir un long b

1 gauche levée, le griffon parait tenir un long baton

Fie. 9. — Premier pilier isol¢ N. de la nef.

et 'enfoncer dans son adversaire 3. (Pl. X111, 1.)

2. Deux personnages, imberbes, de face, vétus
d’une tunique courte, ceinturée; les jambes ployées
sous eux, les mains aux hanches. Celui de droite porte sur le coté droit de sa poitrine un
motif qui ressemble & une fleur, peut-étre un insigne de pelerinage, de confrérie, de
corporation 4. (Pl. XV, 2.)

3. Quatre lions dressés et affrontés, deux de chaque coté ®. (Pl. XI1.)

4. Un personnage imberbe, vu de dos, aux jambes et aux bras écartés, a la téte ren-
versée en arriere. Il est vétu d’une chemise, échancrée autour du cou avec un galon, qui
laisse transparaitre la colonne vertébrale et les cdtes, et de braies courtes et plissées, retenues
par une ceinture. Sa main gauche est posée sur un masque de lion au-dessous du faux-
abaque; sa main droite touche un petit chapiteau®. (Pl. XIV, 2).

1 MarTIN, 131, pl. XXII, 1, 2, 3, 6.

2 Le chapiteau du griffon (n° 1), a sans doute été mutilé & cette époque. Nous n’avons pas
constaté d’autres modifications.

8 MarTIn, pl. XXII, 3. Ce griffon n’a pas un bec « en forme de boule », comme le dit Martin;
I'extrémité de son bec est brisée; I'auteur a sans doute décrit I’animal d’aprés la photographie
qu’il reproduit, et qui lui donne en effet cet aspect; il n’a pas noté le baton que tient ’'animal.

4 Martin, pl. XXII, 3; Bravienac, pl. LXXII* 1-2. Le dessin de Blavignac ne reproduit
pas I'insigne sur la poitrine du danseur. Ce détail n’a pas été remarqué par les auteurs antérieurs.

5 MarTin, pl. XXII, 2.

6 7bid., pl. XXII, 2; Bravienac, pl. LXXIIIT*, 6.



Pr. XI. — Chapiteau de Saint-Pierre. Les saintes femmes au tombeau.






B —

5. Un personnage imberbe, dans une attitude analogue a celle du précédent, ¢’est-a-
dire genoux pliés, jambes et bras écartés, mais vu de face; il est vétu de braies et par-dessus
d’une tunique ceinturée a la taille, dont les pans retombent entre ses jambes . (Pl. XIV.)

6. Les Saintes femmes au tombeau. Au centre, I’ange est assis de face sur la pierre du
tombeau fermé, sous un édicule dont deux colonnettes soutiennent I’arc incurvé. De ses
mains il tient un phylactére horizontal avec I'inscription SVRREX.XPC, soit Surrexit
Christus (Christos en lettres grecques). (Pl X). De chaque coté, les saintes femmes
apportent les aromates: deux a la droite de I’ange, debout, faisant un geste de lamenta-
tion; une 4 sa gauche, inclinée par la rapidité de sa course 2. (Pl XI.)

7. Un évéque barbu, assis de face sur un siege dont les extrémités sont ornées de tétes
de lion. Il tient de la main gauche le livre saint sur sa poitrine, et de la droite levée la crosse.
I1 porte les insignes de sa fonction: mitre aux pans flottants, pallium, manipule, ete. 3.
(Pl. XV, 1.)

8. Samson terrassant le lion; il le chevauche et en saisit la gueule des deux mains;

sa longue chevelure flotte derriére lui, rappel de cette chevelure ou résidait la force du
héros, et que coupa Dalila 4. (Pl. X111, 2.)

Aprés avoir mentionné 1'évéque, les Saintes femmes au tombeau, C. Martin
ajoute: « Les autres sujets sculptés sur ce pilier n’ont pas tous la méme importance;
il serait impossible d’attribuer une signification quelconque & la plupart d’entre
eux » 5. Devons-nous nous contenter de cette appréciation sommaire et de cette
affirmation catégorique ?

Le théme le plus important est celui des Saintes femmes au tombeau (n° 6),
placé sur le chapiteau principal qui regarde le cheeur. Assis sur le tombeau, ’ange les
accueille par ces paroles: « Pourquoi cherchez-vous parmi les morts celui qui est
vivant ? Christ est ressuscité. » C’est 1a un sujet que I'art roman a traité maintes
fois; les artistes d’alors n’ont que rarement représenté la résurrection elle-méme,
et ils n’ont pas voulu figurer le Christ sortant de son tombeau, comme le feront ceux
du XTIIe siécle, parce qu’elle n’est pas décrite dans les Evangiles  ils se sont contentés
de montrer les Saintes femmes accueillies par 'ange 4 la porte du tombeau ¢,

1 MarTIN, pl. XXII, 2.

3 MARTIN, pl. XXII, 1; Bravienac, pl. LXX*, 7; Musée de Genéve, Exposition d’art suisse,
1943, Catalogue, 40, n° 304 (moulage, Musée, n° 910).

8 MarTin, pl. XXII, 1; Bravienac, pl. LXXII* 7. Les tétes animales ne sont pas celles de
serpents, comme le dit Martin.

* MarTiN, pl. XXII, 6; Bravienac, pl. LXXII*, 8.

6 MARTIN, 132.

¢ MALE, L’art religieux du X11¢s.,132; Ip., L’art religieur du XI1IT¢ s., 231; MiLLET, Recher-

ches sur Uiconographie de I’Evangile, 1916, 517; Leitschuh, Gesch. d. Karolingischen Malerei,
1894, 174.

5



— 62 —

La Résurrection, que chantent les hymnes de Paques! en de multiples varia-
tions, tel est le théme qui détermine les autres de cet ensemble.

*
] *

L’art roman a souvent représenté la lutte de Samson contre le lion (n° 8). Mais
suffit-il de le constater, et d’en rappeler les prototypes antiques, qu’il dérive du
Gilgamesh babylonien ou du Mithra tauroctone ? 2

Samson est un symbole de Jésus-Christ ressuscité. Enfermé dans Gaza par les
Philistins, il s’en échappe en arrachant les portes de la ville et en les emportant sur
ses épaules jusqu’'au sommet de la montagne. Gaza est le tombeau ou les Juifs ont
cru enfermer le corps du Christ; celui-ci en a brisé les portes et les a emportées sur
la montagne, c’est-a-dire au ciel ou il est remonté, indiquant qu’il a vaincu a jamais
la mort 3.

Mais Samson a aussi terrassé le lion, et c’est une autre préfigure de Jésus vain-
queur du tombeau et de I’enfer 4. C’est pourquoi les hymnes de Paques, qui chantent
la Résurrection du Christ, lui associent les victoires du héros biblique:

1 Ex. Incipit versus de resurrectione domini, hymne des VI-VIIe s., MoNE, Lateinische Hymnen
des Mittelalters, 1, 1853, 186, n° 140, 1, 55 sq.:

Angelus ecce domint perfulgidus

sedens in albis repoluto lapide

talibus illas refovit allogquiis:

Quid mulieres yipventem cum mortuts

quaeritis? ipse surrexit, ut dizerat.
etc.

2 CumonT, Textes et monuments relatifs aux mystéres de Mithra, 1, 441, n° 332; BREHIER,
L’art chrétien, 213; DurAND-LEFEBVRE, Art gallo-romain et sculpture romane, 1937, 190; W. Born,
« Samson and the lion, a scottish relief with iranian affiliations », Gaz. des Beaux-Arts, 1944, mai,
257; VaLLErY-RADpoT, « Note sur deux chapiteaux romans de I’église d’Anneyron (Drdme) »,
Mélanges Martroye, 1941, 269; Syria, XXIII, 1942-3, 235; CoNTENAU, L’épopée de Gilgamesch,
1939, 296; KinsTLE, Tkonographie der christlichen Kunst, I, 1928, 297, Samson und die iibrigen
Helden des Alten Testaments in der christlichen Kunst; etc.

8 MAvLE, L’art religieux du XIII® s., 178; Mone, I, 216, n°® 160: Sabbato post pascha (tropa-
rium), X1e s., strophe 4, 1. 12:

Hanc adamans conjugem

clauderis Gazae,

sed portas effracturus illius
etc.

Note: «Quem nisi redemptorem nostrum Samson ille significat? quid Gaza civitas, nist infernum
designat ? — Samson media nocte non solum exiit, sed etiam portas tulit: redemptor noster ante
lucem non solum de inferno exiit, sed et ipsa inferni claustra destruxit. portas tulit et montis ver-
ticem subiit, quia resurgendo claustra inferni abstulit, et ascendendo coelorum regna penetravit.
Greg. M. Hom. in evang., 2, 21, 7.

4 BREHIER, L'art chrétien, 213. — IsiporE DE SEVILLE, Patrol., éd. Migne, LXXXIII, 1850,
111, n° 80: Samson Salpatoris nostri mortem et victoriam figuraeit, sive quia de faucibus diaboli
gentes, quasi favum ab ore reperti leonis, abstraxit, sive quia post mortem plures lucratus, plurimosque



— 63 —

Nam fueras praefiguratus
infernum fracturus,

cum Samson ¢ir invictus
leonem suffocavit

et portas hostiles disrupit?.

®
ES &

Sur le chapiteau principal tourné vers le nord, quatre lions sont affrontés (n° 3)
Ce groupement héraldique, ou les fauves s’opposent, qu’ils soient ou non séparés
par un élément central, palmette, arbre, colonne, etc., est emprunté par les artistes
romans, qui l'ont souvent répété2, aux étoffes, ou aux miniatures qu’ils
avaient sous les yeux, et il remonte a la trés lointaine antiquité ou il est aussi banal
que plus tard 3. On le retrouve sur d’autres chapiteaux de Saint-Pierre, par exemple
sur le premier pilier isolé sud de la nef, ou les animaux sont séparés par une colonne
et attachés a elle par une corde. Ne serait-ce done ici qu’un motif décoratif sans plus,
comme il I'est souvent ?

Ne peut-on supposer que les artistes 'ont choisi parce qu'il pouvait évoquer,
par I'une des multiples significations que le symbolisme donne au lion 4, le théme
général qu’ils traitaient, celui de la Résurrection ?

Le lion peut étre 'embléme du Mauvais, quaerens quem deyoret (1. Petr. 5, 8) .
Mais il est aussi celui de son adversaire, Jésus-Christ, le lion de la tribu de Juda,

moriens quam yivens exstinzit; itbid., 389, chap. VIII; «Iste ergo cum tenderet ad ministertum nuptia-
rum, leo rugiens occurrit ei. Sed quis primus erat in Samson obyium leonem necans, cum petendae
uzoris causa ad alienigenas tenderet, nist Christus qui Ecclesiam vocaturus ex gentibus, vincens
diabolum vicit. Gaudete, quia ego vici mundum.» Honorius p’Autun, Patrol., t. CLXXII, 934,
De Paschali die: «Samson... scilicet Christus... In oia leonem confregit... diabolum, qui tanquam leo
rugiens circuit quaerens quem devoret, in cruce devicit.» — HuUGUES DE SAINT-VIicTOR, Patrol.,
t. CLXXYV, 680, De Samsone: Samson significat Christum... Samson leonem interfecit, et Christus
diabolum occidit; Ip., t. CLXXVII, 976: « Samson leonem occidit... et Christus diabolum vicit... —
RABAN MAuR, Patrol., t. CXI, 57: Samson... Salvatoris nostri mortem et victoriam figuravit, sive
quia de faucibus diaboli gentes quast favum ab ore praecepti leonis abstrazit... »

! Mone, I, 198, n° 146, &, 25 sq. Dominica S. Paschae, symphonia (troparium), XIe s.

2 DurAND-LEFEBVRE, 132, Le Lion.

8 MALE, L’art religieux du XIIe s., 347.

* DUuRAND-LEFEBVRE, I e¢.; CAHIER-MARTIN, Mél. d’arch., 1I, 1851, 108, 115; CAHIER,
Nouveaux mélanges, 1874, 117; Ib., Vitraux de Bourges, 77, 82, n° &, 45, etc.

8 GAHIER, Nouveauz mél., 1874, 194; KiNsTLE, Tkonographie d. christlichen Kunst, I, 1928,
126. — Honorius p’AutuN, Patrol., t. CLXXII, 915: « Per leonem Antichristus intelligitur»; 916:
« Draco etiam et leo... diabolus appellatur». — Le lion est un exemple des sens divers et opposés que
peut prendre un méme motif, comme le commente Nicolas e Lyra, Patrol., t. CXIII, 34 (prologue
a Walafried Strabo): «sicut leo per proprietatem constantiae Christum significat Apoc. V : « Ecce vicit
leo de tribu Juda », et per voracitatem signat diabolum, primae Petri V : « Adversarius vester diabolus
tanquam leo rugiens, circumit quaerens quem devoret». — Sur ces sens divers du lion, KiiNSTLE,
Tkonographie der christlichen Kunst, 1, 1928, 126.



leo fortis, leo fortissimus, leo invictus qui, par sa résurrection, a vaincu le démon et la
mort, comme le célébrent les hymnes du jour de Paques:

Hine, fratres cari

simil laetemur sacratissimo
diev hujus festo,

Qua fortis leo,

daemone victo,

tluxit omni mundo

Et,comme l'affirment les textes, le lion divin a vaincu en ce jour le lion diabolique:
« Hodie fortem leonem fortior leo de tribu Juda vicit. » 2

On croyait, d’apres le Physiologus grec, que le lion dort les yeux ouverts: c’est
I'image de Jésus-Christ qui veille dans la nuit du tombeau attendant la résurrection 3.
On croyait que la lionne met au monde des petits qui paraissent mort-nés; mais
le troisieéme jour, le lion survenant les ranime de son souffle. C’est un autre symbole
de Jésus-Christ, qui ressuscite au troisieme jour d’entre les morts, comme les lion-
ceaux, a la voix de son Peére 4. Sed quare, ut leo, et velut catulus leonts ? commente

1 Mone, I, 196, n° 145, Dominice s. paschae ad vesperam. romana (troparium), strophe 6,
XIe s.
Ibid., 226, n° 169, De resurrectione domint (troparium), strophe 2, XIVe s.:
Superato jam
surrexit mortis imperio
messias, leo fortissimus.

Ibid., 219, n° 162, Ad tertiam per totam hebdomadam paschae, XIVe s.:

Chorus novae Jerusalem
novam meli dulcedinem
promat colens cum sobriis
paschale festum gaudiis
Quo Christus inyictus leo
dracone surgens obruto
dum voce viva personat
a morte functos excitat.

2 HoNori1Us D’AUTUN, Patrol., t. CLXXII, 930, De Pasquali die. — De méme David, ibid.,
740: « Dayid, id est manu fortis qui vicit leonem, id est diabolum ».
3 MALE, L’art religieux du XII¢ s., 332; CAHIER, Nouveauzx mél., 117; HoNoRrIUS D’AUTUN,
Patrol., t. CLXXII, 935:
Ita dominus Christus, leo de tribu Juda, obdormivit, Et somnum mortis cepit in humanitate ;
Sed vigilavit divinitate.
4 MALE, Lart religieux du XIIIe s., 28, 56, fig. 13 (vitrail de Lyon), 59 (vitrail du Mans);
CaHIER, 118; Ip., Vitraux de Bourges, 177, fig.:
Dicitur ettam quod leaena catulum suum mortuum fundat,
Et ipse ad vocem rugientis patris die tercia surgat.
Sie Christus, qui triduo sepulero jacuit



Pr. XII. — Chapiteau de Saint-Pierre. Lions affrontés.






— 65 —

Isidore de Séville. In somno leo fuit. Bene ergo Christus, ut leo, requievit, qui non
solum mortis acerbitatem non timuit, sed etiam in ipsa morte mortis imperium vicit.
Bene idem iterum ut catulus leonis, quia die tertia resurrexit... Quis requieverit sicut
leo, nisi Christus in sepulcro suo ? !

Faut-il donc s’étonner si, sur les deux chapiteaux principaux de ce pilier, I'un
montre la Résurrection, 'autre des lions qui 'évoquent ? Ainsi, sur des vitraux et
d’autres monuments 2, Jésus ressuscité sort du tombeau, accompagné d’un lion avec
ses lionceaux 3. « Un détail d’apparence insignifiante, dit Male, cache un symbole. Le
lion qu’on voit dans un vitrail de Bourges, prés du tombeau d’ott sort Jésus-Christ
ressuscité, est une figure de la Résurrection 4. »

*
* %

Et cette victoire du lion divin sur la mort est assimilée aux exploits de Samson,
le héros invincible, lui aussi symbole de la Résurrection, que montre un autre cha-
piteau de ce pilier (n° 8): 5

Die tertia surrexit, expergefactus voce Patris...
Dominus de tribu Juda, ut catulus leonis dormivit,
Quum tres dies in morte de (sine ?) virtute jacuit,
Quem Pater in die tercia suscitaoit...

Honorius p’Autun, Patrol., t. CLXXII, 935-6; 941: «quia Christus ut leo resurrexisse descri-
bitur; cf. CAHIER, Nouveaux mél., 118, et note.

1 Isinore de Séville, MienNE, Patrol., LXXXIII, 1850, 279, n° 349, 17 sq., 19; 283, n° 47.
Ibid., n° 38: Judas significat Christum, qui in cubili sepuleri, quasi leo, securus, corporis somno
victoque mortis imperio, post triduum resurrexit. — Sur le lion qui dort les yeux ouverts, qui renait
au troisiéme jour, etc., symbole de la résurrection du Christ, cf. encore: « Honorius d’AuTuN,
Patrol., t. CLXXII, 694, De officio Paschali « Resurrexi »: « leo natus triduo, quasi mortuus, dormire
traditur, sed in die tertia voce Patris excitatur. Sic Christus Leo de tribu Juda triduo dormigit contur-
batus, sed in die tertia. a Patre est suscitatus ». — ISIDORE DE SEVILLE, Patrol., t. LXXXIII, 279,
n® 17 sq. — HueuEes pE SAINT-VicTOR, Patrol., t. CLXXYV, 13; t. CLXXVII, 56, De leone. —
RaBANMAUR, Patrol.,t.CX1,217, De bestiis.—P1ERRE DE Ri6A, Patrol., t. CCXII, 34. — WALAFRIED
STrABO, Patrol., t. CXIII, 178, vers. 9. — Sur une miniature d’un manuscrit de Munich, saint
Marc sous la forme du lion tient un livre ouvert, et il est accompagné de la légende: in Christo
completur (ou complebitur) visio leonis, resurgendo, quia vicit leo de tribu Juda, radiz Dayid. Soit:
«la vision du lion (EzEcH. I, 4-25, etc.) s’accomplit en Notre Seigneur, quand il ressuscite, parce
que c’est 1a le triomphe du lion de Juda, dont David est la tige ». CAHIER, Nouveauz mél., 1874, 40.
On lit ’Evangile de S. Marc le jour de Paques, parce que son attribut est le lion, et que celui-
ci évoque la résurrection du Christ. HoNorius d’Autun, Patrol., t. CLXXII, 941: «qui ]‘ormam
leonis gerit... Unde et evangelium ejus in paschali die lethur quia Chrzstus ut leo resurrexisse
describitur », ibid., 1694, De officio Paschalis « Resurrexi ».

2 Mmlatures, MAve, L’art religieux du XIII® siécle, 52, note 4. — Fresque de Giotto, a
I’Arena de Padoue, KUNSTLE I, 95, par. 28, n. 8.

3 MALE, L’art religieuz du XIIIes., 28 (vitrail de Bourges); 56, fig. 13 (vitrail de Lyon); 59
(Chartres, Le Mans, Tours); KiNSTLE, Ikonographie d. christlichen Kunst, I, 1928, 127, fig. 31
(vitrail de Fribourg, Christ en croix, lion et lionceaux).

4 Ibid., 28.

5 Mong, III, 1855, 22, n® 630, De omnibus sanctis, 13 sq., XIVe s,

Cf. frise de la cathédrale de Strasbourg, XIVe s.: deux groupes consécutifs: homme assom-



Samson portas valvas pandit
et asportans montem scandit
mira cum potentia :

sic de tribu Juda fortis,

leo portis fractis mortis

die surgens tertia.

Un autre théme animal est celui du griffon qui terrasse un fauve (n° 1). Seuls
ou affrontés, accompagnant Alexandre dans son ascension, terrassant un cheval ,
luttant contre des humains, etc., les griffons sont fréquents dans ’art roman 2,
comme auparavant dans ’art mérovingien. Cet animal, qui reparait sur d’autres
chapiteaux de Saint-Pierre, n’est-il qu’un théme décoratif traditionnel ? 3 Sur le
chapiteau en question, le griffon tient un long baton, une lance, dont il parait trans-
percer son adversaire, comme le ferait un vainqueur humain. Un chapiteau de Cantor-
bery offre un motif trés voisin: un griffon & bras humain, tenant un épieu, terrasse
un quadrupéde qui semble étre un lion plus qu'un chien, comme le pense Cahier;
celui-ci, rapprochant sans raison ce sujet de I’ascension d’Alexandre, y verrait le
symbole de «la violence du riche enivré par le pouvoir, qui croit que tout n’est bon
qu’a satisfaire ses désirs» | ¢ Sourions de telles divagations. Constatons toutefois
qu’il s’agit d’une lutte entre deux animaux, dont le deuxiéme pilier isolé nord donne
plusieurs variantes en leur attribuant assurément un sens, comme nous I’avons relevé
plus haut; et rapprochons cette lutte de celle qui, sur le chapiteau déja décrit (n° 8),
oppose Samson et le lion, en préfigure de la Résurrection.

Trois chapiteaux, sinon quatre, évoquent donc ce grand drame religieux, et
avec lui la féte de Paques, une des principales solennités de 'Eglise chrétienne. Elle

mant un lion, lion et lionceaux. CaniEr, Nouveauz mél., 154, fig. D-F (Pauteur ne voit dans le
premier motif qu'une scéne de chasse au lion, admettant « tout au plus le souvenir de Samson et
de David »); MALE, L’art religieux du XIII® siécle (3), 58.

1 On croyait que le griffon a le cheval en horreur, CAHIER, Nouveaux meél., 193, fig. (griffon et
équidé), 184, note 2, 195.

2 Cf. plus haut, 49.

8 MaLg, L’art religieur du XIII¢ s., 67, qui combat les interprétations symboliques (« Le
griffon, étre double, qui participe de la nature du lion et de la nature de l’aigle, ne cacherait-il pas
quelque mystérieuse allusion & Jésus-Christ ? Non...»); CaHIER, 194 (symbole du diable).

4 CaHIER, Nouveauxr mélanges, 251, fig. D.



— 7 —

coincide avec I'éveil de la nature, qui renait aprés la mort apparente de I'hiver,
comme le Christ est sorti vivant du tombeau, vainqueur de la mort. L’hymne Salva
festa dies, qui se chante encore dans certaines églises & la procession de Péaques,
célebre cette coincidence, que les anciens auteurs ont plus d’une fois relevée . Les
hymnes de Paques chantent cette allégresse, que les arbres, les plantes, les oiseaux,
les humains, sont appelés & manifester en ce jour 2.

Expliquerait-elle les personnages figurés sur les chapiteaux 2, 3, 4,5 ?

Deux d’entre eux, cote a cote sur le méme chapiteau (n° 2), ont les mains aux
hanches, les jambes repliées sous eux, et cette attitude dénote qu’il s’agit assurément

1 Déja GREGOIRE DE NAZIANZE, Orat. 43,703 ; cf. Mong, I,217. — Howorius D’ AuTun, Patrol.,
t. CLXXII, 929: De Pasquali die: « Hodie cuncta a Deo creata per Christi resurrectionem gaudio
perfunduntur », etc... — Goucaup, « La danse dans les églises », Reo. hist. eccl., XV, 1914, 22:

Ecce renascentis testatur gratia mundi

Omnia cum Domino dona redisse suo.

Namgque triumphanti post tristia tartara Christo
Undique fronde nemus, gramina flore favent

Cf. U. CHEVALIER, Répert. Hymn., n° 17.949.
? MoneE, I, 200, n° 148, In die sancto paschae, 79 sq., XIVe s.:

Favent tgitur
resurgenti Christo
cuncta gaudiis:
Flores, segetes
redigivo fructu
vernant et volucres
gelu tristt

terso dulce jubilant
Tellus herbida
resurgenti plaudut
Christo. . .

Ergo die

ista exultemus

qua nobis

viam oitae resurgens
patefecit Jesus

Ibid., 1, 227, n® 170, De diebus festis a pascha usque ad pentecosten, & sq., XIVe s.:

nam surrexit, qui nos dilexit...
Gaude, plaude, ama, clama
voce valida.

Surge, curre, vere quaere
Christum istum corde, sorde
procul posiia...

Orate, jubilate et cantale,
lempus prope est,

ut audiatis gocem jocunditatis...

Cf. encore, I, 186, n° 140. Incipit versus de resurrectione domini, 6 sq., VIIIe s, ete.



— 68 —

de danseurs; elle est analogue a celle de Salomé dansant devant Hérode, sur un
autre chapiteau de Saint-Pierre, au troisiéme pilier isolé sud 1.

Deux autres (n° 4,5), aux jambes et aux bras écartés, 'un vu de dos, 'autre de
face, sont des jongleurs, des acrobates, qui font une culbute, un saut périlleux.
I’iconographie des églises en offre d’analogues. C’est une jongleresse, sur un chapi-
trau d’Amboise ?; sur un chapiteau de Saint-Georges de Boscherville, en Normandie,
elle se tient en équilibre sur ses mains, la téte en bas, entre des musiciens 3; au portail

Y

d’Avallon, elle courbe son corps en arc, et touche le sol d’'une main ¢; & celui de
Saint-Martin de Tours, on voyait jadis un jongleur la téte entre ses jambes °. De telles
figurations ne sont pas rares dans I’art roman ¢, et persisteront; on en retrouve jusque
sur les miséricordes des stalles du XVe siécle 7. L’antiquité connaissait déja ces
corps d’acrobates courbés en arriére, faisant la culbute, la roue, que I'on voit dans
I'art minoen sur des fresques, sur des sceaux ®, sur un pommeau d’épée de
Mallia, en Créte °, puis comme anses et poignées de vases grecs archaiques 10, de
cistes étrusques!, sur des peintures de vases, etc.?, qui ont parfois une signification
religieuse et rituelle, et que 'on a rapprochés de ceux du moyen age 3.

1 Bravignac, pl. LXXTI* 1; Martin, pl. XXVIII, 3, a droite.

2 CAHIER, Nouveaux mél., 217, fig.; MALE, L’art religieux du XII® s., 313 (XI¢ s.).

3 P. LAcroix, Les arts au moyen dge, 1869, 199, fig. 155; van MARLE, Iconographie de I’art
profane, 1. La vie quotidienne, 95, 133; MALE, 313; L. DuBrEUIL, « Un chapiteau de Saint-Georges
de Boscherville », B. Com. Ant. Seine-Infér., XI1X, 1939, 223.

4 ENvART, Manuel d’arch. frangaise, I111. Le costume, 179, fig. 179 (XIIe).

5 MALE, L’art religieux du XII¢ s., 313. — Salomé faisant la culbute devant Hérode, v.
MARLE, 134.

& Acrobates, comme caryatides, cathédrale de Modéne, XIIe siécle, VENTURI, Storia dell’arte
italiana, 111, 262-3, fig.; 248-9, 261. — Viollet le Duc, Dict. raisonné du mobilier frangais, 11,
1874, 450. - Min. Bible de Rodas, X-XI s., LAUER, Les miniatures des manuscrits romans de la
Bubliothéque nationale. &5.

7 Personnage faisant la culbute en arriére, miséricorde de stalle de Moudon, P. Ganz et
Th. SEEGER, Das Chorgestuhl in der Schweiz, 1946, pl. 47, 2; Miséricorde de stalle de Bale, S. Peter,
personnage de dos, étendu, bras et jambes écartés, chausses ouvertes, ibid., pl. 36, & (derbe
Riickenfigur); v. MARLE, 135, note 1, réf.

8 PIcARD, Rev. arch., 1947, I, 84, Une source homérique.

9 CHAPOUTHIER, « Mallia, deux épées d’apparat », Etudes crétoises, V, 1938, 51, Les perfor-
mances acrobatiques en Créte et en Orient, étudie histoire de ce schéma, qui viendrait de I'Orient;
cf. Bull. de Corr. hellénique, LX, 1936, pl. LXII.

10 Eph. arch., 1936, 169 sq., pl. 4.

11 Ex, REINACH, Répert. de la stat., passim; Studi etruschi, X1, 1937, pl. XVI, LII; Encyclo-
pédie photographique de Uart, 111, 1938, Louvre, pl. 110-111, etc...

12 Courssiy, « Statuette de femme acrobate du musée de Rennes», Mon. Piot, 28, 1925-26,
131, pl. X (133-4, liste de quelques images d’acrobates); Reg. arch., 1924, I, 215, Deux statuettes
antiques du Musée de Rennes; ALpizzaTi, «Statuetta ellenistica d’acrobata, Historia, 1, 1927, 43;
ANDREOTTI, «Statuetta ellenistica d’acrobata», ibid.; GRAINDOR, Terres-cuites de 'Egypte gréco-
romaine, 1939, 142, note 3, réf.; Cf. GanERs, Gaukler in Altertum, 1926; BLUNNER, Sitzungsber.
d. k. bayr. Akad. de Wiss., Munich, 1908, 1 (chanteurs, bateleurs, acrobates, etc., dans antiquité).

13 Prcarp, « Kybisteteres anciens et médiévaux », Reg. arch., 1939, I, 262.



lion.

o

assant le

terr

meson

A

d

S

2

upéde.

adr

ssant un qu

Ton terra

ifl

. GF

1

-Pierre.

Saint

aux de

pite

a

— Ch

L. XIII.

0)

I






— 69 —

On sait le role important que les musiciens, les chanteurs, les danseurs, les
jongleurs jouent dans la vie du moyen age, accompagnant les fétes civiles et reli-
gieuses, faisant route avec les pélerins . « Alors, dit un poéte, se 1évent les jongleurs.
L’un joue de la harpe, lautre de la viole, I'un de la flite, I'autre du fifre, 'un de la
guigue, 'autre de la rote, I'un dit les paroles, 'autre les accompagne... Il en est qui
jonglent avec des couteaux, I'un rampe & terre et 'autre fait la culbute, un autre
danse en faisant la cabriole... » 2. « Rien n’est plus curieux, dit Male, que de retrouver
ces jongleurs eux-mémes sculptés aux chapiteaux de nos églises romanes... Ces musi-
ciens, ces interprétes des poétes, ces équilibristes méme, tenaient tant de place dans
la vie des hommes d’alors, qu’on ne s’étonne pas de les rencontrer dans nos églises
romanes... Les pélerins, qui rencontraient sans cesse les jongleurs dans les parvis,
trouvaient sans doute tout naturel de les voir sculptés au mur du sanctuaire » 3,

*
* *

L’Eglise réprouvait ces professions dans lesquelles elle percevait une occasion
de péché, et leurs moeurs souvent libres ¢, mais elle les tolérait toutefois; le Christ
lui-méme ne leur était-il pas miséricordieux ? 5 L’acrobate du chapiteau n° 4 pose
sa main gauche sur un masque de lion, et la gueule du fauve semble la dévorer.
Blavignac en a supposé que I'image représentait ’homme paien englouti par I’enfer.
par le démon 6. Verrait-on la quelque allusion & la réprobation de I'Eglise, et rappel-

1 MALE, Lart religieux du XIIe s., 263, 312-3; GasToUE, « Musique et musiciens francais
dans les anciens manuscrits », T'résors Bibl. France, V, 1935, 72; G. REESE, Music in the middle ages,
with an introduction on the music of ancient times, New-York, 1940; E. REUTER, Les représentations
de la musique dans la sculpture romane en France, 1938; v. MARLE, Iconographie de I’art profane,
I. La vie quotidienne, 133 sq., 95-6, ex. de jongleurs, acrobates, musiciens) ; E. FARAL, Les jongleurs
en France au moyen dge; R. BrRIFFAULT, Les troubadours et le sentiment romanesque, 1945, 195;
D’ALLEMAGNE, Récréations et passe-temps, 266, Les jongleurs.

% Le roman de Flamenca, éd. et trad. P. Meyer, 277; MAve, L’art religieux du XII® s.,
312-3.

3 MALE, L’art religieux du XII°® s., 312-3.

4 «Celui qui introduit dans sa maison des personnages histrioniques, des mimes et des dan-
seurs, ne se rend pas compte de la foule de diables qu’il admet chez lui dans leur train », ALcuIN;
cf. PErTz, Monumenta Germaniae Historica, Epistolae Karolini aepi, 11, Epistola CLXXV, 290.
— Le sixiéme conseil de Paris définit les devoirs des rois: « Empécher les vols, punir I'adultére,
et ne pas nourrir des jongleurs», Patrol., t. CXXXIX, 477. — On leur refusait la communion,
« parce qu’ils sont les ministres de Satan ». — Cf. BrirrauLT, Les troubadours et le sentiment roma-
nesque, 1945, 195, réf. — CAHIER, Nouveaux mélanges, 1874, 219, note 1; 159: « Prédicateurs et
canonistes du moyen age n’épargnent guére les anathémes aux jongleurs comme suppéts de
Satan... Danseuse publique, mime, ou toute autre espéce de baladine, étaient pour le moyen age
des prostituées... », etc.

® Cf. Phistoire du jongleur de Lucques, qui joue en guise de priére son plus bel air & 'image
du Christ, laquelle lui jette un des souliers d’argent qu’elle porte aux pieds. MALE, L’art religieuz
du XII® s., 255; CAHIER, Caractéristiques des Saints, s. v. Musique, 569.

8 Bravicnac, 289, note 385.



— 70 —

lera-t-on les danseurs maudits de Kolbick ? ! Ce serait sans doute chercher trop de
subtilités dans un détail qui n’est vraisemblablement que décoratif.

*
* *

Lors des grandes fétes chrétiennes, le peuple se réjouissait, dansait, sautait,
aux abords de I'église, et méme en elle 2. De nombreux textes mentionnent ces
« ballationes », « saltationes » 3, survivances de rites paiens ¢; 'Eglise les réprouvait,
et s’efforcait de les empécher 5, mais en vain, et dut les tolérer; les ecclésiastiques
eux-mémes y prenaient part, et du XII®¢ au XVe siécle les évéques s’évertuérent
a interdire la danse aux ecclésiastiques et aux religieux ®. Ces danses se pratiquaient
surtout aux deux grandes fétes chrétiennes de Noél et de PAques 7, et «la féte de
Paques était le point de départ de la saison dansante printaniére »8; on connait
de nombreux exemples de ces danses rituelles de PAques exécutées jusque dans
les églises °.

! Dans le duché d’Anhalt, vers 1020-1. Comme le prétre se disposait & célébrer la messe de
Noél, une bande d’hommes et de femmes se mit & mener devant ’église et dans I’église méme
des danses frénétiques et a chanter. Tous les efforts pour les en empécher furent vains. Mais la
malédiction divine ne se fit pas attendre. On vit les uns s’abattre sur le pavé pour ne plus se relever,
d’autres s’en aller comme fous en chantant et en dansant sans répit. Goucaup, 229 et note 1, référ.
Cette légende, avec diverses variantes, est souvent citée par des sermonnaires pour inspirer I’hor-
reur des danses illicites.

2 GouGAuD, « La danse dans les églises », Rep. d’hist. eccl., XV, 1914, 5, 229; LecLERCQ et
CABRoOL, Dict. d’arch. chrétienne et de liturgie, s. v. Danses, 251; II, Danses populaires dans les
églises, référ.

3 Ce n’étaient donc pas seulement des danses, mais aussi des sauts, comme dans la procession
« dansante » ou « sautante » d’Echternach, au Luxembourg, dite aussi procession « der springen-
den Heiligen », GoueAup, 240.

4 GoucAaup, 17, 19 sq.

5 Ibid., 10, textes; ces danses sont encore pratiquées dans certaines localités, ibid., 237.

8 Ibid., 233, ex.; & Sens on disait « tel jour le préchantre bale », etc.

7 Sur les usages populaires de Paques, v. GENNEP, Manuel de folklore contemporain, I1I,
1937, 350, Le cycle de Paques (bibliogr. pour la France). Ces danses de Paques coincident avec les
réjouissances du printemps, fétes de mai et autres, héritages des fétes paiennes des calendes de
mai, GoucAaup, 19.

8 Ibid., 234,18: « ala fin du moyen 4ge, ce n’étaient pas seulement ces deux fétes, mais toutes
celles qui se groupent autour d’elles que choisissait de préférence le populaire pour se livrer aux
divertissements de la danse. Il y avait ainsi comme deux saisons dansantes, celle de Noél pour
I'hiver, celle de Paques au printemps. La premiére commencait souvent dés la Saint-Nicolas pour
ne se clore qu’a ’Epiphanie, et la seconde se prolongeait jusqu’a la Saint-Jean, féte & observances
superstitieuses par excellence ».

® Ibid., 235 sq. ex.; & Sens, le jour de Paques, danse ecclésiastique, dite « cazzole », etc.;
a Auxerre, la danse de PAques, & laquelle prenaient aussi part les chanoines de la cathédrale,
s’exécutait dans la nef; on dansait ici au chant de la prose Victimae paschali laudes, I’orgue accom-
pagnant le chant, et en se jetant une balle ou pelote, d’ou1 le nom de « pilota » qui servait a désigner
cette danse, ibid., 235-6; Guillaume DurAND, Rationale divinorum officiorum, éd. Liyon, 1568, 369:
De sancto die Paschae. In quibusdam quoque in locis hac die in alets, in natali prelati, cum suis clericis



— 7 —

La présence de danseurs et d’acrobates sur les chapiteaux du pilier de Saint-
Pierre qui, par d’autres thémes, célébrent la Résurrection? et la féte de Paques, ne
s’éclaire-t-elle pas a la lumiére de ces usages ? Ne veut-elle pas dire I'allégresse du
peuple, qu’il exprime par ses jongleries, ses sauts, ses danses, et peut-étre méme

jusque dans la cathédrale ?

*
* *

Onretrouve deux acrobates et peut-étre une danseuse nue en un autrelieu de Saint-
Pierre, sur deux chapiteaux de la chapelle de saint Jean-Baptiste, au sud du cheeur, et
en posture analogue, mais traités en un style plus évolué, celui de la troisiéme phase 2.
Ils y évoquent de pareils souvenirs. A la féte de Saint-Jean Baptiste, on s’adonnait,
comme a celle de Paques, & des réjouissances, & des danses, a des sauts 3, auxquels
les prétres mémes participaient 4. De plus, nous le montrerons ailleurs, le décor de
cette chapelle appartient aussi au cycle de Paques, célébre les apparitions du Christ
ressuscité & Marie-Madeleine, aux pélerins d’Emmaus, aux apotres.

N’y a-t-il donc pas d’étroites connexions spirituelles entre ces divers thémes,

disparates en apparence ?

*
* *

Sur le dernier chapiteau quireste a examiner (n° 7), un évéque trone de face 5.
Serait-ce une figure symbolique ? Une image indéterminée de I’Eglise chré-
tienne ? Aux portails du XIIe siécle, des statues d’évéques mitrés sont celles de
Moise et d’Aaron, symboles de la Synagogue, que I'on oppose & saint Pierre et a
saint Paul, symboles de I'Eglise ®. Mais Aaron, le premier grand prétre, est aussi le

ludunt, vel in claustris, vel in domibus episcopalibus, ita ut etiam descendant ad ludum pilae, vel
etiam ad choreas, et cantus quod vocatur libertas Decembrica, quia antiguitus consuetudo fuit apud
Gentiles... laudabilius tamen est a talibus abstinere.» Déja saint Basile réprouve les femmes qui
osent méler leurs danses a la célébration de la féte de Paques. Goucaup, 9. — Dans I’église
byzantine, des danses avaient lieu lors des fétes de Paques; le patriarche Théophylacte mélait
des baladins aux chants des hymnes sacrés (Xe s.), MiLLET, Recherches sur Uiconographie de
UEyangile, 1916,615.

! Faut-il signaler que, si & Saint-Pierre acrobates et danseurs voisinent avec Samson tueur
du lion, & I’église de Ferriéres des jongleurs ne sont pas loin du combat de Pépin et du lion, ce
nouveau Samson, «ils s’accompagnent sur la viole, et semblent chanter I'héroique épisode sculpté
au portail voisin », MALE, L’art religieux du XI1I¢ s., 312.

2 C. MarTIN, pl. XXXII, 1.

8 GoueAup, 19. Texte attribué & saint Eloi de Noyon: Nullus in festivitate sancti Ioannis
vel quibus sanctorum sollemnitatibus solestitia aut vallationes vel saltationes (aut caraules) aut
cantica diabolica exerceat.

4 GoucAuD, 233.

8 Noter & Saint-Pierre, sur un chapiteau du quatriéme pilier isolé sud (deuxiéme phase),
un ecclésiastique debout, de face, tenant une clef dans sa main gauche ramenée sur sa poitrine,
de Pautre un objet allongé, peut-étre flacon.

8 MALE, L’art religieux du XI11¢s., 147, 150, 394.



— 72

premier évéque 1; de lui, par tous les grands prétres juifs, puis par le Christ, descen-
dent tous ceux qui sont revétus de la dignité épiscopale 2; des uns aux autres, il
y a une tradition constante. Et Aaron 3, comme les autres grands prétres juifs?,
préfigure aussi le Christ.

Serait-ce quelque saint évéque ? non, puisqu’il ne porte pas le nimbe.

Serait-ce alors quelque évéque historique ? On en connait quelques-uns dans
I'iconographie des églises® et ils sont parfois contemporains . Assiste-t-il, sur ce
chapiteau, aux fétes de Paques, comme on le voit parfois ? 7

« Rien ne permet malheureusement de reconnaitre dans cette figure le portrait
d’un personnage historique », dit C. Martin 8. Cependant, cet évéque ne serait-il pas

1 IsipoRE DE SEVILLE, Patrol., LXXXIII, 1850, 781: Aaron primus in lege sacerdotate nomen
accepit, primusque pontificali stole infulatus victimas obtulit, jubente Domino... Quo loco contemplari
oportet Aaron summum sacerdotem fuisse, id est episcopum... ; ibid., 318, De veste pontificis : Sacerdos
autem Aaron illum significat, ad quem dicttur: « Tu es sacerdos in aeternum secundum ordinem
Melchisedec ». Vestis ejusdem sacerdotis Ecclesia est...; tbid., 780, De sacerdotio.— KUNSTLE, Tkono-
graphie der Christlichen Kunst, I, 1928, 299.

2 Guillaume DurAND, Rationale divinorum officiorum, éd., Lyon, 1568, 58, De sacerdote;
table, s. v. Christus sacerdotes instituit. :

3 IsiporE DE SEVILLE, thid., 109, n° 60: Aaron sacerdos, qui cruore victimarum populum
expiabat, significat Christum, qui sacrificio sanguinis sui peccata diluit mundsi.

4 IsIDORE DE SEVILLE, tbid., 111, n° 72: Jesu Nave imaginem Salpatoris exposuit,; 115, 1°120:
Jesus, sacerdos magnus, figuram gerebat Christi; 116, n° 121: Zorobabal, sacerdos, typus est Domini
Salpatorts.

& Sur les vitraux de Reims, les rois de France sont accompagnés chacun de I'évéque qui I'a
sacré, MALE, L’art religieux du XIII® s., 397.

8 Ip., L’art religieux du XII® s., 194. A Saint-Bertrand de Comminges, a I'extrémité du
tympan qui figure I’Adoration des Mages, un évéque, face au spectateur, fait le geste de la béné-
diction et porte la crosse. Ce serait ’évéque saint Bertrand, qui rebatit I’église, et mourut en 1123.
Son image a du étre sculptée peu aprés sa mort. « Elle est certainement antérieure a 1179, date
de la canonisation du saint, car il est représenté sans nimbe. Cette image d’un grand homme qui
n’était pas encore un saint, est fort intéressante; il a fallu un vif mouvement d’enthousiasme pour
qu’on ait osé représenter un contemporain, un homme que tous avaient connu, a cdté de la Vierge
et des rois mages. » On voit, aux portes de bronze de la cathédrale de Bénévent, les figures en pied,
dans des édicules a colonnettes, des différents évéques de la région, avec leurs noms, debout, de
face, crosse en main. VENTURI, Storia dell’arte italiana, 111, 706, fig. 653. Au portail de I’église
de Mozat (Puy-de-Dome), la Vierge trone entre saint Pierre, saint Jean et un évéque, debout,
qui serait saint Austremoine, dont I’église posséde les reliques. Il n’est pas nimbé, mais «il est, on
n’en saurait douter, au nombre des bienheureux, car de la main il présente a la Vierge un abbé
prosterné. Dans ce bas-relief cet abbé, un des constructeurs de I’église, est le seul vivant, seul
il est encore sur terre », MALE, L’art religieuxr du XII¢ s., 211. — Un vitrail de la cathédrale de
Troyes montrait un évéque, avec linscription Eps. Heroe, sans doute I’évéque Hervé, mort en
1223, Ip., L’art religieux du XIII¢ s., 403, note. — BrEHIER, L’art chrétien, 259, cite divers exem-
ples: cloitre de Moissac, vers 1100, la statue de ’abbé Durand (1048-1072), parmi celles des apétres.
A Saint-Zénon de Vérone (1133), tympan: le saint patron de la cité en costume épiscopal, etc...

7 Ms. de 'Exultet, & la bénédiction du cierge de PAques, Venturi, III, 728. — Sur le symbo-
lisme du cierge pascal, G. DuraND, Rationale, éd. 1558, VI, 349 verso, chap. LXXX, De'bgne-
dictione cerei; 541, chap. CVIII, Quid per cacreum Paschalem significetur. — MALE, L’art religieux
du XIII¢ siécle (3), 1910, 30.

8 MarTIN, 131.



PrL. XIV. — Chapiteaux de Sainl-Pierre. Acrobates.






73 .

celui de Genéve, cet Arducius de Faucigny qui occupa le siége épiscopal de 1135
a 1185, qui vit s’élever la cathédrale Saint-Pierre, et dut assurément s’intéresser a
sa construction et a son ornementation ? ! Nous avons déja supposé 2 que le choix
des arts libéraux pour quelques chapiteaux des pilastres de 1'abside pouvait faire
allusion & cet évéque qui sut défendre les droits de Genéve contre le comte de
Genevois, fut reconnu prince de I’empire par Frédéric Barberousse lorsque ce
monarque, en 1154, I'investit solennellement des droits régaliens, et fut aussi un
ami des lettres. Assurément la sculpture ne fournit aucun argument en faveur
de cette hypothése. L’attitude du prélat, son habillement, n’ont rien de particulier;
on ne peut rien non plus déduire du siége aux montants & tétes de lions, qui est alors
habituel 3, pas plus que du collier de barbe ¢ De telles figurations se retrouvent
sur d’autres chapiteaux romans . Cependant on remarquera l'analogie de cette
image avec celle que portent les sceaux d’Arducius: il est assis sur le méme siége,
tient aussi de la gauche le livre sacré, et la crosse de la droite (fig. 10) ®. Le type
est banal dans la sigillographie de 1'époque?, avec toutefois quelques variantes
dans les gestes des bras et les attributs qu’ils tiennent § mais on peut se demander
si le sculpteur, qui appartient & une école locale ®, ne s’est pas inspiré d’un

1 Sur Arducius de Faucigny, Besson, Mém. pour Uhist. eccl. du diocése de Genéoe, 1759, 15;
Regeste genevots, 1866, 82 sq., textes.

2 Pro Arte, 1947, n° 60, 124.

2 Sur ce type de siége, hérité de Iantiquité, tres fréquent au haut moyen age et aux XI et
XIIes.: DEonNaA, « Pieds de meubles antiques et modernes », Genava, X VI, 1938, 93. Les montants
peuvent étre ornés de tétes de lions, de panthéres, de chiens, etc. Ce siége est donné aux person-
nages tronant de face en majesté, empereurs (ex.: Othon III, CAHIER, Nouveaux mélanges, 1874,
53, 55, fig.), évéques (relief d’Esserent, BALTRUSAITIS, La stylistique dans la sculpture romane, 122,
fig. 8303), & Abraham (tenant les élus dans son sein, CAHIER, 168 F); au symbole de ’Année (tenant
le soleil et la lune, VENTURI, Storia dell’arte italiana, 111, 427, fig. 402, mosaique de pavement de
San Savino, Piacenza, XII¢ s.), etc.

4 BLAVIGNAG, Architecture sacrée, 303, avait déduit de la présence de ce collier de barbe que
la sculpture avait été exécutée avant le concile de Bourges, en 1031, qui enjoignait aux prétres
de se raser; il reconnait cependant, tbid., 403, et Armorial genevois, 235, que ce détail ne fournit
pas un indice chronologique. Il n’y a en effet pas de régle précise, et, sur les monuments, de nom-
breux ecclésiastiques portent la barbe. LEcLErcQ et CaBRroL, Dict. d’arch. chrétienne et de liturgie,
s. v. Barbe; CAHIER, Nouveaux mélanges, 1874, 240.

5 Ex.: BaLtrusarTis, La stylistique ornementale dans la sculpture romane, 1931, 122, fig. 303,
relief de Saint-Leu d’Essenent, évéque sur un siége a tétes animales, tenant la crosse de la gauche,
bénissant de la droite. — Chapiteau de Coire, Indic. Ant. suisse, 1935, 61, fig. 10; 54; Phoebus, 1,
1946, 151, fig. 1, WeisBacH, Das Daniel- Kapitell im Dom von Chur.

8 Bravienac, Armorial genevots, 235, pl. XXV, 3.

7 Bx.: Reo. suisse d’art et d’arch., 7, 1945, pl. 12 b (évéque Berno, Coire, 1178); pl. 12 ¢
(évéque Henri de Montfaucon, Coire, 1251-72); Archives héraldiques suisses, LXI, 1947, n° 1,
pl. 1, 3, 4, 6 (XIIIes.); pl. II, 1-3 (XIII-X1V), abbés d’Einsiedeln, etc.

8 Par ex. crosse dans la gauche, geste de bénédiction de la droite, etc., ex. relief d’Esserent.
— A Genéve, Martin de Saint-Germain, évéque de 1295 & 1303, BLavienac, Armorial, 242, etc.

9 Les chapiteaux les plus anciens de Saint-Pierre — et parmi eux ceux du pilier en question
—, semblent en effet étre ceuvre d’une école de sculpture indigéne, encore attachée aux traditions

gallo-romaines.



sceau de I'évéque sous les ordres de qui il travaillait, et n’a pas songé a le
représenter.

Nous ne nous dissimulons pas que l'interprétation des chapiteaux de ce pilier
comporte encore quelques incertitudes, mais nous croyons toutefois avoir démontré
qu'une méme pensée a dirigé le choix de la plupart de ses motifs: la Résurrection,
la célébration de la féte de Paques?, et I’allégresse de I’Eglise et du peuple en cette
grande solennité du culte chrétien.

1 A Geneve, le 27 mars, MD6, XXI, 1882, 6.

Fic. 10. — Sceau d’Ardutius de Faucigny.



Pr. XV. — Chapiteaux de Saint-Pierre. — 1. Evéque. — 2. Danseurs.






	Chapiteaux de la cathédrale Saint-Pierre à Genève

