Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de I'art et d'archéologie
Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genéve

Band: 24 (1946)

Artikel: Traditions populaires

Autor: Deonna, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-727728

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-727728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TRADITIONS POPULAIRES

W. Dronna

I. QUAND DIEU ROULE SES TONNEAUX

BN 1607, le jeune Etienne Tissot, habitant, 4gé de douze ans,
est condamné par les autorités genevoises a étre fouetté de
verges sur la place du Collége, «pour avoir dit lorsqu’il
tonnoit, que Dieu ayant bu tout son vin, estant yvre, rouloit
ses tonneaux ». Puis il est chassé de la ville avec ses parents,
responsables de la mauvaise éducation qu’ils lui ont donnée 1,
En 1651, Jean Bocard doit demander pardon & genoux et
baiser la terre, pour avoir dit, en entendant le tonnerre,
que c’était « Notre Seigneur qui brassoit ses noix » 2.

La Genéve réformée réprime séverement toute atteinte a la religion, tout blas-
phéme, toute parole irrévérencieuse. A vrai dire, le crime du petit Tissot et de
Bocard est véniel, car I'un et I'autre expriment de vieilles pensées populaires et
retrouvent instinctivement la mentalité primitive créatrice de mythes universels.

*
* *
Un peu partout, dans antiquité comme dans les temps modernes, le fracas
du tonnerre suggére I'idée d’un étre surnaturel qui pratique dans le ciel un métier
ou une occupation bruyante, remue des chaudrons, joue aux boules, sonne de la

1 Registres du Conseil, 1607, p. 69, verso; Picor, Histoire de Genéve, 111, 1811, 129-130.
2 Prcor, 130.



— 119 —

trompette, proméne son char grin¢ant, frappe de la hache ou du marteau, etc. .
On dit en Suisse alémanique (1854): « Gott Vater rollt d’Brenta (Milchkiibel) iiber
die Kellerstege hinunter », « Dieu fait dégringoler son chaudron le long de I’escalier
de la cave»2, ce qui rappelle la comparaison néfaste au jeune Tissot. Quant &
Péclair, il est assimilé & une fléche, & un clou, & tout autre objet pointu qui frappe,
s’enfonce, perce, et son claquement est celui d’un fouet ®.

Si la divinité qui déchaine le tonnerre peut étre comparée & un chaudronnier
ou & un laitier maniant bruyamment leurs ustensiles, pourquoi ne le serait-elle pas
4 un vigneron ou & un tonnelier qui roulent leurs tonneaux ?

*
* *

Les tonneaux de bois ne sont pas une invention des pays du Midi, car ceux-ci
demandent a la terre cuite les grandes jarres pour contenir le vin, 'huile, d’autres
liquides, et méme des solides. Ils ont été conc¢us dans les contrées au nord des Alpes,
et particuliéerement chez les populations celtiques 4. Quelques exemplaires d’époque
romaine sont parvenus jusqu’a nous ® et 'on en connait de nombreuses reproduc-

tions figurées 8.

*
¥ *

Sucellus 7, le dieu gallo-romain — un des aspect du grand dieu celtique Dispater®
— recgoit divers attributs; il tient le plus souvent d’une main le maillet ® au long
manche — d’ott sa dénomination de « dieu au maillet » — de Pautre un pot rond; il
est parfois aussi accompagné d’un tonneau 0.

! HorrMANN-KRAYER, Handwirterbuch d. deutsch. Aberglaubens, s. v. Donner, 312, 313.

2 Ibid.

3 Ibid.,s. v. Donner, 314.

4 PauLy-Wissowa, Realencyclopédie, Supplementband III, s. v. Dolium, 342 sq.

5 Ibid., ex.; a Strasbourg, ForrER, L’Alsace romaine, 1935, 134, fig.; Pro Alesia, VI, 1920,
155, pl.; BREUER, « Tonneaux de ’époque romaine découverts en Hollande », Re. ét. anc., 1918, 249;
Ip., « Tonneaux de bois de I’époque romaine», ibid., 1920, 207, liste. — GRENIER, Manuel
d’arch. gallo-romaine, 11, 2, 1934, 602 sq. Tonneaux et amphores. — D’Aquincum, KuksINSKY,
Budapest Regiseget, VI, 1932, 78, fig. 5 sq. — Tonnelet de terre cuite, Germania, 1933, 249, pl. 20
(époque néol. ?); SprockHOFF, Das T'énnchen von Sargstedt bei Halberstadt, etc.

¢ PaurLy-Wissowa, [. c.; ex. sur un chariot, EspErRANDIEU, Recueil de bas-reliefs, IV, 275,
n° 2332 (relief de Langres); VI, n° 5148 (relief de Neumagen); sur une barque, ibid., VI, n° 5184
(relief de Neumagen); n° 5193, etc. .

7 PauLy-Wissowa, s. v. Sucellus; LamBrEcHTS, Contributions & U'étude des divinités celtiques,
1942, 100 sq.
_ 8 Ibid., s. v. Dispater; Reo. hist. rel., 99, 1929, 43 (liste des Dispater); identification avec
Sucellus, 44 sq.

% Ibid., s. v. Sucellus, 520 sq., liste; liste antérieure, REiNAcH, Bronzes figurés, 169 ;
Reg. hist. rel., 99, 1929, 51 sq., liste.

10 Ex. statuette de Vichy (maillet, vase, pied gauche sur le tonneau), Espiranpizu, I1I,
n° 2750; Mont Auxois, dieu assis, appuyé au tonneau, 4 coté sa paredre a corne d’abondance,



— 120 —

On a discuté le sens de ces divers objets. Le maillet doit-il étre rapproché du
marteau que porte le Charon étrusque ! ? Est-il donc instrument de mort, embléme
infernal ? Est-ce un maillet de tonnelier 2 ? C’est ce que pense Jullian, qui rattache
le dieu au maillet & la culture de la vigne 3. Le vase, ' olla », est usuel dans le culte
domestique; Hubert y reconnait le vase contenant la boisson de la vie d’outre-
tombe 4. I peut aussi contenir le vin ou la biére que le maillet du tonnelier divin fait
jaillir de la bonde du tonneau 5. Et le tonneau — qui, comme I'olla, exprime I'idée
de prospérité, d’aisance domestique ® — est un tonneau & vin ou a biére, boisson
rituelle. Maillet de tonnelier, pot, tonneau, pour certains auteurs feraient de Sucellus
un dieu brasseur de biére, un tonnelier 7, par suite un dieu agraire, protégeant la
fertilité des champs ou poussent les grains dont la biére est faite ®; par suite encore
un dieu funéraire®, dispensant aux morts la boisson rituelle, la biére, qui a cette
valeur sacrée pour les peuples du nord, comme le vin I’a pour les peuples du sud.
Des steles funéraires du Portugal'® ont un tonneau sculpté; selon Déchelette, cette
représentation viendrait d’un usage celtique, celui de déposer les cendres des morts
dans des tonneaux de bois, alors que les populations italo-grecques les déposaient
dans des jarres de terre cuite!l. Je ne le crois pas. Sur une tombe, le tonneau ne
rappelle pas le contenant funébre; il est un symbole d’au-dela, de la boisson sacrée
dont le défunt s’enivrera dans I’au-dela, comme dans la mythologie gréco-romaine il
s’enivre du vin dionysiaque.

Si Pon discute le sens de ces attributs, on discute aussi le rdle et le caractere de

Comptes rendus Acad. Insc. Belles Lettres, 1911, 534 sq., 540, fig. 4; il existe quatre exemplaires
de ce dernier type au Mont Auxois, ibid., 540, note 1, référ.; un cinquiéme a Dijon, un sixiéme
a Mirebeau, avec le maillet en plus du tonnelet, ibid.; Espéranniev, IX, 301, n° 7114 (Mont
Alise Sainte-Reine). — Beaune, assis, le pied droit sur le tonneau, Espgranpiev, III, 137,
n° 2025. — Avenches, ibid., VI, 90, n° 5392. — Le dieu porte souvent simultanément le maillet
et le tonneau, ReinacH, 176; HuBerT, Mélanges Cagnat, 1912, 281; cf. R. 4., 1915, I, 32.

L REINACH, Bronzes figurés, 165; Reo. ét. anc., 1926, 271; Reo. hist. rel., 99, 1929, 41, 42, 83;
PavLy-Wissowa, s. v. Sucellus, 535; R. 4., 1915, I, 32 sq.

Rey. arch., 1915, 1, 32.

Rey. ét. anc., 1918, 114.

Husert, Mélanges Cagnat, 294; Reo. hist rel., 99, 1929, 85, 89.
Rey. ét. anc., 1918, 114.

TouTAIN; LINCKENHELD, Reg. hist. rel., 99, 1929, 83, note.
HuBERT, Reo. arch., 1913, 1, 264; 1915, I, 33.

Iv., Rev. arch., 1915, 1, 35-6.

o Ip., Mélanges Cagnat; Reo. arch., 1913, I, 265: « Le dieu infernal fait largesse avec un
chaudron de biére; si les morts gaulois tiennent souvent des pots ou des gobelets, c’est pour boire
au tonneau du dieu, et trinquer avec lui. La biére, en Gaule, n’est pas seulement une boisson
hygiénique, mais rituelle. »

10 DECHELETTE, Manuel, 11, 3, 1054.

11 ] ’usage funéraire des jarres de terre cuite est bien connu.

® ;M O E W



— 121 —

Sucellus . Il est un dieu domestique, qui protége la maison, la famille 2 et, comme tel,
il tient I’olla, vase & libation domestique 2. Il est un dieu cosmique 4, céleste, agraire,
protecteur de la fécondité et de la fertilité terrestre 3, et & ce titre il regoit des symboles
astraux 8, de méme que le tonneau, le pot, le maillet du tonnelier. Il est un dieu
chtonien, funéraire, infernal 7, et comme tel regoit le chien ®, parfois le modius de
Sérapis?, dont il a certains caractéres!?, le serpent enroulé autour du manche de
son maillet 11, ete.

Ces diverses fonctions ne sont pas contradictoires, mais se complétent mutuelle-
ment. Et c’est pourquoi ce dieu s’identifie & d’autres du panthéon gréco-romain,
a Silvain 12, & Hercule 13, ete.

Sucellus est parfois accompagné de sa parédre, Nantosveltal?, en un couple
analogue et de méme sens que celui de Dispater-Hérécura®. Parmi ses attributs?®,
Nantosvelta en posséde un que I’on a interprété d’abord comme une ruche!” — faisant

ReinacH, 156 (anciennes hypothéses); PauvrLy-Wissowa, s. v. Sucellus, 1535, Deutungen.
Rey. hist. rel., 99, 1929, 58, 73.

Ibid., 89.

GRENIER, Rey. ét. anc., 1926, 271.

Reyp. arch., 1915, 1, 35-6.

Reg. hist. rel., 99, 1929, 90. — Sa tunique est parsemée de signes cosmiques, rosaces,
croix, équerres, clefs ancrées, clous (Sucellus de Viége, Genéve). — REINACH, Bronzes figurés, n° 141,
148, 144, 167, 175; Reo. hist. rel., 99, 1929, 54 (liste des figurines de bronze du dieu avec ces
signes célestes sur son vétement); 561, liste d’'une divinité féminine avec symboles astraux, 86.

Noter aussi que le maillet peut se combiner avec la roue (solaire), JuLLiaN, Reo. ét. anc.,
1918, 113, Emblémes conjugués, roues et maillets; autel des environs de Salon, EsPERANDIEU,
11,451, n° 1691.

7 REINACH, Bronzes, 165; Rey. hist. rel., 99, 1929, 73, 90; Rey. arch., 1915, I, 35-6.

8 Rey. hist. rel., 99, 1929, 84; Bull. des foutlles d’ Alise, 1914, n° 2, 44 sq.

® Sucellus de Viege.

10 ReiNAcH, Bronzes, 165.

11 Rey. arch., 1929, 11, 18, etc.

12 HuskrT, Reo. arch., 1915, I, 26 sq., 35; Rey. ét. anc., 1918, 114; Reo. hist. rel., 99, 1929,
45, 75 sq. (Silvain, comme Sucellus, dieu domestique, chtonien, agraire.) — Autel a Silvain, avec
maillet, Rey. arch., 1918, 257.

13 Bronzes figurés, 141, n° 146, 147; Rey. hist. rel., 99, 1929, 79.

14 PauLy-Wissowa, s. v. Sucellus, 538; s. v. Nantosvelta; LINcKENHELD, « Sucellus et Nan-
tosvelta», Reo. hist. rel., 99, 1929, 40 sq.; Ip., « Un monument nouveau de Nantosvelta », Reo.
arch., 1926, 11, 212; Drioux, «Nantosvelta chez les Lingons, Reo. arch., 1929, 11, 14; Ip., Annales
Soc. hist. arch. de Chaumont, 1931 cf. Reo. ét. anc., 1932, 56; HuskrT, « Nantosvelta, la déesse 4 la
ruche », Melanges Cagnat, 1912; cf. Rep. arch., 1913, 1, 264; Rep. hist. rel., 67, 1913, 400. —
Reo. arch., 1926, 11, 216 (liste des monuments; 223, bibliogr.).

15 La méme divinité est sur une partie du territoire celtique Dispater et Hérécura, sur une
autre Sucellus et Nantosvelta; Reo. hist. rel.., 99, 929, 73; Dispater et Hérécura, ibid., 47, 62.

18 Ex. le corbeau, Rey. hist, rel., 99, 1929, 85.

17 HuBERT, L c.

@ oV B w0 D e



— 122 —

d’elle une « déesse & la ruche », une déesse de ’hydromel, comme Sucellus serait le
dieu de la biére — mais qui est plut6t une hutte !, indiquant son caractére domes-
tique, chtonien, infernal 2. Elle recoit aussi certains attributs de Sucellus, le maillet 3,
le tonneau 4, et elle a les mémes fonctions que lui ®.

*
*k *k

Le tonneau, comme le maillet, le pot, peuvent donc faire de Sucellus un dieu
tonnelier, un dieu du vin ou de la biére, un dieu de la fertilité et des champs. Mais
il peut aussi évoquer son rdle céleste et chtonien; Sucellus ne porte-t-il pas des signes
cosmiques, la clef ancrée qui ouvre les portes des demeurs infernales et sidérales,
le clou, embléme de I’éclair ? Et le tonneau peut évoquer le tonnerre® qu’il déchaine,
dont les roulements rappellent le bruit que fait le tonnelier en remuant ses tonneaux.

*
* *

Les représentations de Sucellus-Dispater ont-elles persisté dans I’iconographie
chrétienne ? Des chapiteaux romans semblent perpétuer quelques types de divinités
gallo-romaines: Epona ?, dieu au maillet ® et au tonneau. Sur un chapiteau de la
cathédrale Saint-Pierre & Genéve (XII¢ s.), un personnage imberbe, assis de face,
est accosté a sa droite par deux lions superposés, a sa gauche par un homme barbu,
agenouillé, qu'un ange semble saisir par les cheveux et trainer vers lui ®. De la main
gauche il tient sur ses genoux un attribut que les premiers commentateurs ont
interprété comme un maillet. Pour Blavignac, ce serait ’architecte ou le sculpteur
avec le maillet du maitre, ordonnant a I'un de ses ouvriers d’employer dans la déco-

1 LINCKENGHELD, Reo. arch., 1926, I, 219; Drioux, Rep. arch., 1929, 1, 14.

2 Reo. hist. rel., 99, 1929, 85, 89. — GRENIER, Rep. ét. anc., 1932, 56: « La transformation
de la ruche en hutte ne porte pas atteinte aux indications données par HuBErT (Mélanges
Cagnat, 1912), touchant le caractére funéraire du couple Sucellus-Nantosvelta. »

3 Rey. arch., 1926, 1, 216, n° 3.

4 Stele de Sarrebourg, trois petits tonneaux; HuBert, Melanges Cagnat; cf. Rey. arch.,
1913, I, 264.

5 Reo. hist. rel., 99, 1929, 61 sq. (role domestique, protectrice de la maison et de la famille) ; 90.

8 Remarquer que, dans les croyances populaires, le tonnerre est en connexion avec la ferti-
lité des champs. HorrMANN-KRAYER, s. v. Donner, 318 b.

? DurRAND-LEFEBVRE, Art gallo-romain et sculpture romane, 1937, 204; dans ’art irlandais,
Henry, La sculpture irlandaise, 121 sq.

8 CouraJop, Legons a Uécole du Loupre, 1, 548; Brinier, L’Art en France, des ingasions
barbares & ’époque romaine, 11; In., L’Art chrétien, 186; MicHEL, Histoire de 'Art, 1, 2, 660:
« Quelques représentations, comme celle du dieu au maillet de I’église de Trucy, prouvent que les
stéles gallo-romaines sont parfois utilisées par les sculpteurs au commencement du XIe siecle »;
DuranND-LEFEBVRE, 199.

® BLAVIGNAC, Histoire de I’architecture sacrée, 1853, 289, pl. LXXIII*, 1. Collatéral N, premier
pilier; C. MARTIN, Saint-Pierre, ancienne cathédrale de Genése, 139, pl. XXIII, 3.




— 123 —

ration de I’édifice les idoles rampantes et humiliées qui lui sont amenées par un ange
sortant des nuées. Gaidoz, tout en admettant qu’il s’agit d’un maillet, suppose qu’il
s’agit d’une survivance du dieu au maillet gallo-romain. C. Martin remarque avec
raison que ce n’est point un maillet, mais un petit tonneau, aisément reconnaissable
a sa bonde, & ses cercles et douves. Il pense que le théme serait emprunté & la légende
de Daniel, nourri dans la fosse aux lions par Habacuc qu'un ange transporte de
Judée a Babylone; le tonnelet représenterait les vivres apportés & Daniel. 11 parait
plus simple, en modifiant quelque peu 'interprétation de Gaidoz, de songer & une
survivance du Sucellus antique, dont le tonneau est ’attribut comme le maillet 2 —
de ce dieu dont on a trouvé plusieurs images en Suisse et & Genéve méme 3 —,
a une de ces survivances gallo-romaines que nous avons rappelées, et dont on peut
citer maint exemple dans I’art roman .

Le personnage du chapiteau de Saint-Pierre est assis dans une attitude majes-
tueuse, il léve la droite comme pour bénir; ’ange qui lui ameéne un homme agenouillé,
les lions qui l'accostent, tout atteste sa nature non humaine, mais surhumaine.
Le motif n’aurait-il plus qu’'un sens décoratif ? Sous la main de I'imagier roman qui
répétait le vieux théme, le dieu gallo-romain serait-il devenu le Dieu chrétien, qui
est le vrai cep %, et dont le sang est le vin mystique dispensé a ses fidéles ? ¢

* * *

Franchissons quelques siécles encore de I’histoire genevoise. En 1556, la foudre
frappe la cathédrale Saint-Pierre, et I'on combat I'incendie en versant sur le feu une
quantité de vin: «on a employé grande quantité de vin pour estaindre le feu»’.
‘On croit encore, dans la Genéve devenue réformée — et sans doute en souvenir
d’un lointain passé — que ’eau seule ne peut éteindre un incendie allumé par le ciel.
Un orage vient du reste fort & propos aider les sauveteurs. En agissant ainsi, ceux-ci
ne reconnaissaient-ils pas inconsciemment que Dieu, maitre du feu céleste, est aussi

1 Gaipoz, Le grand dieu gaulois chez les Allobroges, 1902.

2 DEoNNA, « Dieu au tonneau », Indicat. Ant. suisses, XVII, 1915, 261.

3 Notons entre autres le dieu au tonneau d’Avenches, ibid.; et & Genéve une figurine en bronze
de Sucellus au maillet et au pot.

* Sur ce sujet, en particulier DuRAND-LEFEBVRE, Art gallo-romain et sculpture romane, 1937 ;
FociLLon, Art d’Occident, 1938, 111, etc. Dans l’art irlandais, nombreuses survivances: dieu
accroupi, Gazette des Beaux Arts, 1937, 1, 132-3, fig. 8; Rev. arch., 1936, I, 217, fig.; & (ms. irlandais,
grammaire de Priscien, Saint-Gall); Cernunnos aux cornes de cerf, cf. Henry, La sculpture irlan-
daise, 121 sq.

® « Je suis le vrai cep, et mon Pére est le vigneron. » — « Je suis le cep, et vous en é&tes les
sarments », Jean, XV, 1.

¢ Cf. la Sainte-Cene; le théme du pressoir mystique, etc.

" Registres du Conseil, 10 aolt 1556; Saint-Pierre, ancienne cathédrale de Genéve, 1T fasc.,
1891, 69-70; MALLET, Description de Genéve ancienne et moderne, 1807, 139; PERRIN, Vieux quartiers
de Genéve, 1904, 91-2; Genava, 111, 1925, 233, réf., note 8.



— 124 —

un dieu vigneron, et qu’il faut apaiser par des libations de vin sa colére exprimée par
le grondement de son tonnerre, par le roulement de ses tonneaux ?

*
% *

Nous retrouvons ainsi la pensée naive du jeune Etienne Tissot qui, en 1607,
voyait dans les grondements du tonnerre 'acte d’un dieu vigneron, remuant avec
fracas ses tonneaux. Mais ce qui quelques siécles auparavant était une pieuse
croyance, n’était plus alors qu’un horrible blasphéme !




— 125 —

II. LES ECREVISSES PORTEUSES D’AMES

Les Réformés genevois ont proclamé bien haut la duperie des reliques saintes
que les prétres imposaient aux fidéles. Le cerveau de saint Pierre n’était qu’une
pierre ponce. Le bras de saint Antoine était «une pible, ou membre viril naturel
d’un cerf » 1. A Saint-Gervais, les dévots faisaient descendre par un orifice, dans la
crypte ou reposaient les corps saints, leurs chapelets, qui semblaient étre retenus,
peut-étre, a-t-on pensé, par une aspérité de la pierre; mais on leur assurait: «ce
sont les corps sainctz qui veulent estre relevés»2 On prétendait que la nuit de
Noél les corps saints chantaient, se plaignaient qu’on eft supprimé la messe 2,
murmure qu’aurait expliqué la présence de vases acoustiques.

* * *

Et voici une étrange allégation de Froment: « Ie ne vays par le présent descripre
dés esperits que les Prebstres donnoyent entendre et des mors qui ressuscitoyent de
nuict par leurs Eglises et cymetiéres, demandans des messes, ne des escrevisses
qu’ils soulloyent mettre la nuict parmi leurs Eglises, avec des petites chandelletes
allumées de cire sur leurs dos, donnans & entendre eés povres ydios que c’estoyent
les ames du Purgatoire qui demandoyent fayre dire des messes, car ¢’est trop plus
que commun par tout le monde 4. »

Les historiens de la Réformation n’ont eu garde de passer sous silence cette
preuve de la mauvaise foi des prétres:

« J’ajouterai ici une autre supercherie que les prétres avaient mise en ceuvre en
plusieurs églises pour exciter dans 'esprit du peuple ignorant quelque regret de
Pinterdiction de la messe. Ils faisaient courir, de nuit, dans les églises et dans les
cimetiéres, des écrevisses, sur le dos desquelles ils avaient attaché des bougies
allumées, et ils faisaient ensuite répandre le bruit parmi les femmelettes que c¢’était
des dmes qui sortaient du purgatoire pour demander qu’on célébrat des messes 5. »

1 FroMENT, éd. Fick, 146; RoseT, Chroniques, I11, chap. 50, éd. Fazy, 1894, 214: « on trouva
que c’estoit le membre génératif d’un cerf, tout sec». — A quoi M. H. Na&¥, Les origines de la
Réforme a Genépe, 214-5, objecte: « Comment ne s’est-on pas aper¢u que la conservation d’un mor-
ceau de chair n’était pas possible & I’air libre dans le climat de Genéve, et qu’il fallait, en tout le

moins, un os pour que la peau se desséchat ? » — On prétend que, chez les cerfs, la partie destinée
a4 la génération tombe chaque année, CoLLIN DE PraNcy, Dict. infernal (6), 1863, 151, s. v. Cerf.
2 NAEF, 212.
3 Ibid., 213.

4 Froment, éd. Fick, 150.
5 GAUTIER, Histoire de Genépe, 11, 469,



— 126 —

« De tems en temps les pretres publioient une apparition des 4mes du purga-
toire et surprenoient la crédulité du peuple, dans les nuits obscures, par le moyen
d’écrevisses, sur lesquelles ils attachoient de petites bougies allumées, et qu’ils
dispersoient dans les cimetiéres L. »

« On faisait aussi croire au peuple que les dmes, qui étaient en purgatoire, en
revenaient de temps en temps, et paraissaient dans les églises et dans les cimetiéres
comme de petites chandelles, pour implorer les secours et les priéres des vivans, qui
ne manquaient pas de s’empresser a racheter les Ames de leurs parens, et a faire dire
des messes pour leur repos, ce qui produisait un gain assuré aux prétres. On examina
de prés cette affaire. On trouva que ces prétendues dmes n’étaient autre chose que
des écrevisses, armées de petits cierges allumés que les prétres leurs attachaient sur
le dos, et qu’ils plagaient dans les coins des églises et des cimetiéres, ou ils les
laissaient aller. 2» :

Doumergue rappelle encore «le truc pour faire apparaitre dans le cimetiére cer-
taines Aames, lesquelles étaient simplement des écrevisses porteuses de petites
bougies » .

Sans se prononcer, H. Naef est toutefois plus prudent ¢:

« Le chroniqueur ne situe pas 'anecdote a laquelle il ne veut point s’attarder,
«car c’est trop plus que commun par tout le monde ». Cette imprécision chez un
homme qui a tendance & amplifier les choses étonne quelque peu; admettant qu’il
ait dit vrai, rappelons-nous que le moyen dge est tout proche. »

Cette « imprécision » de Froment, qui « ne situe pas ’anecdote, parce que, dit-il,
«c’est trop plus que commun par tout le monde» n’est-elle pas significative ?
Et ne permet-elle pas de supposer & priori déja qu’il s’agit d’un théme général, et
non particulier & Genéve ?

Dans un conte répandu en divers pays avec plusieurs variantes, un voleur,
pour éviter le chatiment, doit s’acquitter d’épreuves difficiles. L'une consiste &
enlever le curé et le bedeau, ou le pasteur et le maitre d’école. La donnée la plus
compléte est fournie par un conte thuringien relevé par Grimm 8.

« La nuit suivante, il se passa quelque chose d’extraordinaire dans le cime-
tiére. Le maitre d’école, qui demeurait tout pres, le vit le premier, et 'annonga au
pasteur. Parmi les tombes et sur les tombes, de petites flammes sautillaient d’un
mouvement irrégulier.

» Ce sont de pauvres 4mes en peine, dit le pasteur en frissonnant.

1 Picor, Histoire de Genéve, 1, 1811, 341.

¢ RucuAT, Histoire de la Réformation de la Suisse, 111, 1836, 378. — Cf. encore THOUREL,
Histoire de Genépe, 11, 162: « les visites nocturnes des 4mes du Purgatoire ».

3 DouMERGUE, Jean Calyin, 11, 138.

4 NAEF, Les origines de la Réforme a Genépe, 214.

8 GrimM, Contes allemands du temps passé, trad. Frank et Alsleben, 1869, 196, « Les épreuves

du maitre voleur ». — Cf. CosQuIN, Les contes populaires de Lorraine, 11, 1887, 274.



— 127 —

» Tout & coup une ombre noire apparut sur les marches de I'église et proféra
d’une voix sourde ces paroles:

» Accourez tous, accourez tous auprés de moi. Le dernier jour est arrivé. Les
morts cherchent déja leurs ossements.....

Do v 6 o o o o o 4 e & e e s & e+ o4 e e s s a2 8 e e .« e

» C’était le maitre voleur; il avait acheté des écrevisses et leur avait mis des
bougies sur le dos: voila les pauvres &mes du cimetiére.

» Il s’était affublé d’une barbe de moine et d’un froe, et s’était muni d’un sac
4 houblon dans lequel il fit entrer les deux compéres, aprés leur avoir pris leurs
épargnes. » !

Dans une variante de Lorraine, cet épisode est dénaturé et n’offre plus aucun
sens. Le voleur qui doit faire mourir le curé achéte des écrevisses, les met dans une
assiette qu’il place sur l'autel; lui-méme se cache derriére, pour surprendre sa vic-
time 2. Cosquin ® remarque a propos de la version thuringienne: « Sur un point parti-
culier, celui ou il est question des écrevisses, il est méme, & notre connaissance, le
seul avec un conte lithuanien (Leskien, n® 37) qui fournisse ’explication intelligible
de notre conte » (lorrain).

La prétendue supercherie des prétres genevois semble donc n’étre qu’une donnée
du folklore 4.

Quant aux lumiéres errantes des petites bougies que portent les écrevisses,
elles imitent les feux follets que 'on voit parfois dans les cimetiéres, et qui, aux
yeux du peuple, sont les &mes des trépassés 5.

1 Grimm, 204.

% CosqQuin, 273-4 (donne aussi un résumé du conte de Grimm; ne 192 de la liste de Grimm).

8 Ibid., 275.

4 Je ne l’ai pas relevée dans les ouvrages qui traitent du folklore de 1’écrevisse: Hoffmann
KraYER, Handworterbuch d. deutschen Aberglaubens, s. v. Krebs; PauLy-Wissowa, Reallexikon,
s. v. Krebs; RoLLaND, La faune populaire de France, 111, s. v. Ecrevisse; StsiLLot, Le folklore
de France, 111, 1906. — Je ne note pas non plus que I’écrevisse soit mise spécialement en relation
avec les trépassés, mais elle a parfois un caractére infernal, diabolique. En Suisse romande, elle
porte le nom de « Piau dau diable », « pou du diable ». RoLLanp, III, 231; SéBiLLoT, Le folklore
de France, 111, 1906, 2, 357.

5 V. GEnNNEP, Manuel de folklore frangais contemporain, 1, 1946, 795, note 1, référ.




— 128 —

I11. OSY, OSYA, OSY

Je reléve dans « Les admirables secrets d’Albert le Grand qui n’avoient pas
encore parus jusqu’a présent, A Cologne, chez le Dispensateur des Secrets, 1715 »,
p. 166, le curieux passage suivant:

« Je voudrois encore demander & ces personnes scrupuleuses pourquoi dans la Suisse
et au pais des Suéves ou il y a grand nombre de Serpens, 4 cause des montagnes, pourquoi
ces Serpens entendent-ils le Grec et craignent-ils si fort la vertu efficace de ces trois mots
Osy, Osya, Osy ? Qu’ils bouchent promptement une de leurs oreilles avec le bout de leur
queue et abouchent I’autre contre la terre, afin de ne pas entendre ces paroles qui les rendent
immobiles et tous stupéfiez, et incapables de nuire aux hommes... »

£ T %

On reconnait ici la légende de 'aspic. Renfermant dans sa téte une pierre de
valeur, il se défend des enchanteurs qui voudraient le tuer et I’en dépouiller, en
bouchant une de ses oreilles avec sa queue, et en appliquant I’autre contre le sol;
il se rend ainsi sourd aux conjurations qui demeurent sans effet. La symbolique voit
en lui 'image des riches qui collent une de leurs oreilles en terre pour acquérir,
et se ferment Iautre avec leurs péchés; celle « du pécheur qui ferme ses oreilles aux
paroles de vie» 1.

Cest ce qu’affirment — aprés les anciens — les auteurs des Bestiaires du
moyen Age 2, et parmi eux Albert de Bollstadt, soit Albert le Grand (vers 1193-
1280), dans son traité sur les animaux, «De animalibus libri XXVI», dont le
XXVe livre est consacré aux diverses espéces de serpents:

« De Aspide.

» Dicunt etiam aspidem aliquando in fronte gestare lapidem pretiosum; et hunc
mirabiliter ab incantatore custodire: incantari enim se sentiens unam aurem terrae allidit
vel lapidi, et aliam extremitate caudae obturat ne carmen audiat incantantis3. »

*
* *

1 Honorius p’AuTuN, Speculum Ecclesiae, début du XIIe siécle: « L’aspic est une espéce de
dragon que I’on peut charmer avec des chants. Mais il est en garde contre les charmeurs, et quand il
les entend, il colle, dit-on, une oreille contre terre et bouche autre avec sa queue, de sorte qu’il
ne peut rien entendre et qu’il se dérobe 4 P’incantation. L’aspic est 'image du pécheur qui ferme
ses oreilles aux paroles de vie.» Cf. MALE, L’art religieuxr du XIII¢ siécle en France (3), 1910, 61
(ce motif parait dans l’iconographie, ex. ibid., fig. 18, Reims).

2 FRANKLIN, La oie prioée, 1897, « Les animaux », 13, 184-5; LaNeLo1s, La connaissance de
la nature et du monde au moyen dge, &1, Philippe de Thaon, XII¢ s.; 368, Brunetto Latino, XIII®s.

8 Alberti Magni opera omnia, Paris, 1891, XII, 548, n° 11, De Aspide.



— 129 —

D’autres détails de ce passage ne paraissent pas dans les ceuvres mémes d’Albert
le Grand, et proviennent sans doute de 'un de ces nombreux recueils qui, sous le
nom du « Grand Albert », du « Petit Albert », s’inspirent en partie de lui, mais en
ajoutant maintes recettes magiques et superstitieuses 1.

*
* *

Ces serpents entendent le grec. Démons, sorciers, magiciens, recourent volon-
tiers aux langues étrangéres de l'antiquité, au grec, au latin, & ’hébreu, dont les
mots ont d’autant plus de puissance mystique qu’ils sont incompris: « Jean Pic,
Prince de la Mirande, escript que les mots barbares et non entendus ont plus de
puissance en la Magie que ceux qui sont entendus » 2... « Le Diable en toutes langues
trompe les hommes par le moyen des paroles Grecques, Latines, barbares et inco-
gneues aux hommes. » 3 Des sorciers parlent grec et latin sans les avoir appris %
Cependant, selon d’autres, Satan et les démons ne s’expriment pas volontiers en
hébreu, en grec ou en latin 5, et, selon un adage talmudique, les anges ne comprennent
pas 'araméen S.

Les trois mots que redoutent les serpents, Osy, Osya, Osy, étant grecs, on peut
supposer qu’il s’agit de l'adjectif &ouog, «, ov, pluriel neutre o, «consacré
licite, légitime », que 'on emploie en parlant des institutions, des coutumes, alors
que icpdg s'utilise pour les choses divines. Le sens général, sinon exact, serait celui
de «sacré, divin» 7, et la formule rappellerait celles qui invoquent par trois fois le
saint nom de Dieu: « Cados, Cados, Cados » 8 — «Saint, Saint, Saint le Seigneur
Dieu des armées»? — «Par le Dieu Saint, par le Dieu Saint, par le Dieu Saint »10—
Saint (kadosch), Saint (kadosch), Saint (kadosch) est le Seigneur Dieu 11

! DeonnA, « Superstitions & Geneve aux XVIIe et XVIIIe siécles », Arch. suisses trad. popu-
laires, XLIII, 1946, 382.

2 Bopi1n, De la démonomanie des sorciers, éd. Paris, 1582, 55. — Sur la valeur des mots étrangers
en magie et occultisme, Genava, X XII, 1944, 15, ex.

3 Ibid., 61.

4 Ibid., 154, 161, verso.

5 MenGus, Flagellus daemonum, in Malleorum quorundam maleficarum, 1588, 100: « Cur
Satan ex obsessis non loquantur Hebraice, Graece, vel Latine »; cf. Genava, X XII,1944, 153, note 8.

¢ Scawas, Vocabulaire de U'angélologie, 125; Genava, 1. c.

7 J. B. C. BoLKESTEIN, "Oatog et Edocfrs ,1936.

8 Grimoire du pape Honorius, éd. Rome, 1760, 19; Les ceuores magiques de Henri-Corneille
Agrippa, Rome, 1744, 41, 42, 46, 62.

® Grimoire du pape Honorius, éd. Rome, 1760, 38.

10 7bid., 39.

11 Sepher ha Zohar; cf. Genava, X X1I, 1944, note 9, référ.



— 130 —

La triple répétition est usuelle en magie, pour les formules comme pour les
actes 1. En voici quelques exemples: « Sady, Sady, Sady »; « Saday, Saday, Saday »2;
«Adonay, Adonay, Adonay»?; «Agla, Agla, Agla»*; «Ya, Ya, Ya»5; «Eye,

bl
Eye, Eye » &; « Aie, Aie, Aie » 7, « Eschereie, Eschereie, Eschereie » 8, etc., soit autant

de noms mystiques de la divinité®. « Viens Surgat, viens Surgat, viens Surgat »,
répéte une conjuration au diable Surgat »1°; «Creon, Creon, Creon», dit une autre?,
etc. 2. On modifie parfois volontairement le mot répété: « Irly, Terly, Firly » 12;
«Ibel, Ebel, Abel»14; «He, Ne, Be» 15; «Tel, Bel, Quel» 1%; «Ludeo, ludei, ludeo»?,
ete. 18,

Remarquons qu’en bouchant avec sa queue une de ses oreilles, le serpent forme
un cercle. I1 prend I’aspect du serpent ouroboros, qui, dés ’antiquité, signifie I'Eter-
nité, I'Infini?®, qui entoure le monde, I’Océan, le Ciel?. Ce symbole persiste au moyen
age et dans les temps modernes?!, ou Ripa, dans son Iconologie, en fait encore I'em-

1 Les exemples sont innombrables, depuis ’antiquité jusque dans la superstition actuelle
Ex. répéter trois fois le Pater, ’Ave, Grimoire du pape Honorius, éd. Rome, 1760, 72, 73, 74,
76, 77; répéter une opération trois fois de suite, 74; écrire une formule sur trois rubans, 78;
frapper la terre trois fois du talon, et recommencer trois fois de suite, 112; cf. encore 114, 117,
118, etc.

2 Grimoire du pape Honorius, 19, 29; Les ceuyres magiques de Henri-Corneille Agrippa, Rome,
1744, 56.

Grimoire, 19, 20; Les ceuvres magiques, 71, 72.
Grimoire, 19, 20.

Les ceuyres magiques, 47, 51.

Ibid., 46, 56, 71, 72.

Ibid., 51.

Ibid., 62.

Sur ces noms, Genava, XXII, 1944, 159 sq.

10 Grimotire, 42.

11 Jbid., 49.

12 On trouvera d’autres exemples: Genava, XXII, 1944, 126 sq.

18 Grimozire, 60.

1 Tbid., 68.

15 Les ceuvres magiques, 42, 51.

18 Jbud., 89, 78.

17 Ibid.

18 Autres exemples de ce procédé: Genava, XXII, 1944, 126 sq.

19 CymonT, Teates et monuments relatifs au culte de Mithra, 1, 80; table, s. v. serpent; BEr-
THELOT, Les origines de l’alchimie, 62, 58, 114 (origine égyptienne, gnostique, de ce symbole);
PrEISENDANZ, « Aus der Geschichte des Uroboros », Brauch und Sinnbild, 194.

20 RoSCHER, §. V. Sterne; dans la mythologie germanique, le serpent Niedgard, sa queue & la
bouche, ceint et maintient tout le monde créé.

31 Dans les manuscrits alchimistes, BERTHELOT, L ¢.; Ip., Coll. des anciens alchimistes grecs,
I, Introduction, 9; 132, fig. 11; 159, fig. 34; III, 22 sq., 33, note 1.

® 0 g9 6 o o W



— 131 —

bléeme de I'Eternité 1. I1 parait aussi dans des amulettes tziganes 2, dans I’art popu-
laire 3, ete. 4.

Pourquoi localiser cette tradition en Suisse ? Parce que, prétend l'auteur,
«il y a grand nombre de serpens, & cause des montagnes». Il fait assurément
allusion & des croyances populaires, nombreuses en ce pays, qui sont relatives & des
dragons, des serpents légendaires, que mentionnent divers auteurs helvétiques °.
Entre autres, Scheuchzer a écrit, avec abondance de détails et de renvois a des

1 Ripa, Iconologia, s. v. Eternita; serpent tenu par un buste féminin.

3 Arch. suisses trad. pop., 1924, 27, pl.; Musée fiir Volkerkunde, Bale, Ciba Zeitschrift, VIII,
1942, no 86, 3022, fig.; Revue Ciba, n° 6, 1939, 182, fig.

3 Trois serpents qui se mordent la queue, entrelacés, moule & giteau, bois de Saint-Gall,
Musée fiir Volkerkunde, Bale, Ciba Zeitsschrift, VIII, 1942, n° 86, 3016, fig.; dossier de chaise,
Lunebourg, tbid., 3017, fig.

¢ Dans les rites d’initiation de francs-macons, comme symbole de la divinité, de I’humanité
éternelle, etc., L. TaxiL, 143, 152, 179. — Chez les populations africaines, le serpent qui nait de
la terre et se mort la queue, E. REcLus, L’homme et la terre, 1, 289.

5 « 11 serait curieux, écrit Blavignac, de réunir toutes les traditions locales sur le dragon,
qualifié tantét de Lintwurm, tantot de Stollenwurm, Scheuchzer, qui parcourut la Suisse de
1702 &4 1711, donne (Itinera per Helvetiae, Lugduni Batavorum, 1723, t. III, p. 366 et suivantes),
et en les accompagnant de nombreuses gravures, les détails les plus curieux sur ces animaux
étranges, que Wyss (Voyages dans ’Oberland bernots, t. 11, p. 19), ne croit pas entiérement ima-
ginaires.

» D’aprés ces auteurs, les dragons découverts & diverses époques dans certaines localités de
la Suisse offraient des formes trés variées. Wyss s’arréte particulierement au Stollenwurm, dont
il décrit deux variétés, 'une de couleur noire, I’autre blanche et beaucoup plus rare que la pre-
miere. Le corps est celui d’un serpent, muni de jambes épaisses et courtes, généralement au nombre
de deux, et placées fort prés de la téte, dont la forme est arrondie.

» Bérodi (Journal manuscrit) dit qu’en 1631 on vit deux fois, dans les marais de Charas, un
de ces animaux, dont la téte était munie de deux pieds, et dont le corps avait sept toises de longueur.

» Levade, docteur en médecine, a publié¢, en 1824, dans son Dictionnaire du canton de Vaud
(L. LevVADE, Dictionnaire géographique, statistique et historique du canton de Vaud, 1824, Mon-
treux, s. v. 203), la note suivante sur le Stollenwurm: « Au-dessus de Montreux, Frangois Forney
tua, en 1763, prés d’un gros tas de pierre, un serpent de forme singuliére, etc. » M. Klein, dans
son Tentamen herpitologiae, donne la figure parfaite de ce rare et curieux animal, sans en assurer
Pexistence. On m’a cependant, dit, il y a peu de temps, qu’on en trouvait encore de semblables
au méme endroit, mais beaucoup plus petits que le premier...

» Une foule d’autres renseignements contemporains sur cet animal ont engagé naguére la
Société d’histoire naturelle de Berne & offrir également une récompense considérable & celui qui
lui en rapporterait un individu mort ou vif; mais cette promesse n’a pas eu, a ce qu’il parait, un
meilleur résultat que celle du Dr Levade (Bridel, Essai statistique sur le canton de Berne, Zurich,
1819, p. 130).....

» Quant au Lintwurm, suivant Stumpf (Schweyzer Chronik, Zurych, 1606, fol. 556), qui en
a donné la figure, c’est un saurien gigantesque, muni de quatre pieds. Cet auteur ajoute
que, depuis trente ans seulement, les montagnes de 'Helvétie étaient purgées de ces montres. »
BravieNac, Histoire de Parchitecture sacrée, 1853, 293, note 391.



— 132 —

auteurs anciens et modernes, I'histoire « de Draconibus Helveticis » 1, dans ses
Itinera per Helvetiae Alpinae regiones, voyage qu’il a fait en Suisse de 1702 a 1711.
Aprés s’étre longuement étendu sur la pierre « Draconites, Draconitias, ete. »,
que ces serpents portent dans leur téte, recherchée dés l'antiquité parce qu’elle
possede mainte vertu, il énumere les diverses régions de la Suisse 2 ot 'on aurait
trouvé de tels serpents monstrueux, « quarum existentia dubitant multi», décrivant
ceux-cl avec minutie, en en donnant des figures (fig. I-XI) 3, et les rapprochant de
ceux qu’'ont mentionnés les anciens. Il cite en particulier un passage * que l'on
rapprochera du notre, parce qu’on y retrouve le nom d’Albert le Grand et lamention
du « pais des Suéves » (soit la Souabe), qui accompagne dans notre texte celle de la
Suisse montagneuse .

« Andreas Caesalpinus, Lib. II, de Metallicis, cap. 41, testatur, hunc Lapidem se
possidere; ejusque descriptionem tradit sequentem: « Albertus testatur, se hunc vidisse
colore nigro, figura Pyramidis abscisse, non pellucidum, in circuitu colore pallido, in quo
pucherrimus Serpens est descriptus, inventum in Suevia in capite Serpentis magni. Apud
me hic Lapis est effigie Corniculi, ete...»

1 J.J.ScueucuzER, OYPEXIDOOITHY helveticus, sive [tinera per Helpetiae Alpinas regiones,
facta annis 1702-1711, Leyde, 1723, 111, 366 sq.

2 Noter que la planche XI représente un de ces monstres qui, téte contre terre, y semble coller
son oreille, et rejoint presque de sa téte la queue, tel celui dont parle notre texte.

8 378, «in pago Tigurino »; 383, Berne (Burgdorf, Lausanne); 384, Lucerne; 389, «in Sub-
sylvania»; 391, Glaris; 383, Rhaetia; 395, « Comitatus Sarunetum »; 396, « Gastra Rhaetica »;
391, « Abbatiscellanis ».

4 Ibiud., 368.

5 Noter 396, la tradition alpestre que la vue de ces serpents-dragons détermine des tempétes.

| QVOD TIBY

FIERI NON
VIS, ALTERT
NE FECERIS,




	Traditions populaires

