
Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de l'art et d'archéologie

Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genève

Band: 24 (1946)

Artikel: Traditions populaires

Autor: Deonna, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-727728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-727728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRADITIONS POPULAIRES

W. Deonna

I. QUAND DIEU ROULE SES TONNEAUX

n 1607, le jeune Etienne Tissot, habitant, äge de douze ans,
est condamne par les autorites genevoises a etre fouette de

verges sur la place du College, «pour avoir dit lorsqu'il
tonnoit, que Dieu ayant bu tout son vin, estant yvre, rouloit
ses tonneaux ». Puis il est chasse de la ville avec ses parents,
responsables de la mauvaise education qu'ils lui ont donnee 1.

En 1651, Jean Bocard doit demander pardon ä genoux et
baiser la terre, pour avoir dit, en entendant le tonnerre,

que c'etait « Notre Seigneur qui brassoit ses noix »2.

La Geneve reformee reprime severement toute atteinte ä la religion, tout
blaspheme, toute parole irreverencieuse. A vrai dire, le crime du petit Tissot et de
Bocard est veniel, car Fun et l'autre expriment de vieilles pensees populaires et
retrouvent instinctivement la mentalite primitive creatrice de mythes universels.

Un peu partout, dans l'antiquite comme dans les temps modernes, le fracas
du tonnerre suggere l'idee d'un etre surnaturel qui pratique dans le ciel un metier
ou une occupation bruyante, remue des chaudrons, joue aux boules, sonne de la

1 Registres du Conseil, 1607, p. 69, verso; Picot, Histoire de Geneve, III, 1811, 129-130.
2 Picot, 130.



— 119 —

trompette, promene son char gringant, frappe de la hache ou du marteau, etc.1.
On dit en Suisse alemanique (1854): «Gott Vater rollt d'Brenta (Milchkübel) über
die Kellerstege hinunter », « Dieu fait degringoler son chaudron le long de l'escalier
de la cave»2, ce qui rappelle la comparaison nefaste au jeune Tissot. Quant ä

l'eclair, il est assimile a une fleche, a un clou, ä tout autre objet pointu qui frappe,
s'enfonce, perce, et son claquement est celui d'un fouet3.

Si la divinite qui dechaine le tonnerre peut etre comparee a un chaudronnier

ou ä un laitier maniant bruyamment leurs ustensiles, pourquoi ne le serait-elle pas
ä un vigneron ou ä un tonnelier qui roulent leurs tonneaux

** *

Les tonneaux de bois ne sont pas une invention des pays du Midi, car ceux-ci
demandent ä la terre cuite les grandes jarres pour contenir le vin, l'huile, d'autres
liquides, et meme des solides. Iis ont ete congus dans les contrees au nord des Alpes,
et particulierement chez les populations celtiques 4. Quelques exemplaires d'epoque
romaine sont parvenus jusqu'a nous 5, et l'on en connait de nombreuses reproductions

figurees 6.

** *

Sucellus 7, le dieu gallo-romain — un des aspect du grand dieu celtique Dispater8
— regoit divers attributs; il tient le plus souvent d'une main le maillet9 au long
manche — d'oü sa denomination de « dieu au maillet» — de l'autre un pot rond; il
est parfois aussi accompagne d'un tonneau 10.

1 Hoffmann-Krayer, Handwörterbuch d. deutsch. Aberglaubens, s. v. Donner, 312, 313.
2 Ibid.
3 Ibid., s. v. Donner, 314.
4 Pauly-Wissowa, Realencyclopddie, Supplementband III, s. v. Dolium, 342 sq.
5 Ibid., ex.; ä Strasbourg, Forrer, VAlsace romaine, 1935, 134, flg.; Pro Alesia, VI, 1920,

155, pl.; Breuer, « Tonneaux de l'epoque romaine decouverts en Hollande », Rev. et. anc., 1918, 249;
Id., «Tonneaux de bois de l'epoque romaine», ibid., 1920, 207, liste. — Grenier, Manuel
d'arch, gallo-romaine, II, 2, 1934, 602 sq. Tonneaux et amphores. — D'Aquincum, Kuksinsky,
Budapest Regisegei, VI, 1932, 78, flg. 5 sq. — Tonnelet de terre cuite, Germania, 1933, 249, pl. 20
(epoque neol. ?); Sprockhoff, Das Tönnchen von Sargstedt bei Halberstadt, etc.

6 Pauly-Wissowa, I.e.) ex. sur un chariot, Esperandieu, Recueil de bas-reliefs, IV, 275,
n° 2332 (relief de Langres); VI, n° 5148 (relief de Neumagen); sur une barque, ibid., VI, n° 5184
(relief de Neumagen); n° 5193, etc.

7 Pauly-Wissowa, s. v. Sucellus; Lambrechts, Contributions a Vetude des divinites celtiques,
1942, 100 sq.

8 Ibid., s. v. Dispater; Rev. hist, rel., 99, 1929, 43 (liste des Dispater); identification avec
Sucellus, 44 sq.

9 Ibid., s. v. Sucellus, 520 sq., liste; liste anterieure, Reinach, Bronzes figures, 169;
Rev. hist, rel., 99, 1929, 51 sq., liste.

10 Ex. statuette de Vichy (maillet, vase, pied gauche sur le tonneau), Esperandieu, III,
n° 2750; Mont Auxois, dieu assis, appuye au tonneau, ä cote sa parödre ä corne d'abondance,



— 120 —

On a discute le sens de ces divers objets. Le maillet doit-il etre rapproche du
marteau que porte le Charon etrusque 1 Est-il done instrument de mort, emblöme
infernal Est-ee un maillet de tonnelier 2 C'est ce que pense Jullian, qui rattaehe
le dieu au maillet ä la culture de la vigne 3. Le vase, 1'« olla », est usuel dans le culte
domestique; Hubert y reconnait le vase contenant la boisson de la vie d'outre-
tombe 4. II peut aussi contenir le vin ou la biere que le maillet du tonnelier divin fait
jaillir de la bonde du tonneau 5. Et le tonneau — qui, comme l'olla, exprime l'idee
de prosperity d'aisance domestique 6 — est un tonneau ä vin ou a biere, boisson
rituelle. Maillet de tonnelier, pot, tonneau, pour certains auteurs feraient de Sucellus
un dieu brasseur de biere, un tonnelier 7, par suite un dieu agraire, protegeant la
fertilite des champs ou poussent les grains dont la biere est faite 8; par suite encore
un dieu funeraire9, dispensant aux morts la boisson rituelle, la biere, qui a cette
valeur sacree pour les peuples du nord, comme le vin l'a pour les peuples du sud.
Des steles funeraires du Portugal10 ont un tonneau sculpte; selon Dechelette, cette
representation viendrait d'un usage celtique, celui de deposer les cendres des morts
dans des tonneaux de bois, alors que les populations italo-grecques les deposaient
dans des jarres de terre cuite11. Je ne le crois pas. Sur une tombe, le tonneau ne

rappelle pas le contenant funebre; il est un Symbole d'au-delä, de la boisson sacree
dont le defunt s'enivrera dans l'au-dela, comme dans la mythologie greco-romaine il
s'enivre du vin dionysiaque.

** *

Si l'on discute le sens de ces attributs, on discute aussi le röle et le caractere de

Comptes rendus Acad. Insc. Belles Lettres, 1911, 534 sq., 540, fig. 4; il existe quatre exemplaires
de ce dernier type au Mont Auxois, ibid., 540, note 1, r6fer.; un cinquieme ä Dijon, un sixiöme
ä Mirebeau, avec le maillet en plus du tonnelet, ibid.] Esperandieu, IX, 301, n° 7114 (Mont
Alise Sainte-Reine). — Beaune, assis, le pied droit sur le tonneau, Esperandieu, III, 137,
n° 2025. — Avenches, ibid., VI, 90, n° 5392. — Le dieu porte souvent simultanement le maillet
et le tonneau, Reinach, 176; Hubert, Melanges Cagnat, 1912, 281 ; cf. R. A., 1915, I, 32.

1 Reinach, Bronzes figures, 165; Rev. et. anc., 1926, 271; Rev. hist, rel., 99, 1929, 41, 42, 83;
Pauly-Wissowa, s. v. Sucellus, 535; R. A., 1915, I, 32 sq.

2 Rev. arch., 1915, I, 32.
3 Rev. et. anc., 1918, 114.
4 Hubert, Melanges Cagnat, 294; Rev. hist rel., 99, 1929, 85, 89.
5 Rev. et. anc., 1918, 114.
6 Toutain; Linckenheld, Rev. hist, rel., 99, 1929, 83, note.
7 Hubert, Rev. arch., 1913, I, 264; 1915, I, 33.
8 Id., Rev. arch., 1915, I, 35-6.
9 Id., Melanges Cagnat; Rev. arch., 1913, I, 265: « Le dieu infernal fait largesse avec un

chaudron de biöre; si les morts gaulois tiennent souvent des pots ou des gobelets, c'est pour boire

au tonneau du dien, et trinquer avec lui. La biere, en Gaule, n'est pas seulement une boisson

hygiönique, mais rituelle.»
10 Dechelette, Manuel, II, 3, 1054.
11 L'usage funeraire des jarres de terre cuite est bien connu.



— 121 —

Sucellus1. II est un dieu domestique, qui protege la maison, la famille2 et, comme tel,
il tient l'olla, vase k libation domestique 3. II est un dieu cosmique4, celeste, agraire,

protecteur de la fecondite et de la fertilite terrestre 5, et k ce titre il regoit des symboles

astraux 6, de mSme que le tonneau, le pot, le maillet du tonnelier. II est un dieu

chtonien, funSraire, infernal7, et comme tel regoit le chien 8, parfois le modius de

S§rapis9, dont il a certains caractäres10, le serpent enroule autour du manche de

son maillet n, etc.
Ces diverses fonctions ne sont pas contradictoires, mais se competent mutuelle-

ment. Et c'est pourquoi ce dieu s'identifie k d'autres du pantheon greco-romain,
ä Silvain 12, ä Hercule 13, etc.

** *

Sucellus est parfois accompagne de sa parMre, Nantosvelta14, en un couple
analogue et de meme sens que celui de Dispater-Herecura15. Parmi ses attributs16,
Nantosvelta en possede un que Ton a interpr6te d'abord comme une ruche17 — faisant

1 Reinach, 156 (anciennes hypotheses); Pauly-Wissowa, s.v. Sucellus, 1535, Deutungen.
2 Rev. hist, rel., 99, 1929, 58, 73.
3 Ibid., 89.
4 Grenier, Rev. et. anc., 1926, 271.
8 Rev. arch., 1915, I, 35-6.
6 Rev. hist, rel., 99, 1929, 90. — Sa tunique est parsem£e de signes cosmiques, rosaces,

croix, equerres, clefs ancrees, clous (Sucellus de Viege, Gentbve).— Reinach, Bronzes figures, n° 141,
148, 144, 167, 175; Rev. hist, rel., 99, 1929, 54 (liste des figurines de bronze du dieu avec ces
signes celestes sur son vetement); 561, liste d'une divinite feminine avec symboles astraux, 86.

Noter aussi que le maillet peut se combiner avec la roue (solaire), Jullian, Rev. et. anc.,
1918, 113, Embl6mes conjugues, roues et maillets; autel des environs de Salon, Esperandieu,
II,451, n° 1691.

7 Reinach, Bronzes, 165; Rev. hist, rel., 99, 1929, 73, 90; Rev. arch., 1915, I, 35-6.
8 Rev. hist, rel., 99, 1929, 84; Bull, des fouilles d Alise, 1914, n° 2, 44 sq.
9 Sucellus de Viäge.

10 Reinach, Bronzes, 165.
11 Rev. arch., 1929, II, 18, etc.
12 Hubert, Rev. arch., 1915, I, 26 sq., 35; Rev. 4t. anc., 1918, 114; Rev. hist, rel., 99, 1929,

45, 75 sq. (Silvain, comme Sucellus, dieu domestique, chtonien, agraire.) — Autel ä Silvain, avec
maillet, Rev. arch., 1918, 257.

13 Bronzes figures, 141, n° 146, 147; Rev. hist, rel., 99, 1929, 79.
14 Pauly-Wissowa, s. v. Sucellus, 538; s. v. Nantosvelta; Linckenheld, «Sucellus et

Nantosvelta», Rev. hist, rel., 99, 1929, 40 sq.; Id., « Un monument nouveau de Nantosvelta», Rev.
arch., 1926, II, 212; Drioux, «Nantosvelta chez les Lingons, Rev. arch., 1929, II, 14; Id., Annales
Soc. hist. arch, de Chaumont, 1931; cf. Rev. et. anc., 1932, 56; Hubert, «Nantosvelta, la d6esse ä la
ruche», Milanges Cagnat, 1912; cf. Rev. arch., 1913, I, 264; Rev. hist, rel., 67, 1913, 400. —
Rev. arch., 1926, II, 216 (liste des monuments; 223, bibliogr.).

15 La meme divinity est sur une partie du territoire celtique Dispater et Herecura, sur une
autre Sucellus et Nantosvelta; Rev. hist, rel.., 99, 929, 73; Dispater et Her<§cura, ibid., til, 62.

16 Ex. le corbeau, Rev. hist, rel., 99, 1929, 85.
17 Hubert, I. c.



— 122 —

d'elle une «deesse ä la ruche », une deesse de l'hydromel, comme Sucellus serait le
dieu de la biere — mais qui est plutot une hutte indiquant son caractere domes-
tique, chtonien, infernal 2. Elle re£oit aussi certains attributs de Sucellus, le maillet3,
le tonneau 4, et eile a les memes fonctions que lui5.

** *

Le tonneau, comme le maillet, le pot, peuvent done faire de Sucellus un dieu
tonnelier, un dieu du vin ou de la biere, un dieu de la fertilite et des champs. Mais
il peut aussi evoquer son role celeste et chtonien; Sucellus ne porte-t-il pas des signes
cosmiques, la clef ancree qui ouvre les portes des demeurs infernales et siderales,
le clou, embleme de 1'eclair Et le tonneau peut evoquer le tonnerre6 qu'il dechaine,
dont les roulements rappellent le bruit que fait le tonnelier en remuant ses tonneaux.

** *

Les representations de Sucellus-Dispater ont-elles persiste dans l'iconographie
chrStienne Des chapiteaux romans semblent perpetuer quelques types de divinites
gallo-romaines: Epona 7, dieu au maillet8 et au tonneau. Sur un chapiteau de la
cathSdrale Saint-Pierre ä Geneve (XIIe s.), un personnage imberbe, assis de face,
est aecoste ä sa droite par deux lions superposes, a sa gauche par un homme barbu,
agenouille, qu'un ange semble saisir par les cheveux et trainer vers lui 9. De la main
gauche il tient sur ses genoux un attribut que les premiers commentateurs ont
interprets comme un maillet. Pour Blavignac, ce serait l'architecte ou le sculpteur
avec le maillet du maitre, ordonnant a Tun de ses ouvriers d'employer dans la dSco-

1 Linckengheld, Rev. arch., 1926, I, 219; Drioux, Rev. arch., 1929, I, 14.
2 Rev. hist, rel., 99, 1929, 85, 89. — Grenier, Rev. et. anc., 1932, 56: « La transformation

de la ruche en hutte ne porte pas atteinte aux indications donnees par Hubert [Melanges
Cagnat, 1912), touchant le caractere funeraire du couple Sucellus-Nantosvelta. »

3 Rev. arch., 1926, I, 216, n° 3.
4 Stele de Sarrebourg, trois petits tonneaux; Hubert, Melanges Cagnat; cf. Rev. arch.,

1913, I, 264.
5 Rev. hist, rel., 99, 1929, 61 sq. (röle domestique, protectrice de la maison et de la famille); 90.
8 Remarquer que, dans les croyances populaires, le tonnerre est en connexion avec la fertility

des champs. Hoffmann-Krayer, s. v. Donner, 318 b.
7 Durand-Lefebvre, Art gallo-romain et sculpture romane, 1937, 204; dans l'art irlandais,

Henry, La sculpture irlandaise, 121 sq.
8 Gourajod, Legons ä Ve'cole du Louvre, I, 548; Brehier, VArt en France, des invasions

barbares ä Vepoque romaine, 11; Id., VArt chretien, 186; Michel, Histoire de VArt, I, 2, 660:
« Quelques representations, comme celle du dieu au maillet de l'eglise de Trucy, prouvent que les

steles gallo-romaines sont parfois utilisSes par les sculpteurs au commencement du XIe siecle»;
Durand-Lefebvre, 199.

9 Blavignac, Histoire de Varchitecture sacree, 1853, 289, pi. LXXIII*, 1. Collateral N, premier
pilier; C. Martin, Saint-Pierre, ancienne cathedrale de Geneve, 139, pi. XXIII, 3.



— 123 —

ration de l'edifice les idoles rampantes et humiliees qui lui sont amenees par un ange

sortant des nuees. Gaidoz, tout en admettant qu'il s'agit d'un maillet, suppose qu'il
s'agit d'une survivance du dieu au maillet gallo-romain1. C. Martin remarque avec

raison que ce n'est point un maillet, mais un petit tonneau, aisement reconnaissable

ä sa bonde, ä ses cercles et douves. II pense que le theme serait emprunte a la legende
de Daniel, nourri dans la fosse aux lions par Habacuc qu'un ange transporte de

Judee ä Babylone; le tonnelet representerait les vivres apportes a Daniel. II parait
plus simple, en modifiant quelque peu l'interpretation de Gaidoz, de songer k une
survivance du Sucellus antique, dont le tonneau est l'attribut comme le maillet2 —
de ce dieu dont on a trouve plusieurs images en Suisse et ä Geneve meme 3

—,
a une de ces survivances gallo-romaines que nous avons rappelees, et dont on peut
citer maint exemple dans l'art roman 4.

Le personnage du chapiteau de Saint-Pierre est assis dans une attitude majes-

tueuse, il leve la droite comme pour benir; Fange qui lui amene un homme agenouille,
les lions qui l'accostent, tout atteste sa nature non humaine, mais surhumaine.
Le motif n'aurait-il plus qu'un sens decoratif Sous la main de l'imagier roman qui
repetait le vieux theme, le dieu gallo-romain serait-il devenu le Dieu chretien, qui
est le vrai cep 5, et dont le sang est le vin mystique dispense ä ses fideles ?6

** *

Franchissons quelques siecles encore de l'histoire genevoise. En 1556, la foudre
frappe la cathedrale Saint-Pierre, et Ton combat l'incendie en versant sur le feu une
quantite de vin: «on a employe grande quantite de vin pour estaindre le feu»7.
On croit encore, dans la Geneve devenue reformee — et sans doute en souvenir
d'un lointain passe — que l'eau seule ne peut eteindre un incendie allume par le ciel.
Un orage vient du reste fort k propos aider les sauveteurs. En agissant ainsi, ceux-ci
ne reconnaissaient-ils pas inconsciemment que Dieu, maitre du feu celeste, est aussi

1 Gaidoz, Le grand dieu gaulois chez les Allobroges, 1902.
2 Deonna, « Dieu au tonneau », Indicat. Ant. suisses, XVII, 1915, 261.
3 Notons entre autres le dieu au tonneau d'Avenches, ibid.; et ä Geneve une figurine en bronze

de Sucellus au maillet et au pot.
4 Sur ce sujet, en particulier Durand-Lefebvre, Art gallo-romain et sculpture romane, 1937 ;

Focillon, Art d'Occident, 1938, 111, etc. Dans l'art irlandais, nombreuses survivances: dieu
accroupi, Gazette des Beaux Arts, 1937, I, 132-3, fig. 3; Rev. arch., 1936, I, 217, fig.; 4 (ms. irlandais,
grammaire de Priscien, Saint-Gall); Cernunnos aux cornes de cerf, cf. Henry, La sculpture irlan-
daise, 121 sq.

5 «Je suis le vrai cep, et mon Pere est le vigneron.» — «Je suis le cep, et vous en etes les
sarments», Jean, XV, 1.

6 Gf. la Sainte-Cene; le theme du pressoir mystique, etc.
7 Registres du Conseil, 10 aoüt 1556; Saint-Pierre, ancienne cathedrale de Geneve, Ier fasc.,

1891, 69-70; Mallet, Description de Geneve ancienne et moderne, 1807,139; Perrin, Vieux quartiers
de Gendve, 1904, 91-2; Genava, III, 1925, 233, r6f., note 8.



— 124 —

un dieu vigneron, et qu'il faut apaiser par des libations de vin sa colore exprimöe par
le grondement de son tonnerre, par le roulement de ses tonneaux

** *

Nous retrouvons ainsi la pens6e naive du jeune Etienne Tissot qui, en 1607,

voyait dans les grondements du tonnerre l'acte d'un dieu vigneron, remuant avec
fracas ses tonneaux. Mais ce qui quelques siecles auparavant 6tait une pieuse

croyance, n'ätait plus alors qu'un horrible blaspheme



— 125 —

II. LES ßCREVISSES PORTEUSES D'AMES

Les Reformes genevois ont proclame bien haut la duperie des reliques saintes

que les pretres imposaient aux fideles. Le cerveau de saint Pierre n'etait qu'une
pierre ponce. Le bras de saint Antoine etait «une pible, ou membre viril naturel
d'un cerf»\ A Saint-Gervais, les devöts faisaient descendre par un orifice, dans la

crypte oü reposaient les corps saints, leurs chapelets, qui semblaient etre retenus,

peut-etre, a-t-on pense, par une asperite de la pierre; mais on leur assurait: « ce

sont les corps sainctz qui veulent estre releves » 2. On pretendait que la nuit de

Noel les corps saints chantaient, se plaignaient qu'on eüt supprime la messe 3,

murmure qu'aurait explique la presence de vases acoustiques.

** *

Et voici une etrange allegation de Froment:«le ne vays par le present descripre
des esperits que les Prebstres donnoyent entendre et des mors qui ressuscitoyent de

nuict par leurs Eglises et cymetieres, demandans des messes, ne des escrevisses

qu'ils soulloyent mettre la nuict parmi leurs Eglises, avec des petites chandelletes
allumees de cire sur leurs dos, donnans ä entendre es povres ydios que c'estoyent
les ames du Purgatoire qui demandoyent fayre dire des messes, car c'est trop plus
que commun par tout le monde 4. »

Les historiens de la Reformation n'ont eu garde de passer sous silence cette

preuve de la mauvaise foi des pretres:
« J'ajouterai ici une autre supercherie que les pretres avaient mise en oeuvre en

plusieurs eglises pour exciter dans l'esprit du peuple ignorant quelque regret de

l'interdiction de la messe. Iis faisaient courir, de nuit, dans les eglises et dans les

cimetieres, des ecrevisses, sur le dos desquelles ils avaient attache des bougies
allumees, et ils faisaient ensuite repandre le bruit parmi les femmelettes que c'etait
des ämes qui sortaient du purgatoire pour demander qu'on celebrät des messes 5. »

1 Froment, 6d. Fick, 146; Roset, Chroniques, III, chap. 50, ed. Fazy, 1894, 214: « on trouva
que c'estoit le membre generatif d'un cerf, tout sec». — A quoi M. H. Naef, Les origines de la
Reforme a Geneve, 214-5, objecte: « Comment ne s'est-on pas apergu que la conservation d'un mor-
ceau de chair n'etait pas possible ä l'air libre dans le climat de Geneve, et qu'il fallait, en tout le
moins, un os pour que la peau se dessechät » — On pretend que, chez les cerfs, la partie destinee
ä la generation tombe chaque annee, Collin de Plancy, Diet, infernal (6), 1863, 151, s. v. Cerf.

2 Naef, 212.
3 Ibid., 213.
4 Froment, ed. Fick, 150.
5 Gautier, Histoire de Geneve, II, 469.

9



— 126 —

« De tems en temps les pretres publioient une apparition des ämes du purga-
toire et surprenoient la credulite du peuple, dans les nuits obscures, par le moyen
d'ecrevisses, sur lesquelles ils attachoient de petites bougies allumees, et qu'ils
dispersoient dans les cimetieres 1. »

« On faisait aussi croire au peuple que les ämes, qui etaient en purgatoire, en
revenaient de temps en temps, et paraissaient dans les eglises et dans les cimetieres
comme de petites chandelles, pour implorer les secours et les prieres des vivans, qui
ne manquaient pas de s'empresser ä racheter les ämes de leurs parens, et ä faire dire
des messes pour leur repos, ce qui produisait un gain assure aux pretres. On examina
de pres cette affaire. On trouva que ces pretendues ämes n'etaient autre chose que
des ecrevisses, armees de petits cierges allumes que les pretres leurs attachaient sur
le dos, et qu'ils plagaient dans les coins des eglises et des cimetieres, oü ils les

laissaient aller. 2»

Doumergue rappelle encore «le true pour faire apparaitre dans le eimetiere cer-
taines ämes, lesquelles etaient simplement des ecrevisses porteuses de petites
bougies »3.

Sans se prononcer, H. Naef est toutefois plus prudent4:
«Le chroniqueur ne situe pas l'anecdote ä laquelle il ne veut point s'attarder,

« car e'est trop plus que commun par tout le monde ». Cette imprecision chez un
homme qui a tendance ä amplifier les choses etonne quelque peu; admettant qu'il
ait dit vrai, rappelons-nous que le moyen äge est tout proche. »

Cette «imprecision » de Froment, qui« ne situe pas l'anecdote, parce que, dit-il,
«e'est trop plus que commun par tout le monde », n'est-elle pas significative
Et ne permet-elle pas de supposer ä priori dejä qu'il s'agit d'un theme general, et

non particulier ä Geneve
Dans un conte repandu en divers pays avec plusieurs variantes, un voleur,

pour eviter le chätiment, doit s'aequitter d'epreuves difficiles. L'une consiste ä

enlever le eure et le bedeau, ou le pasteur et le maitre d'ecole. La donnee la plus
complete est fournie par un conte thuringien releve par Grimm 5.

« La nuit suivante, il se passa quelque chose d'extraordinaire dans le eimetiere.

Le maitre d'ecole, qui demeurait tout pres, le vit le premier, et l'annon<?a au

pasteur. Parmi les tombes et sur les tombes, de petites flammes sautillaient d'un
mouvement irregulier.

»Ce sont de pauvres ämes en peine, dit le pasteur en frissonnant.

1 Picot, Histoire de Geneve, I, 1811, 341.
2 Ruchat, Histoire de la Reformation de la Suisse, III, 1836, 378. — Cf. encore Thourel,

Histoire de Geneve, II, 162: «les visites nocturnes des ämes du Purgatoire ».

3 Doumergue, Jean Calvin, II, 138.
4 Naef, Les origines de la Reforme ä Geneve, 214.
6 Grimm, Contes allemands du temps passd, trad. Frank et Alsleben, 1869, 196, « Les äpreuves

du maitre voleur». — Cf. Cosquin, Les contes populaires de Lorraine, II, 1887, 274.



— 127 —

»Tout ä coup une ombre noire apparut sur les marches de l'eglise et profera
d'une voix sourde ces paroles:

» Accourez tous, accourez tous aupräs de moi. Le dernier jour est arrive. Les

morts cherchent dejä leurs ossements
»

»C'etait le maitre voleur; il avait achete des ecrevisses et leur avait mis des

bougies sur le dos: voilä les pauvres ämes du cimetiere.
»II s'etait affuble d'une barbe de moine et d'un froc, et s'etait muni d'un sac

ä houblon dans lequel il fit entrer les deux comperes, apres leur avoir pris leurs

epargnes.»1
Dans une Variante de Lorraine, cet episode est denature et n'offre plus aucun

sens. Le voleur qui doit faire mourir le cure achete des ecrevisses, les met dans une
assiette qu'il place sur l'autel; lui-meme se cache derriere, pour surprendre sa
victime 2. Gosquin 3

remarque ä propos de la version thuringienne:« Sur un point
particular, celui ou. il est question des ecrevisses, il est meme, ä notre connaissance, le

seul avec un conte lithuanien (Leskien, n° 37) qui fournisse l'explication intelligible
de notre conte » (lorrain).

La pretendue supercherie des pretres genevois semble done n'etre qu'une donnee
du folklore 4.

Quant aux lumieres errantes des petites bougies que portent les Ecrevisses,
elles imitent les feux follets que Ton voit parfois dans les cimetieres, et qui, aux
yeux du peuple, sont les ämes des trepasses 5.

1 Grimm, 204.
2 Cosquin, 273-4 (donne aussi un resume du conte de Grimm; n° 192 de la liste de Grimm).
3 Ibid., 275.
4 Je ne l'ai pas relevee dans les ouvrages qui traitent du folklore de l'ecrevisse: Hoffmann

Krayer, Handworterbuch d. deutschen Aberglaubens, s.v. Krebs; Pauly-Wissowa, Reallexikon,
s. v. Krebs; Rolland, La faune populaire de France, III, s. v. Ecrevisse; Sebillot, Le folklore
de France, III, 1906. — Je ne note pas non plus que l'ecrevisse soit mise sp6cialement en relation
avec les trespasses, mais eile a parfois un caractere infernal, diabolique. En Suisse romande, eile
porte le nom de «Piau dau diable », «pou du diable ». Rolland, III, 231; Sebillot, Le folklore
de France, III, 1906, 2, 357.

6 V. Gennep, Manuel de folklore frangais contemporain, I, 1946, 795, note 1, r6f6r.



— 128 —

III. OSY, OSYA, OSY

Je releve dans «Les admirables secrets d'Albert le Grand qui n'avoient pas
encore parus jusqu'ä present, A Cologne, chez le Dispensateur des Secrets, 1715»,
p. 166, le curieux passage suivant:

«Je voudrois encore demander ä ces personnes scrupuleuses pourquoi dans la Suisse
et au pais des Sueves oü il y a grand nombre de Serpens, ä cause des montagnes, pourquoi
ces Serpens entendent-ils le Grec et craignent-ils si fort la vertu efficace de ces trois mots
Osy, Osya, Osy Qu'ils bouchent promptement une de leurs oreilles avec le bout de leur
queue et abouchent 1'autre contre la terre, afin de ne pas entendre ces paroles qui les rendent
immobiles et tous stupefiez, et incapables de nuire aux hommes...»

On reconnait ici la legende de l'aspic. Renfermant dans sa tete une pierre de

valeur, il se defend des enchanteurs qui voudraient le tuer et Ten depouiller, en
bouchant une de ses oreilles avec sa queue, et en appliquant 1'autre contre le sol;
il se rend ainsi sourd aux conjurations qui demeurent sans effet. La symbolique voit
en lui l'image des riches qui collent une de leurs oreilles en terre pour acquerir,
et se ferment 1'autre avec leurs peehes; celle « du pecheur qui ferme ses oreilles aux
paroles de vie » L

C'est ce qu'affirment — apres les anciens — les auteurs des Bestiaires du

moyen äge 2, et parmi eux Albert de Bollstadt, soit Albert le Grand (vers 1193-

1280), dans son traite sur les animaux, «De animalibus libri XXVI», dont le

XXVe livre est consacre aux diverses especes de serpents:
« De Aspide.

» Dicunt etiam aspidem aliquando in fronte gestare lapidem pretiosum; et hunc
mirabiliter ab incantatore custodire: incantari enim se sentiens unam aurem terrae allidit
vel lapidi, et aliam extremitate caudae obturat ne carmen audiat incantantis3. »

** *

1 Honorius d'Autun, Speculum Ecclesiae, dibut du XIIe siecle: « L'aspic est une espöce de

dragon que Ton peut charmer avec des chants. Mais il est en garde contre les charmeurs, et quand il
les entend, il colle, dit-on, une oreille contre terre et bouche 1'autre avec sa queue, de sorte qu'il
ne peut rien entendre et qu'il se derobe ä l'incantation. L'aspic est l'image du pecheur qui ferme
ses oreilles aux paroles de vie. » Cf. Male, Vart religieux du XIIIe siecle en France (3), 1910, 61

(ce motif parait dans l'iconographie, ex. ibid., fig. 18, Reims).
2 Franklin, La vie prive'e, 1897, «Les animaux», 13, 184-5; Langlois, La connaissance de

la nature et du monde au moyen äge, 41, Philippe de Thaon, XIIe s.; 368, Brunetto Latino, XIIIe s.
8 Alberti Magni opera omnia, Paris, 1891, XII, 548, n° 11, De Aspide.



— 129 —

D'autres details de ce passage ne paraissent pas dans les ceuvres memes d'Albert
le Grand, et proviennent sans doute de l'un de ces nombreux recueils qui, sous le

nom du «Grand Albert», du «Petit Albert», s'inspirent en partie de lui, mais en

ajoutant maintes recettes magiques et superstitieuses \
** *

Ces serpents entendent le grec. Demons, sorciers, magiciens, recourent volon-
tiers aux langues etrangeres de l'antiquite, au grec, au latin, a l'hebreu, dont les

mots ont d'autant plus de puissance mystique qu'ils sont incompris: « Jean Pic,
Prince de la Mirande, escript que les mots barbares et non entendus ont plus de

puissance en la Magie que ceux qui sont entendus »2...« Le Diable en toutes langues

trompe les hommes par le moyen des paroles Grecques, Latines, barbares et inco-

gneues aux hommes.»3 Des sorciers parlent grec et latin sans les avoir appris 4.

Cependant, selon d'autres, Satan et les demons ne s'expriment pas volontiers en

hebreu, en grec ou en latin5, et, selon un adage talmudique, les anges ne comprennent
pas l'arameen 6.

** *

Les trois mots que redoutent les serpents, Osy, Osya, Osy, etant grecs, on peut
supposer qu'il s'agit de l'adjectif oaioc, a, ov, pluriel neutre oa-ioc, «consacre
licite, legitime », que l'on emploie en parlant des institutions, des coutumes, alors

que Upo? s'utilise pour les choses divines. Le sens general, sinon exact, serait celui
de «sacre, divin»7, et la formule rappellerait celles qui invoquent par trois fois le

saint nom de Dieu: «Cados, Cados, Cados»8 — «Saint, Saint, Saint le Seigneur
Dieu des armees»9 — «Par le Dieu Saint, par le Dieu Saint, par le Dieu Saint»10—
Saint (kadosch), Saint (kadosch), Saint (kadosch) est le Seigneur Dieu u.

1 Deonna, «Superstitions ä Geneve aux XVIIe et XVIIIe siäcles », Arch, suisses trad,
populates, XLIII, 1946, 382.

2 Bodin, De la de'monomanie des sorciers, ed. Paris, 1582, 55. — Sur la valeur des mots etrangers
en magie et occultisme, Genava, XXII, 1944, 15, ex.

3 Ibid., 61.
4 Ibid., 154, 161, verso.
5 Mengus, Flagellus daemonum, in Malleorum quorundam maleficarum, 1588, 100: «Cur

Satan ex obsessis non loquantur Hebraice, Graece, vel Latine »; cf. Genava, XXII, 1944,153, note 8.
6 Schwab, Vocabulaire de Vangelologie, 125; Genava, I.e.
7 J. B. C. Bolkestein, "Otos et EüaeßTj? ,1936.
8 Grimoire du pape Honorius, ed. Rome, 1760, 19; Les ceuvres magiques de Henri-Corneille

Agrippa, Rome, 1744, 41, 42, 46, 62.
9 Grimoire du pape Honorius, 6d. Rome, 1760, 38.

10 Ibid., 39.
11 Sepher ha Zohar; cf. Genava, XXII, 1944, note 9, r6fer.



— 130 —

La triple repetition est usuelle en magie, pour les formules comme pour les
actes L En voici quelques exemples:« Sady, Sady, Sady »;« Saday, Saday, Saday »2;

«Adonay, Adonay, Adonay»3; «Agla, Agla, Agla»4; «Ya, Ya, Ya»5; «Eye,
Eye, Eye »6; «Aie, Aie, Aie »7,« Eschereie, Eschereie, Eschereie»8, etc., soit autant
de noms mystiques de la divinite 9. «Viens Surgat, viens Surgat, yiens Surgat»,
repete une conjuration au diable Surgat »10; «Creon, Creon, Creon», ditune autre11,
etc.12. On modifie parfois volontairement le mot repete: « Irly, Terly, Firly»12;
«Ibel, Ebel, Abel»14; «He, Ne, Be»15; «Tel, Bel, Quel»16; «Ludeo, ludei, ludeo»17,
etc.18.

** *

Remarquons qu'en bouchant avec sa queue une de ses oreilles, le serpent forme
un cercle. II prend l'aspect du serpent ouroboros, qui, des l'antiquite, signifie l'Eter-
nite, l'lnfini19, qui entoure le monde, 1'Ocean, le Ciel20. Ce symbole persiste au moyen
äge et dans les temps modernes21, oü Ripa, dans son Iconologie, en fait encore l'em-

1 Les exemples sont innombrables, depuis l'antiquitö jusque dans la superstition actuelle-
Ex. r6peter trois fois le Pater, l'Ave, Grimoire du pape Honorius, 6d. Rome, 1760, 72, 73, 74,
76,77; röpeter une operation trois fois de suite, 74; 6crire une formule sur trois rubans, 78;
frapper la terre trois fois du talon, et recommencer trois fois de suite, 112; cf. encore 114, 117,
118, etc.

2 Grimoire du pape Honorius, 19, 29; Les ceuvres magiques de Henri-Corneille Agrippa, Rome,
1744, 56.

3 Grimoire, 19, 20; Les ceuvres magiques, 71, 72.
4 Grimoire, 19, 20.
B Les ceuvres magiques, 47, 51.
8 Ibid., 46, 56, 71, 72.
7 Ibid., 51.
8 Ibid., 62.
9 Sur ces noms, Genava, XXII, 1944, 159 sq.

10 Grimoire, 42.
11 Ibid., 49.
12 On trouvera d'autres exemples: Genava, XXII, 1944,126 sq.
13 Grimoire, 60.
14 Ibid., 68.
16 Les ceuvres magiques, 42, 51.
16 Ibid., 89, 78.
17 Ibid.
18 Autres exemples de ce procede: Genava, XXII, 1944, 126 sq.
19 Cumont, Textes et monuments relatifs au culte de Mithra, I, 80; table, s. v. serpent;

Berthelot, Les origines de Valehimie, 62, 58, 114 (origine egyptienne, gnostique, de cesymbole);
Preisendanz, «Aus der Geschichte des Uroboros », Brauch und Sinnbild, 194.

20 Roscher, s. v. Sterne; dans la mythologie germanique, le serpent Niedgard, sa queue ä la
bouche, ceint et maintient tout le monde cree.

21 Dans les manuscrits alchimistes, Berthelot, l.c.\ Id., Coli, des anciens alchimistes grecs,

I, Introduction, 9; 132, flg. 11; 159, fig. 34; III, 22 sq., 33, note 1.



— 131 —

bleme de FEternite 1. II parait aussi dans des amulettes tziganes 2, dans Fart popu-
laire 3, etc.4.

** *

Pourquoi localiser cette tradition en Suisse Parce que, pretend Fauteur,
«il y a grand nombre de serpens, ä cause des montagnes». II fait assurement

allusion ä des croyances populaires, nombreuses en ce pays, qui sont relatives ä. des

dragons, des serpents legendaires, que mentionnent divers auteurs helvetiques 5.

Entre autres, Scheuchzer a ecrit, avec abondance de details et de renvois ä des

1 Ripa, Iconologia, s. v. Eternitä; serpent tenu par un buste föminin.
8 Arch, suisses trad, pop., 1924, 27, pi.; Musöe für Völkerkunde, Bale, Ciba Zeitschrift, VIII,

1942, n° 86, 3022, fig.; Revue Ciba, n° 6, 1939, 182, fig.
3 Trois serpents qui se mordent la queue, entrelacös, moule ä gateau, bois de Saint-Gall,

Musee für Völkerkunde, Bale, Ciba Zeitsschrift, VIII, 1942, n° 86, 3016, fig.; dossier de chaise,
Lunebourg, ibid., 3017, fig.

4 Dans les rites d'initiation de francs-magons, comme Symbole de la divinitö, de l'humanitö
öternelle, etc., L. Taxil, 143, 152, 179. — Chez les populations africaines, le serpent qui nait de

la terre et se mort la queue, E. Reclus, Vhomme et la terre, I, 289.
6 «II serait curieux, öcrit Blavignac, de röunir toutes les traditions locales sur le dragon,

qualifie tantöt de Lintwurm, tantöt de Stollenwurm, Scheuchzer, qui parcourut la Suisse de

1702 ä 1711, donne (Itinera per Helvetiae, Lugduni Batavorum, 1723, t. III, p. 366 et suivantes),
et en les accompagnant de nombreuses gravures, les details les plus curieux sur ces animaux
Stranges, que Wyss (Voyages dans VOberland bernois, t. II, p. 19), ne croit pas entiörement ima-
ginaires.

» D'aprös ces auteurs, les dragons decouverts ä diverses öpoques dans certaines localitös de

la Suisse offraient des formes tres variees. Wyss s'arrete particuliörement au Stollenwurm, dont
il döcrit deux varietös, l'une de couleur noire, l'autre blanche et beaucoup plus rare que la pre-
miöre. Le corps est celui d'un serpent, muni de jambes epaisses et courtes, genöralement au nombre
de deux, et placees fort prös de la tete, dont la forme est arrondie.

»Börodi (Journal manuscrit) dit qu'en 1631 on vit deux fois, dans les marais de Oharas, un
de ces animaux, dont la tete ötait munie de deux pieds, et dont le corps avait sept toises de longueur.

» Levade, docteur en medecine, a publie, en 1824, dans son Dictionnaire du canton de Vaud
(L. Levade, Dictionnaire geographique, statistique et historique du canton de Vaud, 1824,
Montreux, s. v. 203), la note suivante sur le Stollenwurm: «Au-dessus de Montreux, Frangois Forney
tua, en 1763, pres d'un gros tas de pierre, un serpent de forme singuliere, etc.» M. Klein, dans
son Tentamen herpitologiae, donne la figure parfaite de ce rare et curieux animal, sans en assurer
l'existence. On m'a cependant, dit, il y a peu de temps, qu'on en trouvait encore de semblables
au meme endroit, mais beaucoup plus petits que le premier...

» Une foule d'autres renseignements contemporains sur cet animal ont engagö naguöre la
Sociöte d'histoire naturelle de Berne ä offrir egalement une recompense considerable ä celui qui
lui en rapporterait un individu mort ou vif; mais cette promesse n'a pas eu, ä ce qu'il parait, un
meilleur rösultat que Celle du Dr Levade (Bridel, Essai statistique sur le canton de Berne, Zurich,
1819, p. 130)

»Quant au Lintwurm, suivant Stumpf [Schweyzer Chronik, Zurych, 1606, fol. 556), qui en
a donne la figure, c'est un saurien gigantesque, muni de quatre pieds. Cet auteur ajoute
que, depuis trente ans seulement, les montagnes de l'Helvetie etaient purgees de ces montres.»
Blavignac, Histoire de Varchitecture sacrde, 1853, 293, note 391.



— 132 —

auteurs anciens et modernes, l'histoire «de Draconibus Helveticis»1, dans ses

Itinera per Helvetiae Alpinae regiones, voyage qu'il a fait en Suisse de 1702 ä 1711.

Apres s'etre longuement etendu sur la pierre « Draconites, Draconitias, etc. »,

que ces serpents portent dans leur tete, recherchee des l'antiquite parce qu'elle
possede mainte vertu, il enumere les diverses regions de la Suisse 2 ou l'on aurait
trouve de tels serpents monstrueux, « quarum existentia dubitant multi», decrivant
ceux-ci avec minutie, en en donnant des figures (fig. I-XI)3, et les rapprochant de

ceux qu'ont mentionnes les anciens. II cite en particulier un passage 4 que l'on
rapprochera du nötre, parce qu'on y retrouve le nom d'Albert le Grand et la mention
du «pais des Sueves» (soit la Souabe), qui accompagne dans notre texte celle de la
Suisse montagneuse 5.

«Andreas Caesalpinus, Lib. II, de Metallicis, cap. 41, testatur, hunc Lapidem se

possidere; ejusque descriptionem tradit sequentem: «Albertus testatur, se hunc vidisse
colore nigro, figura Pyramidis abscisse, non pellucidum, in circuitu colore pallido, in quo
pucherrimus Serpens est descriptus, inventum in Suevia in capite Serpentis magni. Apud
me hie Lapis est effigie Corniculi, etc... »

1 J. J. Scheuchzer, OYPESI<bOITHS helveticus, sice Itinera per Helvetiae Alpinas regiones,
facta annis 1702-1711, Leyde, 1723, III, 366 sq.

2 Noter que la planche XI represente un de ces monstres qui, tete contre terre, y semble coller
son oreille, et rejoint presque de sa tete la queue, tel celui dont parle notre texte.

3 378, «in pago Tigurino»; 383, Berne (Burgdorf, Lausanne); 384, Lucerne; 389, «in Sub-

sylvania »; 391, Glaris; 383, Rhaetia; 395, « Comitatus Sarunetum »; 396, « Castra Rhaetica»;
391, «Abbatiscellanis ».

4 Ibid., 368.
5 Noter 396, la tradition alpestre que la vue de ces serpents-dragons determine des tempetes.


	Traditions populaires

