
Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de l'art et d'archéologie

Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genève

Band: 3 (1925)

Artikel: Le culte populaire de saint Théodule en Savoie (16 août)

Autor: Gennep, A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-727952

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-727952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE GELTE POPULAIRE DE SAINT THEO DELE EN SAYOIE

(46 aout)1

A. van Gennep.

A Claudius Servettaz.

• I

our le culte de saint Theodule en Savoie comme pour celui de nos

autres saints populaires, se pose un probleme de dates qu'il sera,
dans la grande majorite des cas, impossible de resoudre tant que
nos archives publiques et privees n'auront pas ete mieux utilisees.

Notamment, il nous manque encore des monographies de paroisses
et de communes en nombre süffisant: on peut en effet estimer ä une quinzaine a

peine, les grandes villes exceptees, Celles qui ont fait Tobjet de travaux vraiment
scientifiques, apres depouillement non seulement des archives centrales des chefs-

lieux et de Turin, mais surtout apres usage aussi des documents locaux conserves
chez des particuliers ou dans les etudes de notaires, les presbyteres et les mairies.

Comme le present memoire n'est, ainsi que les precedents 2, qu'un fragment
preliminaire, destine ä etre complete par des chercheurs locaux, du second volume de

En Savoie, qui sera consacre a la description des coutumes populaires des deux
departements du Premier de TAn ä la Saint-Sylvestre, je resume ici quelques-unes
des observations generales qui seront donnees en detail dans VIntroduction äce volume.

1 Voir les Acta Sanctorum ä cette date pour les legendes hagiographiques.
2 « Jean d'Espagne. les etapes de son culte en Savoie», tir. ä part de la Revue de VHistoire des

Religions, 1916. — « Le culte populaire de sainte Agathe en Savoie», Rev. d'Ethn. et des Trad,
pop., 1921, p. 28-35. — « Le culte populaire de saint Clair et de saint Blaise en Savoie», Ibid.,
p. 136-148. — « La Ghandeleur et la Saint Valentin en Savoie », Ibid., p. 225-245. •— « Les coutumes
de Mai en Savoie », Lux, mai 1924, p. 142-143. — «Le culte populaire de saint Frangois de Sales
en Savoie », Mercure de France, Ier fevrier 1924, p. 612-640. — « Le culte du B. Ponce de Faucigny
en Savoie». Rev. d'Ethn. et des Trad, pop., 1924, p. 323-342. — « Le culte de saint Antoine ermite
en Savoie, Actes et Memoires du Congres dLIistoire des Religions de Paris, tome 1, p. 113-143,
avec carte.



— 264

Sur les dates d'emergenee du culte d'un saint en Savoie, on ne possede que peu
de documents laiques. Ceux-ci comprennent surtout les actes par lesquels un individu
ou une famille decidaient de transferer a la paroisse la propriete de tel ou tel bien
comme fondation d'une chapelle et de messes. II faudrait done posseder un corpus
de tous ces actes, a propos de toutes les clxapelles et de toutes les fondations de messes
dans les deux departements, pour se rendre compte exaetement du degre de popula-
rite, au cours de chaque siecle, de chaque saint ou personnage considere comme tel.

A defaut, on Lrouve sou vent des renseignements precis dans les Proces-verbaux
cles Visites pastorales des divers eveques ou archeveques de Geneve, Chambery,
Grenoble, Saint-Jean de Maurienne et Montiers. Pourtant, la valeur documentaire
de ces proces-verbaux est tres variable; les plus anciens, et qui nous seraient le plus
utiles, sont aussi ceux qui sont, en regle generale, le moins detailles. Ce n'est guere
qu'au XVIIe siecle que ces proces-verbaux donnent des renseignements ä la fois sur
les eglises, sur les chapelles et sur les moeurs populaires, en y comprenant les peleri-
nages et les pratiques locales, ainsi qu'un catalogue des reliques. Ceci tient manifes-
tement au degre plus eleve d'instruction generale des eveques ä ce moment, ä la lutte
contre les tendances protestantes, ä 1'organisation seien! ifique des recherclies des

Benedictins et des Bollandistes. En ce siecle aussi, le niveau intellectuel du clerge
rural commence ä etre regarde comme un element important de la force du catholi-
cisme dans les campagnes, temoin le style nouveau des Instructions synodales.

Or, pour beaueoup de chapelles, l'emergence dans l'histoire ne se fait qu'ä ce

moment, comme on pent voir en consultant le catalogue de 1'abbe Burlet1, catalogue

que le recours a des monographies paroissiales ou communales modifie pourtant sur

un grand nombre de points. Si clone, dans les pages qui suivent, je signale l'existence
du culte local d'un saint, par exemple cle saint Theodule, ä une date determinee, je
prie le lecteur de considerer que cette date ne prouve pas que le culte de ce saint
n'existait pas dans cette localite anterieurement a la date donnee.

Cette observation presente une importance qui varie selon le saint dont on

s'occupe. Si le «saint» est relativement moderne, comme le bienheureux Ponce de

Faucigny ou le bienheureux Jean d'Espagne (consideres par le peuple comme saints

autant que les autres), les dates d'emergenee ecrites ont des chances de coincider avec
Celles de la fixation locale du culte. Mais quand il s'agit tie saints anciens comme les

apotres, les premiers martyrs, les saints du groupe thebeen, etc., l'image historique
a des chances d'etre fausse. II est impossible d'evalueravec certitude ce degre d'erreur;
on ne pent, dernier recours, que raisonner par analogie.

Mais ici se presente un autre danger d'appreciation, qui a fait trebucher naguere
M. Ritter. II a admis que de l'inscription d'un saint dans la liturgie ancienne on

1 J. Burlet : Le culte de Dieu, de la Vieige et des Saints en Savoie avant la Revolution. Essai
de geographie hagiographique. Chambery, 1916.



— 265 -
pouvait conclure ä l'existence d'un culte vraiment« populaire ». Et il a dresse la liste
des «saints honores dans les dioceses » de Genevois et de Tarentaise1. Or, c'est nn
fait curieux que la plupart de ces saints sont restes absolument ignores du peuple.
Si nous prenons par exemple la liste de Tarentaise, nous voyons signales dans le

missel de l'eveche, mais entierement inconnus des paysans, les saints: Taurin, Brice,
Remi, Vast, Melanius, Aubin, Paterae, etc., soit pour la seule categorie des saints

merovingiens et carolingiens plus de vingt sur un total de trente; et des dix restants,
quatre seulement ont ete l'objet en Tarentaise de cultes ruraux (Martin, Germain,
Brigide et Ouen).

On peut faire la meme observation pour tous les dioceses de la Savoie, et distin-

guer par suite la categorie des saints uniquement liturgiques, au culte cantonne dans
les cathedrales et observe seulement par le clerge regulier et seculier central de la
categorie des saints ruraux, qui sont aussi ceux du petit peuple cles villes, meme
episcopales. C'est une erreur considerable que de juger de la devotion pour un saint
quelconque en Savoie d'apres son inscription dans les diverses liturgies, jadis
variables, comme on sait, de diocese ä diocese. C'etaient des saints, qu'a defaut
d'un meilleur terme, je nomme « savants ».

Naturellement, un nombre assez grand de saints sont en meme temps liturgiques
et populaires, tels surtout les apötres, comme saint Pierre, saint Jacques, etc.;
pas tous cepenclant. Enfin, nous avons meme en Savoie des saints qui sont populaires
sans etre liturgiques, telle sainte Victoire du Vuache.

Mais, il y a mieux: dans la categorie des saints «savants» on doit ranger, selon
les localites et les dates, des saints qui ont eu un culte et une chapelle crees, comme
on a dit, par des particuliers. Si ces particuliers etaient roturiers, ou de noblesse

recente, ou de vieille souche noble strictement locale, la fondation apparait comme
l'expression individuelle d'une tendance collective populaire. Mais si la fondation
est due ä des membres de la haute aristocratie, vivant plutot a la cour, ou ä des

nouveau-venus intronises par acquisition ou par mariage dans des proprietes qui
jadis appartenaient ä des possesseurs issus d'une souche locale, on doit regarder
l'existence clans la localite d'un culte cle saint comme une adjonction artificielle
au credo populaire du pays.

1 Eugene Ritter : « Les Saints honores dans le diocese de Geneve », Revue savoisienne, 1888,
p. 232-243. — Cf. les complements du chanoine Gonthier, Ibid., p. 289-292. — Eugene Ritter :
« Les Saints honores dans le diocese de Tarentaise », Congres d'Aiguebelle des Societes savantes
savoisiennes, Chambery 1895, p. 160-165. On voit, d'apres la discussion du texte, que ces titres
donnent une idee erronee; il faut lire : «saints honores liturgiquement dans les eglises du diocese
de »ou: « dans la liturgie du diocese de ...» Quant au culte rendu aux saints patrons, il a ete
parfois seulement mais pas toujours, populaire; dans beaucoup de paroisses, la saint le plus
« objet de culte » etait autre que le saint patron; voir plus loin ce qui est dit de Reignier.

La contusion critiquee est surtout visible dans un autre memoire d'Eugene Ritter : « Les
Saints honores dans le diocese de Geneve et les autres dioceses de Suisse et de Savoie », Congres
cVEvian des Societes savantes savoisiennes, Evian, 1897, p. 111-118.



— 266 —

En se reportant aux monographies el en etudiant ä part Lhistoire de eliaque
fondation pieuse, on constate la frequence de cette introduction dans le culte local
de saints adventices. G'est le cas par exemple de sainte Catherine dans beaucoup
de paroisses. Pour preciser ces observations, je citerai le cas de la paroisse de Reignier,
bien etudie par I'abbe Gave1, voisine de Geneve et qui, an surplus, possedait une
chapelle de saint Theodule.

Lors de sa fondation au haut moyen age, la paroisse est placee sous le vocable
cle saint Martin de Tours, ce qui confirme son anciennete; vers la fin du moyen age; en
dehors de l'eglise est une chapelle-oratoire de saint Blaise, accostee d'une maison
presbyterale particuliere qui fut rasee en 1666 parce que tombant de vetuste. Ces

deux cultes sont primitifs et fondamentaux dans cette paroisse; mais celui de saint
Martin est reste «savant», car il ne comprend aucune pratique hors des ceremonies
normales, et ne comporte aucune speciality medicale; au lieu que saint Blaise etait
l'objet de pelerinages et d'invocations contre les maux de gorge. La visite pastorale
de 1443 insiste a plusieurs reprises sur l'importance de ce culte de saint Blaise qui
est aussi a cette date le patron cle la confrerie locale clu Saint-Esprit, foime cle culte
collectif local; rien de pared pour saint Martin, quoique patron.

Laissant de cote les chapelles, fondees au XVe siecle, de sainte Marie, de la
Bienheureuse Vierge Marie et cle la Trinite, qui appartiennent a une autre categoric
rituelle, on constate la creation ä Reignier d'une chapelle de saint Sebastien fondee

avant 1481 par Nicocl Psautier, don « populaire », a cause de la peste; puis il faut
attendre a 1580 pour trouver cle nouvelles chapelles qui sont: cedes cle Marie-
Madeleine fondee par les seigneurs de Magny, pids patronnee par les nobles de Sautier
(done culte savant); cle saint Laurent et de saint Theodule, dont on ne connait plus
ä ce moment la date de fondation, ni les patrons, ni les revenus. II y a done des

chances que ces deux chapelles aient ete fondees par cles roturiers et que le culte de

ces deux saints, qui comprend des attributions prophylactiques populaires, soit

venu ä Reignier a la suite d'une vague de devotion uniquement rurale; en tout cas,
lors de la visite de saint Frangois de Sales, en '1606, la chapelle de saint Laurent a

disparu et celle cle saint Theoclule a ete remise aux soins de la famille roturiere Ber-

thollet, enfin celle cle saint Blaise a la presentation des Domen et des Meynet, tous

paysans.
Dans d'autres paroisses, la di(Terence est plus marquee, mais je tenais a prendre

celle-ci pour exemple parce qu'on y voit en jeu le mecanisme dont j'ai parle: en 1481,

le culte officiel de saint Theodule n'existe pas encore a Reignier (le proces-verbal de

cette annee est detaille et bien fait); on le voit emerger historiquement en 1580; mais

son arrivee dans la paroisse a clu etre anterieure.
Le culte cle saint Theoclule en Savoie fournit de plus un exemple caracteristique

1 Gave : Monographie de la paroisse de Reignier* Annecy, Academie Salesienne, 1900.



— 267 —

de l'influence episcopale en faveur de l'extension de devotions particulieres, dont de

nos jours on peut eonstater directement le mecanisme dans la diffusion du culte de

saint Joseph, de N. D. de la Salette, de N. D. de Lourdes, etc. Saint Frangois de Sales

a toujours temoigne d'un tespect special pour les saints du cycle d'Agaune, cycle

auquel appartient saint Theodule, bien qu'il ne compte pas au nombre des martyrs
de la Legion thebeenne. Je ne saurais dire si saint Frangois a connu des son enfance

saint Theodule comme intercesseur particulier a la Savoie; cela est probable, puisque
Fun des centres du culte comprenait Annecy-ville (saint Maurice) et Annecy-le-
Vieux. En tout cas, il a rencontre un assez grand nombre de chapelles consacrees
ä ce saint lors de ses visites pastorales pour decreter qu'il meritait de la part des

populations savoyardes une devotion speciale. Aussi de son vivant et apres sa mort,
le nombre des chapelles de saint Theodule a-t-il augmente dans des proportions
marquees, sinon dans tout le diocese, du moins dans le Faucigny. 11 serait done
interessant de pouvoir dans chaque cas faire le depart entre les chapelles de saint Theodule

anterieures a saint* Frangois de Sales et celles qui sont dues a son influence,
travail encore difficile, vu l'absence de publications comme celle de l'abbe Gave sur
Reignier.

II

Saint Theodule, de son vrai nom Theodore 1, etait eveque d'Octodurus, vers 380.
Gontemporain du pape Damase, e'est lui qui edifia le culte des reliques des martyrs
d'Agaune dits Legion thebeenne; il les enveloppa d'etoffes de soie et construisit
pour les abriter une basilique qui s'appuyait au rocher; il redigea leur martyrologe;
ses ecrits furent communiques par Isaac, eveque de Geneve, ä saint Euchere. On

suppose que ses ossements furent inhumes d'abord a Octodurus et que leur translation

a Sion eut lieu au moment du transfert dans cette ville du siege de l'eveche
d'Octodurus. Quoi qu'il en soit, le culte populaire de saint Theodule est certifie
localement des 999 et s'est rep and u tres tot en Suisse, grace a une confusion dont on
connait d'autres cas en hagiographie. En effet, le peuple a tres vite oublie son nom
veritable de Theodore et l'a confonclu avec saint Theodole martyr a Sienne; en outre,
la legende doree l'a identifie a un eveque de Sion intronise par Charlemagne, mais en
realite place a la tete du Valais par un roi burgonde de nom inconnu.

Bien mieux, l'attribut principal et la relique la plus repandue de saint Theodule,
ä savoir la cloche, soit entiere, soit fragmentaire, date non des personnages cites,

1 La prononciation savoyarde, no tee uniformement dans les Visites pastorales, etait «Theodole».
Ainsi s'expliquerait peut-etre la forme dialectale Theodolle signalee ä Lngrin en 1617. C'est

evidemment la prononciation primitive Theodoulos; la metathese de / et de r est normale dans
toutes les langues; et l'on ne saurait exiger des paysans Savoyards la eonnaissance exacte des
prototypes grecs.



268

mais cl'un autre eveque encore cle Sion, Theodore II, qui vivait au VIe siecle. Des

fragments de la cloche de saint Theodule furent des le haut moyen age expedies
dans une grande partie de la chretiente pour etre incorpores dans les cloches nouvelle-
ment fondues.

M. Stiikelberg, a qui j'emprunte ces renseignements a determine d'aprcs les

documents d'archives, et rep orte sur carte, les dates d'emergence clans la litterature
historique du culte de saint
Theodule en Suisse. Nous
n'avons ä nous occuper ici

que des regions suisses voi-
sines de la Savoie. Or, c'est

un fait a retenir que toutes
les dates d'emergence no tees

par M. Stückelberg pour les

hautes vallees orientales du
Yalais (Ghampery, etc.), le

pays de Vaud et la region
genevoise, ne tombent qu'au
debut du XVIesiecle (visites
pastorales cle 1504), alors

que le culte de ce saint s'etait
repanclu vers la Suisse ale-

manique (St-Gall, Lucerne,
etc.) des les XIe et XIIe
siecles. Je sais bien que
M. Stückelberg a dü se

heui'ter ici ä des silences du

meine ordre que ceux aux-
quels j'ai affaire en Savoie;
je veux dire que le culte
cle ce saint, et des autres,
a pu se fixer clans maintes

paroisses avant que, pour
une raison ou une autre, les

documents officiels aient juge utile d'en faire mention.
Gette observation vaut aussi pour les directions geographiques reportees sur

carte par ce savant, abstraction faite des conditions geographiques, surtout des cols et

tyMBERY -
w arberaz /<*5° rff ru

1*97 Montaftnole
1*9*

f^elUfrey XVIII'S

Fig. 1.

Schema (type Stuckelberg) de la diffusion du culte de S. Theodule en Savoie,

1 E.-A. Stueckelberg : Die schweizerischen Heiligen des Mittelalters. Zurich, 1903, p. 111-116,
avec carte et bibliographie.



— 269 —

des vallees, ce qui tend ä fausser l'image graphique de l'expansion du culte. Elle donne

l'impression que ce culte s'est repandu ä partir de Sion en eventail dans deux directions

principales; les directions secondaires sont vers Geneve-Lyon d'une part et

vers le haut Valais d'autre part; les sanctuaires de Welschenrohr et de Bäle ont pu
etre fondes non pas en direction rectiligne comme l'indique le schema, mais tout
autant en direction transversale.

Pour montrer la valeur de Pobjection theorique que je fais a M. Stückelberg,
j'ai trace un schema semblable pour la Savoie (fig. 1) ; et je donne aussi une carte avec
indications routieres et hydrographiques, done orographiques, pour le contröle, carte
qui est a la base de l'expose qui suit (fig. 2^.0nvoit alors que le principe fondamental
de la diffusion du culte de saint Theodule en Savoie a ete determine non par le hasard,
mais par des conditions d'ordre social, qu'il est d'ailleurs difficile de reeonstituer
maintenant.

La carte schematique donne l'impression de l'extension du culte en eventail et
de Test vers 1'ouest. An contraire, la carte avec details hydrographiques montre que le
culte s'est plutot diffuse du nord vers le sud; en outre la fixation autour de Chambery
est inclepenclante, d'apres les dates d'emergence, de la fixation dans les Banges ou
de l'extension dans les hautes vallees de l'Arve et de l'Arly. Le Systeme des Schemas

hagiographiques de M. Stückelberg donnerait une idee erronee cles conditions reelles
cle l'extension du culte cles saints en pays de montagnes. En outre, cette extension
a ete determinee dans chaque cas particulier par les attributions du saint. Elle
n'a pu se faire de la meme maniere, par exemple, pour un saint pastoral et pour un
saint qu'on invoquait contre la peste. On verrait, en etucliant le culte populaire de
saint Roch en Savoie, en effet, que la carte d'extension cle son culte ne se superpose
pas a celle du culte de saint Theodule.

Alors que le culte de saint Maurice d'Agaune est deja repandu clans toutes
nos campagnes cles le milieu du Xe siecle et entieremenl constitue des le debut du
Xle, le culte cle saint Theodule n'apparait dans les documents ecrits qu'au clebut ciu
XIIIe. II semble bien que le texte le plus ancien soit celui qui signale l'existence ä
Elumet d'une chapelle consacree a notre saint en 1202; cette chapelle tomba ensuite
en mines faute cle dotations süffisantes, fat reconstruite en 1602 et regut la visite cle

saint Francois de Sales en 1606; eile fut briilee lors du grand incendie cle Elumet en
1679; en en reconstruisit une autre, clont il est encore parle en 1766 1.

Appliquons maintenant notre methode geographique: quelle est la voie cle

passage entre Flumet et Saint-Maurice C'est d'abord le chemin Megeve-Chamonix-
Vallorcine, et, d'autre part, le chemin Megeve-Sallanches-Samoens-Monthey. Dans
le cimetiere de Megeve existait en elfet une tres vieille chapelle consacree ä saint

Pettex : Notice sur Besson, p. 8. — Dufour et Rabut : Histoire de la commune de Flumet.
Chambery, 1867, p. 69.



Dig o DiFusion du cuUe de sunt Theodule eil Sa\oie —Chipelie, + palionige, V rehques, O confiörie, Ö oiatoire



— 271 —

Theodule et dont fall mention, a ce titre, la visite pastorale de 1580; l'existence de

cette cliapelle est encore certifiee lors des visites de 1606 1 et de 1620 2.

L'ancien chemin de Megeve a Ghamonix passait par saint Nicolas de Veroce et

par les Houches. Pour la premiere de ces localites, on a un temoignage de 1602 an

sujet de l'existence d'uae chapelle dont il est dit, lors cle la visite de 1607, qu'elle
etait situee an hameau de Haute Frasse3; c'etait done un oratoire. Je n'ai pas cle

renseignements sur l'oratoire des Houches, paroisse distraite de Chamonix en 1767.

Sur le territoire de Chamonix, tout au bout de la vallee, au-dessus cFArgentiere,
subsistait il y a cincpiante ans un sanctuaire primitif et grossier consacre a saint
Theodule.

Voici pour cette chapelle un texte d'Andre Perrin, fonde sur des documents
d'archives: « Dans le courant du XVe siecle, une chapelle, elite du Chatelard, existait
a Argentieres, lieu-dit aux Tines, dediee ä saint Theodule. A la demancle de Jean
Simon alias Fraceran le vieux, une indulgence de cent jours fut accordee a toutes les

personnes qui la visiteraient cles premieres aux Secondes vepres; cette concession
est signee de huit cardinaux, clont trois eveques et cinq diacres.Diverses fondations

pour messes furent faites par Michel Cachat fds de Claude, clu hameau des Bois,
marchand et bourgeois de Chaslon en Champagne. Desirant payer un tribut de
reconnaissance envers Dieu qui avait favorise ses travaux, il s'etait souvenu cle la petite
chapelle clans laquelle il avait prie enfant. En 1529, il donne un capital de 400 florins
pour 12 messes... ses neveux Michel et Guillaume Cachat firent en son nom une
semblabte fondation en 1662. Enfm, en 1770, il clonna encore 412 livres 10 sols

tournois dont le revenu, de 41 florins 8 sols monnaie de Savoie, devait etre employe
suivant son clesir: 35 florins (420 sols) pour faire celebrer 21 messes et 6 florins
8 sols (80 sols) en reparations de la chapelle 4. Deux ans apres, Nicolas Vellet, du
village des Bois, fondait aussi trois messes annuelles, au capital de 100 florins. Le
service de ces fondations fut maintenu jusqu'a la Revolution; la visite episcopale
cle 1766 constate la celebration de 40 messes payees par le procureur. Apres la
Revolution, le capital n'etait plus que de 654 livres et le revenu consacre aux reparations » 5

Le hameau des Bois etait, et est encore, au clebouche du glacier des Bois, partie
terminale cle la Mer cle Glace; le lieu dit des Tines est un pen plus haut, vers Argentine,

avant d'arriver a Lavancher. La chapelle clont il est parle semble, selonle rapport
d'informateurs recents, ne plus exister. Elle est aussi signalee clans le proces-verbal
de visite de 1649 6.

1 Chanoine Rebord : Visites pastorales du diocese de Geneve-Annecy, t. II. Annecy, 1923, p. 414.
2 J. Burlet : loc. cit., p. 250.
3 Rebord : loc. cit., t. II, p. 268.
4 II y a visiblement des fautes d'iinpression dans le texte en ce qui concerne les dates : Michel

Cachat n'a pas pu vivre en 1529 et en 1770; il faut sans doute lire 1562 et 1570.
5 Andre Perrin : Histoire de Chamonix, p. 218-219.
6 D'apres Burlet ; aucune mention dans Rebord.



- 272 -

Vers 1870, le baron Raverat parcourut ä son tour la vallee de Chamonix et,
partant de Vallorcine, il fit l'ascension du Buet par la Pierre ä Berard, le col de Berard
et le col de Salenton. Au-delä, sur les declivites du Buet, « un gazon court mais abon-
dant pousse entre les nombreux quartiers de rocs on les amas de lauzes trauchautes
qui, par larges places, lecouvrent le terrain. Qa et la, quelques cabanes de bergers;
de tous cotes, des bestiaux. Dans un endroit assez apparent s'eleve un oratoire dedie
a saint Theodule, premier eveque de Sion; ce bienheureux, tres venere des bergers de

cette partie de la Savoie, etend sa protection sur les troupeaux de la contree. Non
loin du sanctuaire, on lemarque trois cavernes ou. habitent trois fees qui, elles aussi,

protegent päturages et bestiaux. Les bergers, et surtout les bergeres, vous raconteront
tous les faits et gestes de ces fees et vous diront meme leurs noms pleins de poesie
et d'euphemisme: Diamantine, Isobeide et Saphir»1.

Laissons de cote ces «fees » qui sont manifestement des fabrications savantes,
ou facetieuses, du XIXs siecle; le deuxieme nom n'a, comme de juste, rien d'oriental;
c'est, je pense, une prononciation fautive de chrysoberyl. Ces trois pierres precieuses
elevees au rang de «fees » sont le digne pendant de la bonne fee Barmina, inventee

par Mme Gazin 2 pour expliquer poetiquement les «belles horreurs » des gorges de la

Diosaz, fee qui se retira aussi dans une grotte tapissee de diamants situee au fond
d'une enorme crevasse du desert du Platey.

Plus important pour nous est le fait que les päturages et meme certains terrains

en vallee appartenaient aux Valaisans, qui venaient peiiocliquement faire paitre
en Savoie leurs troupeaux, alors que maintes families des vallees de Chamonix et
de Sixt possedaient des vignobles en Valais 3. Etant donnes ces rapports, on pent
sans doute attribuer aux Valaisans l'importation en Savoie du culte de saint Theodule,

eveque de Sion, dans la vallee de Chamonix.
La meme aire de culte comprend la chapelle de Nambride, non signalee par

Burlet, mais que l'abbe Rannaud, dans sa monographie de Ponce de Faucigny,

indique comme existant en 1765 4. Puis viennent les chapelles de Samoens, signalee

en 1554 (Burlet) et cle Morillon indiquee en 1606 (Rebord). La voie directe du Valais

vers Sallanches partait de Sixt et debouchait dans la vallee de l'Arve non loin de

Passy, ou une chapelle de saint Theodule est signalee en 1554 et en 1606. Les hautes

vallees de l'Arve, du Giffre et de l'Arly semblent done former une aire unique dans

1 Raverat : Haute-Savoie, p. 340-541.
2 Jeanne Cazin : Les petits montagnards, Bibliotheque rose, p. 72-80. Ces legendes fabriquees

reposent pourtant sur l'idee popnlaire de cette region qu'il existe des tresors de pierres
precieuses dans le massif du Mont-Blanc, idee qui fut cause, comme ou sait, de la niort de Jacques

Balmat.
3 Pour la vallee de Chamonix, voir Perrin : loc. cit., p. 63, 147, 168. —• Pour les päturages de

la montagne de Tanneverge, au dessus du Fer ä Cheval. vendus ou perdus au jeu, V. L. : Souvenirs

de Sixt. Geneve, 1856, p. 174.
4 Marie Rannaud : Le Bienheureux Ponce de Faucigny, p. 221.



— 273 —

laquelle le culte a pu venir soit de Sion par Martigny, soit de Saint-Maurice par Cham-

pery, oü M. Stückelberg signale l'existence d'une chapelle des 1504.

II resterait que l'existence d'un centre de culte ä Flumet au debut du XIIIe
siecle est difficile a expliquer en presence des dates recentes obtenues pour l'aire
definie a l'instant. Le fait interessant est que le culte de saint Theodule s'est, ä partir
de Flumet, repandu vers le sud: des reliques du saint sont indiquees ä Cons-Sainte-

Golombe, en 14771, une chapelle a Marthod, en 1485; et lors de la visite de 1633, on
constate l'existence, non seulement d'une chapelle, mais aussi de reliques ä Gemilly,
en face d'Albertville; puis une chapelle a Verrens, en 1730.

L'aire de Tarentaise comprend Saint-Marcel et Landry. Le culte remonte assez

haut puisque, par son testament en date des calendes d'aoüt 1283, 1'archeveque
Pierre III, inscrit plus tard au nombre des saints, legua ä la chapelle du chateau de

Saint-Jacques (situee sur Saint-Marcel et qui appartenait aux archeveques) un
psautier, deux breviaires anciens et une chässe (textam) en argent contenant des

reliques de saint Theodule; ces reliques resterent dans la chapelle jusqu'a la demolition

du chateau, probablement en 1615, par ordre de Charles-Emmanuel Ier. A ce

moment, les objets sacres de la chapelle furent transferes a l'eglise paroissiale de

Saint-Marcel2; une visite pastorale de 1630 signale dans cette eglise une chapelle
dediee ä saint Theodule, mais sans faire mention des reliques; l'abbe Burlet note bien
la date de cette visite, mais ignore ä la fois le testament de Pierre III et l'existence
des reliques. Au XVIIIe siecle, la chapelle de saint Theodule est richement dotee et
les paroissiens offrent des gateaux devant la porte de l'eglise3; enfm, l'existence de

ces reliques ä Saint-Marcel est encore affirmee pour l'annee 1884 par E. L. Borrel 4.

Pour Landry, on n'a qu'un passage de la visite pastorale de 1630 qui indique
une chapelle consacree a saint Theodule dans l'eglise5; il y faut peut-etre voir un
prolongement du culte auparavant localise a Saint-Marcel:

II n'est pas evident que l'aire de Tarentaise soit une extension de l'aire des hautes
vallees du Giffre, de l'Arve et de l'Arly; non seulement les dates et les limites des
dioceses s'opposent a cette hypothese, mais aussi la configuration geographique.
II me parait plus probable que le centre tarin a ete determine soit par des rapports
personnels de quelque archeveque de Moütiers avec ses confreres de Sion ou de Geneve,
soit par un mouvement populaire qui, venu du Valais par le Grand-Saint-Bernard,
est ensuite remonte par Morgex et a redescendu le Petit-Saint-Bernard, voies de

pelerins tres frequentees au moyen age 6.

1 Document decouvert par M. Burlet.
2 E.-L. Borrel : Monuments de la Tarentaise. Paris, 1884, p. 142.
3 Perouse : Paroisses rurales, p. 66 et note 2.
4 Borrel : loc. cit.
5Burelt : Culte de Dieu, etc., p. 251.
6 A moins qu'il ne s'agisse en Tarentaise de saint Theodule de Sienne

18



— 274 —

Quoi qu'il en soit, le monvement du nord-ouest au sud-est indique ci-dessus

pour la premiere aire trouve son parallele en Chablais et dans les Bauges. La voie
qui suit le Leman est jalonnee par des chapelles de saint Theodule a Lugrin, signalee
en 1624 comme ancienne, a Thonon des 1413 et a Geneve en 1494, ou le culte de saint
Theodule a pu aussi parvenir par le pays de Vaud, region pour laquelle M. Stückelberg
a reuni les documents.

Gette observation vaut aussi pour Thonon: si le culte avait suivi le Leman, on
constaterait, je crois, davantage de chapelles dans les paroisses riveraines. Or, Thonon
est aussi l'aboutissement d'une voie qui, venant du Valais par Monthey et le col de

Morgins, debouche a Chätel qui a saint Theodule pour patron de paroisse des sa fon-
dation. Le culte est encore certifie comme en honneur en 1438 et a pris fortement
racine au moins vers la fin du moyen age a la Chapelle-d'Abondance, autrefois
Chapelle-des-Frasses, ou les visites pastorales de 1606, 1622 et 1624 le signalent
comme encore vivace; un appendice au proces-verbal de 1606declare que «la chapelle
de sainct Theodole de Chastel est unie avec La Chapelle de la Frasse et qu'on n'y
confere aucuns sacrements »1, il semble done qu'un seul desservant avait a celebrer
dans les deux sanctuaires consacres au meme saint.

La chapelle dediee a saint Theodule au hameau de Gharny, paroisse d'Abondance,
parait plus recente. Le proces-verbal de la visite pastorale de 1606, consulte par le

chanoine Rebord, n'en parle pas encore; ceux de 1622 et de 1624 la mentionnent en

passant; celui de 1665 dit expressement que la chapelle consacree a ce saint a ete

dotee le 27 aoüt 1646 par Claude Blanc; Mgr. Piccard, qui a publie ce document2,
ajoute en note que la chapelle (ou l'oratoire) existait encore en 1827, puisque cette

annee on l'agrandit de six pieds. Depuis, eile semble disparue. Mais il est evident que,
malgre le silence du proces-verbal de visite de 1606, une chapelle consacree a saint
Theodule au hameau de Charny a pu exister bien anterieurement et que Claude

Blanc l'a seulement dotee pour la remettre en etat.
Plus recente encore semble avoir ete la chapelle de Bernex, qui n'emerge qu'en

1654, ceci dit sous benefice des observations generates preliminaires.
Une quatrieme aire, dont il est difficile de discerner en ce moment le centre de

dispersion, est formee par le Chablais meridional, le Faucigny moyen et les Bornes

septentrionales. Ni la direction des vallees, ni le filet des voies de communication,
ni la politique des seigneurs ou des autorites ecclesiastiques ne semblent fournir de

clef explicative. A ne s'en tenir qu'aux dates d'emergence historique, le lieu central

parait a\oir ete Bonne, qui avec sa Vierge Noire et les sanctuaires environnants,
notamment des Voirons, a ete anciennement un lieu de culte important. La chapelle

de saint Theodule a Bonne est signalee des 1470. On trouve ensuite une statue du

1 Reboed : Visites pastorales, t. II, p. 9.
2 Piccard : «La Chapelle d'Abondance», Mem. et Doc. de VAcademie chablaisienne, t. XIX

(1905), p. 67.



— 275 —

saint ä repeindre en 1606 ä Megevette, dont il est patron avec S1 Nicolas (Rebord),
des chapelles ä Bogeve (1578 et 1606), Onion (1606), Mieussy (1554, 1606), Les Gets

(1670), Thiez (patronage avec N. D. en 1607, d'apres Rebord), Scionzier (1554),

Nancy-sur-Cluses (selon Rebord, 1606), Brizon (paroisse filleule de Pontchy et qui a

saint Theodule pour patron, visite de 1606, Rebord), le Petit-Bornand (1607, 1610),

Etaux (1554; en 1606, eile est sans recteur ni revenu; Rebord), Arentbon (1606) et

Reignier (avant 1580, en 1606 et en 1679); enfin, entre Etaux et Annecy, on rencontre a

Villy-le-Peloux saint Theodule comme patron associe a Notre Dame en 1607 (Rebord).
Le report sur carte montre un ovale assez regulier; le probleme a resoudre reste

entier. Le culte de saint Theodule a pu en effet venir ä Bonne dans cette aire de

quatre directions differentes: du Yalais par la vallee du Giffre, de Thonon, de Geneve

ou d'Annecy.
Cette derniere ville possedait en effet dans l'eglise Saint-Maurice une chapelle

signalee en 1585; mais celle de Veyrier-du-Lac existait dejä en 1543 et celle d'Annecy-
le-Yieux en 1581. II y avait done la un noyau de culte qui a du etre important, puisque

Veyrier possedait en outre une confrerie de saint Theodule sur les attributions de

laquelle je ne sais rien de precis L

D'Annecy en Maurienne, la voie de pietons la plus frequentee passait par les

Bauges et venait deboucher a Saint-Pierre-d'Albigny. Des chapelles consacrees a

saint Theodule la jalonnaient, comme on peut voir sur la carte; je suppose, simple-
ment pour cette raison, mais sans avoir de documents historiques, que la cinquieme
aire de dispersion est representee par le noyau d'Annecy et ses prolongements vers le

sud, quoique certaines localites emergent chronologiquement plus tot qu'Annecy:
d'abord Lathuile d'Entrevernes en 1464, puis en 1606, 1609 et 1717, avec un inven-
taire qui signale l'existence d'un «tableau avec son cadre, couleur rouge contenant
l'image de Nostre Dame, celle de saint Theodule et la troisieme de saint Antoine». Ce

meme inventaire mentionne aussi des reliques: «plus dans le dit armoire est une bourse

rouge dans laquelle sont des reliques de saint Theodule avec une inscription et quelques
autres petits paquets de reliques sans authentique... » 2; ces reliques ne sont pas signa-

1 Les cures de Saint-Maurice d'Annecy et de Veyrier-du-Lac ont repondu a mon ami CI.
Servettaz qu'ils ne possedent aucun document sur le culte de Saint Theodule dans leur paroisse.

2 M. l'abbe Pollier, cure d'Entrevernes, a bien voulu m'ecrire que la paroisse a ete formee en
1717 par juxtaposition d'une partie de la paroisse de Lathuile et d'une partie, plus petite, de la
paroisse de Dheree, aujourd'hui Duingt. Aussi dans la visite pastorale de 1609, la chapelle de
Saint Theodule est-elle dite, au chapitre de Lathuile, «chapelle de Saint Theodole d'Entrevernes,
sans recteur, attendu resignation»; e'etait une chapelle rurale, et non une chapelle d'eglise
(M. Burlet a malheureusement omis, dans son catalogue, de faire cette sorte de distinction). Elle
se trouVait ä une heure de marche environ de l'eglise de Lathuile, dans la montagne. Son
emplacement etait dans le verger actuel de la cure et ses materiaux ont probablement servi ä la construction

de l'eglise d'Entrevernes, en 1717. «II est regrettable, ajoute M. l'abbe Pollier, qu'on n'ait
pas continue cette devotion et qu'on n'ait pas dedie un autel k ce saint dans la nouvelle eglise,
ce qui aurait ete logique.»



— 276

lees par M. Burlet. On trouve ensuite: La Motte-en-Bauges, en 1580, Arith en 1633,
Le Noyer en 1581, Gimitrel (tombe de nos jours au rang de hameau) et Adlon le
Vieux en 1581, Sainte Reine en 1580. Dans cette serie, Arith semble aberrant ou plus
recent. Enfm, ä Cruet est signalee une chapelle de saint Theodule des 1497.

Si Ton pouvait s'appuyer sur ces dates, il conviendrait peut-etre de regarder le

noyau d'Annecy comme derive d'Entrevernes; et on pourrait peut-etre rattacher
Cruet ä l'aire de Flumet et Marthod. Seuls des documents d'archives pourront jetei
quelque lumiere sur ce point special. De toutes manieres, les dates les plus anciennes
sont jusqu'ici Celles des extremites de la voie des Banges, Entrevernes et Cruet.
L'absence de tout sanctuaire ä Saint-Pierre d'Albigny, centre important de cultes
populaires, ne laisse pas aussi d'etonner.

Une derniere aire, la sixieme, a pour centre Chambery, oil se trouvait, dans le

tresor de la Sainte Chapelle, un reliquaire decrit par l'inventaire de 1483:
« Un reliquaire figurant le bras et la main de saint Theodule (sancti Theodoli),

dans lequel est une portion du bras de ce saint; sur le piedestal est ecrit brcicchium
sancti Theodoli episcopi et confessoris, avec quelques pierres precieuses, le tout en

argent dore 1.»

II n'est plus fait mention de ce reliquaire, ni des reliques, dans l'inventaire de

1542. C'est entre ces deux dates qu'emergent dans les documents historiques les

chapelles de Montagnole, avec confrerie de saint Theodule, en 1494; de Vimines, en

1497; de Saint-Jean-d'Arvey en 1497; de Tresserve pres Aix, meme annee; alors

que la chapelle, avec confrerie, de Barberaz n'apparait qu'en 1550. II y a eu certaine-
ment une raison pour determiner de telles localisations, peut-etre l'influence d'une
famille noble qui honorait specialement saint Theodule. Vers l'ouest, le cercle ainsi
forme etait jalonne par la chapelle de la maladrerie du Bourget, signalee des 1493

(et non 1497 comme dit M. Burlet) dans un proces-verbal de visite, qui dit qu'on
voyait dans la maladrerie fondee par Odon de Luyrieux « une chapelle neufve en

l'honneur de saint Ours, de saint Avre et de saint Theodule 2. »

La creation de confreries de saint Theodule ä Montagnole et plus d'un siecle

plus tard ä Barberaz est un fait curie.ux ä signaler. On ignore totalement quel etait
leur but et pourquoi ce saint a ete choisi par elles comme patron. M. Perouse, l'erudit
archiviste du departement de la Savoie, a bien voulu faire ä mon intention des recher-
ches sur ce point. II m'ecrit qu'il a fouille et cherche un pen partout, mais en vain:
«les documents dont je dispose, dit-il, ne sont guere que des actes officiels ou
notaries... le seul texte qui vous Interesse que j'aie rencontre et qui concerne la confrerie

de Barberaz est un acte du XVIe siecle tout bonnement relatif ä la mise envaleurdes

1 A. Fabre : Le Tresor de la Chapelle des Dues de Savoie, lre edition. Vienne, 1868, p. 58.
2 Burnier : Le Chäteau et le Prieure du Bourget. Chambery, 1864, p. 197. On remarquera que

le saint principal au Bourget etait saint Maurice; que Saint Ours (de Soleure) et Saint Theodule

appartiennent aussi au cycle thebeen, mais non Saint Avre (voir au 25 octobre).



— 277 —

vignes qu'elle possedait». Peut-etre a-t-on le droit de supposer que saint Theodule

a ete choisi et invoque a la suite d'une serie d'orages qui avaient abime les recoltes
dans la region de Chambery. On peut ä ce propos signaler que, selon le proces-verbal
de la visite de 1606, la confrerie du Saint-Esprit de Bellecombe-en-Bauges « s'exergait
le jour de Pentecoste et saint Theodule »1.

Gompletement isolee est jusqu'ici en Maurienne la chapelle de saint Theodule
ä Montgellafrey, au surplus signalee seulement au XVIIIe siecle (Burlet).

On pourrait par contre attribuer a l'influence dioeesaine genevoise la fondation
des chapelles de Chene en Semine (visite de 1581) et de Jonzier-Epagny, oü (selon le

proces-verbal de la meme annee) «le cure etait tenu a dire grand'messe, matines et

vepres en l'honneur du saint le jour de sa fete 2.»

III

Quoique, comme organisateur du culte des martyrs de la Legion Thebeenne,
l'eveque d'Octodurus ait ete englobe dans la meme categorie hagiographique que
saint Maurice et ses compagnons plus ou moins historiques (Candide, Exupere,
Victor, Vital, Ours, etc.), saint Theodule n'est pas un saint militaire. Ce fait est tres
important pour Pintelligence du culte qu'on lui a rendu non seulement en Suisse,
mais aussi en Savoie.

II se peut que la diffusion du culte de saint Maurice ait contribue a celle de saint
Theodule. J'ai done cherche ä determiner les cas de coincidence en Savoie des deux
cultes; car saint Maurice fut des le Xe siecle Tun des saints le plus repandus en Savoie
dans tous les dioceses, et devint en 1603 le patron particulier de la Maison iegnante.

II arrive souvent que certaines chapelles interieures sont dediees a deux ou
plusieurs saints; des associations de ce genre sont par exemple frequentes en Savoie

pour saint Sebastien et saint Roch, ou saint Antoine, contre la peste; et ceci pour
des raisons non pas liturgiques, mais prophylactiques populaires. Mais l'association
de saint Maurice et de saint Theodule n'est signalee nulle part, soit dans le catalogue
de M. Burlet, soit dans les visites pastorales.

C'est aussi que saint Maurice est un saint militaire, invoque par les gens d'armes,
les seigneurs, les hauts barons, ainsi que par les cites qui redoutent d'etre prises
d'assaut et pillees; au lieu que saint Theodule est des les debuts, en sa qualite de

pieux eveque, un saint pacifique qu'invoquent ceux qui vivent de la paix, non de la
guerre, a savoir les cultivateurs et les bergers.

L'attribut par excellence de saint Theodule etait la cloche. « II n'est point de

1 Rebord : Visites pastorales, t. II, p. 79,
2 Ibid., t. I, p. 22 et 43; t. II, p. 347.



— 278 —

legende plus etrange, ni de plus populaire que celle de la cloche de saint Theodule1.
Ge prelat etant a Rome, le Saint-Pere lui fit present d'une cloche. Comment traverser
les monts i' Theodule, qui passait pour un thaumaturge, recourut a un singulier
moyen. II forga, dit-on, le diable d'apparaitre et le somma de rendre saine et sauve la
cloche a Sion. II en coüta beaucoup de sueurs an prince des legions infernales; mais
la cloche devanga le prelat et arriva a son but. Aucun acte du demon n'a ete con-

sacreparun aussi grand nombre de monuments que celui-la: medailles et monnaies
d'or, d'argent et de cuivre, frappees a tousles ages, en perpetuent le souvenir (-fig. 3).
L'eglise de Saint-Theodule, a Sion, offre de curieuses sculptures, representant quatre
episodes du voyage pendant lequel l'esprit subtil, asservi a la puissance episcopale,

dut lui servir de portefaix. La cloche de saint
Theodule n'est point un mythe. Apres avoir
longtemps sejourne au clocher de l'eglise de

Sion, eile se fendit. Les fragments en furent
conserves comme reliques. Pas une cloche ne se

fondait dans tout le diocese sans qu'un petit
morceau de la cloche sainte ne füt jete an creu-
set pour infuser ä la nouvelle quelques-unes de

ses vertus. En 1491, l'eglise Saint-Etienne, ä

Moudon, en regut une particule avec solennite.

Quelques autres eglises vaudoises et fribour-
geoises furent egalement favorisees par le cha-

pitre sedunien, qui leur envoya de ces paillettes
d'airain, aussi prisees alors que le serait aujour-
d'hui la limure des chaines de saint Pierre 2. »

Des documents publies par feu Gonthier3, il
ressort qu'au XVIIe siecle, dans le diocese de

Genevois, du metal de la cloche de saint Theodule passait pour preserver de la foudre.

Quand Raverat nous dit que saint Theodule etait le protecteur attitre des

bergers sur les flancs du Buet, il ne rend l'idee primitive que tres attenuee; en fait,
ce ne sont pas les bergers qui etaient proteges, mais bien les päturages qui se trouvaient
dans le rayon d'acces des sons de la cloche de la petite chapelle de saint Theodule.

Cet aspect du culte rendu a saint Theodule en Savoie fournit la clef cherchee.

Si, en effet, il avait ete simplement un protecteur des bergers, on aurait du

constater une repartition geographique identique ä celle des päturages, exception

1 On a dejä dit ci-dessus qu'il y a eu confusion populaire entre deux eveques du nora de

Theodore-Theodule.
2 Blavignac : La Cloche, Paris, 1877, p. 235-236.
3 Gonthier : (Eavres historiques, t. I, p. 418, 495 (d'apres Burlet, Culte de Dieu, p. 249.).
4 De Palezieux du Pan, Numismatique de Veveche de Sion, Rev. Suisse de Num., t. XIV, 1908,

p. 302, n° 80.

Fig. 3. — Alusee de Geneve. Thaler de 1501,
de Alathieu Schmner, eveque de Sion
(1499-15^2): Saint Theodule L6gende:

Pretibus sancti Theoduh dimissa est culpa V



— 279 —

faite des regions qui possedaient deja un protecteur attitre des troupeaux comme

saint Antoine, saint Guerin, saint Grat, etc. Or, il n'en est rien. Le culte s'est repandu

non pas seulement dans les regions ä päturages, mais aussi dans les vallees, et meme

surtout dans des regions riches. Si on se reporte ä une carte economique de la Savoie,

en tenant compte des donnees telles qu'elles se presentaient aux XIIIfc-XYIIIe
siecles, on voit que saint Theodule a ete surtout invoque dans les regions oil la grele

et la tempete peuvent abimer, et abiment souvent, les recoltes de cereales et les

vignobles d'une part; oil, d'autre part, desorages violentspeuventproduiredesglisse-
ments de terrains et la destruction des pres, et leur derochement par inondations.

Flumet, Bonne, Cruet, Chambery, etc., sont des localites ou les orages determinent
des cataclysmes graves; les hautes valines de l'Arve et du GifTre, l'aire ovaloide du

moyen Faucigny, la ligne Entrevernes-Saint-Pierre-d'Albigny sont des regions
ä grele et a ouragans. C'est contre ces risques atmospheriques qu'on invoquait saint

Theodule, en faisant sonner une cloche qui possedait un pouvoir tout special, iden-

tique a celui de la cloche de saint Ruph h

J'avoue qu'aucun texte Savoyard, sauf deux indications tres breves sur la cloche

de saint Theodule, ne Supporte cette interpretation. Je n'en vois pas de meilleure,

pourtant; et je ne suis pas le premier a avoir ete frappe par l'anomalie que parait
presenter l'extension en Savoie du culte de ce saint:

Charles-Auguste de Sales, en racontant, de la maniere charmante qu'on sait,
la Vie de son oncle, cite parmi les saints qu'il « a voulu estre celebrez en son diocese

d'un service particulier, selon les vieilles ou nouvelles coustumes: en aoust, le dix-
septiesme jour, sainct Theodule, confesseur pontife, qui a preside tres-heureusement
a la prochaine Eglise de Sion, avec une merveilleuse sainctete de vie, et duquel la
memoire est partout tres celebre es provinces des Allobrogies pour la multitude et

frequence de ses miracles', office demy-double 2. »

Cette prescription, avec sa justification, fut introduite dans les Constitutions
synodales du diocese de Geneve; on peut done lui attribuer la fondation d'un certain
nombre de sanctuaires consacres a saint Theodule au debut du XYIIe siecle, soit par
des particuliers, soit par des pretres qui tenaient ä obeir aux injonctions de leur saint
eveque. Mais cette influence « savante » a ete relativement faible; eile n'a pu avoir
d'action que parce qu'une devotion vraiment populaire existait prealablement, basee

sur de nombreux miracles dont nous ignorons la nature, mais qu'on doit supposer
agraires et non pas medicaux.

Ces fondations se sont continuees au cours du dix-septieme siecle et pendant une
partie au moins du dix-huitieme, comme on peut voir en se reportant aux dates
d'emergence historique donnees ci-dessus. Mais l'influence liturgique et episcopate a

1 Pour la theorie generale des cloches prophylactiques, voir G. Bellucci : La Grandine nelV
Umbria. Perugia, 1903.

2 Charles-Auguste de Sales : Histoire, etc. Paris, Vives, 1870, t. I, p. 374 et 375.



— 280 —

certainement cesse tres tot: deja dans l'edition publiee en 1668 par Mgr. d'Arenthon
d'Alex des Constitutions synodales de saint Francois de Sales, on trouve au mois
d'aoüt la fete de saint Theodule comme une « feste de devotion », non pins comme line
«feste de commandement1. »

II faut ajonter que la Saint-Roch, dont la fete tombe egalement le 16 aoüt, est
dans ce texte situee aussi au rang des simples fetes de devotion, alors qu'aux XVe
et XVIe siecles c'etait une fete de commandement, ä

cause de la peste. A ce propos, on remarquera que
malgre la coincidence des dates, il n'y a pas eu confusion

ni convergence entre le culte des deux saints.
Nulle part des oratoires ou des chapelles interieures
n'ont ete normalement partages entre eux comme
entre les saints Fabien et Sebastien; et, pour autant
que j'aie pu me renseigner, nulle part Fun des rituels
n'a reagi sur l'autre. Les attributions des deux saints
etaient vraiment trop differentes; il ne parait meme
pas que saint Theodule ait ete invoque contre les

epidemies des bestiaux.
D'ailleurs, l'association de saint Theodule avec

la Yierge ou avec un autre saint au XVIIe siecle
dans une meme chapelle ou a un meme autel ne doit
pas etre regardee comme une combinaison de cultes

populaires: eile est due simplement a des reglements
d'ordre interieur, si, je puis dire, surtout financiers.
En lisant les proces-verbaux des visites pastorales, et
surtout de Celles de saint Frangois de Sales, on constate

qu'en bons aclministrateurs, les eveques ont uni
les fondations pieuses dont chacune isolement etait
devenue insuffisante. Et si, comme cela arrive souvent
au debut du XVIIe siecle pour des saints anciens, ou
dont le role commengait a diminuer (sainte Madeleine
des lepreux, saint Antoine du feu des ardents, etc.),
les revenus affectes au culte par des donateurs morts des longtemps ou dont les heri-

tiers avaient disparu ou s'etaient appauvris, tombaient a zero, le visiteur donnait un
delai de restauration, apres lequel la chapelle etait « rasee » et le culte special aboli.

Gette regle generale s'est un peu moins appliquee ä saint Theodule qu'a d'autres

saints, precisement parce que saint Francois de Sales desirait que son culte füt
maintenu. A Megevette et a Passy, il ordonne, en 1606, de «repaindre son image »2,

1 Constitutions synodales. Annecy, Jacques Clerc, 1668, p. 61.
2 Cf. Rebord : Visites pastorales, t. II, p. 417, 488.



— 281 —

ä Flumet, la meme annee, lors de la consecration par lui-meme de la nouvelle eglise,

il reglemente son culte 1. Mais dans de nombreux cas, il n'y avait pins rien a faire

et le proces-verbal se contente d'enregistrer le transfert du culte de saint Theodule

a la chapelle ou ä l'autel consacres ä un autre saint: saint Grat a Adlon et a Sainte-

Reine, en 1606; saint Roch ä Yeyrier, en 1606 et ä la collegiale d'Annecy, en 1610;
saint Claude a Megeve, en 1606; saint Frangois d'Assise a Mieussy, en '1606; saint
Pierre au Petit-Bornand, en 1607; saint Blaise ä la chapelle d'Abondance, en 16062.

Bien mieux, le processus a meme ete applique a des saints plus recents. C'est
ainsi qu'a Arenthon, qui a pour patron saint Theodule, existe dans l'eglise, selon

M. l'abbe Lyonnaz, cure d'Arenthon, a qui je dois ces renseignements, « un reliquaire
qui renferme des reliques de saint Theodule, de saint Sebastien et de saint Frangois
de Sales; le reliquaire est surmonte de trois bustes representant les trois saints sus-

nommes. Le jour de la fete patronale, le 18 aout (au lieu du 16) ce reliquaire est expose
a la veneration des fideles. D'apres la tradition dans la paroisse, saint Theodule est

invoque pour guerir le flux de sang ». M. Lyonnaz n'a pas trouve de documents

sur la date ä laquelle saint Theodule est devenu patron d'Arenthon3. On voit qu'ä deux
saints anciens a ete annexe un saint du dix-septieme siecle; mais comme ce saint
est fete le 29 j anvier et que la fete de saint Sebastien, protecteur contre la peste,
tombe depuis un temps immemorial au 20 j anvier, on ne saurait attribuer ä cette
concentration le changement de date.

Le mecanisme de concentration a egalement agi sur les chapelles « hors l'eglise »

et sur les petits oratoires que la devotion populaire tendait a delaisser. C'est ainsi

que la chapelle de saint Theodule situee sur le territoire de la paroisse de Samoens

au lieu dit du Crest de Guibert fut abandonnee vers la fin du XVle siecle et le culte
de saint Theodule uni au maitre-autel de l'eglise paroissiale avant 1606 4. De meme
s'expliquerait peut-etre cette anomalie de saint Theodule co-patron avec Notre-Dame
des paroisses de Thyez en 1606 et de Villy-le-Peloux en 1610 5. On voit aussi a
la Motte-en-Bauges le culte de notre saint transfere a l'autel de l'Annonciation de la
Vierge en 1606 6; on peut supposer que cette annexion etait destinee ä satisfaire
partiellement aux reclamations des hameaux.

Ce furent lä les premiers symptomes d'un processus d'effacement du culte d'un
saint qui a eu dans certaines regions de la Savoie pendant le moyen age une grande
renommee, mais qui est de nos jours entierement sorti de l'usage et de la memoire

1 Ibid., p. 297.
2 Ibid., p. 11, 602, 732, 28, 414, 428, 496, 8. Ce sont des dates extremes; l'union a pu se faire

plusieurs annees auparavant.
3 Le saint est represents ä l'eglise sur un vitrail moderne execute par la maison Bessac, de

Grenoble, et par une statue de terre cuite qui n'a rien de particulier (Lyonnaz).
4 Rebord : Visites pastorales, t. II, p. 612.
5 Ibid., p. 668 et 750.
6 Ibid., p. 449



— 282 —

popnlaires. Sur plus de quatre cents communes touchees par mes Questionnaires
ou mes enquetes directes et indirectes, fort peu fournissent sur le culte de saint
Theodule des renseignements contemporains, alors que pour saint Antoine, par
exemple, la masse des materiaux recueillis est considerable.

M. l'abbe Adolphe Buclin, cure de Lathuile, dont Entrevernes dependait avant
1717, m'ecrit qu'il n'existe dans son eglise ni reliques de saint Theodule, ni ex-votos
en son honneur; M. l'abbe Pollier, cure d'Entrevernes, dit aussi que le tableau et les

reliques signales par Pinventaire de 1717 (date de la separation de Lathuile et d'Entrevernes

et de 1'erection de cette derniere localite en paroisse) ont disparu1; «les vieux
de la paroisse ne savent rien de cette devotion ancienne dans leur village». Les cures
de Mieussy, de Scionzier et d'Etaux n'ont pu fournir aucun renseignement sur le

culte de saint Theodule; rien non plus pour Bogeve, d'autant plus que tous les vieux
documents de la cure ont ete incendies par la foudre.

A Bernex aussi, le culte semble completement disparu, au temoignage de

M. l'abbe Sermet, cure de cette paroisse: « Pendant longtemps il y a eu a Bernex,
au sommet du col qui conduit en Suisse et a Novel, ä deux bonnes lieues du chef-lieu,
une chapelle dediee a saint Theodule, apparemment construite par les soins des barons
de Blonay, proprietaries de toutes les montagnes sises au pied de la Dent d'Oche.
En temps de secheresse, les patres et paysans s'y rendaient en pelerinage et mes vieil-
lards racontent qu'entre 1840 et 1850, lors d'une derniere procession, les prieres de la
paroisse avaient ete si vite et si bien exaucees qu'apres de longs jours d'une chaleur
torride et sans eau, alors qu'aucun nuage ne paraissait encore a l'horizon, une pluie
torrentielle s'abattit sur les pelerins avant qu'ils n'eussent atteint le pied de la

montagne; et le porteur de gonfalon dut recourir a toute son energie pour empecher la

rupture des rangs qu'il put maintenir jusqu'ä l'eglise.
«Blonay a passe et ses montagnes appartiennent a une societe qui englobe

toute la commune. Mais la chapelle est tombee de vetuste; j'en ai constate les rares
debris (quelques pierres de taille, une piece de bois vermoulu) au milieu d'un petit
pierrier. Mon predecesseur avait pense la restaurer. Entre 1880 et 1890, il y fit
monter du sable dans les tabliers des jeunes filles et de la chaux sur les epaules des

jeunes gens... Pourquoi le projet echoua-t-il, je l'ignore. Et je ne pense pas que jamais
il revienne sur l'eau. »

II en est de meme de la chapelle du Buet, que des amis ont vainement cherchee

aux environs de la Pierre ä Berard pendant l'ete de 1924, et sans doute de la grande

majorite des autres chapelles consacrees jadis a saint Theodule. Pourtant mon

enquete est loin d'etre complete; et je serais heureux de recevoir des renseignements

nouveaux, meme negatifs. Tout, dans une enquete systematique comme celle-ci

pent etre utile; le moindre petit fait peut mettre sur la voie d'une explication.

1 Voir ci-dessus, p. 275, note 2.



— 283 —

C'est ainsi qii'un passage de la lettre de M. l'abbe Sermet prouve qu'au cours
des siecles les attributions de saint Theodule se sont compliquees. An debut, comme

en temoigne la legende de la cloche, le saint est uniquement invoque contre les orages,
la foudre et la grele, done aussi contre les pluies persistantes. Mais c'est une regie

generale, dans le rituel populaire meteorologique, qu'on peut invoquer un meme saint

pour deux phenomenes contraires. J'ai etudie ailleurs1 les rites de pluie et de seche-

resse en Savoie et l'activite dans ces

deux sens opposes a ete notee pour
saint Concord ä Lemenc, N.-D. de

Bonne NouvelleaVillargondran, N.-D.
de Briangon en Tarentaise, sainte Anne

aux Aravis, N.-D. de Compassion a

Belleville en Tarentaise; il convient
done d'adjoindre a cette liste saint
Theodule, au moins ä Bernex. II se

pourrait que ce soit a cette categorie
speciale de «miracles» que faisait allusion

saint Frangois de Sales et non

pas seulement ä la protection contre
la grele.

Pour evaluer scientifiquement
l'extension du culte de saint Theodule
en Savoie, il faudrait, a la carte ici
reproduite, comparer Celles de l'extension

des cultes de sainte Agathe et de

sainte Barbe, et meme des cierges de

la Chandeleur, qui tous ont des

rapports directs avec le mecanisme de

protection contre la foudre et l'orage.
La repartition geographique du culte
de sainte Agathe a ete etudiee prece-
demment: on a discerne en Savoie
deux noyaux prineipaux, celui de

Queige dans la vallee de Beaufort et
celui de Rumilly. Or saint Theodule n'apparait dans aueune des regions devolues
ä sainte Agathe et reeiproquement. L'existence de reliques de ces deux saints, et
d'un grand nombre d'autres, a Chambery et ä Saint-Maurice-d'Annecy n'entre
naturellement pas en ligne de compte: c'etaient des capitales oü il etait naturel de
centraliser les divers cultes ruraux.

Fig 5. — Musee de Oeneve N° 1681 La Vierge entre
samt Theodule et samt Antonie, pemture du XVIesiecle,
provencint de la chapelle de samt Martin, ä Evolene,
Valais

1 Notes comparatives de Folklore Savoyard. Chambery, Dardel, 1921, p. 18-23.



— 284 —
0

Mon enquete sur sainte Barbe n'est pas terminee. Les documents d'archives
ne conduisent pas au-dela de 1458 (Granier en Tarentaise) et 1459 (eglise des Domi-
nicains ä Chambery); l'inscription des chapelles ä sainte Barbe se fait a a XVIe siecle

pour huit paroisses sur douze dans le diocese de Genevois; au XVIIIe pour dix sur
treize en Tarentaise; pour six sur sept en Maurienne. Sous benefice des remarques
preliminaires, le culte de sainte Barbe en Savoie semble done beaucoup plus
recent que celui de saint Theodule. Pourtant, le culte de sainte Barbe est l'un des

plus anciens et des plus repandus de l'Europe. L'hypothese se presente que la
sainte a pu remplacer, comme protectrice contre la foudre, le saint valaisan; mais
comme la coincidence ne porte que sur les paroisses de Gemilly, Megeve et Passy, et

que d'ailleurs les deux saints ne se rencontrent pas associes dans une meme eglise
(comme c'est souvent le cas par exemple pour saint Sebastien et saint Roch, tons deux
invoques contre la peste), on ne signale ici cette hypothese que comme une pierre
d'attente.

Le remplacement des personnages aurait d'ailleurs exige un remplacement de

dates: saint Theodule se fete le 16 aoüt, en plein ete et semble surtout, par suite,
etre le protecteur des moissons ä faire ou des gerbes, des meules et des granges,
selon le climat et l'altitude. Par contre, sainte Agathe tombe au 5 fevrier, soit a la fin
de l'hiver; et sainte Barbe au 4 decembre, soit au commencement de cette saison.
Si sainte Agathe et sainte Barbe sont invoquees contre les incendies (y compris ceux

que determine la foudre), c'est uniquement a cause d'un theme particulier de leur
legende: le voile de la sainte a Catane pour la premiere et la mort de son pere,
foudroye par le feu du ciel, pour la seconde. Leur culte special a done une origine
litteraire. Par contre, il n'y a dans le culte de saint Theodule d'autre element legen-
daire que le motif de la cloche, qui n'a servi qu'a justifier une croyance populaire
anterieure dans la force magique directe du son des cloches contre les nuages de

foudre et de grele.
Isolee semble la pratique en usage ä Arenthon d'invoquer saint Theodule contre

le flux de sang.
II se pourrait que pour comprendre le culte de saint Theodule en Savoie, on

doive plutot etudier parallelement les autres protecteurs invoques au mois d'aoüt.
Cette comparaison nous entrainerait ici trop loin; il suffit de signaler que de grands

pelerinages avaient lieu en Savoie le 5 aoüt a N.-U. de Vie et ä N.-D. des Neiges;

le 15 aoüt, jour de l'Assomption, a N.-D. de Grace (ou de Confort), ainsi qu'a de

nombreuses Notre-Dames locales. Ce qu'on demandait surtout, e'etait la preservation
des recoltes, done aussi une garantie contre la foudre et l'incendie. II se peut qu'il y
ait eu contamination du 15 au 16 aoüt, fete de saint Theodule, probleme special

qui sera etudie a propos des cultes locaux en Savoie de la Sainte Vierge.



NOTE A D D I T I 0 N N E L L E

On a rappele ci-dessus que l'eveque d'Octodurus a « decouvert » le corps de

saint Maurice et de ses compagnons et fonde leur culte. Les recherches recentes de

M. de Manteyer sur les origines orientales des saints de la region des Alpes frangaises1

ont resolu le probleme si discute de Celles du culte de saint Maurice et de la Legion
dite thebaine ou thebeenne. Comme ce culte interesse ä la fois la Suisse et la Savoie,

il importe de signaler ici, ä propos de saint Theodore, le resultat des recherches de

M. de Manteyer.
Un premier fait qui se degage est que seule la ville de Lyon a possede des martyrs

en nombre süffisant pour n'avoir pas besoin d'en chercher ailleurs; toutes les autres
cites des Alpes, Marseille, Toulon, Arles, Avignon, Gap, Grenoble, etc., en etaient
demunies et se sont procure des martyrs en Afrique, en Egypte, en Asie Mineure
soit directement (d'oü les legendes de debarquement miraculeux sur les rives de la

Mediterranee), soit indirectement par Rome, qui elle-meme en avait fait venir pour,
par ce procede d'emprunt, augmenter sa propre saintete et constituer, si Ton peut
dire, un stock d'exportation de reliques.

Ce fait general etait connu: mais ce qu'il y a de nouveau dans le memoire de

M. de Manteyer, c'est l'analyse du mecanisme et la possibility qu'il a decouverte
dans les martyrologes et autres catalogues des premiers siecles du christianisme, de

dater la plupart des emprunts alpestres avec une grande sürete. Or, Rome et Lyon
etant les seuls centres assez riches en martyrs pour jouir d'un prestige universel,
d'autres villes eprouverent le desir de devenir des centres du meme ordre a leur tour.
En vertu de cette tendance, saint Ambroise, en attendant qu'il devint un grand saint
ä son tour, a decouvrit» en 386 ä Milan les martyrs Protais et Gervais, auxquels
fut adjoint Celse; cet exemple est suivi par Theodore d'Octodurum qui «decouvre »

six corps qu'il transforme en martyrs militaires; Eusebe, eveque de Bologne, trouve
aussi des martyrs surgis du sol. Vers la fin du IVe siecle, les eglises des Gaules man-
quaient toutes de martyrs; elles s'en procurerent soit par le procede direct indique
ä l'instant, soit, comme j'ai dit, par des importations: Jean Cassien revenant de
Palestine ou d'Egypte apporte saint Victor a Marseille; saint Honorat revenant
d'ltalie amene saint Magne de Cappadoce, saint Basile de Bologne, saint Pancrace,
pretendu eveque en Sicile, saint Tropez martyrise ä Pise. Et Rome fait cadeau ä

Aries, par mesure politique, d'un martyr Trophime qui n'est qu'une mauvaise
lecture d'un martyr Serapion, et d'un martyr Respice, qui est la deformation
graphique du martyr Orfasius.

1 G. de Manteyer : «Les origines chretiennes de la IIe Narbonnaise, des Alpes Maritimes et
de la Viennoise », Bulletin de la Societe d'Etudes des Hautes-Alpes, t. 43. Gap, 1924. Pour Saint
Maurice, cf. p. 121-126.



— 286 —

De meme, l'eveque Theodore a fabrique de toutes pieces ä Octodurus im centre,
ensuite transfere ä Sion, de culte des martyrs; mais il l'a fait avec envergure, puis-
qu'il en a « decouvert» six d'un coup. Ce sont Maurice, Exupere, Gandide, Victor,
Innocent et Vital. En se reportant aux catalogues des martyrs, on constate qu'aucun
des cinq compagnons de Maurice ne s'y trouve. M. de Manteyer a donne la liste des

martyrs d'Apamee, de Nicopolis,etc., et dresse un tableau de tousles passages consa-
cres aux 10 et 11 juillet, au 2 et au 14 fevrier, qui comprennent le nom de Maurice;
il est arrive ainsi ä restituer un Candelus qui est le point de depart du Candide

d'Agaune et mieux que cela, ä decouvrir dans le martyrologe hieronymien, au
14 fevrier, les autres compagnons de Maurice; mais dans les graphies des trois
manuscrits (d'Epternach, de Berne et de Wissembourg), il y a de telles deformations,
et meme, si l'on ose dire, de tels coqs-a-l'äne, que l'identification eüt ete impossible
si l'on n'avait eu que Fun ou l'autre de ces manuscrits.

Je renvoie aux textes donnes in extenso par M. de Manteyer. Le resultat des

comparaisons donne: Victor vient d'une deformation de lector, accolee au prototype
de Maurice, dont je reparlerai; Candidus est l'arrangement d'un martyr Kandidos-
Candelus qui etait le chef de file d'une serie indiquee dans le Syriaque au 12 fevrier;
un certain Agathon avait la qualite Nexorciste; orciste est tombe et ex. a donne
exercitus d'une part (d'oü saints militaires) et Exuperius de l'autre; Innocent est

identique a Vincent d'Interamnees sur la voie flaminienne (basilique dediee des le

IVe siecle); Vital est celui de Spolete; c'etait un soldat; il est indique comme martyr
ä Alexandrie en compagnie de 44 ou de 84 compagnons, qui sont devenus mille

quatre-vingt-quatre par abreviation de mil(ites). Ainsi la «legion » se fait par erreurs
de graphies accumulees et le caractere militaire est transpose de l'exorciste Agathon
et du soldat Vital a tout le groupe dit d'Agaune.

Le plus curieux est que le chef meme de la Legion, Maurice, n'etait meme pas
soldat et ne faisait pas partie du groupe des martyrs militaires d'Alexandrie. Les

manuscrits cites donnent la serie Moyseos, Mosyeos, Morseios\ et quand tout le groupe
du 14 fevrier fut transpose au 10-11 juillet, la graphie devint Maurici(us) Ce

nom est partout accompagne de l'epithete de lector; ce Moise, devenu Maurice, etait
lecteur (de l'Evangile) ä Alexandrie; on a en fait le chef des soldats martyrs proba-
blement sur l'erreur de lecture victor, ensuite personnifiee en saint Victor.

Telles sont les consequences d'une rigoureuse comparaison des textes. Mais il
reste pourtant un probleme: en relisant, grace ä M. de Manteyer, ces listes de martyrs
dans les trois manuscrits, je constate la coexistence d'un grand nombre d'autres

martyrs qui auraient, a ce qu'il semble, aussi bien fait l'affaire de Theodore, par
exemple toute la serie:

In Alexandria Natl, scorum Basiani. Tonion. Moyseos. Bassion. Dionisius
et Arimonius. Arphasi.



— 287 —

Cette serie se trouve dans le manuscrit de Wissembourg; dans celui d'Epternach,
Morsieos est accole ä Basianos et a Cyrion pretre; dans celui de Berne, ä Gyrion pretre,
Bassion et Agathon exorciste. Comment se fait-il que l'eveque Theodore n'ait pas
tranquillement pris la serie complete, plutot que de choisir ses martyrs de droit 3 et
de gauche? C'est, dira-t-on, que la liste qu'il utilisait, ou qu'il avait apprise par
coeur, ou qu'on lui avait communiquee ä Rome ou ailleurs, comportait une autre serie

que celle des manuscrits que nous possedons.
Sans doute, il a du y avoir quelque raison de cet ordre, sinon d'un ordre tout

different: si on se reporte aux legons du 10 et du 11 juillet, oü le nom Mauritius est
hien net, les collegues du martyr sont differents encore des cinq compagnons d'A-
gaune; il y a notamment un Theodore ou Theodole (ms. de Berne) qui aurait dü, ä ce

qu'il semble, inspirer a l'eveque du meme nom la serie Leonce, Mellitus, Anicet,
Gorgonius, Jason, etc.

C'est peut-etre ce rapprochement qui donne la clef du probleme: nous ne possedons

pas, naturellement, tous les catalogues de martyrs qui ont circule au temps de

Theodore d'Octodurus: il se pourrait qu'il ait emprunte ses six saints ä une serie oü
se trouvait inscrit aussi le martyr dont il portait lui-meme le nom. Je soumets cette
hypothese ä M. de Manteyer, ä defaut de mieux; car eile ne resout pas absolument
le probleme de la juxtaposition bizarre des six martyrs d'Agaune.

\

> i ]
| :: \t / .y: }

• « •

Vn\ \
V:\U//
J : * \

/


	Le culte populaire de saint Théodule en Savoie (16 août)

