Zeitschrift: Genava : revue d'histoire de I'art et d'archéologie
Herausgeber: Musée d'art et d'histoire de Genéve

Band: 3 (1925)

Artikel: Le culte populaire de saint Théodule en Savoie (16 aodlt)
Autor: Gennep, A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-727952

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-727952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CULTE POPULAIRE DE SAINT THEODULE EN SAVOIE

(16 aout)?

A. vaAN GENNEP.

A Claudius Servettaz.

our le culte de saint Théodule en Savoie comme pour celui de nos
autres saints populaires, se pose un probléme de dates qu’il sera,
dans la grande majorité des cas, impossible de résoudre tant que
nos archives publiques et privées n’auront pas été mieux utilisées.
Notamment, il nous manque encore des monographies de paroisses
et de communes en nombre suffisant: on peut en effet estimer & une quinzaine a
peine, les grandes villes exceptées, celles qui ont fait I'objet de travaux vraiment
scientifiques, apreés dépouillement non seulement des archives centrales des chefs-
lieux et de Turin, mais surtout apres usage aussi des documents -locaux conserveés
chez des particuliers ou dans les études de notaires, les presbyteres et les mairies.
Comme le présent mémoire n’est, ainsi que les précédents 2, qu’un fragment
préliminaire, destiné a étre complété par des chercheurs locaux, du second volume de
En Savote, qui sera consacré a la description des coutumes populaires des deux
départements du Premier de ’An & la Saint-Sylvestre, je résume ici quelques-unes
des observations générales qui seront données en détail dans1’/ntroduction a ce volume.

L Voir les Acta Sanctorum & cette date pour les légendes hagiographiques.

2 Jean d’Espagne. les étapes de son culte en Savoie», tir. & part de la Revue de ' Histoire des
Religions, 1916. — « Le culte populaire de sainte Agathe en Savoie», Reo. d’Ethn. et des Trad.
pop., 1924, p. 28-35. — « Le culte populaire de saint Clair et de saint Blaise en Savoie», Ibid.,
p. 136-148. — « La Chandeleur et la Saint Valentin en Savoie », 7bid., p. 225-245. — « Les coutumes
de Mai en Savoie », Lux, mai 1924, p. 142-143. — « Le culte populaire de saint Francois de Sales
en Savoie », Mercure de France, 1°7 [évrier 1924, p. 612-640. — « Le culte du B. Ponce de Faucigny
en Savoie», Rep. d’Ethn. et des Trad. pop., 1924, p. 823-342. — « Le culte de saint Antoine ermite
en Savoie, Actes et Mémoires du Congrés d Histoire des Religions de Paris, tome 1, p. 113143,
avec carte.



— 264 —

Sur les dates d’émergence du culte d’un saint en Savoie, on ne posséde que peu
de documents laiques. Ceux-ci comprennent surtout les actes par lesquels un individu
ou une famille décidaient de transférer a la paroisse la propriété de tel ou tel bien
comme fondation d’une chapelle et de messes. I faudrait donc posséder un corpus
de tous ces actes, & propos de toutes les chapelles et de toutes les fondations de messes
dans les deux départements, pour se rendre compte exactement du degré de popula-
rité, au cours de chaque siécle, de chaque saint ou personnage considéré comme tel.

A défaut, on trouve souvent des renseignements précis dans les Procés-verbaux
des Visites pastorales des divers évéques ou archevéques de Genéve, Chambéry,
Grenoble, Saint-Jean de Maurienne et Moutiers. Pourtant, la valeur documentaire
de ces proceés-verbaux est trés variable; les plus anciens, et qui nous seraient le plus
utiles, sont aussi ceux qui sont, en régle générale, le moins détaillés. Ce n’est guére
qu’au X VIIe siécle que ces procés-verbaux donnent des renseignements a la fois sur
les églises, sur les chapelles et sur les moeurs populaires, en y comprenant les peéleri-
nages et les pratiques locales, ainsi qu'un catalogue des reliques. Ceci tient manifes-
tement au degré plus élevé d’instruction générale des évéques a ce moment, & la lutte
contre les tendances protestantes, a I’organisation scientifique des recherches des
Bénédictins et des Bollandistes. En ce siecle aussi, le niveau intellectuel du clergé
rural commence a étre regardé comme un élément important de la force du catholi-
cisme dans les campagnes, témoin le style nouveau des Instructions synodales.

Or, pour beaucoup de chapelles, I’émergence dans I’histoire ne se fait qu’a ce
moment, comme on peut voir en consultant le catalogue de I’abbé Burlet 1, catalogue
que le recours & des monographies paroissiales ou communales modifie pourtant sur
un grand nombre de points. Si done, dans les pages qui suivent, je signale I’existence
du culte local d’un saint, par exemple de saint Théodule, & une date déterminée, je
prie le lecteur de considérer que cette date ne prouve pas que le culte de ce saint
n’existait pas dans cette localité antérieurement a la date donnée.

Cette observation présente une importance qui varie selon le saint dont on
s’occupe. Si le «saint » est relativement moderne, comme le bienheureux Ponce de
Faucigny ou le bienheureux Jean d’Espagne (considérés par le peuple comme saints
autant que les autres), les dates d’émergence écrites ont des chances de coincider avec
celles de la fixation locale du culte. Mais quand il s’agit de saints anciens comme les
apOtres, les premiers martyrs, les saints du groupe thébéen, etc., I'image historique
a des chances d’étre fausse. Il est impossible d’évalueravec certitude ce degré d’erreur;
on ne peut, dernier recours, que raisonner par analogie.

Mais ici se présente un autre danger d’appréciation, qui a fait trebucher naguere
M. Ritter. Il a admis que de l'inscription d’un saint dans la liturgie ancienne on

1 J. Burner : Le culte de Dieu, de la Vierge et des Saints en Savoie avant la Répolution. Essat
de géographie hagiographique. Chambéry, 1916,



— 265 —

pouvait conclure & Pexistence d’un culte vraiment « populaire ». Et il a-dressé la liste
des «saints honorés dans les dioceses » de Genevois et de Tarentaise . Or, ¢’est un
fait curieux que la plupart de ces saints sont restés absolument ignorés du peuple.
Si nous prenons par exemple la liste de Tarentaise, nous voyons signalés dans le
missel de I’évéché, mais entiérement inconnus des paysans, les saints: Taurin, Brice,
Remi, Vast, Melanius, Aubin, Paterne, etc., soit pour la seule catégorie des saints
mérovingiens et carolingiens plus de vingt sur un total de trente; et des dix restants,
quatre seulement ont été 1’objet en Tarentaise de cultes ruraux (Martin, Germain,
Brigide et Ouen).

On peut faire la méme observation pour tous les dioceses de la Savoie, et distin-
guer par suite la catégorie des saints uniquement liturgiques, au culte cantonné dans
les cathédrales et observé seulement par le clergé régulier et séculier central de la
catégorie des saints ruraux, qui sont aussi ceux du petit peuple des villes, méme
épiscopales. C’est une erreur considérable que de juger de la dévotion pour un saint
quelconque en Savoie d’apres son inscription dans les diverses liturgies, jadis
variables, comme on sait, de dioceése a diocese. G’étaient des saints, qu’a défaut
d’un meilleur terme, je nomme «savants ».

Naturellement, un nombre assez grand de saints sont en méme temps liturgiques
et populaires, tels surtout les apotres, comme saint Pierre, saint Jacques, ete.;
pas tous cependant. Enfin, nous avons méme en Savoie des saints qui sont populaires
sans étre liturgiques, telle sainte Victoire du Vuache.

Mais, il y a mieux: dans la catégorie des saints «savants» on doit ranger, selon
les localités et les dates, des saints qui ont eu un culte et une chapelle créés, comme
on a dit, par des particuliers. Si ces particuliers étaient roturiers, ou de noblesse
récente, ou de vieille souche noble strictement locale, la fondation apparait comme
Iexpression individuelle d’une tendance collective populaire. Mais si la fondation
est due & des membres de la haute aristocratie, vivant plutot a la cour, ou a des
nouveau-venus intronisés par acquisition ou par mariage dans des propriétés qui
jadis appartenaient a des possesseurs issus d’une souche locale, on doit regarder
Pexistence dans la localité d’un culte de saint comme une adjonction artificielle
au credo populaire du pays.

1 Eugeéne Ritrer : « Les Saints honorés dans le diocése de Genéve », Reyue sapoisienne, 1888,
p- 232-243. — Cf. les compléments du chanoine Gonthier, Ibid., p. 289-292. — BEugéne RiTTER :
« Les Saints honorés dans le diocése de Tarentaise », Congrés d’Aiguebelle des Sociétés savantes
sagoisiennes, Chambéry 1895, p. 160-165. On voit, d’aprés la discussion du texte, que ces titres
donnent une idée erronée; il faut lire : « saints honorés liturgiquement dans les églises du diocese
de...»ou: «dans la liturgie du diocése de...» Quant au culte rendu aux saints patrons, il a été
parfois seulement , mais pas toujours, populaire; dans beaucoup de paroisses, la saint le plus
«objet de culte » était autre que le saint patron; voir plus loin ce qui est dit de Reignier.

La confusion critiquée est surtout visible dans un autre mémoire d’Eugeéne RitTER @ « Les
Saints honorés dans le diocése de Genéve et les autres dioceses de Suisse et de Savoie », Congrés
d’Evian des Sociétés savantes sapoisiennes, Evian, 1897, p. 111-118.



— 266 —

En se reportant aux monographies et en étudiant & part Uhistoire de chaque
fondation pieuse, on constate la fréquence de cette introduction dans le culte local
de saints adventices. C'est le cas par exemple de sainte Catherine dans beaucoup
de paroisses. Pour préciser ces observations, je citerai le cas de la paroisse de Reignier,
bien étudié par 'abbé Gave !, voisine de Genéve et qui, au surplus, possédait une
chapelle de saint Théodule.

Lors de sa fondation au haut moyen dge, la paroisse est placée sous le vocable
de saint Martin de Tours, ce qui confirme son ancienneté; vers la fin du moyen 4ge; en
dehors de 1’église est une chapelle-oratoire de saint Blaise, accostée d’une maison
presbytérale particuliere qui fut rasée en 1666 parce que tombant de vétusté. Ces
deux cultes sont primitifs et fondamentaux dans cette paroisse; mais celui de saint
Martin est resté «savant », car il ne comprend aucune pratique hors des cérémonies
normales, et ne comporte aucune spécialité médicale; au lieu que saint Blaise était
I"objet de pélerinages et d’invocations contre les maux de gorge. La visite pastorale
de 1443 insiste a plusieurs reprises sur 'importance de ce culte de saint Blaise qui
est aussi a cette date le patron de la confrérie locale du Saint-Esprit, forme de culte
collectif local; rien de pareil pour saint Martin, quoique patron.

Laissant de coté les chapelles, fondées au XVe siecle, de sainte Marie, de la
Bienheureuse Vierge Marie et de la Trinité, qui appartiennent & une autre catégorie
rituelle, on constate la création a Reignier d’une chapelle de saint Sébastien fondée
avant 1481 par Nicod Psautier, don « populaire », & cause de la peste; puis il faut
attendre a 1580 pour trouver de nouvelles chapelles qui sont: celles de Marie-
Madeleine fondée par les seigneurs de Magny, puis patronnée par les nobles de Sautier
(donc culte savant); de saint Laurent et de saint Théodule, dont on ne connait plus
a ce moment la date de fondation, ni les patrons, ni les revenus. Il y a donc des
chances que ces deux chapelles aient été fondées par des roturiers et que le culte de
ces deux saints, qui comprend des attributions prophylactiques populaires, soit
venu & Reignier a la suite d’une vague de dévotion uniquement rurale; en tout cas,
lors de la visite de saint Francois de Sales, en 1606, la chapelle de saint Laurent a
disparu et celle de saint Théodule a été remise aux soins de la famille roturiére Ber-
thollet, enfin celle de saint Blaise & la présentation des Domen et des Meynet, tous
paysans.

Dans d’autres paroisses, la différence est plus marquée, mais je tenais a prendre
celle-ci pour exemple parce qu’on y voit en jeu le mécanisme dont j’ai parlé: en 1481,
le culte officiel de saint Théodule n’existe pas encore a Reignier (le proces-verbal de
cette année est détaillé et bien fait); on le voit émerger historiquement en 1580; mais
son arrivée dans la paroisse a da étre antérieure.

Le culte de saint Théodule en Savoie fournit de plus un exemple caractéristique

1 Gave : Monographie de la paroisse de Reignier. Annecy, Académie Salésienne, 1900.



— 267 —

de Pinfluence épiscopale en faveur de I'extension de dévotions particulieres, dont de
nos jours on peut constater directement le mécanisme dans la diffusion du culte de
saint Joseph, de N. D. de la Salette, de N. D. de Lourdes, etc. Saint Francois de Sales
a toujours témoigné d’un respect spécial pour les saints du cycle d’Agaune, cycle
auquel appartient saint Théodule, bien qu’il ne compte pas au nombre des martyrs
de la Légion thébéenne. Je ne saurais dire si saint Francois a connu dés son enfance
saint Théodule comme intercesseur particulier & la Savoie; cela est probable, puisque
I'un des centres du culte comprenait Annecy-ville (saint Maurice) et Annecy-le-
Vieux. En tout cas, il a rencontré un assez grand nombre de chapelles consacrées
a ce saint lors de ses visites pastorales pour décréter qu’il méritait de la part des
populations savoyardes une dévotion spéciale. Aussi de son vivant et aprés sa mort,
le nombre des chapelles de saint Théodule a-t-il augmenté dans des proportions
marquées, sinon dans tout le dioceése, du moins dans le Fauecigny. Il serait donc inté-
ressant de pouvoir dans chaque cas faire le départ entre les chapelles de saint Théo-
dule antérieures a saint Francois de Sales et celles qui sont dues & son influence,

travail encore difficile, vu I’absence de publications comme celle de I’abbé Gave sur
Reignier.

I1

Saint Théodule, de son vrai nom Théodore 1, était évéque d’Octodurus, vers 380.
Contemporain du pape Damase, ¢’est lui qui édifia le culte des reliques des martyrs
d’Agaune dits Légion thébéenne; il les enveloppa d’étoffes de soie et construisit
pour les abriter une basilique qui s’appuyait au rocher; il rédigea leur martyrologe;
ses écrits furent communiqués par Isaac, évéque de Genéve, a saint Euchére. On
suppose que ses ossements furent inhumés d’abord a Octodurus et que leur transla-
tion & Sion eut lieu au moment du transfert dans cette ville du siége de 1’évéché
d’Octodurus. Quoi qu’il en soit, le culte populaire de saint Théodule est certifié
localement dés 999 et s’est répandu trés t6t en Suisse, grace a une confusion dont on
connait d’autres cas en hagiographie. En effet, le peuple a trés vite oublié son nom
véritable de Théodore et I’a confondu avec saint Théodole martyr a Sienne; en outre,
la légende dorée I’a identifié & un évéque de Sion intronisé par Charlemagne, mais en
réalité placé a la téte du Valais par un roi burgonde de nom inconnu.

Bien mieux, I'attribut principal et la relique la plus répandue de saint Théodule,
a savoir la cloche, soit entiére, soit fragmentaire, date non des personnages cités,

1 La prononciation savoyarde, notée uniformément dans les Visites pastorales, était « Théodole ».
Ainsi s’expliquerait peut-étre la forme dialectale Théodolle signalée i Lugrin en 1617. (est
évidemment la prononciation primitive Theodoulos ; 1a métatheése de £ et de r est normale dans

toutes les langues; et I'on ne saurait exiger des paysans savoyards la connaissance exacte des
prototypes grecs.



— 268 —

mais d’un autre évéque encore de Sion, Théodore LI, qui vivait au VIe siécle. Des
fragments de la cloche de saint Théodule furent deés le haut moyen age expédiés
dans une grande partie de la chrétienté pour étre incorporés dans les cloches nouvelle-

ment fondues.

M. Stiikelberg, & qui j'emprunte ces renseignements ', a déterminé d’apres les
documents d’archives, et reporté sur carte, les dates d’émergence dans la littérature

°>\~
x
?w%* chite
Abondance

1622

S

+
*

2 StMaurice O
hs
P

55 smb b
. e 060
1606 s or 7
= 9;9{54 Nantbrid
P! Bornand 4
/°’ 7
TeVieux
15

V.o i

Gemilly 1633
Jerens

730

LeBourget 1581
1493 ¢ ‘;S'_* Reina 1580

Vimines 1550

33" Fontagnale ruer 1497
1494

S'Marcel.
1283

Montgellafrey xvili¢ s

Fra. 1.

Schéma (type Stiickelberg) de la diffusion du culte de S. Théodule en Savoie.

historique du culte de saint
Théodule en Suisse. Nous
n’avons a nous occuper ici
que des régions suisses voi-
sines de la Savoie. Or, ¢’est
un fait & retenir que toutes
les dates d’émergence notées
par M. Stiickelberg pour les
hautes vallées orientales du
Valais (Champéry, etc.), le
pays de Vaud et la région
genevoise,ne tombent qu’au
début du XVIesiecle (visites
pastorales de 1504), alors
quele culte de ce saint s’était
répandu vers la Suisse alé-
manique (St-Gall, Lucerne,
ete.) dés les XIe et XIIe
siecles. Je sais bien que
M. Stiickelberg a di se
heurter ici & des silences du
méme ordre que ceux aux-
quels j’ai affaire en Savoie;
je veux dire que le culte
de ce saint, et des autres,
a pu se fixer dans maintes
paroisses avant que, pour
une raison ou une autre, les

documents officiels aient jugé utile d’en faire mention.
Cette observation vaut aussi pour les directions géographiques reportées sur
carte par cesavant, abstraction faite des conditions géographiques, surtout des cols et

1E.-A. STUECKELBERG: Die schweizerischen Heiligen des Mittelalters. Zurich, 1903, p. 111-116,

avec carte et bibliographie.



— 269 —

des vallées, ce qui tend a fausser 'image graphique de I’expansion du culte. Elle donne
Pimpression que ce culte s’est répandu a partir de Sion en éventail dans deux direc-
tions principales; les directions secondaires sont vers Geneve-Liyon d’une part et
vers le haut Valais d’autre part; les sanctuaires de Welschenrohr et de Béle ont pu
étre fondés non pas en direction rectiligne comme Uindique le schéma, mais tout
autant en direction transversale.

Pour montrer la valeur de objection théorique que je fais & M. Stiickelberg,
j’ai tracé un schéma semblable pour la Savoie (fig. 1) ; et je donne aussi une carte avec
indications routiéres et hydrographiques, donc orographiques, pour le controle, carte
qui est & la base de 'exposé qui suit (fig. 2). On voit alors que le principe fondamental
de la diffusion du culte de saint Théodule en Savoie a été déterminé non par le hasard,
mais par des conditions d’ordre social, qu’il est d’ailleurs difficile de reconstituer
maintenant.

La carte schématique donne 'impression de 'extension du culte en éventail et
de I’est vers Pouest. Au contraire, la carte avec détails hydrographiques montre que le
culte s’est plutot diffusé du nord vers le sud; en outre la fixation autour de Chambéry
est indépendante, d’apres les dates d’émergence, de la fixation dans les Bauges ou
de extension dans les hautes vallées de I’Arve et de I’Arly. Le systéme des schémas
hagiographiques de M. Stiickelberg donnerait une idée erronée des conditions réelles
de 'extension du culte des saints en pays de montagnes. En outre, cette extension
a eté déterminée dans chaque cas particulier par les attributions du saint. Elle
n’a pu se faire de la méme maniére, par exemple, pour un saint pastoral et pour un
saint qu’on invoquait contre la peste. On verrait, en étudiant le culte populaire de
saint Roch en Savoie, en effet, que la carte d’extension de son culte ne se superpose
pas a celle du culte de saint Théodule.

Alors que le culte de saint Maurice d’Agaune est déja répandu dans toutes
nos campagnes des le milieu du Xe siécle et entierement constitué des le début du
XIe, le culte de saint Théodule n’apparait dans les documents écrits qu’au début du
XTIIe. II semble bien que le texte le plus ancien soit celui qui signale I’existence &
Flumet d’une chapelle consacrée a notre saint en 1202; cette chapelle tomba ensuite
en ruines faute de dotations suffisantes, fut reconstruite en 1602 et recut la visite de
saint Francois de Sales en 1606; elle fut brilée lors du grand incendie de Flumet en
16795 en en reconstruisit une autre, dont il est encore parlé en 1766 1.

Appliquons maintenant notre méthode géographique: quelle est la voie de
passage entre Flumet et Saint-Maurice ? C’est d’abord le chemin Mégéve-Chamonix-
Vallorcine, et, d’autre part, le chemin Mégéve-Sallanches-Samoens-Monthey. Dans
le cimetiére de Mégeve existait en effet une trés vieille chapelle consacrée a saint

' PETTEX : Notice sur Besson, p. 8. — Durour et Rasur : Histoire de la commune de Flumet.
Chambéry, 1867, p. 69.



JesBelles

i e Vi 2 s ; S \ S
// N ’;" N SR 2 o B 3 \ J } e
i 5 )

.k
~“bondunce

Nanrice

~
I
o N
> . CollonSes, 3
cititton- e,
ideMghaile . e
3 o~ 7 i R L aiany
oA /£ SFers-Jussy | W
Y JBeaughont / S
A Arbus

B
ey \ + /
Wont-Soxomner il 4 At [
4 g STy, §
SBMEon 3 % dches
B 37,{;:/‘ LS frdenes o
i > = Wk
\ T Wavienal |

43 Begit Sornapd
SN

1 Lo

4 ! % 1
SEuegde dpsure |

Mo rgex

Lol

e oty £
d f\lc]v‘(’f}“

i
4 ¢ % ERTITLLE
/o Corpate ) Plancherin '$ G LBERTVILL,

¥ e Jours
Sy v“ym ouk

Lt
Grés
R

y
Honta
S =

3 Risdo

ol e S

W omdens YR Pucgy '8l / 4'3;‘ .y Vit
Wiguebelth  \2dlnRont) [ 4,

p iy e W Honmeval/ 7 \\ 7

i Bettone “ eIy | ; 57N\

S Villord beger ) g "

< Lha

.

—
&

bl 1
'\, y £ \
W OUTIERS 2( /

' Erisaoms-ur Sabine

Hontagny/ ==
o orel SRR

v Hozel

’/ Fontainz
L 17

s

G ikt N o/ Deran)
L watide N

i
7 3
\: Mot Deate )
QAN 15 MAURES

R
UadprenrdN

¢

: /

A Gwrmertas 2\
ctewety < \
, CAC

i)

9 Tere,
g o 7 N
o = \
3 ) 5

R -

’

¢
H H Tes

et
=N =

Fia' 2. — Diffusion du culte de saint Théodule en Savoie: — Chapelie; + patronage; \/ reliques; O confrérie; & oratoire.




— 271 —

Théodule et dont fait mention, & ce titre, la visite pastorale de 1580; ’existence de
cette chapelle est encore certifiée lors des visites de 16061 et de 1620 2.

L’ancien chemin de Mégéve a Chamonix passait par saint Nicolas de Véroce et
par les Houches. Pour la premiére de ces localités, on a un témoignage de 1602 au
sujet de I'existence d’une chapelle dont il est dit, lors de la visite de 1607, qu’elle
était située au hameau de Haute Frasse 3; ¢’était donc un oratoire. Je n’ai pas de
renseignements sur 1’oratoire des Houches, paroisse distraite de Chamonix en 1767.
Sur le territoire de Chamonix, tout au bout de la vallée, au-dessus d’Argentiere,
subsistait il y a cinquante ans un sanctuaire primitif et grossier consacré a saint
Théodule.

Voici pour cette chapelle un texte d’André Perrin, fondé sur des documents
d’archives: « Dans le courant du XVe siécle, une chapelle, dite du Chatelard, existait
a Argentiéres, lieu-dit aux Tines, dédiée & saint Théodule. A la demande de Jean
Simon alias Fraceran le vieux, une indulgence de cent jours fut accordée a toutes les
personnes qui la visiteraient des premiéres aux secondes vépres; cette concession
est signée de huit cardinaux, dont trois évéques et cinq diacres.Diverses fondations
pour messes furent faites par Michel Cachat fils de Claude, du hameau des Bois,
marchand et bourgeois de Chaslon en Champagne. Désirant payer un tribut de recon-
naissance envers Dieu qui avait favorisé ses travaux, il s’était souvenu de la petite
chapelle dans laquelle il avait prié enfant. En 1529, il donne un capital de 400 florins
pour 12 messes... ses neveux Michel et Guillaume Cachat firent en son nom une
semblable fondation en 1662. Enfin, en 1770, il donna encore 412 livres 10 sols
tournois dont le revenu, de 41 florins 8 sols monnaie de Savoie, devait étre employé
suivant son désir: 35 florins (420 sols) pour faire célébrer 21 messes et 6 florins
8 sols (80 sols) en réparations de la chapelle 4. Deux ans aprés, Nicolas Vellet, du
village des Bois, fondait aussi trois messes annuelles, au capital de 100 florins. Le
service de ces fondations fut maintenu jusqu’a la Révolution; la visite épiscopale
de 1766 constate la célébration de 40 messes payées par le procureur. Apres la Révo-
lution, le capital n’était plus que de 654 livres et le revenu consacré aux réparations » 5

Le hameau des Bois était, et est encore, au débouché du glacier des Bois, partie
terminale de la Mer de Glace; le lieu dit des Tines est un peu plus haut, vers Argen-
tiere, avant d’arriver & Lavancher. La chapelle dontil est parlé semble, selon le rapport
d’informateurs récents, ne plus exister. Elle est aussi signalée dans le procés-verbal
de visite de 1649 6,

' Chanoine Resorn: Visites pastorales du diocése de Genéve-Annecy, t.11. Annecy, 1923, p. 414,

2J. BURLET : loc. cit., p. 250.

3 REBORD : loc. cit., t. 11, p. 268.

411y a visiblement des fautes d’impression dans le texte en ce qui concerne les dates : Michel
Cachat n’a pas pu vivre en 1529 et en 1770; il faut sans doute lire 1562 et 1570.

5 André PerRrIN : Histoire ... de Chamoniz, p. 218-219.

6 D’aprés BurLeT ; aucune mention dans REsorp.



— 272 —

Vers 1870, le baron Raverat parcourut a son tour la vallée de Chamonix et,
partant de Vallorcine, il fit ’ascension du Buet par la Pierre & Bérard, le col de Bérard
et le col de Salenton. Au-dela, sur les déclivités du Buet, « un gazon court mais abon-
dant pousse entre les nombreux quartiers de rocs ou les amas de lauzes tranchantes
qui, par larges places, recouvrent le terrain. Ca et 1a, quelques cabanes de bergers;
de tous cotés, des bestiaux. Dans un endroit assez apparent s’éléve un oratoire dédié
a saint Théodule, premier évéque de Sion; ce bienheureux, trés vénéré des bergers de
cette partie de la Savoie, étend sa protection sur les troupeaux de la contrée. Non
loin du sanctuaire, on remarque trois cavernes ou habitent trois fées qui, elles auési,‘
protegent paturages et bestiaux. Les bergers, et surtout les bergéres, vous raconteront
tous les faits et gestes de ces fées et vous diront méme leurs noms pleins de poésie
et d’euphémisme: Diamantine, Isobéide et Saphir» 1.

Laissons de coté ces « fées » qui sont manifestement des fabrications savantes,
ou facétieuses, du XIXs siécle; le deuxiéme nom n’a, comme de juste, rien d’oriental;
¢’est, je pense, une prononciation fautive de chrysobéryl. Ces trois pierres précieuses
élevées au rang de « fées » sont le digne pendant de la bonne fée Barmina, inventée
par Mme Cazin 2 pour expliquer peétiquement les « belles horreurs » des gorges de la
Diosaz, fée qui se retira aussi dans une grotte tapissée de diamants située au fond
d’une énorme crevasse du désert du Platey.

Plus important pour nous est le fait que les paturages et méme certains terrains
en vallée appartenaient aux Valaisans, qui venaient périodiquement faire paitre
en Savoie leurs troupeaux, alors que maintes familles des vallées de Chamonix et
de Sixt possédaient des vignobles en Valais 3. Etant donnés ces rapports, on peut
sans doute attribuer aux Valaisans 'importation en Savoie du culte de saint Théo-
dule, évéque de Sion, dans la vallée de Chamonix.

La méme aire de culte comprend la chapelle de Nambride, non signalée par
Burlet, mais que Pabbé Rannaud, dans sa monographie de Ponce de Faucigny,
indique comme existant en 1765 4. Puis viennent les chapelles de Samoens, signalée
en 1554 (Burlet) et de Morillon indiquée en 1606 (Rebord). La voie directe du Valais
vers Sallanches partait de Sixt et débouchait dans la vallée de I’Arve non loin de
Passy, ot une chapelle de saint Théodule est signalée en 1554 et en 1606. Les hautes
~vallées de ’Arve, du Giffre et de ’Arly semblent donc former une aire unique dans

L RAVERAT : Haute-Savote, p. 340-541.

2 Jeanne CAzIN : Les petits montagnards, Bibliothéque rose, p. '72-80. Ces légendes fabriquées
reposent pourtant sur l'idée populaire de cette région qu’il existe des trésors de pierres pré-
cieuses dans le massif du Mont-Blanc, idée qui fut cause, comme on sait, de la mort de Jacques
Balmat.

3 Pour la vallée de Chamonix, voir PErrIN : loc. cit., p. 63, 147, 168. — Pour les paturages de
la montagne de Tanneverge, au dessus du Fer & Cheval, vendus ou perdus au jeu, V. L. : Souvenirs
de Sizt. Geneve, 1856, p. 174.

4 Marie RANNAUD : Le Bienheureuz Ponce de Faucigny, p. 221.



— 273 —

laquelle le culte a pu venir soit de Sion par Martigny, soit de Saint-Maurice par Cham-
péry, ou M. Stiickelberg signale I’existence d’une chapelle dés 1504.

Il resterait que l'existence d’un centre de culte & Flumet au début du XIIIe
siecle est difficile a expliquer en présence des dates récentes obtenues pour D'aire
définie & 'instant. Le fait intéressant est que le culte de saint Théodule s’est, a partir
de Flumet, répandu vers le sud: des reliques du saint sont indiquées & Cons-Sainte-
Colombe, en 14771, une chapelle a Marthod, en 1485; et lors de la visite de 1633, on
constate I’existence, non seulement d’une chapelle, mais aussi de reliques a Gemilly,
en face d’Albertville; puis une chapelle a Verrens, en 1730.

L’aire de Tarentaise comprend Saint-Marcel et Landry. Le culte remonte assez
haut puisque, par son testament en date des calendes d’aout 1283, I’archevéque
Pierre II1, inscrit plus tard au nombre des saints, légua a la chapelle du chateau de
Saint-Jacques (située sur Saint-Marcel et qui appartenait aux archevéques) un
psautier, deux bréviaires anciens et une chéasse (textam) en argent contenant des
reliques de saint Théodule; ces reliques restérent dans la chapelle jusqu’a la démoli-
tion du chateau, probablement en 1615, par ordre de Charles-Emmanuel I¢T. A ce
moment, les objets sacrés de la chapelle furent transférés a I’église paroissiale de
Saint-Marcel 2; une visite pastorale de 1630 signale dans cette église une chapelle
dédiée a saint Théodule, mais sans faire mention des reliques; I’abbé Burlet note bien
la date de cette visite, mais ignore a la fois le testament de Pierre III et I’existence
des reliques. Au XVIIIe siecle, la chapelle de saint Théodule est richement dotée et
les paroissiens offrent des gateaux devant la porte de ’église 3; enfin, ’existence de
ces reliques a Saint-Marcel est encore affirmée pour I’année 1884 par E. L. Borrel .

Pour Landry, on n’a qu'un passage de la visite pastorale de 1630 qui indique
une chapelle consacrée & saint Théodule dans ’église ®; il y faut peut-étre voir un
prolongement du culte auparavant localisé & Saint-Marcel:

Il n’est pas évident que I’aire de Tarentaise soit une extension de I’aire des hautes
vallées du Giffre, de I’Arve et de I’Arly; non seulement les dates et les limites des
diocéses s’opposent a cette hypothése, mais aussi la configuration géographique.
Il me parait plus probable que le centre tarin a été déterminé soit par des rapports
personnels de quelque archevéque de Mottiers avec ses confréres de Sion ou de Genéve,
soit par un mouvement populaire qui, venu du Valais par le Grand-Saint-Bernard,
est ensuite remonté par Morgex et a redescendu le Petit-Saint-Bernard, voies de
pélerins trés fréquentées au moyen age .

' Document découvert par M. Burlet.

2 B.-L. BorrEL : Monuments de la Tarentaise. Paris, 1884, p. 142.

3 PirouUSE : Paroisses rurales, p. 66 et note 2.

4 BorgreL : loc. cit.

SBureLT : Culte de Dieu, etc., p. 251.

6 A moins qu’il ne s’agisse en Tarentaise de saint Théodule de Sienne ?

18



— 274 —

* Quoi qu’il en soit, le mouvement du nord-ouest au sud-est indiqué ci-dessus
pour la premiére aire trouve son paralléle en Chablais et dans les Bauges. La voie
qui suit le Léman est jalonnée par des chapelles de saint Théodule & Lugrin, signalée
en 1624 comme ancienne, & Thonon dés 1413 et & Genéve en 1494, ot le culte de saint
Théodule a pu aussi parvenir par le pays de Vaud, région pour laquelle M. Stiickelberg
a réuni les documents.

Cette observation vaut aussi pour Thonon: si le culte avait suivi le Léman, on
constaterait, je crois, davantage de chapelles dans les paroisses riveraines. Or, Thonon
est aussi ’aboutissement d’une voie qui, venant du Valais par Monthey et le col de
Morgins, débouche & Chatel qui a saint Théodule pour patron de paroisse dés sa fon-
dation. Le culte est encore certifié comme en honneur en 1438 et a pris fortement
racine au moins vers la fin du moyen dge & la Chapelle-d’Abondance, autrefois
Chapelle-des-Frasses, ou les visites pastorales de 1606, 1622 et 1624 le signalent
comme encore vivace; un appendice au proces-verbal de 1606 déclare que «la chapelle
de sainet Théodole de Chastel est unie avec La Chapelle de la Frasse et qu'on n’y
confére aucuns sacrements » 1, il semble done qu’un seul desservant avait a célébrer
dans les deux sanctuaires consacrés au méme saint.

La chapelle dédiée a saint Théodule au hameau de Charny, paroisse d’Abondance,
parait plus récente. Le proces-verbal de la visite pastorale de 1606, consulté par le
chanoine Rebord, n’en parle pas encore; ceux de 1622 et de 1624 la mentionnent en
passant; celui de 1665 dit expressément que la chapelle consacrée a ce saint a été
dotée le 27 aoit 1646 par Claude Blanc; Mgr. Piccard, qui a publié ce document 2,
ajoute en note que la chapelle (ou 'oratoire) existait encore en 1827, puisque cette
année on ’agrandit de six pieds. Depuis, elle semble disparue. Mais il est évident que,
malgf‘é le silence du procés-verbal de visite de 1606, une chapelle consacrée a saint
Théodule au hameau de Charny a pu exister bien antérieurement et que Claude
Blanc I’a seulement dotée pour la remettre en état.

Plus récente encore semble avoir été la chapelle de Bernex, qui n’émerge qu’en
1654, ceci dit sous bénéfice des observations générales préliminaires.

Une quatriéme aire, dont il est difficile de discerner en ce moment le centre de
dispersion, est formée par le Chablais méridional, le Faucigny moyen et les Bornes
septentrionales. Ni la direction des vallées, ni le filet des voies de communication,
ni la politique des seigneurs ou des autorités ecclésiastiques ne semblent fournir de
clef explicative. A ne s’en tenir qu’aux dates d’émergence historique, le lieu central
parait avoir été Bonne, qui avec sa Vierge Noire et les sanctuaires environnants,
notamment des Voirons, a été anciennement un lieu de culte important. La chapelle
de saint Théodule & Bonne est signalée dés 1470. On trouve ensuite une statue du

1 REBORD : Visites pastorales, t. 11, p. 9.
2 Prccarp : « La Chapelle d’Abondance », Mém. et Doc. de ' Académie chablaisienne, t. XI1X

(1905), p. 67.



— 275 —

saint & repeindre en 1606 & Mégevette, dont il est patron avec St Nicolas (Rebord),
des chapelles & Bogéve (1578 et 1606), Onion (1606), Mieussy (1554, 1606), Les Gets
(1670), Thiez (patronage avec N. D. en 1607, d’aprés Rebord), Scionzier (1554),
Nancy-sur-Cluses (selon Rebord, 1606), Brizon (paroisse filleule de Pontchy et qui a
saint Théodule pour patron, visite de 1606, Rebord), le Petit-Bornand (1607, 1610),
Etaux (1554; en 1606, elle est sans recteur ni revenu; Rebord), Arenthon (1606) et
Reignier (avant 1580, en 1606 et en 1679); enfin, entre Etaux et Annecy, onrencontre a
Villy-le-Peloux saint Théodule comme patron associé a Notre Dame en 1607 (Rebord).

Le report sur carte montre un ovale assez régulier; le probléme & résoudre reste
entier. Le culte de saint Théodule a pu en effet venir & Bonne dans cette aire de
quatre directions différentes: du Valais par la vallée du Giffre, de Thonon, de Geneve
ou d’Annecy. ;

Cette derniére ville possédait en effet dans 1’église Saint-Maurice une chapell
signalée en 1585 ; mais celle de Veyrier-du-Lac existait déja en 1543 et celle d’Annecy-
le-Vieux en 1581. Il y avait donc 1a un noyau de culte qui a dii étre important, puisque
Veyrier possédait en outre une confrérie de saint Théodule sur les attributions de
laquelle je ne sais rien de précis .

D’Annecy en Maurienne, la voie de piétons la plus fréquentée passait par les
Bauges et venait déboucher a Saint-Pierre-d’Albigny. Des chapelles consacrées a
saint Théodule la jalonnaient, comme on peut voir sur la carte; je suppose, simple-
ment pour cette raison, mais sans avoir de documents historiques, que la cinquiéme
aire de dispersion est représentée par le noyau d’Annecy et ses prolongements vers le
sud, quoique certaines localités émergent chronologiquement plus tot qu’Annecy:
d’abord Lathuile d’Entrevernes en 1464, puis en 1606, 1609 et 1717, avec un inven-
taire qui signale ’existence d’un « tableau avec son cadre, couleur rouge contenant
I'image de Nostre Dame, celle de saint Théodule et la troisieme de saint Antoine». Ce
méme inventaire mentionne aussi des reliques: «plus dans le dit armoire est une bourse
rouge dans laquelle sont des reliques de saint Théodule avec une inscription et quelques
autres petits paquets de reliques sans authentique... » 2; ces reliques ne sont pas signa-

1 Les curés de Saint-Maurice d’Annecy et de Veyrier-du-Lac ont répondu & mon ami CI.
Servettaz qu’ils ne possedent aucun document sur le culte de Saint Théodule dans leur paroisse.

2 M. I’abbé Pollier, curé d’Entrevernes, a bien voulu m’écrire que la paroisse a été formée en
1717 par juxtaposition d’une partie de la paroisse de Lathuile et d’une partie, plus petite, de la
paroisse de Dhérée, aujourd’hui Duingt. Aussi dans la visite pastorale de 1609, la chapelle de
Saint Théodule est-elle dite, au chapitre de Lathuile, « chapelle de Saint Théodole d’Entrevernes,
sans recteur, attendu résignation»; c’était une chapelle rurale, et non une chapelle d’église
(M. Burlet a malheureusement omis, dans son catalogue, de faire cette sorte de distinction). Elle
se trouvait & une heure de marche environ de I’église de Lathuile, dans la montagne. Son empla-
cement était dans le verger actuel de la cure et ses matériaux ont probablement servi a la construc-
tion de I’église d’Entrevernes, en 1717. « Il est regrettable, ajoute M. I’abbé Pollier, qu’on n’ait
pas continué cette dévotion et qu’on n’ait pas dédié un autel a ce saint dans la nouvelle église,
ce qui aurait été logique. »



— 276 —

lées par M. Burlet. On trouve ensuite: La Motte-en-Bauges, en 1580, Arith en 1633,
Le Noyer en 1581, Cimitrel (tombé de nos jours au rang de hameau) et Aillon le
Vieux en 1581, Sainte Reine en 1580. Dans cette série, Arith semble aberrant ou plus
récent. Enfin, & Cruet est signalée une chapelle de saint Théodule dés 1497.

SiI’on pouvait s’appuyer sur ces dates, il conviendrait peut-étre de regarder le
noyau d’Annecy comme dérivé d’Entrevernes; et on pourrait peut-étre rattacher
Cruet a I’aire de Flumet et Marthod. Seuls des documents d’archives pourront jeter
quelque lumiere sur ce point spécial. De toutes maniéres, les dates les plus anciennes
sont jusqu’ici celles des extrémités de la voie des Bauges, Entrevernes et Cruet.
L’absence de tout sanctuaire & Saint-Pierre d’Albigny, centre important de cultes
populaires, ne laisse pas aussi d’étonner.

Une derniere aire, la sixieme, a pour centre Chambéry, ou se trouvait, dans le
trésor de la Sainte Chapelle, un reliquaire décrit par inventaire de 1483:

« Un reliquaire figurant le bras et la main de saint Théodule (sancti Theodoli),
dans lequel est une portion du bras de ce saint; sur le piédestal est écrit bracchium
sanctt Theodolt episcopt et confessoris, avec quelques pierres précieuses, le tout en
argent doré . »

Il n’est plus fait mention de ce reliquaire, ni des reliques, dans I'inventaire de
1542. C’est entre ces deux dates qu’émergent dans les documents historiques les
chapelles de Montagnole, avec confrérie de saint Théodule, en 1494; de Vimines, en
1497; de Saint-Jean-d’Arvey en 1497; de Tresserve prés Aix, méme année; alors
que la chapelle, avec confrérie, de Barberaz n’apparait qu’en 1550. Il y a eu certaine-
ment une raison pour déterminer de telles localisations, peut-étre 'influence d’une
famille noble qui honorait spécialement saint Théodule. Vers I'ouest, le cercle ainsi
formé était jalonné par la chapelle de la maladrerie du Bourget, signalée des 1493
(et non 1497 comme dit M. Burlet) dans un proceés-verbal de visite, qui dit qu’on
voyait dans la maladrerie fondée par Odon de Luyrieux «une chapelle neufee en
I’honneur de saint Ours, de saint Avre et de saint Théodule 2. »

La création de confréries de saint Théodule & Montagnole et plus d’un siécle
plus tard & Barberaz est un fait curieux a signaler. On ignore totalement quel était
leur but et pourquoi ce saint a été choisi par elles comme patron. M. Pérouse, I’érudit
archiviste du département de la Savoie, a bien voulu faire & mon intention des recher-
ches sur ce point. Il m’écrit qu’il a fouillé et cherché un peu partout, mais en vain:
«les documents dont je dispose, dit-il, ne sont guére que des actes officiels ou nota-
riés... le seul texte qui vous intéresse que j’aie rencontré et qui concerne la confrérie
de Barberaz est un acte du XVIe siécle tout bonnement relatif & la mise en valeur des

1 A. FaBrE : Le Trésor de la Chapelle des Ducs de Savote, 17 édition. Vienne, 1868, p. 58.

2 BurNIER : Le Chdteau et le Prieuré du Bourget. Chambéry, 1864, p.197. On remarquera que
le saint principal au Bourget était saint Maurice; que Saint Ours (de Soleure) et Saint Théodule
appartiennent aussi au cycle thébéen, mais non Saint Avre (voir au 25 octobre).



— 277 —

vignes qu’elle possédait ». Peut-étre a-t-on le droit de supposer que saint Théodule
a été choisi et invoqué & la suite d’une série d’orages qui avaient abimé les récoltes
dans la région de Chambéry. On peut & ce propos signaler que, selon le proces-verbal
de la visite de 1606, la confrérie du Saint-Esprit de Bellecombe-en-Bauges « s’exercait
le jour de Pentecoste et saint Théodule » 1.

Complétement isolée est jusqu’ici en Maurienne la chapelle de saint Théodule
a Montgellafrey, au surplus signalée seulement au XVIIIe siecle (Burlet).

On pourrait par contre attribuer a I'influence diocésaine genevoise la fondation
des chapelles de Chéne en Semine (visite de 1581) et de Jonzier-Epagny, ou (selon le
proceés-verbal de la méme année) «le curé était tenu a dire grand’messe, matines et
vépres en I’honneur du saint le jour de sa féte 2. »

11

Quoique, comme organisateur du culte des martyrs de la Légion Thébéenne,
I’évéque d’Octodurus ait été englobé dans la méme catégorie hagiographique que
saint Maurice et ses compagnons plus ou moins historiques (Candide, Exupére,
Victor, Vital, Ours, etc.), saint Théodule n’est pas un saint militaire. Ce fait est tres
important pour lintelligence du culte qu’on lui a rendu non seulement en Suisse,
mais aussi en Savoie.

Il se peut que la diffusion du culte de saint Maurice ait contribué a celle de saint
Théodule. J’ai donc cherché & déterminer les cas de coincidence en Savoie des deux
cultes; car saint Maurice fut dés le Xe siécle I'un des saints le plus répandus en Savoie
dans tous les dioceses, et devint en 1603 le patron particulier de la Maison régnante.

Il arrive souvent que certaines chapelles intérieures sont dédiées a deux ou
plusieurs saints; des associations de ce genre sont par exemple fréquentes en Savoie
pour saint Sébastien et saint Roch, ou saint Antoine, contre la peste; et ceci pour
des raisons non pas liturgiques, mais prophylactiques populaires. Mais 1’association
de saint Maurice et de saint Théodule n’est signalée nulle part, soit dans le catalogue
de M. Burlet, soit dans les visites pastorales.

(est aussi que saint Maurice est un saint militaire, invoqué par les gens d’armes,
les seigneurs, les hauts barons, ainsi que par les cités qui redoutent d’étre prises
d’assaut et pillées; au lieu que saint Théodule est dés les débuts, en sa qualité de
pieux évéque, un saint pacifique qu’invoquent ceux qui vivent de la paix, non de la
guerre, a savoir les cultivateurs et les bergers.

L’attribut par excellence de saint Théodule était la cloche. « Il n’est point de

LREBORD : Visites pastorales, t. 11, p. 79,
2Jbid., t. I, p. 22 et 43; t. I, p. 347.



— 278 —

légende plus étrange, ni de plus populaire que celle de la cloche de saint Théodule .
Ce prélat étant & Rome, le Saint-Pére lui fit présent d’une cloche. Comment traverser
les monts ? Théodule, qui passait pour un thaumaturge, recourut a4 un singulier
moyen. Il forca, dit-on, le diable d’apparaitre et le somma de rendre saine et sauve la
cloche a Sion. Il en cofita beaucoup de sueurs au prince des légions infernales; mais
la cloche devanca le prélat et arriva & son but. Aucun acte du démon n’a été con-
sacré par un aussi grand nombre de monuments que celui-la: médailles et monnaies
d’or, d’argent et de cuivre, frappées a tous les ges, en perpétuent le souvenir (fig. 3).
L’église de Saint-Théodule, & Sion, offre de curieuses sculptures, représentant quatre
épisodes du voyage pendant lequel I’esprit subtil, asservi & la puissance épiscopale,
dut lui servir de portefaix. La cloche de saint
Théodule n’est point un mythe. Aprés avoir
longtemps séjourné au clocher de I’église de
Sion, elle se fendit. Les fragments en furent
conservés comme reliques. Pas une cloche ne se
fondait dans tout le diocése sans qu’un petit
morceau de la cloche sainte ne fiit jeté au creu-
set pour infuser a la nouvelle quelques-unes de
ses vertus. En 1491, Déglise Saint-Etienne, a
Moudon, en re¢ut une particule avec solennité.
Quelques autres églises vaudoises et fribour-
geoises furent également favorisées par le cha-
pitre sédunien, qui leur envoya de ces paillettes
d’airain, aussi prisées alors que le serait aujour-
B S uste de Genbve, Tnaler de 130 d’hui la limure des ‘chaines de saint Pierre 2, »
Procibus sancls Theoduli dimissa est cnipas. ~ Des documents publiés par feu Gonthier?, il
ressort qu'au XVIIe siécle, dans le diocese de
Genevois, dumétal de la cloche de saint Théodule passait pour préserver de la foudre.
Quand Raverat nous dit que saint Théodule était le protecteur attitré des
bergers sur les flancs du Buet, il ne rend I'idée primitive que trés atténuée; en fait,
ce ne sont pas les bergers qui étaient protégés, mais bien les paturages qui se trouvaient
dans le rayon d’acces des sons de la cloche de la petite chapelle de saint Théodule. :
Cet aspect du culte rendu & saint Théodule en Savoie fournit la clef cherchée.
Si, en effet, il avait été simplement un protecteur des bergers, on aurait di
constater une répartition géographique identique & celle des paturages, exception

10n a déja dit ci-dessus qu’il y a eu confusion populaire entre deux évéques du nom de
Théodore-Théodule.

2BrLaviGNACG : La Cloche, Paris, 1877, p. 235-236.

3 GoNTHIER : (Fugres historiques, t. 1, p. 418, 495 (d’apres Burlet, Culte de Dieu, p. 249.).

4 D PavLEziEUuX pU PAN, Numismatique de I'évéché de Sion, Rev. suisse de Num., t. X1V, 1908,
p- 302, no 80.



— 279 —

faite des régions qui possédaient déja un protecteur attitré des troupeaux comme
saint Antoine, saint Guérin, saint Grat, ete. Or, il n’en est rien. Le culte s’est répandu
non pas seulement dans les régions a paturages, mais aussi dans les vallées, et méme
surtout dans des régions riches. Si on se reporte & une carte économique de la Savoie,
en tenant compte des données telles qu’elles se présentaient aux XIIIe-XVIIIe
siecles, on voit que saint Théodule a été surtout invoqué dans les régions ou la gréle
et la tempéte peuvent abimer, et abiment souvent, les récoltes de céréales et les
vignobles d’une part; ou, d’autre part, des orages violents peuvent produire des glisse-
ments de terrains et la destruction des prés, et leur dérochement par inondations.
Flumet, Bonne, Cruet, Chambéry, etc., sont des localités ou les orages déterminent
des cataclysmes graves; les hautes vallées de I’Arve et du Giffre, 'aire ovaloide du
moyen Faucigny, la ligne Entrevernes-Saint-Pierre-d’Albigny sont des régions
a gréle et & ouragans. C'est contre ces risques atmosphériques qu’on invoquait saint
Théodule, en faisant sonner une cloche qui possédait un pouvoir tout spécial, iden-
tique a celui de la cloche de saint Ruph *.

J’avoue qu’aucun texte savoyard, sauf deux indications trés breves sur la cloche
de saint Théodule, ne supporte cette interprétation. Je n’en vois pas de meilleure,
pourtant; et je ne suis pas le premier a avoir été frappé par 'anomalie que parait
présenter 'extension en Savoie du culte de ce saint:

Charles-Auguste de Sales, en racontant, de la maniere charmante qu’on sait,
la Vie de son oncle, cite parmi les saints qu’il «a voulu estre celebrez en son diocese
d’un service particulier, selon les vieilles ou nouvelles coustumes: en aoust, le dix-
septiesme jour, sainct Theodule, confesseur pontife, qui a présidé tres-heureusement
a la prochaine Eglise de Sion, avec une merveilleuse saincteté de vie, et duquel la
mémoire est partout tres celebre és provinces des Allobrogies pour la multitude et
frequence de ses miracles; office demy-double 2. »

Cette prescription, avec sa justification, fut introduite dans les Constitutions
synodales du diocése de Genéve; on peut donc lui attribuer la fondation d’un certain
nombre de sanctuaires consacrés a saint Théodule au début du XVIIe siecle, soit par
des particuliers, soit par des prétres qui tenaient & obéir aux injonctions de leur saint
évéque. Mais cette influence «savante » a été relativement faible; elle n’a pu avoir
d’action que parce qu’une dévotion vraiment populaire existait préalablement, basée
sur de nombreux miracles dont nous ignorons la nature, mais qu’on doit supposer
agraires et non pas médicaux.

Ces fondations se sont continuées au cours du dix-septiéme siécle et pendant une
partie au moins du dix-huitiéme, comme on peut voir en se reportant aux dates
d’émergence historique données ci-dessus. Mais I'influence liturgique et épiscopale a

! Pour la théorie générale des cloches prophylactiques, voir G. BeLrLuccr : La Grandine nell’
Umbria. Perugia, 1903.

% Charles-Auguste de SaLEs : Histoire, etc. Paris, Vives, 1870, t. 1, p. 374 et 375.



— 280 —

certainement cessé trés tot: déja dans I’édition publiée en 1668 par Mgr. d’Arenthon
d’Alex des Constitutions synodales de saint Francois de Sales, on trouve au mois
d’aotit la féte de saint Théodule comme une « feste de dévotion », non plus comme une
«feste de commandement 1. »

Il faut ajouter que la Saint-Roch, dont la féte tombe également le 16 aofit, est
dans ce texte située aussi au rang des simples fétes de dévotion, alors qu'aux XVe
et XVIe siecles ¢’était une féte de commandement, &
cause de la peste. A ce propos, on remarquera que
malgré la coincidence des dates, il n’y a pas eu confu-
sion ni convergence entre le culte des deux saints.
Nulle part des oratoires ou des chapelles intérieures
n’ont été normalement partagés entre eux comme
entre les saints Fabien et Sébastien; et, pour autant
que j’aie pu me renseigner, nulle part I'un des rituels
n’a réagi sur Pautre. Les attributions des deux saints
étaient vraiment trop différentes; il ne parait méme
pas que saint Théodule ait été invoqué contre les
épidémies des bestiaux.

D’ailleurs, I’association de saint Théodule avec
la Vierge ou avec un autre saint au XVIIe siécle
dans une méme chapelle ou & un méme autel ne doit
pas étre regardée comme une combinaison de cultes
populaires: elle est due simplement & des réglements
d’ordre intérieur, si, je puis dire, surtout financiers.
En lisant les proces-verbaux des visites pastorales, et
surtout de celles de saint Francois de Sales, on cons-
tate qu’en bons administrateurs, les évéques ont uni
les fondations pieuses dont chacune isolément était
devenue insuffisante. Et si, comme cela arrive souvent
au début du XVIIesiecle pour des saints anciens, ou

e o how e 5 5 Fi1e. 4. — Musée de Geneve. . 333.
dont le réle commencait a4 diminuer (sainte Madeleine Reliei en bois découpé, provenant

, . . de Sion. Saint Théodule.
des lépreux, saint Antoine du feu des ardents, etc.),

les revenus affectés au culte par des donateurs morts dés longtemps ou dont les héri-
tiers avaient disparu ou s’étaient appauvris, tombaient & zéro, le visiteur donnait un
délai de restauration, apres lequel la chapelle était « rasée » et le culte spécial aboli.

Cette régle générale s’est un peu moins appliquée a saint Théodule qu’a d’autres
saints, précisément parce que saint Frangois de Sales désirait que son culte fat
maintenu. A Mégevette et & Passy, il ordonne, en 1606, de «repaindre son image »*,

1 Constitutions synodales. Annecy, Jacques Clerc, 1668, p. 61.
2 Cf. REBORD : Visites pastorales, t. 11, p. 417, 488.



— 281 —

a Flumet, la méme année, lors de la consécration par lui-méme de la nouvelle église,
il réglemente son culte '. Mais dans de nombreux cas, il n’y avait plus rien a faire
et le proceés-verbal se contente d’enregistrer le transfert du culte de saint Théodule
a la chapelle ou a I’autel consacrés a un autre saint: saint Grat a Aillon et & Sainte-
Reine, en 1606; saint Roch & Veyrier, en 1606 et a la collégiale d’Annecy, en 1610;
saint Claude a4 Mégéve, en 1606; saint Frangois d’Assise & Mieussy, en 1606; saint
Pierre au Petit-Bornand, en 1607 ; saint Blaise a la chapelle d’Abondance, en 16062.

Bien mieux, le processus a méme été appliqué a des saints plus récents. Cest
ainsi qu’a Arenthon, qui a pour patron saint Théodule, existe dans 1’église, selon
~ M. I’abbé Lyonnaz, curé d’Arenthon, a qui je dois ces renseignements, « un reliquaire
qui renferme des reliques de saint Théodule, de saint Sébastien et de saint Francois
de Sales; le reliquaire est surmonté de trois bustes représentant les trois saints sus-
nommés. Le jour de la féte patronale, le 18 aott (au lieu du 16) ce reliquaire est exposé
a la vénération des fideles. D’apres la tradition dans la paroisse, saint Théodule est
invoqué pour guérir le flux de sang». M. Lyonnaz n’a pas trouvé de documents
sur la date a laquelle saint Théodule est devenu patron d’Arenthon3. On voit qu’a deux
saints anciens a été annexé un saint du dix-septieme siécle; mais comme ce saint
est fété le 29 janvier et que la féte de saint Sébastien, protecteur contre la peste,
tombe depuis un temps immémorial au 20 janvier, on ne saurait attribuer a cette
concentration le changement de date.

Le mécanisme de concentration a également agi sur les chapelles « hors I’église »
et sur les petits oratoires que la dévotion populaire tendait a délaisser. Cest ainsi
que la chapelle de saint Théodule située sur le territoire de la paroisse de Samoens
au lieu dit du Crest de Guibert fut abandonnée vers la fin du XVIe siécle et le culte
de saint Théodule uni au maitre-autel de I’église paroissiale avant 1606 4. De méme
s’expliquerait peut-étre cette anomalie de saint Théodule co-patron avec Notre-Dame
des paroisses de Thyez en 1606 et de Villy-le-Peloux en 16105. On voit aussi a
la Motte-en-Bauges le culte de notre saint transféré a 'autel de I’Annonciation de la
Vierge en 1606 ¢; on peut supposer que cette annexion était destinée a satisfaire
partiellement aux réclamations des hameaux.

Ce furent la les premiers symptomes d’un processus d’effacement du culte d’un
saint qui a eu dans certaines régions de la Savoie pendant le moyen Age une grande
renommeée, mais qui est de nos jours entiérement sorti de l'usage et de la mémoire

1 Ibid., p. 297.

2 Ibid., p. 11, 602, 732, 28, 414, 428, 496, 8. Ce sont des dates extrémes; 'union a pu se faire
plusieurs années auparavant.

3 Le saint est représenté a I’église sur un vitrail moderne exécuté par la maison Bessac, de
Grenoble, et par une statue de terre cuite qui n’a rien de particulier (Lyonnaz).

4 REBORD : Visites pastorales, t. 11, p. 612.

5 Ibid., p. 668 et 750.

6 Ibid., p. 449



— 9282 —

populaires. Sur plus de quatre cents communes touchées par mes Questionnaires
ou mes enquétes directes et indirectes, fort peu fournissent sur le culte de saint
Théodule des renseignements contemporains, alors que pour saint Antoine, par
exemple, la masse des matériaux recueillis est considérable.

M. I’abbé Adolphe Buclin, curé de Lathuile, dont Entrevernes dépendait avant
1717, m’écrit qu’il n’existe dans son église ni reliques de saint Théodule, ni ex-votos
en son honneur; M. I’abbé Pollier, curé d’Entrevernes, dit aussi que le tableau et les
reliques signalés par I'inventaire de 1717 (date de la séparation de Lathuile et d’Entre-
vernes et de I’érection de cette derniére localité en paroisse) ont disparu?;«les vieux
de la paroisse ne savent rien de cette dévotion ancienne dans leur village». Les curés
de Mieussy, de Scionzier et d’Etaux n’ont pu fournir aucun renseignement sur le
culte de saint Théodule; rien non plus pour Bogeve, d’autant plus que tous les vieux
documents de la cure ont été incendiés par la foudre.

A Bernex aussi, le culte semble complétement disparu, au témoignage de
M. I’abbé Sermet, curé de cette paroisse: « Pendant longtemps il y a eu a Bernex,
au sommet du col qui conduit en Suisse et & Novel, a deux bonnes lieues du chef-lieu,
une chapelle dédiée a saint Théodule, apparemment construite par les soins des barons
de Blonay, propriétaires de toutes les montagnes sises au pied de la Dent d’Oche.
En temps de sécheresse, les patres et paysans s’y rendaient en pélerinage et mes vieil-
lards racontent qu’entre 1840 et 1850, lors d’'une derniére procession, les prieres de la
paroisse avaient été si vite et si bien exaucées qu’apres de longs jours d’une chaleur
torride et sans eau, alors qu’aucun nuage ne paraissait encore a 1’horizon, une pluie
torrentielle s’abattit sur les peélerins avant qu’ils n’eussent atteint le pied de la
montagne; et le porteur de gonfalon dut recourir a toute son énergie pour empécher la
rhpture des rangs qu’il put maintenir jusqu’a ’église.

«Blonay a passé et ses montagnes appartiennent & une société qui englobe
toute la commune. Mais la chapelle est tombée de vétusté; j’en ai constaté les rares
débris (quelques pierres de taille, une piéce de bois vermoulu) au milieu d’un petit
pierrier. Mon prédécesseur avait pensé la restaurer. Entre 1880 et 1890, il y fit
monter du sable dans les tabliers des jeunes filles et de la chaux sur les épaules des
jeunes gens... Pourquoi le projet échoua-t-il, je I'ignore. Et je ne pense pas que jamais
il revienne sur ’eau. »

Il en est de méme de la chapelle du Buet, que des amis ont vainement cherchée
aux environs de la Pierre & Bérard pendant I'été de 1924, et sans doute de la grande
majorité des autres chapelles consacrées jadis & saint Théodule. Pourtant mon
enquéte est loin d’8tre compléte; et je serais heureux de recevoir des renseignements
nouveaux, méme négatifs. Tout, dans une enquéte systématique comme celle-ci
peut étre utile; le moindre petit fait peut mettre sur la voie d’une explication.

1 Voir ci-dessus, p. 275, note 2.



— 283 —

(Vest ainsi qu’un passage de la lettre de M. I’abbé Sermet prouve qu’au cours
des siécles les attributions de saint Théodule se sont compliquées. Au début, comme
en témoigne la légende de la cloche, le saint est uniquement invoqué contre les orages,
la foudre et la gréle, donc aussi contre les pluies persistantes. Mais c’est une regle
générale, dans le rituel populaire météorologique, qu’on peut invoquer un méme saint
pour deux phénoménes contraires. J'ai étudié ailleurs? les rites de pluie et de séche-

resse en Savoie et 'activité dans ces
deux sens opposés a été notée pour
saint Concord a Lémenc, N.-D. de
Bonne Nouvelle a Villargondran, N.-D.
de Briancon en Tarentaise, sainte Anne
aux Aravis, N.-D. de Compassion a
Belleville en Tarentaise; il convient
donc d’adjoindre a cette liste saint
Théodule, au moins & Bernex. Il se
pourrait que ce soit & cette catégorie
spéciale de «miracles» que faisait allu-
sion saint Francois de Sales et non
pas seulement & la protection contre
la gréle.

Pour évaluer scientifiquement
I’extension du culte de saint Théodule
en Savoie, 1l faudrait, a la carte ici
reproduite, comparer celles de I’exten-
sion des cultes de sainte Agathe et de
sainte Barbe, et méme des cierges de
la Chandeleur, qui tous ont des rap-
ports directs avec le mécanisme de
protection contre la foudre et ’orage.
La répartition géographique du culte
de sainte Agathe a été étudiée précé-
demment: on a discerné en Savoie
deux noyaux principaux, celui de
Queige dans la vallée de Beaufort et

Fre. 5. — Musée de Geneve. N° 1681. La Vierge entre
saint Théodule et saint Antoine, peinture du XVIesiecle,
prolvenant de la chapelle de'saint Martin, & Evoleéne,
Valais.

celui de Rumilly. Or saint Théodule n’apparait dans aucune des régions dévolues
a sainte Agathe et réciproquement. L’existence de reliques de ces deux saints, et
d’un grand nombre d’autres, a Chambéry et a Saint-Maurice-d’Annecy n’entre
naturellement pas en ligne de compte: ¢’étaient des capitales ou il était naturel de

centraliser les divers cultes ruraux.

1 Notes comparatives de Folklore savoyard. Chambéry, Dardel, 1921, p. 18-23.



— 284 —

Mon enquéte sur sainte Barbe n’est pas terminée. Les documents d’archives
ne conduisent pas au-dela de 1458 (Granier en Tarentaise) et 1459 (église des Domi-
nicains a Chambéry); l'inscription des chapelles a sainte Barbe se fait aa XVIe siécle
pour huit paroisses sur douze dans le dioceése de Genevois; au XVIIIe pour dix sur
treize en Tarentaise; pour six sur sept en Maurienne. Sous bénéfice des remarques
préliminaires, le culte de sainte Barbe en Savoie semble donc beaucoup plus
récent que celui de saint Théodule. Pourtant, le culte de sainte Barbe est I'un des
plus anciens et des plus répandus de I’Europe. L’hypothése se présente que la
sainte a pu remplacer, comme protectrice contre la foudre, le saint valaisan; mais
comme la coincidence ne porte que sur les paroisses de Gémilly, Mégéve et Passy, et
que d’ailleurs les deux saints ne se rencontrent pas associés dans une méme église
(comme c’est souvent le cas par exemple pour saint Sébastien et saint Roch, tous deux
invoqués contre la peste), on ne signale ici cette hypothése que comme une pierre
d’attente.

Le remplacement des personnages aurait d’ailleurs exigé un remplacement de
dates: saint Théodule se féte le 16 aott, en plein été et semble surtout, par suite,
étre le protecteur des moissons a faire ou des gerbes, des meules et des granges,
selon le climat et I’altitude. Par contre, sainte Agathe tombe au 5 février, soit & la fin
de I’hiver; et sainte Barbe au 4 décembre, soit au commencement de cette saison.
Si sainte Agathe et sainte Barbe sont invoquées contre les incendies (y compris ceux
que détermine la foudre), ¢’est uniquement a cause d’un théme particulier de leur
légende: le voile de la sainte & Catane pour la premiére et la mort de son pere,
foudroyé par le feu du ciel, pour la seconde. Leur culte spécial a donc une origine
littéraire. Par contre, il n’y a dans le culte de saint Théodule d’autre élément légen-
daire que le motif de la cloche, qui n’a servi qu’a justifier une croyance populaire
antérieure dans la force magique directe du son des cloches contre les nuages de
foudre et de gréle.

Isolée semble la pratique en usage a Arenthon d’invoquer saint Théodule contre
le flux de sang.

Il se pourrait que pour comprendre le culte de saint Théodule en Savoie, on
doive plutot étudier parallelement les autres protecteurs invoqués au mois d’aott.
Cette comparaison nous entrainerait ici trop loin; il suffit de signaler que de grands
pélerinages avaient lieu en Savoie le 5 aott a N.-D. de Vie et & N.-D. des Neiges;
le 15 aofit, jour de 1’Assomption, & N.-D. de Grace (ou de Confort), ainsi qu’a de
nombreuses Notre-Dames locales. Ce qu’on demandait surtout, ¢’était la préservation
des récoltes, donc aussi une garantie contre la foudre et 'incendie. Il se peut qu’il y
ait eu contamination du 15 au 16 aodt, féte de saint Théodule, probleme spécial
qui sera étudié a propos des cultes locaux en Savoie de la Sainte Vierge.



— 285 —

NOTE ADDITIONNELLE

On a rappelé ci-dessus que P’évéque d’Octodurus a «découvert» le corps de
saint Maurice et de ses compagnons et fondé leur culte. Les recherches récentes de
M. de Manteyer sur les origines orientales des saints de la région des Alpes francaises®
ont résolu le probléme si discuté de celles du culte de saint Maurice et de la Légion
dite thébaine ou thébéenne. Comme ce culte intéresse a la fois la Suisse et la Savoie,
il importe de signaler ici, & propos de saint Théodore, le résultat des recherches de
M. de Manteyer.

Un premier fait qui se dégage est que seule la ville de Liyon a possédé des martyrs
en nombre suffisant pour n’avoir pas besoin d’en chercher ailleurs; toutes les autres
cités des Alpes, Marseille, Toulon, Arles, Avignon, Gap, Grenoble, etc., en étaient
démunies et se sont procuré des martyrs en Afrique, en Egypte, en Asie Mineure
soit directement (d’ou les légendes de débarquement miraculeux sur les rives de la
Méditerranée), soit indirectement par Rome, qui elle-méme en avait fait venir pour,
par ce procédé d’emprunt, augmenter sa propre sainteté et constituer, si 'on peut
dire, un stock d’exportation de reliques.

Ce fait général était connu: mais ce qu’il y a de nouveau dans le mémoire de
M. de Manteyer, c’est I'analyse du mécanisme et la possibilité qu’il a découverte
dans les martyrologes et autres catalogues des premiers siécles du christianisme, de
dater la plupart des emprunts alpestres avec une grande streté. Or, Rome et Lyon
étant les seuls centres assez riches en martyrs pour jouir d’un prestige universel,
d’autres villes éprouverent le désir de devenir des centres du méme ordre a leur tour.
En vertu de cette tendance, saint Ambroise, en attendant qu’il devint un grand saint
a son tour, «découvrit» en 386 & Milan les martyrs Protais et Gervais, auxquels
fut adjoint Celse; cet exemple est suivi par Théodore d’Octodurum qui « découvre »
six corps qu’il transforme en martyrs militaires; Eusébe, évéque de Bologne, trouve
aussi des martyrs surgis du sol. Vers la fin du IVe siécle, les églises des Gaules man-
quaient toutes de martyrs; elles s’en procurérent soit par le procédé direct indiqué
a 'instant, soit, comme j’ai dit, par des importations: Jean Cassien revenant de
Palestine ou d’Egypte apporte saint Victor & Marseille; saint Honorat revenant
d’Italie améne saint Magne de Cappadoce, saint Basile de Bologne, saint Pancrace,
prétendu évéque en Sicile, saint Tropez martyrisé a Pise. Et Rome fait cadeau a
Arles, par mesure politique, d’un martyr Trophime qui n’est qu’une mauvaise
lecture d’un martyr Serapion, et d’un martyr Respice, qui est la déformation
graphique du martyr Orfasius.

' G. pE MANTEYER : « Les origines chrétiennes de la 11e'Narbonnaise, des Alpes Maritimes et
de la Viennoise », Bulletin de la Société d’Etudes des Hautes-Alpes, t. 43. Gap, 1924. Pour Saint
Maurice, cf. p. 121-126.



— 286 —

De méme, I’évéque Théodore a fabriqué de toutes piéces & Octodurus un centre,
ensuite transféré a Sion, de culte des martyrs; mais il ’a fait avec envergure, puis-
qu’il en a «découvert » six d’un coup. Ce sont Maurice, Exupére, Candide, Victor,
Innocent et Vital. En se reportant aux catalogues des martyrs, on constate qu’aucun
des cinq compagnons de Maurice ne s’y trouve. M. de Manteyer a donné la liste des
martyrs d’Apamée, de Nicopolis, etc., et dressé un tableau de tous les passages consa-
crés aux 10 et 11 juillet, au 2 et au 14 février, qui comprennent le nom de Maurice;
il est arrivé ainsi a restituer un Candelus qui est le point de départ du Candide
d’Agaune et mieux que cela, & découvrir dans le martyrologe hiéronymien, au
14 février, les autres compagnons de Maurice; mais dans les graphies des trois
manuscrits (d’Epternach, de Berne et de Wissembourg), il y a de telles déformations,
et méme, si ’on ose dire, de tels coqs-a-I’dne, que 'identification elt été impossible
si I’on n’avait eu que 'un ou l'autre de ces manuscrits.

Je renvoie aux textes donnés in extenso par M. de Manteyer. Le résultat des
comparaisons donne: Victor vient d’une déformation de lector, accolée au prototype
de Maurice, dont je reparlerai; Candidus est I’arrangement d’un martyr Kandidos-
Candelus qui était le chef de file d’une série indiquée dans le Syriaque au 12 février;
un certain Agathon avait la qualité d’exorciste; orciste est tombé et ex. a donné
exercitus d’une part (d’ou saints militaires) et Exuperius de ’autre; Innocent est
identique & Vincent d’Interamnées sur la voie flaminienne (basilique dédiée des le
IVe siecle); Vital est celui de Spoléte; ¢’était un soldat; il est indiqué comme martyr
4 Alexandrie en compagnie de 44 ou de 84 compagnons, qui sont devenus mille
quatre-vingt-quatre par abréviation de mul(ites). Ainsila « légion » se fait par erreurs
de graphies accumulées et le caractére militaire est transposé de ’exorciste Agathon
et du soldat Vital a tout le groupe dit d’Agaune.

Le plus curieux est que le chef méme de la Légion, Maurice, n’était méme pas
soldat et ne faisait pas partie du groupe des martyrs militaires d’Alexandrie. Les
manuscrits cités donnent la série Moyseos, Mosyeos, Morseios; et quand tout le groupe
du 14 février fut transposé au 10-11 juillet, la graphie devint Maurici(us) Ce
nom est partout accompagné de 1’épithéte de lector; ce Moise, devenu Maurice, était
lecteur (de I’'Evangile) & Alexandrie; on a en fait le chef des soldats martyrs proba-
blement sur I’erreur de lecture victor, ensuite personnifiée en saint Victor.

Telles sont les conséquences d’une rigoureuse comparaison des textes. Mais il
reste pourtant un probléme: en relisant, grace & M. de Manteyer, ces listes de martyrs
dans les trois manuscrits, je constate la coexistence d’un grand nombre d’autres
martyrs qui auraient, & ce qu’il semble, aussi bien fait I’affaire de Théodore, par
exemple toute la série:

In Alexandria Natl. scorum Basiani. Tonion. Moyseos. Bassion. Dionisius
et Arumonius. Arphast.



— 287 —

Cette série se trouve dans le manuscrit de Wissembourg; dans celui d’Epternach,
-Morsieos est accolé a Basianos et a Cyrion prétre; dans celui de Berne, & Cyrion prétre,
Bassion et Agathon exorciste. Comment se fait-il que ’évéque Théodore n’ait pas
tranquillement pris la série compléte, plutot que de choisir ses martyrs de droit> et
de gauche? C’est, dira-t-on, que la liste qu’il utilisait, ou qu’il avait apprise par
ceeur, ou qu’on lui avait communiquée & Rome ou ailleurs, comportait une autre série
que celle des manuserits que nous possédons.

Sans doute, il a dii y avoir quelque raison de cet ordre, sinon d’un ordre tout
différent: si on se reporte aux lecons du 10 et du 11 juillet, ou le nom Mauricius est
bien net, les collégues du martyr sont différents encore des cinq compagnons d’A-
gaune; il y a notamment un 7T'héodore ou Theodole (ms. de Berne) qui aurait di, a ce
qu’il semble, inspirer & I’évéque du méme nom la série Leonce, Mellitus, Anicet,
Gorgonius, Jason, ete.

(’est peut-étre ce rapprochement qui donne la clef du probléme: nous ne possé-
dons pas, naturellement, tous les catalogues de martyrs qui ont circulé au temps de
Théodore d’Octodurus: il se pourrait qua’il ait emprunté ses six saints & une série ou
se trouvait inscrit aussi le martyr dont il portait lui-méme le nom. Je soumets cette
hypothése a M. de Manteyer, a défaut de mieux; car elle ne résout pas absolument
le probléeme de la juxtaposition bizarre des six martyrs d’Agaune.




	Le culte populaire de saint Théodule en Savoie (16 août)

