
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 11-12 (2004-2005)

Artikel: Régine Heim : Liebe als kosmischer Akt : kabbalistische
Glasfensterkunst im Zürcher Friedhof Friesenberg

Autor: Kersten, Wolfgang / Blum, André L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abb. 1: Régine Heim, »Chassid«, 1957, Bronze, 26 x 14 x 8cm, mindestens drei Exemplare in Privatbesitz.

- Die Figur des Chassid, des jüdischen Mystikers, verkörpert, wie kaum eine andere, die geistige
Grundhaltung der Künstlerin; die Gesichtszüge erinnern an ihren Grossvater Abraham Frajdenraich
(1843—1923), der ein strenggläubiger, politisch interessierter chassidischer Rabbiner war.

240



Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt

Kabbalistische Glasfensterkunst im Zürcher Friedhof Friesenberg

Régine Heim war Zeit ihres Lebens eine jüdische Mystikerin, die das

kabbalistische Schrifttum' und ihre eigenen Träume und Visionen

gleichermassen intensiv studiert und interpretiert hat. Aus dieser

Haltung heraus ist sie nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs mit
über vierzig Jahren Bildhauerin geworden (Abb. 1). Ausserdem zählt

sie zu den wenigen jüdischen Schweizer Künstlerinnen, die bildnerische

Werke für sakrale Räume konzipiert haben-. 1964—1966 eine

beleuchtete Glaswand in der Synagoge Les Berges du Léman, Vevey,

1977-1980 Glasfenster und Wandskulpturen für die Abdankungshalle

des jüdischen Friedhofs in Veyrier, 1978-1982 Glasfenster für
die Grosse Synagoge Hechal Schlomo in Jerusalem (Abb. 2—6). In

den Jahren 1994-1996 schuf sie im Andenken an ihren Ehemann

Otto Heim (1896-1978) unter dem Leitgedanken »Die Liebe ist stärker

als der Tod«2 Glasfenster und Buchstabenskulpturen für die

Abdankungshalle des neuen jüdischen Friedhofs Oberer Friesenberg

in Zürich (Abb. 7-9).' Den kabbalistischen Themen in der

Glasfensterkunst Heims ist zwar von Beginn an vereinzelt Interesse

entgegengebracht worden, es fehlen aber bis heute nicht nur
erläuternde Texte zum richtigen Verständnis, sondern vor allem
kunsthistorische Untersuchungen zur Entstehung der Arbeiten. Zudem

liegt, abgesehen von kunstkritischen Würdigungen", kurzen Artikeln

in Zeitschriften und lexigrafischen Einträgen, noch keine
umfassende Monografie vor.

Am 29. April 2004 ist die Künstlerin in Genf gestorben. Seither

sind dank vielfacher Hilfestellungen grundlegend neue Erkenntnisse

zu ihrem Leben und zu ihrer Arbeit gewonnen worden.5

Ausgewählte biografische Dokumente werden im Folgenden aus

sozialgeschichtlicher Perspektive für die Zeit bis zum Zweiten Weltkrieg
erstmals vorgestellt; die Darstellung der künstlerischen Laufbahn

Heims von 1939 bis zum Lebensende bedarf einer eigenen Publika¬

tion.6 Im zweiten Teil des vorliegenden Aufsatzes wird der Versuch

unternommen, die Geschichte der Glasfenster zu rekonstruieren,
die Heim für die Abdankungshalle des neuen jüdischen Friedhofs
Oberer Friesenberg in Zürich geschaffen hat.7 Dabei wird erstmals
auch die künstlerische Intention umfassend analysiert. Die gesamte
Untersuchung liefert ein Modell für die kunsthistorische Analyse
aller anderen Glasfensterarbeiten.

Der Status »Lexikonkünstlerin«

Régine Heim figuriert in der Kunstgeschichtsschreibung seit 1958

als Schweizer »Lexikonkünstlerin«. Davon zeugen die Künstlerlexika

der Schweiz, die in den Jahren 1958—1961, 1981, 1991 und 1998

veröffentlicht worden sind.8 Die Angaben in den Artikeln beruhen
vielfach auf der Selbstauskunft der Künstlerin, auf begrenzten bi-

bliografischen Recherchen und auf Stichproben aus der Fachliteratur.

Im Einzelnen ist unter solchen Voraussetzungen mit ungeprüften

An- und Übernahmen, mit redaktionellen Fehlern und mit
Lücken in der Dokumentation zu rechnen. Nachforschungen bestätigen

die Vermutung.9
Das Schweizerische Institut für Kunstwissenschaft in Zürich

verschickt Formblätter zur Erfassung Schweizer Künstlerinnen und

Künstler an die betreffenden Personen mit der Bitte, die aufgelisteten

Fragen zu beantworten. Heim hat mindestens zwei verschiedene

Formblätter erhalten und ausgefüllt. Auf einem Formblatt vom
26. März 1979 findet sich unter der Rubrik «Dokumentationsstand»
der Vermerk «schlecht». Es lässt sich unschwer feststellen, wo die

Mängel liegen. So ist beispielsweise in den Lexika noch nicht einmal

der weibliche Geburtsname der Künstlerin erfasst worden.

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt 241



• ÏJ1I' fc 1.1,
; an« k. l

mi » m «ll,VvV îj$S£ îraro •/ fi1

M isr MIF^ fif! M if":, y J.

##s ék-f»> M \i pp ÄW* !te** .m. y-mti mm
; îfekf. ?WÂ 1

Ä fil ®l : •

II'!1 5# m W s,:
h%. !*üi #\

••Tri ^>"' :mfes W -/3'fv Y; t.**",:.-^ S. l-;,'1 /,. ''
fctfêÀ nätfN y:Y $ntyg rvrw
gvgl 3~!Y ,V,,V.;: ÎVT« jj'T'A'l
ftlft iÉÉI;;'.,'S S.&S* ''39«(V. i '• -1

yy te ft# I^Î» im»>4\ 'là' nw>; là\ te
* -•*/ >« ftf'W »te te te te jü
St » M tefe l' iv te Si «?*
im pf m m m"îiXWA? ,M5H SMiji tfrKXn PwiftK'âKf'ij D>wiTa d?s~ nnn Mfi'J'i
'v>vr< • - »-t\? jfraita

Abb. 2: Régine Heim, Glasfenster in der Synagoge des jüdischen Altersheims Les Berges du Léman, Vevey, 1964—1966,

farbige Glasplatten und Glasbrocken in unterschiedlicher Stärke (bis 25cm) in Stahlbetonfassung, 3x9m, Mitarbeit und

Ausführung Hans Baumhauer. - Die Einweihung erfolgte am 13. Nov. 1966 zum 70. Geburtstag von Otto Heim, der die

Gesamtkosten trug; an den Seitenwänden (nicht abgebildet) befinden sich von Régine Heim gestaltete Flammenlampen,
die das Gedenken an den Holocaust symbolisieren, gestiftet von Georges Bloch. Die hebräische Inschrift am oberen
Rand des Fensters stammt aus Psalm 118,17 und lautet in deutscher Übersetzung »Ich werde nicht sterben, sondern
leben.« Die beiden grossen Buchstaben links und rechts aussen, »Waw« und »Lamed«, stellen die Zahl 36 dar, ein Hinweis

auf die 36 Gerechten, die in der chassidischen Tradition eine grosse Rolle spielen.

\ Y*!\*v, KsIÉjSSfe 'nf/üi'tSjSfk *. * *

0&\ Sftg-j.vsfë- lû&i '
'£'/, i'"l ,« wpV.ÎÎ5-35 fcSSt SSS®" •'? *

\Y v Y,. - • '
' «**• Y!'Y>.n \»Y" 7r' -^n* mv» ^ 4 ; S^TâeiC $§>! U»^:Y7 ysSssy; -YXYYYï'î U / «w* te* Y. \Wll

f'WüS* i ' -, ' ^s::r ~ » j .•'V" (f à)1 j (ÇpfS1ä!--ES! " | ~ V ;:nV ^* *'">!! S>W9Bä: k"VW- '

Abb. 3: Régine Heim, Glasfenster für die Abdankungshalle des jüdischen Friedhofs

in Veyrier, 1977—1980, farbige Glasplatten und Glasbrocken in Stahlbetonfassung
eingebettet, 4,5xllm, Mitarbeit und Ausführung Hans Baumhauer, Auftrag erteilt
durch Vladimir Halpérin (1921-1995), Präsident der Communauté Israélite de

Genève. - In der oberen Hälfte des Fensters ist in gelber Schrift ein Gebet König
Davids aus dem ersten Buch der Chronik 29,11 dargestellt. Es wird täglich beim
»Ausheben« der Thora gesprochen und lautet in deutscher Übersetzung: »Dein,

Herr, ist die Grösse und die Macht und die Herrlichkeit und der Sieg und die

Majestät und das Reich. Alles im Himmel und auf Erden ist Dein Eigentum.« Die

mystische Ausdeutung dieses Satzes ist ein zentrales Anliegen der Kabbala. Im

weissen Feld der oberen Fenstermitte steht hell leuchtend: »Und siehe, ich bin

mit Dir.« (Genesis 28,15). Die dunkle Inschrift im unteren Mittelfeld besagt: »Er

Ider Mensch! hat der Finsternis ein Ende gesetzt.« (Hiob 28,3).

Abb. 4: Régine Heim, Glasfenster für die Grosse Synagoge Hechal Schlomo in Jerusalem,
1978—1982, farbige Glasplatten in Stahlbeton eingebettet, 6x13m (65Felder à 0,9xlm),
Gewicht 5600kg, Mitarbeit und Ausführung Hans Baumhauer; erste Verhandlungen
1976, endgültige Zusage 1977; Auftraggeber-, Sir Isaac Wolfson, London, President
of the Jerusalem Great Synagogue; Executive Chairmann Hechal Schlomo: Maurice

A.Jaffe, Jerusalem; Architekt: Alexander Friedman, Jerusalem. - Die Arbeit enthält
insgesamt zehn Zitate aus der Bibel und Schrifthinweise, von denen hier nur zwei

kurz angesprochen sein sollen: Im obersten Quadrat rechts und links steht die

Aufforderung Gottes an Abraham: »Gehe zu Dir/in Dich.« (Genesis 12,1). Sie kann sowohl
als Aufforderung zur inneren Einkehr als auch zur Wanderung in das verheissene Land

verstanden werden. In der zweiten Fensterreihe steht mit dem Zitat aus dem ersten
Buch der Chronik 29,11 der gleiche Satz wie im Veyrierfenster (vgl. Abb. 3).

242 Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum



Abb. 5 u. 6: Hans Baumhauer, Entwürfe zum Glasfenster für die
Grosse Synagoge Hechal Schlomo in Jerusalem, undatiert, Bleistift,
Kugelschreiber und Filzstift auf Skizzenpapier, jeweils 29,6x21cm,
Nachlass Hans Baumhauer.

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt 243



i ^\z£\v
Abb. 7: Régine Heim, Glasfenster im Südwesten der Abdankungshalle des jüdischen Friedhofs Oberer

Friesenberg, Zürich, unmittelbar neben dem Rednerpult und direkt gegenüber dem Eingang,
1994—1996, Glasfenster, gegossene Glastropfen und geschliffener Bergkristall in Eisenrahmenkonstruktion,

4,02x2,93m (Rahmenmasse), Mitarbeit und Ausführung Hans Baumhauer. — Die hebräische

Inschrift stammt aus dem Hohelied Salomons 8,6, sie lautet übersetzt: »Stark wie der Tod ist die

Liebe«; im Zentrum der Komposition befindet sich der höchst bedeutsame hebräische Buchstabe »Jod«,

der im Judentum für das unendliche Wesen und die Unbenennbarkeit Gottes einsteht.

244 Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum



Abb. 8: Régine Heim, Fensterfries im Nordosten
der Abdankungshalle des jüdischen Friedhofs
Oberer Friesenberg, Zürich, 1994-1996, Mitarbeit
und Ausführung Hans Baumhauer. - Die

hebräische Inschrift besteht aus einer vornehmlich
für Frauen gedachten Wortkombination, übersetzt:
»die Himmel — Welt der Wahrheit — das unendliche
Wesen Gottes«; die Buchstaben wirken gleichzeitig
wie abstrakte Bronzeskulpturen.

Abb. 9: Régine Heim, Leuchtkasten im Südwesten der Abdankungshalle des

jüdischen Friedhofs Oberer Friesenberg, Zürich, 1994-1996, Mitarbeit und

Ausführung Hans Baumhauer. — Die hebräische Inschrift stammt aus dem Buch

Ezechiel 37,14; sie lautet übersetzt: »Und ich gebe meinen Geist in Euch, dass Ihr
lebet«, und richtet sich vornehmlich an Männer.

«ÄS*#

V

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt 245



Selbst das Geburtsdatum der Künstlerin ist keinesfalls eindeutig

geklärt. Heim pflegte aus ihrer mystischen Skepsis gegenüber so

genannten Fakten, Nachfragen häufig mit ausweichenden Anekdoten

zu begegnen. Im Formblatt des Schweizerischen Instituts für
Kunstwissenschaft finden sich widersprüchliche Angaben. Auf dem

Formblatt von 1979 steht in Übereinstimmung mit den Angaben zum

Geburtsdatum in den Lexika die Eintragung »15.4.1908«, sie stammt

von einem Sachbearbeiter. Im zweiten, früheren Formblatt lautet
die handschriftliche Eintragung der Künstlerin: »3.4.1912«. In einem

unveröffentlichten Lebenslauf steht ein drittes Datum: »3.4.1907«.10

Bis vor kurzem sind die voneinander abweichenden Angaben
niemandem aufgefallen." Allein das dritte Geburtsdatum konnte amtlich

verifiziert werden: unter dem Geburtsnamen »Fraydenraich« ist

es in den Akten des Zürcher Zivilstandsamtes urkundlich verbürgt.12

Es findet sich auch im Schweizer Pass der Künstlerin, in ihrem
Familienbüchlein und auf dem Todesschein - und trotzdem bezeichnet

es unter Berücksichtigung aller bis heute bekannt geworden Fakten

höchstwahrscheinlich doch nicht den wirklichen Geburtstag.

Die Ostjüdin Ryfka Frajdenraich in Warschau, 1908—1919

Régine Heim wurde vermutlich am 15. April 1908 in der polnischen,
nördlich von Lodz gelegenen Kleinstadt Strykow geboren. Ihr
offizieller Mädchenname im Genfer Todesschein und im Zürcher
Familienbüchlein lautet Ryfka Frajdenraich. In einer Kopie des

Familienbüchleins hat die Künstlerin handschriftlich »Strykow« durch
»Warschau« und »Ryfka« durch »Régine« ersetzt, eine offizielle
Namensänderung hat allerdings nicht stattgefunden. Heim selbst hat

mehrfach betont, an »Erev Pessach«, dem Vorabend des Passahfestes,

geboren worden zu sein; dementsprechend feierte sie ihren

Geburtstag am 15. April. Während der ersten zwölf Jahre des

20. Jahrhunderts fiel »Erev Pessach« nur einmal, im Jahr 1908, auf
dieses Datum. Es kommt aus einem weiteren Grund als Geburtsdatum

in Frage, weil Heim als überzeugte Anhängerin der Astrologie
ihr Leben nach astrologischen Daten ausrichtete und sich ihre
Horoskope für den »15. April 1908« ausstellen liess.B Zudem hat sie

häufig erklärt, ihr Vater habe bei der Einwanderung in die Schweiz

den Behörden ein Geburtsdatum (3.4.1907) angegeben, das mehr als

ein Jahr vor ihrem wahren Geburtsdatum liegt; er habe sie »älter«

machen wollen, um die Einschulung in eine höhere Unterrichtsklasse

zu erleichtern. Die mit Heim befreundete Psychologin Zula

Lackner, 1926 als Rajzula Feingold in Warschau geboren, berichtet,
in Polen sei es eine verbreitete Praxis gewesen, den Behörden die

Geburt eines jüdischen Kindes verspätet zu melden und dabei ein

fiktives, nützlich erscheinendes Geburtsdatum anzugeben.
Die ersten zehn Jahre lebte Heim, seinerzeit »Ryfkele« gerufen,14

in ihrem Elternhaus an der Chlodnastrasse 24 in Warschau.

Die Chlodnastrasse erstreckte sich vom jüdischen Quartier in die

christlichen Stadtteile hinein.15 Die Wohnverhältnisse waren
äusserst beengt, im Durchschnitt lebten mehr als 100 Personen in

einem Haus.16 Streitigkeiten zwischen den Eltern prägten den Alltag

und belasteten das Kind; wiederholt versuchte es zu flüchten,
tauchte verängstigt bei fremden Einwohnern der Chlodnastrasse

auf, Hess sich dort verköstigen und war anschliessend nur mit

Mühe dazu zu bewegen, die Wohnadresse zu nennen und nach Haus

zurückzukehren. »Ryfkele« nahm regelmässig für den Vater und

gegen die Mutter Partei. Der Vater, Israel Icek Frajdenraich,17
versuchte das musische Talent seiner Tochter zu fördern. Er selbst

hatte sich zunächst auf ein Berufsleben als Musiker und Gelehrter
vorbereitet. 1905, gegen Ende des Krieges zwischen Russland und

Japan, wurde er in die russische Armee einberufen. Vom

Frontdienst blieb er verschont, weil er Violinist in einem Militärorchester

wurde. Nach wenigen Jahren konnte er den Dienst quittieren.18
Anschliessend hätte er gerne seine Jugendliebe geheiratet, seine

Eltern erhoben jedoch Einspruch, angeblich mit der Begründung,
der Vorname der jungen Frau, Esther, würde Unglück bringen, da

er der gleiche war wie der der Mutter. Als »Ersatz« wählten die
Eltern eine resolute, dem Sohn bildungsmässig unterlegene,
unmusikalische Kaufmannstochter, Chawa Rosenstein19. Um den existen-
ziellen Unterhalt für seine Familie sichern zu können, entschloss
sich Israel Frajdenraich, Kaufmann zu werden; er leitete zwar
nebenher eine kleine jüdische Schule in der Nähe von Warschau, doch

seine intellektuellen Aspirationen blieben unbefriedigt.
Die allgemeinen sozialen Bedingungen, unter denen Régine

Heim aufwuchs, werden im Kontext der jahrundertelangen Geschichte

des polnischen Judentums verständlich. In Polen lebte vom 9. bis

zum 20. Jahrhundert ohne Unterbruch eine zahlenmässig starke
jüdische Minorität.20 Die ökonomischen und politischen Lebensbedingungen

erwiesen sich bereits im Mittelalter als ungünstig; infolge
der Kosakenaufstände Mitte des 17. Jahrhunderts verschlechterten
sie sich weiter. Das religiöse Selbstverständnis war durch eine
»messianische Ernüchterung« geprägt, die nach dem unrühmlichen
Ende der messianischen Bewegung von Sabbatai Zwi in weiten Teilen

der jüdischen Bevölkerung um sich griff.21 Deshalb wandten sich

im 18. Jahrhundert viele polnische Juden der als »Chassidismus«

bekannten mystischen Erweckungsbewegung des Baal Schern Tov zu.22

Die Bewegung bildete ein Gegengewicht zur elitären Gelehrsamkeit

des Talmud und zur asketischen Frömmigkeit der Kabbalistik.
Sie überspannte das weite Feld zwischen messianischer Endzeiterwartung

und freudiger Weltbejahung. Anfänglich war der »Chassidismus«

auf Podolien (Ukraine/Moldawien) beschränkt. Als
regelrechte Volksbewegung konnte er sich im 19. Jahrhundert im Gebiet

zwischen Warschau und Kiew und darüber hinaus in weiteren
Gebieten zwischen Dnjepr und Donau durchsetzen. Vielfach wurde —

und wird - der »Chassidismus« als Kennzeichen des so genannten
Ostjudentums verstanden. Als Umgangssprache diente unter Juden

seit dem Mittelalter die jiddische Sprache, eine Form des

Mittelhochdeutschen mit hebräisch-aramäischen Elementen, die mit
hebräischen Zeichen geschrieben wird.23 Im Osten nahm das Jiddische
auch slawische Elemente auf. Während es im Westen zur Zeit der

Aufklärung als eigenständige Sprache ausstarb, blieb es die

Umgangssprache der Ostjuden; davon zeugt eine bedeutende Literatur
aus der Zeit des 19. Jahrhunderts.

Die Grosseltern und Eltern von Régine Heim gehörten der
jüdischen Glaubensrichtung des »Chassidismus« an. Die Erziehung in

Elternhaus war streng religiös, die Sprache Jiddisch. Die sehr
bescheidenen Lebensverhältnisse der Frajdenraichs stimmten mit den

seinerzeit in Polen vorherrschenden Lebensverhältnissen überein.
Nach dem Wiener Kongress hatte ein Teil der polnischen Juden

246 Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum



unter prosperierenden wirtschaftlichen Bedingungen gelebt, gegen
Ende des 19.Jahrhunderts aber verschlechterte sich die Situation
massiv. Berufseinschränkungen, blockierte Zugänge zu Berufsschulen

und Universitäten, Verbot von Landbesitz, von Alkoholausschank

und Zwischenhandel wirkten sich negativ aus. In Verwaltung

und Staatsbetrieben wurden keine Juden angestellt. In

Industriebetrieben galt die gleichzeitige Anstellung von Juden und

Christen wegen des Arbeitsverbots am Sabbat als problematisch.
Juden, die sich bereit erklärten, am Sabbat zu arbeiten, gerieten
häufig in den Verdacht kommunistischer Umtriebe. In der Folge

drängte annähernd die Hälfte aller berufstätigen Juden in das

Handels- und Kreditwesen, etwa ein Drittel fand in handwerklichen
Berufen ein knappes Auskommen. Facharbeiter, Akademiker und
gehobenes Bürgertum machten zusammen nur etwa einen Zehntel der

jüdischen Bevölkerung aus. Mindestens ein Fünftel der jüdischen
Familien war auf wohltätige Unterstützung angewiesen. Die
Landflucht der ökonomisch bedrängten Juden führte zu einem starken

Anstieg der jüdischen Bevölkerung in Warschau und bewirkte in

der christlichen Bevölkerung die Angst vor einer Überfremdung
durch »wesensfremde Elemente«. Diese Angst entlud sich schliesslich

in Pogromen, die vom polnischen Staat geduldet und zum Teil

sogar geschürt wurden.24

Es kann vermutet werden, dass »Ryfkele« solche Ausschreitungen

im Alter von neun Jahren miterlebt hat, allerdings lässt sich

das nur durch familiäre Anekdoten, die bis zum heutigen Tag mündlich

kursieren, belegen.25 Als gesichert kann gelten, dass »Ryfkele«

im Alter von zehn Jahren einem Lehrer des Warschauer Konservatoriums

die 9. Invention in F-Moll von Johann Sebastian Bach

(BV 780) auf dem Klavier vorspielte und als förderungswürdiges
Talent bezeichnet wurde. Für ein jüdisches Mädchen gab es jedoch
kaum Aussicht, am Warschauer Konservatorium aufgenommen zu

werden. Der Wunsch nach einer angemessenen Förderung veranlasste

den Vater mit dazu, die Tochter zu den Grosseltern nach Genf

zu bringen. Der Hauptgrund für eine Emigration lag aber wohl in
den schweren innerfamiliären Spannungen, an denen das sensible
Kind besonders stark litt. Kurz nach dem Ende des Ersten

Weltkrieges brachte der Vater seine Tochter nach Genf, wo sie sich

recht schnell von ihrer Herkunft und ihrer Sprache abwenden sollte.

Symptomatisch hierfür ist, dass sie ihren jiddisch-hebräischen
Namen »Ryfka« durch »Régine« ersetzte und gegen die polnische
Sprache eine regelrechte Aversion entwickelte.

Die Emigrantin Régine Freidenreich in Genf, 1919—1930

In Genf befand sich die junge Emigrantin in der Obhut ihrer Grosseltern,

die bereits im Jahr 1912 aus Polen emigriert waren. Der Grossvater

Abraham Frajdenraich (1843—1923), ein strenggläubiger,
politisch interessierter chassidischer Rabbiner, war ein Anhänger der
Lehren des chassidischen Meisters Rabbi Menachem Mendel aus

Kotzk (1787-1859), der unter den mystisch orientierten
chassidischen Lehrern seiner Zeit als Rationalist galt. Nach seiner
Ankunft in Genf gründete Abraham Frajdenraich eine orthodoxe
Gemeinde, die »Agudas Achim«. Er verstand es, seiner Enkelin das

kabbalistische Gedankengut in einfachen Bildern zu vermitteln.

Die Grossmutter Esther Frajdenraich (1856—1935)26 fügte sich

äusserlich in ihre Rolle als orthodoxe Hausfrau; gleichzeitig hatte
sie sich als weltoffene Frau Kenntnisse der Kabbala angeeignet,
womit sie gegen eine traditionelle jüdische Vorschrift verstiess, weil

Männer für sich allein das Recht beanspruchten, die Kabbala zu

studieren.27 Zudem interessierte sie sich für Philosophie, Literatur und

Film — auch dies waren Gebiete, in die sich seinerzeit die Ehefrau

eines Rabbiners nicht hätte vertiefen sollen; genauso unüblich war

es, in der Öffentlichkeit ohne Begleitung kulturellen Neigungen

nachzugehen. Deshalb war der Grossmutter die Enkelin willkommen

— beide besuchten gemeinsam Vorträge und Filmaufführungen.
1923, vier Jahre nach Ankunft von Ryfka Frajdenraich in Genf,

starb der Grossvater (Abb. 10 u. 11). Kurz vor seinem Tod rief er
seine Enkelin zu sich ans Totenbett und bat sie darum, nach seinem

Tod das Totengebet »Kaddisch« für ihn zu sprechen. In dieser Bitte
steckte eine grosse Herausforderung, weil das laute Vortragen des

»Kaddisch«-Gebets traditionsgemäss Männern vorbehalten war.
Mit dem Tod des Grossvaters endete das behütete Leben der

fünfzehnjährigen Enkelin, und sie begann, sich mit ihrer Umgebung

auseinanderzusetzen. Unter welchen historischen Voraussetzungen

dies geschah, zeigt ein Blick in die Genfer Stadtgeschichte.
Genf betrieb seit dem Ende des 18. Jahrhunderts gegenüber der
jüdischen Bevölkerung eine etwas weniger abweisende Politik als

die anderen Schweizer Kantone, wo vom 15. bis zum Beginn des

19. Jahrhunderts keine jüdischen Einwohner geduldet wurden,

ausgenommen jüdische Händler in den Untertanenländern und einige
wenige Ärzte in den Agglomerationen. In Carouge, wenige
Kilometer von Genf entfernt, konnte sich nach 1798 eine jüdische
Gemeinde bilden, die allerdings mit starken Widerständen zu

kämpfen hatte.28 Erst gut 50 Jahre später anerkannte der Genfer

Staatsrat die jüdische Gemeinde und bewilligte ihr einen Bauplatz
für eine Synagoge. Ab 1857 konnten die Juden von Carouge das

Genfer Bürgerrecht beantragen. Andere Schweizer Kantone,
beispielsweise Zürich, schlössen sich dem Genfer Vorbild an. 1874

wurde schliesslich in der umfassenden Revision der Bundesverfassung

die Glaubens- und Gewissensfreiheit in der ganzen Schweiz

garantiert.29
Nachdem Juden das Genfer Bürgerrecht erwerben konnten,

nahm der Anteil der Ausländer unter den Juden auf 20% ab, was

dem Ausländeranteil in der übrigen Schweizer Bevölkerung
entsprach. Zudem sank der Anteil der Handel Treibenden von über 75%

auf unter 25%, und parallel dazu nahm der Anteil der Angestellten
zu. Diese Veränderungen können als Indizien dafür verstanden

werden, dass die ursprünglichen Befürchtungen des Genfer Staatsrates,

Juden seien nicht assimilierbare »Trödler«, unberechtigt
gewesen waren. Zwar hielten sich auch in der Westschweiz anti-jüdische

Vorurteile noch lange, wie das nach dem Ersten Weltkrieg
verbreitete antisemitische Blatt »Le Pilori« zeigt, doch vollzog sich

die Integration insgesamt zur Zufriedenheit sowohl jüdischer als

auch nicht-jüdischer Kreise.30

Eine Störung des Gleichgewichtes begann sich gegen Ende

des 19. Jahrhunderts abzuzeichnen, als die Einwanderung von Juden

aus Osteuropa zunahm; in den Jahren zwischen 1905 und 1915 stieg
sie rapide an. 1906 wurden die Einbürgerungsbestimmungen für so

genannte Ostjuden erstmals verschärft. Im Jahre 1915 warnte der

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt 247



Abb. 10 u. 11: Abraham Frajdenraich, der Grossvater von Régine Heim, starb im Jahr 1923, sein Grab

befindet sich auf dem jüdischen Friedhof in Veyrier. In unmittelbarer Nähe liegt das Grab der

Grossmutter, Esther Frajdenraich, die im Jahr 1935 starb.

I

le
livre

du Zohar
page* traduites du chaldatque

JKAN »K PAULY

F. RIEDER ET C'\ ÉDITEURS
7, I'ucs S-vist-Sctwce. 7

PARIS

REPRÉSENTATIONS DU

Théâtre Hébraïque de Moscou

"HftBIMA "
a,

1>Y<BUK

Mine en seine : WauchtzoSo*
Musique: J.Engel
Décoration : S. Alimanr.

S3

Abb. 12 u. 13: Umschläge der Bücher, die Régine Heim in ihrer Jugend besonders

intensiv studiert hat. Sie haben sich im Nachlass der Künstlerin erhalten.

PROGRAMME

Pris s SC centimes

OAT 13 OK
PERSONNASES:

1er Ballon
ime Botin« U. Tschcmerinjky
>me Ballon Bcn-Cbaim

Meir, le serviteur du temple M. Bcnjamini
Chorion 1 Hackvnin de : I.. Warschau er
Henoch ' !'Kstkibiich E. VViniar
MestJmUach. le „messager" K. Bertonofl
Onesria, une femme en pleurs Nceha ma VViniar
Sender, marchand de Rrinniaz M. Gnessin

Leah, sa fille J. Uowinakaja
Frida, nourrice de Leak T. Juclelewitsch
(Siel, amie de Leak T. Robins
Italia. F. I.ubitseh
Im parenté de Sender » *
Sandel, le bossu E. VViniar
Schalem, le sourd Ben-Chaim
llertsciàk S. Bruck
Rafael, commis de bureau A. Xns&in
Ihvasia, la manchote Nechama VViniar
Dreisel, la folle Ch. Rosowska
Jach ne, la luilarde Bat-Zion
linkische A. Henriler
Dalfin» K. Klatskin
Rita
Ménasché, fiancé de la ah S. Kinkel
Hachmatm, père de Ménasehé J. Rubinstein
Mendel, maître de Ménasehé A. Itaratz
Asriel, le Xadtjk de Miropol B. Tsebemerinsky
Michel, son serviteur Zwi Friedland
Schimsehon. rabbin de Miropol. S. Bruck
Chassidim Baratz, Ben-Chaim,

Benjamin}-. Kinkel,
Hendler, Klatskin,
Lubitsch, Messkin.
Warsehawer, VViniar.

Régisseur J Rubinstein
Chef d'orchestre Fordhaus Bcntzissy

Entr'actes après le 1er ct. le 2me actes.

Abb. 14 u. 15: Programmzettel der »Dibbuk«-Aufführung des Moskauer Habima-Theaters

aus den frühen 1920er-Jahren, Nachlass Régine Heim.

248 Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum



«TaaaoyK» C. Ah — CKoro.
CTyflHH «raÔHMa». 1922 r.
CqeHM H3 cneKTaKHH

Abb. 16: »Dibbuk«-Aufführung des Moskauer Habima-Theaters,

1922, Bühnengestaltung Nathan Altmann. — Der hebräische

Spruch über der Bühne ist eine der sieben Segnungen für
Braut und Bräutigam, »Kol Chatan ve Kol Kalla«, und heisst

übersetzt: »[Es erschalle] die Stimme des Bräutigams und

die Stimme der Braut«; dem frohen Hochzeitsgesang ist hier

allerdings eine fatale Doppeldeutigkeit zu Eigen, weil die

Braut, Lea, den vom Vater für sie bestimmten Mann nicht
heiraten will und mit zwei Stimmen spricht, mit ihrer eigenen
und der des Dibbuk. Ihr toter Geliebter ist zu einem solchen

Geist geworden und in sie gefahren. Mit ihm, ihrem toten
Geliebten, vereinigt sich die sterbende Lea. Das Bild zeigt
diesen Augenblick am Ende des dritten Aktes. Der Rabbi,

rechts auf der Bühne, muss den Misserfolg seiner rituellen
D/böu/:-Austreibung erkennen. Die übrigen Personen auf der

Bühne sind Leas Amme, Frida, in deren Armen Lea stirbt, der

tote Geliebte Chonen im Hintergrund und die Chassidim der

Hochzeitsgesellschaft. — Der Name der Darstellerin der Lea,

Anna Rowina, steht auch auf dem Theaterzettel aus Régine

Heims Nachlass (vgl. Abb. 15).

Abb. 18: Régine und Otto Heim, Nizza, Bar vor dem Palais de la Méditerranée, 15. April 1933,

Postkartenfotografie, 8xl3cm, Nachlass Régine Heim.

Abb. 19: Unbekannt, Marcel Slodki, Paris, vor 1943, Fotografie,

6x6cm, Nachlass Régine Heim.

Abb. 17: R. Freudenreich (siel), »Merkbüchlein für 1931«, Name

und Jahr mit Tinte, handschriftliche Notizen mit Bleistift
unter gedruckten Tagesdaten (je zwei auf einer Seite),

93 Blätter, roter Ledereinband, Goldschnitt und Schlaufe

für Bleistift, 8x6cm, hinten eingeklebtes Etikett mit der

Aufschrift »Gebrüder Scholl / Poststrasse 3 / Zürich«, Nachlass

Régine Heim.

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt 249



Schweizer Geschäftsträger Charles Daniel Bourcart in Wien vor
einer unkontrollierten Zuwanderung von Juden aus Osteuropa.

Knapp zwei Jahre später wurde die Eidgenössische Fremdenpolizei

geschaffen, die verschärfte Gesetze »zur Abwehr wesensfremder
Elemente« durchsetzte. Allerdings hatten die Kantone eine recht

grosse Autonomie bei der Ausländerüberwachung: während die

kantonale Fremdenpolizei in Zürich streng urteilte, verfügte Genf

vor dem Zweiten Weltkrieg nicht einmal über ein eigenes Fremden-

polizeibüro.!l Bei den Massnahmen gegen Ostjuden ist zu bedenken,
dass deren Lebensweise sehr stark von religiösen Regeln bestimmt
wurde. So stellte beispielsweise der Besuch öffentlicher Schulen für
orthodoxe jüdische Familien ein Problem dar, insbesondere wegen
des Unterrichts am Sabbat. Da die östlichen Glaubensgemeinschaften

die gottesdienstlichen Formen der Westjuden nicht
akzeptierten, gründeten sie eigene Gebetsstuben und Schulen (jiddisch
»Stiblach« oder »Schil« genannt), ein Beispiel ist die bereits erwähnte

»Agudas Achim«, die Abraham Frajdenraich gegründet hat. Weitere

Schwierigkeiten ergaben sich beim Kauf von »koscheren« Lebensmitteln

und im Bereich einer angemessenen Bestattungspraxis.32

Das 1893 durch eine Volksabstimmung eingeführte »Schächtverbot«

gestaltete die Beschaffung von »koscherem« Fleisch kompliziert.
Strenggläubige Ostjuden waren vom »Schächtverbot« viel stärker
betroffen als assimilierte Westjuden.33

Insgesamt zeichneten sich schon nach dem Ersten Weltkrieg
eingesessene Schweizer Juden durch eine ausgeprägte Bereitschaft

zu Akkulturation und Assimilation, eine zahlenmässig niedrige
Zugehörigkeit zum orthodoxen Glauben, eine Ablehnung der
jiddischen Sprache, eine niedrige Geburtenrate und eine recht hohe

Mischehenrate aus. Sie betrachteten Juden aus dem Osten Europas
als fremde, ökonomisch lästige, überflüssige und auch moralisch

verwerfliche Personen.54 Zeitzeugen sprechen von einer Aversion

zwischen Ost- und Westjuden, obwohl beide zur Gruppe der asch-

kenasischen Juden gehören, die sich von den Sephardim, den

spanisch-portugiesischen Juden, in vielem unterscheiden. Ungeachtet
der gemeinsamen Zugehörigkeit zum jüdischen Glauben betrachteten

es manche West- und Ostjuden als Schmach, durch eine Ehe in

familiäre Beziehung zu treten.55

Unter den Bedingungen der skizzierten gesellschaftlichen
Verhältnisse führte Régine Freidenreich als Jugendliche ein

zurückgezogenes Leben. Sie unternahm allein lange Spaziergänge und

träumte von Engeln und Dämonen.56 Ihre beiden Lieblingsbücher
waren der »Sohar«, das Hauptbuch der Kabbalistik,57 sowie das

Liebesdrama und Mysterienspiel »Der Dibbuk« von An-ski58. Beide
Bücher las sie in französischer Übersetzung (Abb. 12 u. 13).59

»Der Dibbuk« war für sie aus verschiedenen Gründen von

grosser Bedeutung. Im Inhalt konnte sie Parallelen zu ihrer chassi-

disch-kabbalistischen Erziehung und zu mehreren Stationen in

ihrem eigenen Leben erkennen-, ein junger Mann, ihrem Vater ähnlich,

darf seine Geliebte nicht heiraten und versucht, das Schicksal

durch kabbalistisch inspirierte Zahlenmagie zu seinen Gunsten zu

wenden, verfängt sich aber in der Zauberei und stirbt - ein
Hinweis auf die Gefährlichkeit bestimmter mystischer Techniken.40 Die

Seele des toten Liebhabers, ein Dibbuk, fährt in den Körper der

Geliebten, die dadurch wie eine Besessene mit zwei Stimmen spricht,
der eigenen und der des Dibbuk. Für Régine Freidenreich war damit

gewissermassen die männliche Mission angesprochen, die sie vom
Grossvater auf dem Sterbebett erhalten hatte.

Eine für Heims Gesamtwerk besonders wichtige Passage des

Theaterstücks stammt aus dem Hohelied Salomons:

»Schön bist Du, zauberhaft schön, meine Freundin,
Wieviel süsser ist Deine Liebe als Wein,
Deine Brüste sind zwei Zicklein,

Zwillingsjunge einer Gazelle.

Wie ein scharlachrotes Band

Ziehn sich Deine feinen Lippen,
Dein Haar gleicht einer Herde von Ziegen
Die vom Gilead herabzieh'n«41

An-ski und sein Bearbeiter Bilaik sind mit der biblischen Vorlage
recht frei umgegangen,42 die beiden Autoren treffen aber auf ihre

Weise die Essenz des Hoheliedes, indem sie die zitierte Passage zwei

Mal zur Darstellung bringen. Das erste Mal wird sie vom jungen
Liebhaber in der Synagoge gesungen, und zwar ohne jeden
theologischen Nebengedanken, ganz im Sinn eines Liebeslieds, in dem

allein die Schönheit der geliebten Frau gepriesen wird. Beim zweiten
Mal spricht der Dibbuk durch den Mund der Geliebten, kurz bevor

es einem Wunderrabbi gelingt, ihn auszutreiben; das Mädchen stirbt
allerdings bei der Prozedur, und das mystische Liebespaar vereint
sich im Tod wieder. Das Stück umschreibt, wie das Hohelied selbst,

mit den gleichen Worten die irdische und die überirdische Liebe, die

Liebe über den Tod hinaus. »Stark wie der Tod ist die Liebe«, zu

diesem Schluss gelangt das Hohelied 8,6 - »stärker noch als der Tod

ist die Liebe«, pflegte die Künstlerin später zu sagen, als sie den Vers

in die Glasfensterarbeit für die Abdankungshalle des Friedhofs

Friesenberg in Zürich integrierte und dadurch in das Kreuzfeuer einer

eng gefassten rabbinischen Kritik geriet.
Régine Freidenreich hatte Gelegenheit, einer Aufführung des

»Dibbuk« beizuwohnen (Abb. 14 u. 15).45 Sie sah die historische
Inszenierung, mit der das Moskauer Habima-Theater Westeuropa
bereiste.44 Die Bühnenbilder stammten von Nathan Altmann;45 grosse
hebräische Lettern überragten den Bühnenraum (Abb. 16). Mit dem

»Dibbuk« empfing sie einen ersten wichtigen künstlerischen Impuls.
Im Alter von 19 Jahren geriet Régine Freidenreich in eine

schwere persönliche Krise. Sie verliess das Genfer Konservatorium
kurz vor dem Abschluss und beendete ihre musikalische Ausbildung
ohne je wieder ernsthaft Klavier zu spielen. Um für den eigenen
Unterhalt Geld verdienen zu können, arbeitete sie in Genf als

Sekretärin bei der Firma »Shell«. Ihre Eindrücke trug sie in winziger
Schrift, zum Teil stenographiert und nur mit der Lupe lesbar, in

kleine Taschenkalender ein, die sie entgegen ihrer Zweckbestimmung

nicht zum Notieren von Terminen benutzte (Abb. 17). 1929

beschreibt sie erstmals eine unglückliche Liebesbeziehung: »Ich

erleide Schmerzen, Schmerzen zum Heulen!...]. Es bleibt von mir nur
ein armseliges Ding übrig, unfähig zu reagieren, zu denken, [...] sich

seinem Zugriff zu entziehen.«46

Drei Tage später äusserte sie sich über eine Rivalin: »Ich bin

ihr gegenüber nicht eifersüchtig, sondern fühle mich nur erniedrigt

durch ihre Behauptung, jüdische Frauen könnten ihr nicht
gefährlich werden. Diese Beleidigung trifft mich nicht nur persönlich,

250 Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum



sondern verletzt auch alle meine jüdischen Schwestern. L.lWas mir
fehlt, ist der Mut, mich selbst zu sein.«47

Im Weiteren reflektierte die junge Frau die Bedeutung ihrer
sexuellen Wünsche. Zunächst schrieb sie: »Wenn wir weise wären,
würden wir in der körperlichen Liebe die einzige Wirklichkeit sehen,

aber wir verderben uns die fleischlichen Freuden mit Sentimentalitäten.«48

Einen Monat später nahm sie eine entgegengesetzte
Haltung ein: »Ein heftiges Bedürfnis ergreift mich, zu meinem Zustand

zurückzukehren, in dem ich mich als junges Mädchen, bis zu meinem
19. Lebensjahr, befunden habe, naiv und über dem Treiben des

Lebens stehend. Die Schuld an meinem heutigen Zustand liegt bei den

unseligen Trieben, die ich nicht leugnen kann. Heute aber
verdamme ich sie und möchte mich von ihnen befreien. Abschütteln
möchte ich diesen Teil von mir, diese unnütze Last, dieses schwere

Erbteil, dessen ich mich schäme.«49

Am 27. Mai 1931 trug Régine in ihr Merkbüchlein den rot
unterstrichenen aber nicht weiter ausgeführten Vermerk »Scheidung«

ein. Im Familienbüchlein ist für dasselbe Datum die Scheidung von
Ryfka Frajdenraich und Charles Edmond Maillot beurkundet. Maillot

stammte aus Genf und gehörte der katholischen Konfession an.

Sein Name wird in den Tagebüchern der Künstlerin nur noch ein
Mal genannt, dreissig Jahre später, nachdem er in einem Traum

gespenstisch aufgetreten war. Die Erfahrung war der Träumerin
»lästig«, sie fuhr den im Traum erschienenen Mann an, »er solle sich

nur ja ruhig verhalten, sie wolle nichts mehr mit ihm zu tun
haben«.50 Maillot soll dem Vernehmen nach an psychischen

Störungen gelitten haben und wenige Jahre nach der Scheidung
gestorben sein.51 Offenbar wollte Régine durch die Heirat mit Maillot
aus ihrem bisherigen Leben ausbrechen; sie erkannte aber recht
bald, dass sie sich vertan hatte und siedelte nach Zürich über, wo
sie weiterhin als Sekretärin arbeitete. In zwei Tagebucheinträgen
bekannte sie sich trotz tief greifender Sinnkrise und Selbstmordphantasien

zur selbst auferlegten Lebensaufgabe: »Ich spüre, dass

sich in mir Dinge angehäuft haben, die sich äussern, sich bewegen
möchten. Diese Anhäufung bedrückt mich und gibt mir manchmal

das Gefühl einer schweren Bürde. Wenn einmal eine Äusserung

stattgefunden hat, könnte ich, so scheint es mir, glücklich
werden.«52 — »Als ich an der Limmat vorbeiging, spürte ich mich durch
das Wasser angezogen. Eine unendliche Leere mitten im Leben —

nichts mehr hält mich da fest. Dennoch habe ich diesen Schritt bisher

nicht vollzogen. Ich muss hier unten, wo ich mir so nutzlos und

schwerfällig vorkomme, noch etwas tun.«53

Die bürgerliche Ehefrau Régine Heim in Zürich, 1934—1939

In Zürich lernte Régine Freidenreich 1930 Otto Heim kennen, der

in der Textilfirma seines Vaters arbeitete, später sollte er als

Philanthrop und Flüchtlingshelfer bekannt werden.54 Er pflegte einen

gutbürgerlichen Lebensstil, fuhr schnelle Autos, spielte Tennis, war

begeisterter Reiter und Skifahrer, trug zu allem die passende

elegante Kleidung, und er war als Verehrer »schöner Frauen« bekannt;
mit seinem besten Jugendfreund Georges Bloch55 hatte er sich in

Itschnach bei Zürich ein Wochenendhaus mit dem Namen »Tout-de-

même« bauen lassen, in dem vor allem Feste und amouröse Aben¬

teuer stattfanden. Private Fotoalben von Otto Heim zeigen Régine
Freidenreich nach 1931 als gut gelaunte, elegante Frau in Luxushotels,

neben Flugzeugen und teuren Autos (Abb. 18). Ihre Tagebücher
vermitteln eine andere Wirklichkeit als die Fotografien-. »Bin ich

denn wirklich ein so armseliges Wesen, dass ein bisschen Zärtlichkeit

und Liebenswürdigkeit von seiner Seite mich überwältigen,
zum Strahlen bringt? Ich kenne sie doch, diese Unbeständigkeit,
und dennoch lasse ich mich jedesmal durch den Schein täuschen.

Wenn es auch nicht lange dauert, ein Glück ist es doch.«56 — »Hat

er mich denn wirklich so nötig, wie er vorgibt? Ich erkenne leider

nur allzu gut Trost und Liebenswürdigkeiten, wenn sie Aufrichtigkeit

ersetzen. Die Liebe gibt der Frau einen klaren Blick, während

sie den Mann blind macht.«57

Régines Vermutung, die Beziehung zu Otto Heim würde rasch

enden, sollte sich nicht bestätigen. Anfang 1934 war sie beunruhigt
über ein bevorstehendes Gespräch zwischen ihrem Freund und dessen

Eltern, die wider Erwarten gegen die angekündigte Vermählung

keine Einwände erhoben. Sie hatten jahrelang befürchtet, ihr
Sohn könnte eine Frau christlichen Glaubens heiraten. Régine war
in den Augen der zukünftigen Schwiegereltern zwar mittellos und

von nicht besonders vorteilhafter Herkunft, hatte aber einen
entschiedenen Vorzug, sie war Jüdin. Die Hochzeit fand am 29. März

1934 in Zürich statt. »Noces célestes«, schrieb Régine an diesem Tag

in roter Tinte in ihr Merkbüchlein. Ihre Schwiegermutter hatte

einen praktischeren Gesichtspunkt im Auge und Hess Régine bei

der Zeremonie wissen: »Mein Sohn liebt Dich so, als ob Du eine Mitgift

von einer Million mitbrächtest.«58

Durch die Heirat war Régine Heim Mitglied einer wohlhabenden

westjüdischen Familie geworden. Sie lebte nun zwar in
materiellem Wohlstand einer gutbürgerlichen Gesellschaft, blieb
intellektuell aber auf Distanz zu deren Selbstverständnis. So warf sie

ihrer neuen Familie eine unerträgliche Vermengung von kosmopolitischer

Toleranz und materiellem Denken vor und fühlte sich

selbst isoliert und unverstanden, auch durch ihren Ehemann. Otto
Heim interessierte sich für die grafische Sammlung seines Freundes

Georges Bloch, öffnete sein Haus emigrierten Künstlern und war
mit dem Maler Varlin (1900-1977) befreundet, doch mit den
künstlerischen Aspirationen seiner Gattin war er nicht einverstanden,
sie hätte aus seiner Sicht Sozialarbeiterin werden sollen.

Trotzdem unternahm Régine Heim ihren ersten, sehr bescheidenen

Versuch in der Bildhauerei noch vor dem Beginn des Zweiten

Weltkriegs. Während sie sich von dem polnischen Maler Marcel Slodki

(1887-1943, Abb. 19), zu Beginn des Zweiten Weltkriegs ein häufiger
Gast im Hause Heim,59 porträtieren Iiess, empfand sie das Bedürfnis,

selbst etwas künstlerisch mit den Händen zu tun. Zusammen mit
Slodki kaufte sie Plastilin und knetete einen weiblichen Torso.60 Der

gleichzeitig anwesende Künstler Gustav Wolf (1887-1947) erkannte

Régine Heims Talent, führte sie in die bildende Kunst ein und ermunterte

sie, Bildhauerin zu werden. Die anschliessende Ausbildung beim

schweizerischen Bildhauer Albert Schilling (1904-1987) in Zürich

musste jedoch aufgrund der Auswirkungen des Zweiten Weltkriegs

abgebrochen werden (Abb. 20). Der eigentliche Beginn der künstlerischen

Laufbahn sollte nach 1945, zunächst insbesondere unter dem

Einfluss von Carl Gustav Jung (1875-1961) und Gershom Scholem

(1879-1982), einsetzen (Abb. 21 u. 22). Jung und Scholem waren die

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt 251



Kttsssv>J* 'Tv',O^Y V

Klyi~- s
'1C .ro à UAfi llUDDTiril vvvt. v

JIYzls\
Vicht Im Handel

SONDERDRUCK AUS «ERANOS-JAHRBUCH XXVI»

Abb. 20: Unbekannt, Régine Heim neben einem Bildhauer
(Marcel Slodki?), vor 1943(7), Fotografie, 17x23cm, Nachlass

Régine Heim.

Ktelig-iöse Autorität und Myatik

Abb. 22: Titelblatt des Sonderdrucks eines Aufsatzes von
Gershom Scholem aus der Zeitschrift »Eranos«, Nachlass

Régine Heim. - Die mit blauem Kugelschreiber notierte
Widmung lautet: »Kleiner Trostpreis / für Régine Heim /
von G. S.«

r < &*

h t... ri-. '

^ ' Ï

y> Py*—

<4~i* fijh- •— •

\r

t~L —~ t
i

CV UA-. w

Ytv-V. >A- *> Hä ^ A/vT

Abb. 21: Régine Heim, Skizze zu einem Traum über Gershom Scholem, 31.Jan.

1965, Bleistift auf der zusammengefalteten Rückseite eines Programmzettels
der Kantonsschule Freudenberg, Zürich, 21xl5cm (Ausschnitt), Nachlass Régine
Heim. - Der mit Bleistift notierte Text lautet: »Scholem, ich treffe ihn mit noch

jemandem, er sitzt u. sagt mir etwas, dann kehrt er mir den Rücken, sitzend,
ich habe seinen Hut, u. merke, dass das Band gerissen ist u. ich muss es wieder
flicken.«

252 Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum



Titanen, auf deren Schultern Heim bestens zu stehen verstand. Beide

Hessen sich überraschend willig von der Bildhauerin porträtieren,
nachdem diese sich bei dem schweizerischen Bildhauer und Eisenpla-

stiker Robert Müller (1920—2003) und der renommierten
französischen Bildhauerin Germaine Richier (1904—1959) hatte fertig ausbilden

lassen (Abb. 23 u. 24).

Zur Geschichte der Glasfensterkunst im Zürcher Friedhof
Oberer Friesenberg, 1994—1996

Der private Nachlass von Régine Heim erlaubt keine vollständige
Rekonstruktion der Arbeit an den Glasfenstern und Buchstabenskulpturen

für den Zürcher Friedhof Oberer Friesenberg (Abb. 25).

Deshalb wurden parallel zu Recherchen in diversen Archiven
Personen befragt, die an dem Projekt beteiligt waren. Wesentliche

Ergebnisse aus dem Gespräch mit dem Ärzteehepaar Madeleine und

Albert Erlanger werden nachstehend zusammengefasst und auf der

Grundlage von Dokumenten verifiziert, ergänzt oder richtig
gestellt. Erhalten hat sich Albert Erlangers Ansprache zur Einweihung
der Glasfenster. Sie stimmt inhaltlich weitgehend mit den

Gesprächsergebnissen überein.61 Gleichlautende Informationen
vermittelten Eduard von Fellenberg, Kurator des »Musée Régine Heim«,

und Oliver Primus, dessen Interview mit Régine Heim kurz vor
ihrem Tod auf Tonband aufgezeichnet worden war.
1. Zum Konzept: Régine Heim diskutierte 1994 erstmals mit
Madeleine und Albert Erlanger die Idee, zum Gedenken an ihren
verstorbenen Ehemann Otto Heim die Abdankungshalle auf dem
Israelitischen Friedhof Oberer Friesenberg, die 1951 eröffnet worden war
und gut vierzig Jahre später einer Renovierung bedurfte, zu einem

Ort der Besinnung umzugestalten.62 Die Künstlerin habe sich selbst

als Empfängerin einer göttlichen Botschaft gesehen, die sie als

Handwerkerin anderen Menschen weitergeben wollte.
Mitte September 1994 waren Heims Ideen so weit ausgearbeitet,

dass sie ihren bewährten Mitarbeiter und ausführenden
Glasbaumeister Hans Baumhauer (1914-2001) in Freiburg im Breisgau

informierte; am 17. September 1994 unterbreitete Baumhauer

Vorschläge zur technischen Ausführung, und er machte erste Angaben

zu den Kosten, damit potentielle Stifter zuverlässig darüber informiert

werden konnten.63

Von Anfang an sei ein grosses farbiges Glasfenster am

jetzigen Standort vorgesehen gewesen. Für die Oberlichtfenster auf

der Nordseite habe Heim drei grosse jüdische Frauenthemen, wie

etwa das Sarah-Ruth-Thema, gestalten wollen; zum Thema

passende Bronzeplastiken hätten die Lüftungslöcher verschönern sollen.

Weitere Eingriffe in die Raumgestaltung seien geplant gewesen,

sie hätten aber zur tiefen Enttäuschung der Künstlerin nicht

umgesetzt werden können, weil die Halle unter Denkmalschutz

stand. So blieb insbesondere die graue Wandbemalung mit «unendlichen

Davidsternen» von Susi Guggenheim-Weil erhalten.64

In den öffentlich geführten Debatten ging es nicht um die

Wandgestaltung, sondern um das Buchstabenrelief von
Guggenheim-Weil, das prominent hinter dem Rednerpult unmittelbar
neben dem Glasfenster an der Wand montiert ist (Abb. 27). Die

Reliefkünstlerin hegte die durchaus nachvollziehbare Befürchtung,

»mit der Veränderung des Lichtspiels gehe die bestehende

Ausgewogenheit des Raumes verloren und das Relief werde entwertet.«65

Susi Guggenheim-Weil konnte sich mit ihren öffentlich geäusserten
Bedenken kein Gehör verschaffen. Stellvertretend für die Israelitische

Cultusgemeinde Zürich stellte sich Gabriel Taus, Präsident

der Baukommission, hinter die Bitte von Régine Heim, »man soll
mich arbeiten lassen und dann diskutieren«.66

Die Ausarbeitung des Projekts habe vollständig in den Händen

der Künstlerin gelegen, niemand habe Einblick in Projektskizzen

erhalten. Trotzdem hegten Madeleine und Albert Erlanger
aufgrund von allgemein gehaltenen Beschreibungen Vorstellungen
über die Arbeit, die mit dem fertigen Werk allerdings wenig
übereinstimmten und deshalb einem Staunen Platz gemacht hätten;
manche Geldgeber hätten sich auch direkt enttäuscht gezeigt, und

sie hätten ihrem Ärger Luft gemacht, indem sie die Glaskunst hinter

den Buchstabenskulpturen an der Nord- und Südseite als Kitsch

einstuften.
Es ist in diesem Zusammenhang bemerkenswert, dass von

Régine Heim keine Entwürfe zum Glasfenster vorhanden sind.67 Wenn

sie in späteren Jahren auf die Entstehungsgeschichte der Fenster

angesprochen wurde, zog sie sich auf ihre »Positur« der Mystikerin
zurück, d.h. sie gab mit einer wortlosen Geste - einem nach oben

gerichteten Blick und einem Hauch aus gespitzten Lippen — zu

verstehen, die Ideen zu den Fenstern seien ihr in Form von Visionen

gekommen.68 Die bildnerische Fixierung solcher Eingebungen fielen
ihr nachweislich sehr schwer. In der Vorbereitungsphase für die

1964-1966 ausgeführte Glaswand im Beetsaal des Altersheims Les

Berges du Léman in Vevey geriet sie in eine existenzielle Krise,

musste sich zur Kur nach Vulpera begeben und war bereit, sich von
der Ausführung der Fenster zurückzuziehen. Ihr behandelnder Arzt

stellte sie Hans Baumhauer vor, der in Freiburg im Breisgau einen
Betrieb zur Herstellung sakraler Glasfenster aufgebaut hatte und

über eine entsprechend grosse Erfahrung auf diesem Gebiet
verfügte.69 Nach dem ersten Treffen gerieten beim Teekochen die

Vorhänge von Régine Heims Zimmer in Brand. Da sich der Brand nicht
weiter ausbreitete, hatte sie die Eingebung, dass sie mit Baumhauer

die richtige Person getroffen habe. In der Folge lud sie ihn bei allen

Glasfensterprojekten zur Zusammenarbeit ein, wobei sie ihm ihre

Visionen beschrieb. Aufgrund solcher Beschreibungen stellte Baumhauer

so lange Entwürfe her, bis diese den Visionen der Künstlerin

entsprachen. Baumhauer selbst muss sich so stark mit den Ideen

von Heim identifiziert haben, dass es in Publikationen so erschien,
als sei er der Urheber der Glasfensterarbeiten (Abb. 28).70

Hinsichtlich des Friesenberg-Projekts sprach Baumhauer

bereits in seinem Brief vom 17. September 1994 von Entwürfen, die man

Architekten zur Abklärung bautechnischer Voraussetzungen vorlegen

könne. Mindestens vier deutlich voneinander abweichende
Entwürfe haben sich im Nachlass von Hans Baumhauer erhalten
(Abb. 29—33). Am 29. September 1994 bezog sich Werner Rom, Präsident

der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich, in einem Schreiben

an Heim darauf, dass die Künstlerin »verschiedene Besprechungen
[...] mit unserem Architekten und Chasan Bernard San geführt habe«

und die Ideen »auf reges Interesse gestossen« seien.71

Mit dem Rabbiner Piron und dem Vorstand der Israelitischen

Cultusgemeinde Zürich habe Heim in persönlichen Verhandlungen

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt 253



Abb. 23: Régine Heim, »Carl Gustav Jung«, 1957, Bronze,
32x25x 26cm, »Musée Régine Heim« in Pregny-Chambésy.

- Im März 1956 war Jung nach mehrmaligen Bitten bereit, sich

porträtieren zu lassen; die Künstlerin schrieb am 14. März in
ihr Tagebuch: »[...1er legt in meine Hände einen unschätzbaren

Wert, der ihm gehört, den ich zum Aufbewahren bekomme.

Die Arbeit ist eine Aufgabe, eine Individuations-Aufgabe, ihn

zugleich zu gestalten in mir.«

Abb. 24-, Régine Heim, »Gershom Scholem«, 1957, Bronze,

34x24x25cm, »Musée Régine Heim« in Pregny-Chambésy.
— Die Künstlerin lernte Scholem im Jahr 1950 während einer
»Eranos«-Tagung in Ascona kennen und liess sich für die

folgenden Jahrzehnte von dem Gelehrten in die Geschichte

der Kabbala und ihre Symbolik einführen. Die Bronzebüste

zeichnet sich zwar durch eine treffende Ähnlichkeit mit
dem Porträtierten aus, sie erschien der Bildhauerin aber

misslungen, weil sie aus ihrer Sicht nichts über das aussagt,
was zur Darstellung hätte gebracht werden sollen.

gestanden. Die Cultusgemeinde hatte zwar 1951 in einem
Rundschreiben die Kabbala als Suche nach einem »unmittelbaren, echten

religiösen Erleben« bezeichnet (vgl. Abb. 40), doch schien von
diesem Verständnis nicht mehr viel übrig zu sein. Weder ihre Grundidee

noch Einzelheiten seien auf positive Resonanz gestossen. Es

sei vielmehr eine halachische (der jüdischen Gesetzestradition
folgende) Kontrolle der Thematik durchgeführt worden, wobei,
abgesehen von einer unerheblichen Rechtschreibeabweichung, keine
Fehler nachgewiesen worden seien. Allein der in hebräischer Schrift

zitierte Satz »Denn so stark wie der Tod ist die Liebe« aus dem

Hohelied Salomons 8,6, der im Zentrum des grossen Fenster zu lesen

ist, sei zunächst gerügt worden, weil er angeblich aus einem
erotischen Kontext stamme; schliesslich sei eine Rücknahme des

Vorwurfs erfolgt, da darauf verwiesen worden sei, dass das Hohelied
die Verbindung von Gott und Israel zum Thema habe.72 Nach derar¬

tigen Auseinandersetzungen habe sich zwischen der Künstlerin und

der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich kein befriedigendes
Einvernehmen mehr eingestellt.

Einen dokumentierten Anlass zu Unstimmigkeiten stellt
sicherlich das Schreiben der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich

vom 12. Januar 1995 an das Ehepaar Erlanger dar. Werner Rom und

Jean-Pierre Karasek, Vizepräsident und Quästor, bedanken sich in

dem Brief zunächst für das »wunderschöne und wertvolle
Geschenk«; anschliessend werden mehrere Bedingungen gestellt, die
bei der Künstlerin und beim Ehepaar Erlanger schriftlich festgehaltene

Irritationen auslösten.73

2. Zur Einweihung der Fenster: Als Zeitpunkt wurde der 100.

Geburtstag von Otto Heim am 17. November 1996 gewählt. Auf einer
Gedenktafel links neben dem Glasfenster wird bis heute ausdrücklich
auf die Widmung an den Ehemann der Künstlerin hingewiesen.74 In

254 Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum



Abb. 25: Régine Heim, Fotografie der Glasfenster in

der Abdankungshalle des jüdischen Friedhof Oberer

Friesenberg, Zürich, vor der fertigen Montage, Sept. 1996,

Farbfoto, 15x 10cm, Nachlass Hans Baumhauer.

Abb. 26: Susi Guggenheim-Weil, Holocaust-

Mahnmal, Kalksteinblock, 1951/52,

Israelitischer Friedhof Oberer Friesenberg,
Zürich. — Die Inschrift lautet: »Zum Gedächtnis

der sechs Millionen Unschuldiger, die 1933—

1945 um ihres Judentums willen hingemordet
wurden. Ihr Martyrium verpflichte die
Lebenden im Kampf für Recht und Würde des

Menschen nie zu erlahmen.«

Abb. 27: Abdankungshalle des jüdischen Friedhofs

Friesenberg, Zürich, links das Glasfenster von Régine

Heim, rechts die südöstliche Stirnwand mit den

»unendlichen Davidsternen« und dem Buchstabenrelief

von Susi Guggenheim-Weil. — Régine Heim steht neben

ihrem Fenster und erklärt Anne Blum die Bedeutung
ihrer Arbeit, Farbfotografie, 16. Sept. 1999, Nachlass

Régine Heim.

Abb. 28: Ein Beispiel für die falsche Zuschreibung von Régine Heims Glasfensterarbeiten
findet sich in dem Artikel von Kremer, Bernd Mathias, Maler und Plastiker. Zum Tod des

Kunstmalers Hans Baumhauer, in: Konradsblatt, 85. Jg., Aug. 2001, Nr. 32, S. 30f.

HANS BAUMHAUER

konradsbüe 32/D1 31

durch ihre künstlerische Qualität
des Entwurfs und die erlesene
Ausführung, die deshalb so
gelang, weil Baumhauer in seiner
eigenen Werkstätte den Gestal-
tungsprozess intensiv begleiten

Hervorgetreten ist der Künstler
ch mit zahlreichen Fensterentwürfen

im ht- und Ausland.
Erwähnt seien die Fenster in der
Pfarrkirche in Vöhrenbach. der
Pfarrkirche in Watoschingen, der
Herz-Jesu-Kirche in Freiburg, der
Pfarrkirche St. Fidelis in Offenburg.

der Pfarrkirche St. Elisabeth
in Singen und der Kapelle des
Freiburger Lorettokrankenhauses.
Für die Kirche auf der Bühler Höhe

hat er cm Mosaik und ein
Glasfenster gestaltet. Besonders
beeindruckend ist unter seinenArbeiten
die künstlerische Ausstattung der
kriegszerstörten Freiburger St.
Martinskirche, deren heutiges
Erscheinungsbild von ihm geprägt

Das Wirken Baumhauers
beschränkte sich dabei nicht auf den
kirchlichen Raum. Für zahlreiche
Öffentliche Bauten im In- und
Ausland hat er Mosaiken oder
plastische Werke geschaffen.
Erwähnt sei vor allem die Fassaden¬

gestaltung des Überlinger Rathauses.

das durch seine Hand zu
einem Gesamtkunstwerk wurde.
In den letzten Jahren weitete sich
sein Schaffcnskreis. Zahlreiche
internationale Aufträge wurden

ihm übertragen. Hervorzuheben
von den Werken aus dieser Zeh ist
insbesondere das monumentale
Fenster der großen Synagoge in
Jerusalem.
Hans Baumhauer ist dabei in sei-

Nach schwerer Krankheit ist der Maler, Glasmaler,
Mosaikkünstler und Plastiker Hans Baumhauer im Alter von 87
Jahren am 11. Juni 2001 in Freiburg gestorben. Mit Hans
Baumhauer verliert die Erzdiözese Freiburg eine Künstlerpersönlichkeit

die das Wiederaufbaugeschehen in den
Nachkriegsjahren und zahlreiche neue Kirchenbauten entscheidend

geprägt hat Bernd Mathias Kremer erinnert an ihn.

Maler und Plastiker
Zum Tod des Kunstmalers Hans Baumhauer

Oben: Großen Glas/iiuUr in der
Synagoge von Vtvey, Schweii

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt 255



'0. <

Abb. 29: Hans Baumhauer, bisher unbekannter Entwurf zum

Glasfenster für die Abdankungshalle im Friedhof Oberer

Friesenberg, Zürich, 1994 nach Gesprächen mit Régine Heim

ausgeführt, Nachlass Régine Heim. - Die spiralförmig auf
ein Zentrum ausgerichtete Komposition ist ganz in roten und

blauen Farbtönen gehalten, sie enthält noch keinen Text in
der Mitte.

Abb. 30: Hans Baumhauer, bisher unbekannter Entwurf zum Glasfenster für
die Abdankungshalle im Friedhof Oberer Friesenberg, Zürich, 1994 nach

Gesprächen mit Régine Heim ausgeführt, Nachlass Régine Heim. - Die

kranzförmige Komposition aus blauen und gelben Farbflächen ist vollständig
auf den hebräischen Text im Zentrum ausgerichtet.

Abb. 31: Hans Baumhauer, bisher unbekannter Entwurf zum Glasfenster
für die Abdankungshalle im Friedhof Oberer Friesenberg, Zürich, 1994

nach Gesprächen mit Régine Heim ausgeführt, Nachlass Régine Heim.

— Transparente Fassung des kranzförmig aufgebauten Entwurfs.

256 Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum



Abb. 32: Hans Baumhauer, Entwurf zum Glasfenster für die

Abdankungshalle im Friedhof Oberer Friesenberg, Zürich,
Ende 1994, Gouache und Bleistift auf Papier, 41,6x31cm, nach

Gesprächen mit Régine Heim ausgeführt, Nachlass Hans

Baumhauer. - Weder Komposition noch Farbgebung des

fertigen Fensters sind auszumachen, allein das Zitat aus dem

Hohelied Salomons ist bereits zu erkennen.

Abb. 33: Hans Baumhauer, Entwurf zum Glasfenster für die Abdankungshalle
im Friedhof Oberer Friesenberg, Zürich, Ende 1994 oder Anfang 1995, Buntstift,
Bleistift und Gouache auf Papier, 43 x 30,5cm, nach Gesprächen mit Régine Heim

ausgeführt, Nachlass Hans Baumhauer. — Hier ist die Komposition geometrisch

streng auf einen Punkt in der oberen Zone hin ausgerichtet, davon gehen

strahlenförmig Linien aus, Farbgebung und Farbgestaltung weichen erheblich

vom fertigen Fenster ab. Besonders auffällig ist die Vielzahl gelber Tupfer, die an

Funken erinnern und in der lurianischen Mystik eine zentrale Bedeutung haben.

Zwei ähnliche Tupfer sind im fertigen Fenster zu sehen (vgl. Abb. 7).

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt 257



Abb. 35: Peter Behrens, Ex Libris, um 1900.

— »Kristallformen, sternförmige Grundrisse
und mineralische Dekorationen sind in den

expressionistischen Jahren Legion«, wie

Wolfgang Pehnt 1973 treffend in seinem Buch

über »Die Architektur des Expressionismus«
schrieb (S. 38).

Abb. 36: Hans Baumhauer, der Buchstabe »Jod«,

hinterlegt von farbigen Gläsern, ausgeschnittenes
Farbfoto, 14,5x5,5cm, Nachlass Hans Baumhauer.

Abb. 34: Detail aus Abb. 7. — Die Form des Bergkristalls
im Zentrum des grossen Fensters gehorcht der Form des

hebräischen Buchstabens »Jod«, zugleich symbolisiert das

kristalline Material, Grundgedanken expressionistischer
Kunst und Literatur aus dem ersten Viertel des

20. Jahrhunderts folgend, Erhabenheit und Unsterblichkeit.

Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum



Abb. 39: Detail aus Abb. 7. - Allein betrachtet zeigt
das Fensterfeld aufgrund seiner linearen Strukturen
und der abstrakten Farbgebung eine bestimmte
Wahlverwandtschaft mit Kompositionen von Wassily
Kandinsky, beispielsweise mit der «Improvisation 26»

von 1912, Städtische Galerie im Lenbachhaus,
München.

Abb. 37: Detail aus Abb. 7. — Die strahlenförmig angeordneten, lang gezogenen Tropfen
stellen am ehesten »Funken« dar, sie bilden neben dem Bergkristall die einzigen plastischen
Formen. - Ursprünglich sollte das gesamte Glasfenster aus bildhauerisch bearbeiteten
Glasbrocken bestehen.

Abb. 38: Detail aus Abb. 9. — Die Detailaufnahme eines
Buchstabens führt den skulpturalen Charakter der
hebräischen Schriftzeichen vor Augen. - Régine Heim hat
zahlreiche verwandte, aber abstrakt gehaltene Skulpturen
geschaffen.

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt 259



ISRAELITISCHE C U L T U S G E M EIN D E ZÜRICH

Zürich, im Dezember 1951

KABBALA

Kabbala heisst Ueberlieferung, Tradition. Ursprünglich wurde jede
Ueberlieferung gleich welcher Art als Kabbala bezeichnet. Aber im
Laufe der Zeit bekommt der Name mehr und mehr eine besondere

Bedeutung, und etwa seit dem Ende des 13. Jahrhunderts versteht

man unter Kabbala die mystische, esoterische, d. h. geheime Tradition

des Judentums.

Mystische Strömungen lassen sich innerhalb des Judentums bis in
die talmudische Zeit hinauf verfolgen. Von manchen Talmudlehrern
— so etwa von Rabbi Akiba — heisst es, sie hätten den „Pardes"
betreten, d. h. sich der mystischen Schau hingegeben. Die
Spekulationen dieser frühen Mystiker kreisten um zwei Brennpunkte: die

Bereschit-Mystik beschäftigte sich mit dem Schöpfungsmythos der

Bibel (ma'asse bereschit), während die Merkaba-Mystik an die Vision
des Propheten Jecheskel vom göttlichen Thronwagen anknüpfte (ma'asse

merkaba). Selbstversenkung und Innenschau wurden besonders in
kleineren Mystikerkreisen und in den Konventikeln der „zur Schau
der merkaba Herabsteigenden" (jorde merkaba) geübt.

Etwa im sechsten nachchristlichen Jahrhundert erscheint ein orakelhaft

dunkles Buch in hebräischer Sprache, das Bach der Schöpfung
(Jezira). Es enthält bereits eine fertige Lehre von den göttlichen
Urzahlen oder Urkräften, den sog. Sefirot. Im 12. Jahrhundert erlebt
die Kabbala ihre erste Blütezeit in der Provence, im Kreise des Rabbi
Abraham ben David und Isaaks des Blinden. Hier taucht eine
anonyme Schrift auf, deren Ursprung im Dunkeln liegt, das Buch Bahir.
Es enthält viele Elemente der sog. Gnosis, einer aus antiken Quellen
stammenden religiösen Strömung, sowie des Neuplatonismus, einer
mehr religionsphilosophisch orientierten Bewegung, und bildet die
eigentliche Grundlage der älteren Kabbala. Etwas später bildet sich
in der nordspanischen Stadt Gerona ein Kabbalistenzentrum um
Asriel und Rabbi Mose ben Nachman (Nachmanides). Abraham
Abulafia ist der Begründer der sog. prophetischen Kabbala (kabbala
nevuit). Neben der Sefirotlehre hat er vor allem eine eigene Technik
der kontemplativen, d.h. auf Innenschau gerichteten Mystik entwickelt.
Sein Schüler Josef Gikatilla hat im Werke schaare ora das erste
systematische Werk über die Symbolik der Sefirot geschrieben.

Gegen Ende des 13. Jahrhunderts erscheint das Hauptwerk der
Kabbala, der Sohur, der in der Folge während beinahe drei
Jahrhunderten neben Bibel und Talmud kanonische, d. h. allgemein gültige

Bedeutung erhielt. Nach der spanischen Tragödie erlebt die
Kabbala eine zweite Blütezeit in Palästina. Die Richtung von Safed,
insbesondere diejenige von Isaak Lurja und Seinen Schülern, stellt
eine eigentliche Um- und Neugestaltung und Weiterentwicklung der
älteren Kabbala dar.

Entscheidenden Einfluss hatte die Kabbala auf die häretische, d. h.
abtrünnige Bewegung des Sabbatianismus und ganz besonders auf den

Chassidismus, der das eigentliche Erbe der Kabbala angetreten hat.
Dabei wurde allerdings der geistige Gehalt der Kabbala modifiziert
und seines esoterischen Charakters entkleidet.

Abb. 40: Rundschreiben der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich (ICZ) an ihre Mitglieder, Dezember

1951. - Die ICZ beurteilt in dem Text die Kabbala erstmals nicht mehr als häretische, dem Aberglauben
verpflichtete Irrlehre, sondern bezeichnet sie als Suche nach »einem unmittelbaren, echten religiösen
Erleben«. Dieser Umschwung ist Gershom Scholem zu verdanken, der seit 1949 Vorträge über die

jüdische Mystik im Rahmen der »Eranos-Tagungen« in Ascona hielt und mit seinen Büchern weite Kreise

von Juden und Nichtjuden erreichte. Das Rundschreiben der ICZ war eine wichtige Voraussetzung für
die mehr als 40 Jahre später ausgeführten Glasfenster von Régine Heim in der Abdankungshalle des

jüdischen Friedhofs Oberer Friesenberg, Zürich.

einem Prospekt zur Bedeutung der Glasfensterkunst und den

hebräischen Inschriften, für den Michel Bollag verantwortlich zeichnet,

fehlt ein Hinweis auf die Widmung. Dies kann als Indiz dafür
verstanden werden, dass die Widmung im Zusammenhang mit der

Finanzierung des Projekts in den Verhandlungen zwischen der Künstlerin

und der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich einen Konfliktstoff

bot.
3. Zur Finanzierung: Im ersten Budget habe man Gesamtkosten

von rund sFr. lOO'OOO.- veranschlagt. Albert Erlanger ging allzu

optimistisch davon aus, diese Summe sei über zehn Telefonanrufe bei

potentiellen Spendern zusammenzubringen. Letztlich seien aber mehr

als 400 telefonische und schriftliche Anfragen nötig gewesen, um die

endgültigen Gesamtkosten in Höhe von sFr. 250'000.— abdecken zu

können. Die Stadt Zürich habe über den Waser'schen Fonds zur
Verschönerung der Stadt zirka sFr. 5000.— oder sFr. lO'OOO.- beigetragen,

die Migros Genossenschaft habe im Rahmen des so genannten
Kulturprozentes etwa denselben Betrag gespendet. Die meisten
Geldbeträge seien von Privatpersonen aufgebracht worden, sie hätten
zwischen sFr. 30.- und sFr. 100.— gelegen. Zudem habe der ausführende

Glasbaukünstler Hans Baumhauer seinen Kostenvoranschlag so

stark reduziert, dass er selbst finanzielle Einbussen erlitt. Das

künstlerische Werk sei als Geschenk an die Israelitische Cultusgemeinde
Zürich gedacht gewesen. Trotzdem habe die Cultusgemeinde aus Sicht

der Künstlerin weder ein besonderes Interesse noch ein finanzielles

Engagement gezeigt und es sei Régine Heim auch kein offizieller Auftrag

zur Ausführung des Werks erteilt worden.

260 Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum



Die jüdische Religionsphilosophie — angefangen bei Saadja bis zu
Rabbi Mose ben Maimon (Maimonides) — hatte immer wieder den
Versuch gemacht, die GottesVorstellung des Judentums von allen
mythischen Zügen zu befreien. Die Kabbala stellt demgegenüber
eine ausgesprochen irrationale Bewegung dar. Das Gottesbild der
Kabbalisten ist durchaus mythischer Natur, ihre Aussagen über Gott
sind daher bildhafter, symbolischer Art. Nach der Kabbala ist Gott
an sich der namenlose, unbekannte, unendliche (en sof) Gott, der
weder der Meditation noch der Erkenntnis des Menschen zugänglich
ist. Indem dieser ferne Gott aus seinem In-sich-Verschlossensein
heraustritt und sich in verschiedenen Aspekten — den zehn Safirot
— entfaltet, wird er nennbar, erkennbar. Dieses innere Geschehen,
die Entfaltung Gottes in den Sefirot, hat aber auch eine äussere

Entsprechung, indem es als Weltschöpfung im kreatürlichen Bereich
hervortritt. Wir begegnen hier jener, auch in der mittelalterlichen
Naturphilosophie geläufigen Vorstellung, dass jedem Oben ein Unten
— oder in moderner Sprache — jedem Innen ein Aussen entspricht.
So ist z. B. der Auszug aus Aegypten zwar für den Kabbalisten ein
historisches Faktum, aber dieses weist gleichzeitig auf einen innern
Auszug aus einer innern Sklaverei in eine innere Freiheit hin.

Die Lurjanische Richtung hat die Lehren der älteren Kabbala zur
Hauptsache übernommen, sie hat sie aber weitgehend modifiziert.
Die Lehre von der Selbstverschränkung (zimzum) Gottes stellt die
Entfaltung Gottes als ein zunächst In-sich-selbst-Zurückziehen Gottes

in die eigene Tiefe dar. Die Weltentwicklung erfolgt in einem
doppelten Rhythmus des Zurückziehens und Hinaustretens. Auch die
Sefirotlehre wird von Lurja weiter entwickelt. Die Sefirot sind von
einer Hülle oder einer Art Gefäss umgeben. Durch den Anprall des

göttlichen Lichtstromes der Sefirot zerbrechen nach Lurja diese Ge-

fässe. Dieser „Bruch der Gefässe" (schevirat ha'kelim) führt zu einer
allgemeinen Verschiebung und Desorientheit allen kreatürlichen
Seins, der dann durch den besondern Akt der „Wiederherstellung"
(tikkun) behoben werden muss.

Eine strenge Selbstzensur der Kabbalisten hat zu verhindern gewusst,
dass Dokumente in grösserer Zahl über die Erlebnisse der Kabbalisten
erhalten geblieben sind. Erst in den letzten Jahren sind, dank der

Forschungsarbeit von Prof. G. Scholem von der Hebräischen
Universität Jerusalem, handschriftliche Quellen zugänglich gemacht worden,

welche Licht auf die mystischen Erlebnisse einiger Kabbalisten
werfen.

Die rationalistische jüdische Geschichtsschreibung von Heinrich Graetz
und Simon Dubnow hat weder die Entwicklung noch die geistige
Bedeutung der Kabbala erkannt und gibt uns ein einseitiges und
verzerrtes Bild dieser Bewegung. Erst die moderne kritische Kabbala-

for8chung von G. Scholem und seiner Schule hat die eigentliche
Bedeutung der Kabbala erfasst. Sie hat gezeigt, dass hier zwar eine
verborgene, aber wirksame Lebensader des Judentums liegt, denn die
Kabbala ist der Ausdruck für das Suchen nach einem unmittelbaren,
echten religiösen Erleben.

LITERATUR

I. Abelson : Jewish Mysticism. London 1913 (engl.)
Ad. Franck : Die Kabbala oder die Religionsphilosophie der Hebräer, Berlin 1922

D. H. Joel : Die Religionsphilosophie des Sohar. Berlin 1918

E. Müller : Der Sohar. Das Heilige Buch der Kabbala. Wien 1932

„ : History of Jewish Mysticism. Oxford 1946 (engl.)
G. Scholem : Art. Kabbala in Encyclop. Jud. Bd. IX, pag. 630ff

„ : Die Geheimnisse der Schöpfung. Berlin 1935

», : Major trends in Jewish Mysticism. New York 1946 (engl.)

„ : Reechitha'kabbala (Die Anfänge der Kabbala). Jerusalem 1948 (hebr.)
J. Tishby : Mischnat ha'Sohar (Die Lehre des Sohar). Jerusalem 1949 (hebr.)

Die erste Budgetierung der Unkosten enthält Hans Baumhauers

Brief vom 17. September 1994 an Régine Heim.'5 Hinzu kamen Kosten

für doppelt feuerverzinkte, feststehende Fenster.75 Am 12. Februar

1995 präzisierte Baumhauer in einem Brief an Albert Erlanger die

Unkosten, und er ergänzte seine Aufstellung um Posten für den Bereich

der Türen und Bronzearbeiten, so dass sich ein Gesamtbetrag von
sFr. 225'000.— ergab.77 Im Mai 1995 wurden im Zuge von
Besprechungen zwischen allen Beteiligten die budgetierten Kosten und das

Gesamtkonzept der künstlerischen Gestaltung der Abdankungshalle
durch Régine Heim von der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich

verabschiedet und am 6. Juni 1995 der Presse vorgestellt.78
4. Zur Glastechnik: Die Glasfenster für den Friedhof Friesenberg
stellen das letzte gemeinsam ausgeführte Projekt von Régine Heim

und Hans Baumhauer dar. Ursprünglich habe die Künstlerin die

Fenster so ausführen wollen, wie diejenigen in Vevey und Veyrier-
Genf, das heisst, sie beabsichtigte, grob behauene oder geschliffene

Glasbrocken in Betonfassungen zu benutzen. Das sei auch den

Sponsoren mitgeteilt worden. Nachdem jedoch Hans Baumhauer in

Gesprächen mit der Baukommission erwähnt hatte, dass bei der

Verwendung von Glasbrocken gelegentlich Dichtungsprobleme
aufgetreten seien,79 habe man von dieser Technik Abstand genommen

und - mit Ausnahme der Glastropfen - eine technisch
einfachere Methode bevorzugt. Dabei wird Farbe im heissen Glas zum

Zerlaufen gebracht. Die flachen Glasfragmente lassen sich

anschliessend in Blei fassen. Die malerisch wirkende Technik ohne

Bleifassung sei insbesondere für die Oberlichtfenster und den

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt 261



künstlich beleuchteten Glaskasten eingesetzt worden; die bronzenen

Buchstabenskulpturen sind auf den Glasflächen befestigt. Für

den Buchstaben »Jod« im Zentrum des grossen Fensters sei ein

Bergkristall bearbeitet und eingebaut worden (Abb. 34-36). Die

Montage der lang gestreckten, gegossenen Glastropfen sei

technisch schwierig gewesen (Abb. 37).

Im Anschluss an die Pressekonferenz der Israelitischen Cul-

tusgemeinde vom 6. Juni 1995 berichtete Gabi Rosenberg in der
»Jüdischen Rundschau Maccabi« ausführlich über die bereits in Genf

erfolgreich ausgeführte Technik mit »kraftvoll strahlenden«
Glasbrocken. Auf die Unterschiede zwischen den Glasfenstern in Genf

und Zürich machte die Presse später nicht mehr aufmerksam.
5. Zur künstlerischen Intention: Die Darstellung im Hauptfenster

zeigt auf den ersten Blick eine grosse Explosion.80 Damit ist jedoch
nur eine motivische Ebene erfasst, weitere lassen sich im Wissen um

die Kabbala erschliessen. Der hebräische Buchstabe »Jod« im

kompositorischen Zentrum, der den unaussprechbaren Namen Gottes

darstellt, ist strahlend weiss und klar; er besteht aus geschliffenem
Bergkristall und nicht aus Glas, wie alle anderen Teile des Fensters.81

Aus diesem Gottessymbol heraus führen Farbstrahlen (und Glastropfen)

explosionsartig in alle Richtungen.82 Gemäss der Kabbala hat

Gott sich »geäussert«, um sich selbst erkennen zu können, das ist der

tiefere Sinn der Schöpfungsgeschichte, die im Glasfenster anschaulich

gemacht wird. Da alle Farbstrahlen aus dem Bergkristall kommen,

stellt das Fenster exakt den »fruchtbaren Augenblick« dar, in
dem der auf kleinstem Raum zusammengezogene Gott die Schöpfung

explosionsartig aus sich entlässt.83

Vor diesem Akt erfüllte Gott das ganze Universum. Seine

Gewalten lagen ruhend - in der Sprache der Kabbalisten-, verborgen

- in der unfassbaren, vom Urlicht erfüllten Unendlichkeit, En-Sof

genannt.84 Der Name »En-Sof« findet sich - ein deutlicher Hinweis

auf die Absicht der Künstlerin — als Kurztext an den Oberlichtfenstern.85

Isaak Luria86 war es, der die Idee der Selbstverschränkung
Gottes (Zimzum), als eines aller Emanation vorangehenden Uraktes,
in das Denken der Kabbalisten hineintrug. Der Idee des Zimzum

zufolge steht am Anfang des Weltendramas nicht ein Akt der Emanation,

der Schöpfung, in der Gott aus sich heraustritt, sich mitteilt
oder offenbart, sondern vielmehr ein Akt, in dem er sich in sich

selbst verschränkt. Dieser Akt setzte nach Luria einen pneumatischen

Urraum frei und ermöglichte, dass etwas entstehen konnte,
das nicht Gott allein in seiner reinen Wesenheit war. Der Zimzum

erschütterte das Gleichgewicht des bisher in sich ruhenden Gottes,

der, um schöpfend tätig sein zu können, sich selbst zunächst ins

Exil des kleinsten Raumes »verbannen« musste. Hier liegt für Luria

der Grund, weshalb bei der anschliessenden Wiederausdehnung
Gottes Zwischenfälle — Katastrophen - auftraten. Mit diesem

entscheidenden Punkt der lurianischen Mystik befasst sich das

Hauptfenster in eindrücklicher Weise.

Einen Bezug zwischen der kabbalistischen Schöpfungsgeschichte

und dem Trost der Trauergemeinde stellt Heim durch das

in einem Oberlichtfenster dargestellte Zitat aus Ezechiel 37,14 her:

»Ich gebe meinen Geist in Euch, dass Ihr lebet.« Dieser Ausspruch
kann einerseits als Umschreibung des Schöpfungsaktes verstanden

werden, andererseits als Verheissung der Wiederauferstehung, bei

der die Toten durch Gottes Geist wieder lebendig werden.87

Zusammen mit den Lichtstrahlen werden Glastropfen aus dem

weiss strahlenden Zentrum in den Raum hinausgeschleudert. Alle

Tropfen befinden sich jeweils an der Spitze eines lang gezogenen
Schweifs; sie stellen hier wohl »Funken« dar,88 die in der
lurianischen Mystik eine zentrale Bedeutung haben.89 Nach der Vertreibung

der Juden aus Spanien suchte Luria einen tieferen Sinn in dem

katastrophalen Ereignis und fand folgende Antwort: Schon bei der

Schöpfung habe sich Schreckliches ereignet, und die im Exil

festgehaltenen Funken seien die Folge der kosmischen Katastrophe.
Die ins Exil getriebenen Juden hätten die Aufgabe, diese Funken zu

befreien und in den göttlichen Bereich zurückzubringen.90 Durch

die in Kürze erwartete Ankunft des Messias sollte dieser Prozess

abgeschlossen werden.

Im Anschluss an das negative Ende der messianischen Bewegung

von Sabbatai Zwi91 gab der polnische Chassidismus der Idee

der Funken eine neue Wendung: Nicht mehr die Hoffnung auf den

Messias stand im Zentrum der Vorstellungen, sondern die individuelle

Verantwortung des einzelnen Menschen bei der Befreiung
der ihm zugedachten Funken. Gemäss den Lehren des Baal Schern

Tov92 hat Gott jedem Menschen eine spezifische Sphäre zugeschrieben,

deren Funken ihm, nur ihm allein, gehören und die nur er
befreien kann. Dieser innere Auftrag soll dem Menschen die
Möglichkeit geben, seine Bestimmung zu erreichen und dadurch über

seinen engen Lebensbereich hinauszuwachsen. Auf diesem Gebiet

erhielt Régine Heim als Kind intensive Unterweisungen durch
ihren Vater und Grossvater, und diesen Auftrag stellt sie im Fenster

dar; dahingehend ist auch die Tagebuchnotiz der Künstlerin
während der Arbeit am Glasfenster zu verstehen: »Friesenberg

Aufhebung des Ichs in der Ewigkeit / Zurückwirken von Aussen

nach Innen.«
Eine Hälfte der Funken des Fensters ist farblos, die andere

Hälfte glüht geradezu in den Farben des Feuers. Damit ist wohl auf

einen weiteren Aspekt der lurianischen Lehre hingewiesen, in der

zwei Arten von Funken unterschieden werden. Funken seien nicht
allein beim Bruch der göttlichen Gefässe aufgetreten, sondern
auch beim Sündenfall von Adam93. Die Funken aus der Seele des ersten

Menschen, im Fenster farbig dargestellt, gelte es in gleicher
Art zu befreien wie die farblos dargestellten Funken aus den
göttlichen Gefässen.

Insgesamt lassen sich 32 Funken im Glasfenster ausmachen,
17 sind farblos und 15 farbig. Die Zahl 32 ist eine der wichtigsten
Zahlen der Kabbala und hat zahlreiche tief greifende
Bedeutungen,94 die wichtigste und von der Künstlerin oft hervorgehobene

besteht darin, dass dem Zahlenwert 32 das hebräische Wort
für »Herz« entspricht,95 das allgemein als Sitz der Liebe angesehen
wird. Im kabbalistischen Buch »Bahir« aus dem 11. Jahrhundert wird
die von der Künstlerin angesprochene Form der Liebe erläutert.
Danach kennt das Herz Gottes 32 Wege der Weisheit; dazu wird

gleichnishaft ein Palast mit 32 verborgenen Gemächern beschrieben,

die der »König«, also Gott, einer Frau, der Schechina, zeigt,
»und in seiner grossen Liebe [...] nennt er sie manchmal meine
Schwester [...), manchmal meine Tochter [...] und manchmal [...1

meine Mutter.«96 Hier wird also eine »Liebesbeziehung« Gottes

angesprochen, und davon handelt auch die Darstellung der Schechina

im Friesenberger Glasfenster.

262 Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum



Die Komposition des Fensters gehorcht in ihrer Farbigkeit
nicht durchgängig den zentrifugalen bzw. zentripetalen Kräften, es

gibt eine zusätzliche Polarisierung zwischen oben und unten. In

dieser vertikalen Struktur findet eine Scheidung des En-Sof in eine

obere und untere Sphäre statt, und durch den polarisierenden
Schöpfungsakt erhält das Licht in den oberen und unteren Partien

unterschiedliche Eigenschaften. Gegen unten durchläuft es

zunächst ein breites Band mit erdfarbenen Violett- und Brauntönen
und fächert sich schliesslich ganz unten in irisierendes Gelb,

Hellgrün, Orange, Rot, Rosa, geschichtetes Blau und Hellviolett auf.

Gegen oben geht ein breites Band mit kräftigen Rottönen in ein
strahlendes Blau über, das am Oberrand des Fensters vorherrscht.

Die »untere« bunte Welt stellt, ähnlich wie im Fenster für die

Synagoge Hechal Schlomo in Jerusalem, das irdische Diesseits, die

Schechina, dar. Die Vorstellungen über die Schechina haben sich im

Lauf der Zeit verändert. In der frühen Kabbala wurde sie noch als

göttliche Emanation begriffen; im »Baum der zehn Sefirot« nimmt
sie die unterste Ebene ein,97 über der sich die anderen göttlichen
Potenzen und Emanationen erheben; später wurden ihr zunehmend

passiv-weibliche Eigenschaften zugesprochen, so dass sie schliesslich

eine Position zwischen dem Göttlichen und Irdischen einnahm;
sie begleitete das Volk Israel in die Verbannung und ins Exil, lag

am Ende im Staub darnieder und sehnte sich nach der Wiedervereinigung

mit Gott.98

Als Kind nahm die Künstlerin an Sabbatgesängen teil, in

denen die Schechina als »Sabbatbraut« begrüsst und - häufig auch

szenisch umgesetzt - ins »Brautgemach« Gottes geführt wurde.

Einer vom polnischen Chassidismus übernommenen und popularisierten

kabbalistischen Vorstellung zufolge ist die Wiedervereinigung

des Göttlichen und seiner Schechina im »Brautgemach« nur
durch menschliche Anstrengungen möglich, sei es durch Gebete

oder dadurch, dass der Mensch heiratet und mit gutem Beispiel
vorangeht. Zusammen mit ihrem kabbalistischen Lehrer Gershom

Scholem vertiefte sich Régine Heim in die Problematik der
Wiedervereinigung.99

Das Blau am oberen Rand des Friesenbergfensters verweist
auf die göttliche Sphäre. Insofern ist es als »Himmelsblau« zu

verstehen, das im Hebräischen mit dem Begriff Tchelet bezeichnet

wird, dem eine biblische Bedeutung zukommt. Dementsprechend

nennt Heim den oberen Teil ihrer Komposition »Schamajim«, übersetzt

»die Himmel« (das deutsche Wort »Himmel« wird hier bewusst

in den Plural gesetzt). Gemäss einer im Exodus beschriebenen
Vision steht Gottes Thron auf blauen Edelsteinen: »Die Fläche unter
seinen Füssen war mit Saphiren ausgelegt und glänzte hell wie der

Himmel selbst.«100 Der im zweiten nachchristlichen Jahrhundert
lehrende Rabbi Meir sah im Blau die wichtigste aller Farben.101

Die beiden im Friesenbergfenster dargestellten Welten, die

bunte unten und die himmlisch blaue oben, sollen also wieder
vereinigt werden. Heims Komposition führt vor, wie diese Wiedervereinigung

ablaufen könnte. Den entscheidenden Hinweis geben die

Worte aus dem Hohelied Salomons 8,6 sowie die Art und Weise

ihrer Anordnung um das zentrale göttliche Symbol. Die beiden
hebräischen Wörter Ki'Asa (So stark) und Ka'Mavet (wie der Tod)
bilden einen Kreis um den Buchstaben »Jod«. Das Wort für Stärke,

eines der Attribute Gottes, formt die obere Hälfte des Kreises. Das

Wort für Tod ist von satten Farben, verschiedene Rot- und Blautöne,

umgeben und bildet den unteren Teil. Das Wort für Liebe leuchtet

aus einer braunen, zwischen dem bunten Bereich der Schechina

und dem göttlichen Gebiet gelegenen Zone heraus. An dieser

düsteren Stelle des Fensters bildet die Liebe das Bindeglied
zwischen oben und unten, führt Gott und Schechina wieder zusammen,
erscheint gleich stark wie der Tod und, wer weiss, vielleicht noch
stärker.102

Das Hohelied Salomons ist zwar seit langem als Allegorie der

Liebe zwischen Gott und den Menschen beschrieben worden,103

doch Régine Heim bereichert die überlieferte Sicht um einen neuen
Akzent, indem sie die Liebe als einen kosmischen Akt darstellt, dem

auch die Schöpfung unterworfen ist. Was aus Liebe geschaffen worden

ist, findet den Weg von der Trennung zurück zur Einheit.

Zur kunsthistorischen Bedeutung von Régine Heims
Glasfensterkunst

Die werkimmanente Bedeutung der Glasfenster in der Abdankungshalle

des neuen Friedhofs Friesenberg beruht in programmatischer
Hinsicht auf den integrierten Textzitaten. Im Einzelnen erschliessen

sich die Botschaften weitgehend, wie in der Exegese gezeigt, aus

der kabbalistischen Mystik und aus der Tradition jüdischer
Glaubensvorstellungen.104 Techniken der Glasmalerei und der Bildhauerei

verleihen den hebräischen Buchstaben ein ästhetisches Eigenleben

(Abb. 38). Die abstrakten Kompositionen, in die die Worte

eingebettet sind, folgen romantischen und abstrakt-expressionistischen

Kunstrichtungen (Abb. 39). Insofern bewegte sich Régine

Heim mit ihrer Glasfensterkunst im Spannungsfeld von jüdischer
Tradition und modernistischer Selbstbehauptung. Die Stellung, die

das Friesenbergfenster im gesamten Œuvre der Künstlerin
einnimmt, lässt sich bestimmen, sobald die Arbeiten in Vevey, Veyrier
und Jerusalem kunsthistorisch dokumentiert und analysiert sind.105

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt 263



1 Zur Bedeutung des Begriffs »Kabbala« im Zürcher

Umfeld der 1950er-Jahre vgl. den abgebildeten Text

der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich aus dem

Jahr 1951 (Abb. 40).

2 Vgl. Anm. 104.

3 Die Künstlerin hat sich spätestens seit Ende der

1960er-Jahre mit weiteren Projekten beschäftigt,
die jedoch nicht ausgeführt worden sind, so zum

Beispiel 1971/72 mit einem grossen Betonglasfenster
für das Foyer des Gemeindehauses der
Israelitischen Cultusgemeinde in Zürich.

4 Die kunstkritische Würdigung der Werke von

Régine Heim in Form von Ausstellungsrezensionen
reicht bis ins Jahr 1954 zurück; damals erschien in

der Zeitschrift »Werk« die erste Ausstellungsrezension;

die präsentierten Porträtplastiken wurden

einem »verjüngten Realismus« zugeordnet, das ein

»formgewandtes Talent von unbefangener
Natürlichkeit« geschaffen habe - andere Arbeiten wurden
als »noch nicht vollgültige Lösungen« bewertet. (Auf

eine vollständige Auflistung aller Ausstellungsrezensionen

wird hier bewusst verzichtet.)
5 Die persönlichen bzw. familiären Beziehungen

der Autoren zu Régine Heim erwiesen sich bei

den wissenschaftlichen Recherchen teilweise von

Vorteil, denn es galt u.a., mündlich Überliefertes

auf Stichhaltigkeit zu prüfen. Erinnerungen an

Heim fassten wir am 22. Dezember 2005 in einem

Arbeitspapier zusammen. Interviews führten wir
mit Personen durch, die die Künstlerin persönlich

gekannt haben: Madeleine Erlanger, Zürich; Eduard

von Fellenberg, Pregny-Chambésy; Walter Heim,

Comano; Avram Kampf, Ein Hod; Zula Lackner,

Zürich; Nurith und Daniel Loewinger, Zürich; Susanna

Merkle, Zürich; Miryam Mohnblatt, Hannover; llana

Pfeffer, Tel Aviv; Giovanni Sorge, Zürich; Wolfgang
Somary, Meilen; Eric Teitler, Zürich; Michael Tewlin,

Zürich und Zwi Werblowsky, Jerusalem. — Herr
Oliver Primus stellte Tonbandaufnahmen eines

ausführlichen Interviews mit Heim vom 21. August
2003 zur Verfügung. Zusätzliche Informationen

gaben Ronit Bollag und Samuel Urban, Israelitische

Cultusgemeinde Zürich, Ruth Fivaz, Sabine Sim-

khovitch-Dreyfus, Jean Halpérin und Jean Plançon,

Communauté Israélite de Genève, Uriel Gast,

Archiv für Zeitgeschichte der ETH Zürich, Simone

Schliachter, Central Zionist Archives, Jerusalem,
und Walter Raschle, Zivilstandsamt des Kantons
Zürich. - Über die »Kabbala« führten wir Gespräche

mit André und Annette Chouraqui, Jerusalem, und

Roland Goetschel, Jerusalem. — Über den Umgang

mit vertraulichen Dokumenten beriet uns llana

Shmueli, Jerusalem. — Über Fragen zum »jüdischen
Bilderverbot« korrespondierten wir mit Jacques

Picard, Universität Basel. — Viola und Kay Jürgens-
Baumhauer, Freiburg i. Brsg., stellten ausserordentlich

grosszügig Informationen und Dokumente

über Hans Baumhauer bereit. - Bei der Beschaffung

von Material über Carl Gustav Jung halfen Walther
Fuchs und vor allem Angela Graf-Nold,
Medizinhistorisches Institut der Universität Zürich. — Über

persönliche Begegnungen mit Gershom Scholem

und Martin Buber unterrichteten Zwi Werblowsky,

Jerusalem, Felix Philipp Ingold, Romainmötier,

und Shmuel Thomas Huppert, Jerusalem. — Zum

»Dibbuk« gab Daniel Wolf vom Théâtre du Grütli in

Genf nützliche Informationen. - Photographische
Dokumente lieferte Marlène Rezenne, Romainmötier.

- Als astrologische Expertin konsultierten
wir Marief Ruperti, Juriens. - Mandy Sawitzki

Gnägi, Kunsthistorisches Institut der Universität
Zürich, war in vielen Belangen eine unverzichtbare
Mitarbeiterin. - Die Autoren bedanken sich sehr

herzlich für die hilfreiche und freundliche
Unterstützung bei allen Genannten. - Der Kurator des

Musée Régine Heim in Pregny-Chambésy, Eduard

von Fellenberg, stellte Merkbüchlein und Tagebücher

der Künstlerin, Briefe und anderen Dokumente

zur Verfügung. Weitere Dokumente fanden sich in

den Familienarchiven von André L.Blum, Michael

Tewlin und Walter Heim. Bei der Wiedergabe von

Tagebucheinträgen übersetzten wir französische

Einträge auf Deutsch. Deutsche Einträge werden

unverändert wiedergegeben. Auslassungen sowie

Kommentare der Autoren sind durch eckige Klammern

I...1 gekennzeichnet.
6 Die Autoren bereiten eine Buchpublikation vor.
7 Erste Ergebnisse haben die Autoren veröffentlicht

unter dem Titel Régine Heims Glasfensterkunst

im Friedhof Oberer Friesenberg, 1994-96. Erste

kritische Bestandsaufnahme, in: Kunst + Architektur
in der Schweiz, 56. Jg., 2005, H. 2, S. 49-55.

8 Künstler-Lexikon der Schweiz XX. Jahrhundert,
2 Bde., Frauenfeld 1958-1961, S. 421; Lexikon der
zeitgenössischen Schweizer Künstler, Frauenfeld 1981,

S. 163; Künstlerverzeichnis der Schweiz 1980-1990,
Frauenfeld 1991, S. 207f.; Biografisches Lexikon der
Schweizer Kunst, 2 Bde., Zürich 1998, S. 471f.

9 Ein Fehler findet sich im Literaturverzeichnis des

»Biografischen Lexikons der Schweizer Kunst« von
1998; der dort nachgewiesene Artikel von Sigmund

Bendkover ist nicht, wie angegeben, in der
Zeitschrift »Du«, sondern in der Zeitschrift »Turicum«

erschienen, die im April 1994 gleich mehrere
aufschlussreiche Artikel zum jüdischen Leben enthielt.

10 Unveröffentlichtes Typoskript von Rifka bath Israel

Jizchak, ohne Datum, Nachlass-Archiv des »Musée

Régine Heim«, Pregny-Chambésy.
11 Vgl. Kersten/Blum 2005 (wie Anm. 7), S. 49.

12 Vgl. Akten des Zivilstandsamtes der Stadt Zürich;

für eine schnelle Auskunft danken wir sehr herzlich

Herrn Walter Raschle, stellv. Abteilungsleiter.
13 Freundlicher Hinweis von Wolfgang Somary, Meilen.
14 »Ryfkele« ist das jiddische Diminutivum des Namens

Ryfka (hebräische Form von Rebekka).

15 Das Haus wurde 1943 zusammen mit dem ganzen

jüdischen Ghetto durch deutsche Truppen zerstört;
der von Christen bewohnte Teil der Chlodnastrasse

ist erhalten geblieben.
16 Vgl. Haumann, Heiko, Geschichte der Ostjuden,

München 1990, S. 119.

17 Geboren 1879 in Tomaszow, gestorben 1956 in Genf

(auf dem Grabstein steht »Freidenreich«). Vom

Vater, nicht aber von der Mutter, schuf die Künstlerin
in späteren Jahren eine Porträtbüste.

18 In der Regel dauerte der Kriegsdienst in der rus¬

sischen Armee 25 Jahre, und nur wenige Soldaten

kehrten unverletzt ins zivile Leben zurück
19 Geboren 1878 in Warschau, gestorben 1951 in Genf.

20 Ausführliche Darstellungen in: Dubnow, Simon, Die

neueste Geschichte des jüdischen Volkes, 1789—1914,

3 Bde, Berlin 1923; ders., Geschichte des Chassidis-

mus, Berlin 1931; Grözinger, Karl Erich, Jüdisches
Denken. Von der mittelalterlichen Kabbala zum

Hasidismus, 2. Bd., Frankfurt 2005.
21 Der »falsche kabbalistische Messias« Sabbatai Zwi

(1626-1676) konvertierte zum Islam und zerstörte
dadurch die Hoffnung auf eine baldige messi-

anische Erlösung; ausführliche Darstellung in

Scholem, Gershom, Die jüdische Mystik in ihren

Hauptströmungen, Frankfurta. M. 1967 (1. Aufl.
Zürich 1957), Kap. 8.

22 Baal Schern Tov (Israel ben Elieser, abgekürzt
»Beseht«, ca. 1700—1760) war der Begründer eines

»neuen« zentraleuropäischen Chassidismus, der
sich vom westeuropäischen Chassidismus des 12.

und B.Jahrhunderts stark unterscheidet. »Beseht«

hinterliess ein umfangreiches Korpus mündlich
überlieferter Lehren; ausführliche Darstellung
durch Grözinger, Karl Erich, Die Geschichte vom

Baal Schern Tov Schivche ha-Bescht, Wiesbaden

1998, S. 57.

23 Vgl. Dubnow, Simon, Geschichte des Chassidismus,

Berlin 1931, und Haumann, Heiko, Geschichte der
Ostjuden, München 1990.

24 Vgl. Dubnow 1923 (wie Anm. 20).

25 Eine der mündlich überlieferten Erinnerungen be¬

sagt, im Alter von neun Jahren habe das Mädchen

von ihren Eltern den Auftrag bekommen, auf seine
drei jüngeren Geschwister aufzupassen. Währenddessen

seien im Quartier Zigeuner gesehen worden,
und Teile der Bevölkerung hätten begonnen, Jagd

auf sie zu machen. Diese Jagd habe sich rasch auf
die Verfolgung von Juden ausgeweitet, und deshalb

habe das Kind seine Geschwister in ein Zimmer der

elterlichen Wohnung eingeschlossen und sei selbst

auf die Strasse geschlichen, um die Ausschreitungen

zu beobachten.

26 Tochter des Rabbiners Raphael Olewski aus Strykow.
27 Vgl. Langer, Georg, Die Erotik der Kabbala, Mün¬

chen 1989 (1. Aufl. Prag 1923), S. 70.

28 Ein Jahr nach dem Beitritt von Genf zur Schweize¬

rischen Eidgenossenschaft im Jahre 1815 erhielten
die Genfer Einwohner zwar die Zusicherung der

freien Religionsausübung, gleichzeitig blieb
aber die christliche Glaubenszugehörigkeit eine

Vorbedingung für die Erlangung des Genfer Bürgerrechts.

Nach dem Staatsvertrag mit Frankreich von
1827 betrachtete Genf die Juden von Carouge als

französische Staatsangehörige. Als Hindernis zur

Erlangung des Genfer Bürgerrechts wurde die

Unfähigkeit der Juden genannt, sich den genferischen
Geist anzueignen. Der Bau der ersten Genfer

Synagoge datiert ins Jahr 1852; ab 1857 konnten
die Juden von Carouge das Genfer Bürgerrecht
beantragen. Vgl. im Einzelnen Wedler-Steinberg,
Augusta, Geschichte derJuden in der Schweiz vom
16. Jahrhundert bis nach der Emanzipation. Bearb. u.

erg. durch Florence Guggenheim-Grünberg, Zürich

1970, Bd. 1, S. 227ff.

264 Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum



29 Die Diskussionen über die rechtliche Anerken¬

nung jüdischer Gemeinden dauert bis heute an;

israelitische Religionsgemeinschaften werden

als Institutionen von öffentlichem Interesse

bezeichnet, aber keineswegs öffentlich-rechtlich
anerkannt. Dementsprechend erhalten israelitische

Religionsgemeinschaften keine Subventionen. Dass

entspricht andererseits durchaus dem ausdrücklichen

Wunsch jüdischer Gemeinden, die
insbesondere in internen religiösen Angelegenheiten
möglichst viele Freiheiten bewahren möchten; vgl.
Leitenberg, Laurence, Evolution et perspectives des

communautés en Suisse romande, in-, Rosenstein,

Gabrielle, Jüdische Lebenswelt Schweiz, Zürich

2004, S. 153-166, und Krauthammer, Pascal, Die

rechtliche und gesellschaftliche Stellung derJuden
in der Schweiz, in: ebd., S. 101-119.

30 Vgl. Weill, Ralph, Strukturelle Veränderungen in der
schweizerischen Judenheit, in: Rosenstein 2004 (wie

Anm. 29), S. 120—129, und Bär, Ulrich/Brunschwig,
Anette/Heinrichs, Ruth u.a. (Hrsg.), Geschichte der

Juden im Kanton Zürich, Zürich 2005.
31 1919 wurde Heinrich Rothmund Leiter der Eidgenös¬

sischen Fremdenpolizei und zeichnete sich durch

einen besonders grossen Eifer bei der Schaffung
restriktiver Reglemente aus. 1936 liess er eine

Karenzzeit von 18 Jahren für die Einbürgerung von
Ostjuden einführen. Dementsprechend wurden
die Gesuche ostjüdischer Gesuchstellern zwei- bis

dreimal so häufig abgelehnt wie die Gesuche

anderer Bewerber, vgl. Gast, Uriel, Von der Kontrolle

zur Abwehr. Die eidgenössische Fremdenpolizei im

Spannungsfeld von Politik und Wirtschaft 1915-1933,

Zürich 1997. - Die späteren Massnahmen
Rothmunds richteten sich gegen ausländische Juden

jeglicher Herkunft, ein Problem, mit dem Régine

Heims zukünftiger Gatte während des Zweiten

Weltkrieges zu kämpfen hatte.
32 Die Diskussionen zur Bestattungspraxis werden

in Genf auch heute noch kontrovers geführt; vgl.
Büchi, Christophe, Gräben um Gräber. Genfer

Glaubenskrieg um konfessionelle Friedhöfe, in-. Neue

Zürcher Zeitung, 14./15.10.2006, S. 16.

33 Die Schweiz war neben Liechtenstein, Norwe¬

gen und Schweden das einzige Land mit einem

»Schächtverbot«. Das Problem des »Schächtens« ist

in der Schweiz selbst heute noch nicht gelöst, vgl.

Krauthammer 2004 (wie Anm. 29), S. 101—119, und

Huser Bugmann, Karin, Schtetl an der Sihl, Zürich

1998.

34 Vgl. Kupfer, Claude/Weingarten, Ralph, Zwischen

Ausgrenzung und Integration. Geschichte und

Gegenwart derJüdinnen undJuden der Schweiz, Zürich

1999, und Huser Bugmann 1998 (wie Anm. 33). - Der

Gegensatz zwischen Orthodoxie und Emanzipation

war allerdings nicht in jedem Fall unüberbrückbar,

vgl. Reiss, Roger, Fischel und Chayne. Szenen aus

dem Zürcher Stetl, Berlin/Wien 2003.

35 Zu den Spannungen zwischen Ost- und Westjuden
vgl. Beyrau, Dietrich, Antisemitismus undJudentum
in Polen 1918-1939, in*. Geschichte und Gesellschaft

2/1982, S. 205—292, sowie Huser Bugmann
1998 (wie Anm. 33).

36 Vgl. Kampf, Avram, The Bronze Sculptures of Régine

Heim, in: Jewish Art 15/1989, S. 96-107, hier insb.
S. 97.

37 Zur Bedeutung und zum Inhalt des Buches vgl.
Scholem, Gershom, Zur Kabbala und ihrer Symbolik,
Frankfurta.M. 1998 (1. Aufl. Zürich 1960).

38 An-ski (Salomon Zainwill Rappaport, geb. 1863 in
Tchachnik, gest. 1920 in Warschau) schrieb das

Stück aufgrund seiner ethnographischen Studien

zunächst in russischer Sprache, übersetzte es dann

ins Jiddische und liess es während der russischen

Revolutionswirren liegen. Chajjim Nachman Bialik
(1873—1934) bearbeitete An-skis Entwürfe, schrieb
das Stück neu in hebräischer Sprache und formte
seinen Sinn ins Mystisch-Kabbalistische um. Diese

Version wurde 1922 vom hebräischen Theater Ha-

bima im Moskau übernommen.
39 An-Ski, Le Dibbouk, Version française de Marie-

Therèse Koerner, Paris 1927; Pauly, Jean de, Le

livre du Zohar, Paris 1925. - Régine Heims späterer
Kabbala-Lehrer Gershom Scholem hat das Buch

von Pauly gegenüber seinem Mitarbeiter Zwi

Werblowsky als »Mischung aus Ignoranz und

unverfrorener Fälschung bezeichnet« (freundliche
Auskunft von Zwi Werblowsky, Jerusalem 2006). In

den 1920er-Jahren erfreute sich das Buch von Pauly

allerdings einer grossen Beliebtheit.

40 Vgl. Scholem 1998 (wie Anm. 37), S. 80, sowie Scho¬

lem 1967 (wie Anm. 21), S. 83.

41 An-Ski 1927 (wie Anm. 39), S. 44 u. 136.

42 Die Zeilen gehen auf verschiedenen Stellen im

Hohelied Salomons zurück: 1,4, 1,9, 4,3, 4,5 und 6,5.

43 Ein in französischer Sprache abgefasster Beset¬

zungszettel der »Dibbuk«-Aufführung des Moskauer

Habima-Theaters hat sich im Nachlass der Künstlerin

erhalten (Regisseur: J. B. Wachtangow, Musik:

J.Engel, Bühnenbild: N.Altmann, in der Hauptrolle:
A. Rowina bzw. J.Gowinskaja als Leah).

44 Vgl. Picon-Valin, Béatrice, Le Théâtre JuifSoviétique
pendant les années vingt. L'âge d'homme, Lausanne

1973, S. 120.

45 Der russische Maler Nathan Altmann (1898-1970)

entwarf in den frühen 20er-Jahren Bühnenbilder
und Kostüme für das Habima-Theater; vgl. Kampf,

A., Jewish Experience in the Art of the Twentieth

Century, South Hadley 1984, S. 38.

46 Heim, Régine, unveröffentlichtes Tagebuch, 2. Sept.
1929.

47 Ebd., 5.Sept. 1929.

48 Ebd., 11. Sept. 1929.

49 Ebd., Okt. 1929, eingelegtes Typoskript.
50 Ebd., 14. Dez. 1960.

51 Das Datum der Hochzeit ist nicht bekannt. Das

Paar hat nur wenige Monate zusammengelebt. Eine

Korrespondenz hat sich, soweit bis jetzt bekannt,
nicht erhalten.

52 Heim, Régine, unveröffentlichtes Tagebuch,
26. März 1931.

53 Ebd., 17. April 1931.

54 Otto Heim war langjähriges Vorstandsmitglied des

Verbandes des Schweizerischen Textilgrosshandels
und leitete im Zweiten Weltkrieg die ORT-Organisa-

tion, die sich als Unterorganisation des Verbandes

Schweizerischer Jüdischer Fürsorgen (VSJF) mit
der beruflichen Ausbildung, Neuorientierung und

Eingliederung jüdischer Flüchtlinge befasste. 1944

wurde Heim Mitglied der eidgenössischen
Sachverständigen-Kommission für Flüchtlingsfragen, 1945

Präsident des VSJF und Mitglied der Geschäftsleitung

des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes.

Heim litt nach einem Reitunfall an einer

eitrigen Entzündung des Hüftgelenks, die eine

lebenslange Invalidität verursachte, aber zu keinen

grösseren Einschränkungen der beruflichen und

philanthropischen Aktivitäten führte. Der Nachlass

von Heim befindet sich im Archiv für Zeitgeschichte
der ETH Zürich.

55 Georges Bloch (1901—1984), Textilfabrikant,
Kunstsammler und Philantroph; ab 1933 Mitarbeit
in zahlreichen Emigranten- und Flüchtlingsorganisationen;

1962—1972 Mitglied der Kunstkommission

der graphischen Sammlung der ETH; 1981 Verleihung

der Ehrendoktorwürde durch die Universität
Zürich, vgl. Weber, Werner, Georges Bloch, in:

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen
Seminars der Universität Zürich 1/1994, S. 4f.

56 Heim, Régine, unveröffentlichtes Tagebuch, 7. April
1931.

57 Ebd., 16. April 1931.

58 Mündliche Mitteilung von Régine Heim an Ilse Blum

und deren Sohn André Blum.

59 Otto Heim erwirkte 1943 eine Einreisebewilligung
für den in Frankreich verfolgten Maler, der aber an

der schweizerisch-französischen Grenze umkehrte,

wenig später verhaftet und in Auschwitz ermordet
wurde. Régine Heim porträtierte Slodki in Form

eines Torsos. Ein Bronzeabguss befindet sich im

»Musée Régine Heim«, Pregny-Chambésy.
60 Ein Bronzeabguss des Torsos befindet sich im »Mu¬

sée Régine Heim«, Pregny-Chambésy.
61 Wir danken Herrn und Frau Erlanger sehr herzlich

für die Bereitschaft zum Gespräch mit André
L. Blum am 7. Okt. 2004. Ein Protokoll des

Gesprächs und eine Kopie der Ansprache von Albert

Erlanger befindet sich im Archiv der Autoren.
62 Die Abdankungshalle hat neben dem grossen Ge¬

betsraum ein Zimmer für die rituelle Waschung des

Leichnams und für das Anziehen der Totenkleider,
einen Kühlraum, ein Rabbinerzimmer, einen Gärtner-

und Lagerraum sowie ein Zimmer für die

Hinterbliebenen, das insbesondere für die Totenwache

genutzt wird. — Neben den Abdankungen findet
einmal pro Jahr eine Seelenfeier für die Opfer der

Nationalsozialistischen Diktatur Deutschlands am

Holocaust-Gedenktag statt (Abb. 26).

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt 265



63 Unveröffentlichter Brief von Hans Baumhauer an

Régine Heim, Freiburg, 17. Sept. 1994, Autograph
im Nachlass-Archiv des »Musée Régine Heim«,

Pregny-Chambésy. — Hans Baumhauer, Sohn eines

Münchner Malers und einer Bürgerin von Tarasp,

war zunächst deutscher Staatsangehöriger. 1984

erhielt er das Schweizer Bürgerrecht und wurde

Bürger von Tarasp. Baumhauer gründete kurz nach

dem Zweiten Weltkrieg eine Werkstatt für sakrale

Glasfenster in Freiburg i. Brsg. Er erhielt zahlreiche

Aufträge für neu erbaute und im Krieg beschädigte
Kirchen in Deutschland (Böhringen/Konstanz,
Bühlerhöhe/Bühl, Erzingen, Freiburgi. Brsg.,

Furtwangen, Hartheim, Hinterzarten, Konstanz,

Mannheim, Neuenburg/Müllheim, Offenburg, Ram-

mersweiler, Stegen, Todtnau/Lörrach, Überlingen,

Villingen, Vöhrenbach, Wildgutach, Waldshut), in

der Schweiz (Arosa, Chur), in Israel (Nazareth) und

in Luxemburg. In Freiburg i. Brsg. sind besonders

seine Fenster in der St. Martinskirche und der

Kapelle des Lorettospitals hervorzuheben. Baumhauer

schuf ausserdem Mosaike, die er in Kirchen

und an öffentlichen Gebäuden anbrachte. Bei der

Begegnung mit Régine Heim verfügte der Künstler
über grosse technische Erfahrungen im sakralen

Glasfensterbau. Er experimentierte mit neuen

Techniken, speziell mit der Glasbrockentechnik.

- Zu Baumhauers Glasfenstern vgl. folgende
Literatur: St. Luzius, Chur, (Kunstführer 626, Schweizer

Reihe 21), München/Zürich 1955, S. 11-16; Hermann,

Manfred, Vöhrenbach im Schwarzwald. Pfarrkirche
St. Martin. Bruderkirchle St. Michael, Lindenberg
(o.J.), S. 20-23; Todtnau/Schwarzwald, (Kunstführer

1021), München/Zürich 1974, S. 5-9; Freiburger
Almanach 14/1963, S. 29-34; Cavigelli-Moser, Pieder,

75 Jahre Katholische Pfarrei Arosa, 1907—1982,

München/Zürich 1983, S. 59-63. (Wir danken Frau

Viola Jürgens-Baumhauer, Freiburg i. Brsg., ganz
besonders herzlich, dass sie uns die angeführte
Literatur aus dem Nachlass ihres Vaters für lange
Zeit zur Verfügung gestellt hat.)

64 Vgl. die Debatte in: Jüdische Rundschau Maccabi,
7. Sept. 1995.

65 Vgl. ebd.

66 Vgl. ebd.

67 Bis jetzt haben sich in ihrem Nachlass allein
Entwürfe zum nicht ausgeführten Projekt für das

Gemeindehaus der Israelitischen Cultusgemeinde in

Zürich finden lassen.

68 Régine Heim in Gesprächen mit Anne Blum,

1986-2004, notiert von André L. Blum am 22. Dez.

2005 (unveröffentlicht); vgl. Abb. 27.

69 Biografische Angaben zu Hans Baumhauer vgl.
Anm. 63.

70 Dies geht auch aus seinem unveröffentlichten Werk¬

verzeichnis hervor, das uns Viola Jürgens-Baumhauer,

Freiburg i. Brsg., freundlicherweise aus dem

Nachlass des Künstlers zugänglich gemacht hat.
71 Unveröffentlichter Brief von Werner Rom an

Régine Heim, Zürich, 29. Sept. 1994, Autograph im

Nachlass-Archiv des »Musée Régine Heim«, Pregny-
Chambésy.

72 Vgl. Anm. 103.

73 Unveröffentlichter Brief von Werner Rom u. Jean-
Pierre Karasek an das Ehepaar Erlanger, Zürich,
12. Jan. 1995, Autograph im Nachlass-Archiv des

»Musée Régine Heim«, Pregny-Chambésy. — die
Reaktion ist in einer unveröffentlichten Notiz,

Typoskript ohne Datum und ohne Autorenangabe,
erhalten im Nachlass-Archiv des »Musée Régine

Heim«, Pregny-Chambésy.
74 Vgl. Israelitisches Wochenblatt, 20. Nov. 1996.

75 »sFr. 59'000.- grosses Fenster zahlbar in drei

Teilen, 1. bei Auftragserteilung, 2. bei Beginn der

Glasarbeit 3. bei Beendigung [...1 sFr. 3600.-je
qm Ifür die restlichen Glasflächenl.«
Unveröffentlichter Brief von Hans Baumhauer an Régine

Heim, Freiburg i. Brsg., 17. Sept. 1994, Autograph im

Nachlass-Archiv des »Musée Régine Heim«, Pregny-

Chambésy.

76 Der Kostenvoranschlag der Firma »Schuler«

aus Freiburg i. Brsg. belief sich auf insgesamt
sFr. 35'837.—. Unveröffentlichtes Schreiben der

Firma im Nachlass-Archiv des »Musée Régine

Heim«, Pregny-Chambésy.
77 »Bereich der Türen Fr. 46'000.- / Oberlicht

40'000.— / Grosses Fenster 59'000 — / Bronze

80'000.-.« Duplikat des Briefes im Nachlass-Archiv
des »Musée Régine Heim«, Pregny-Chambésy.

78 Die zu den Vorgängen erhaltenen Schriftstücke

können hier aus Platzgründen nicht weiter vorgestellt

und ausgewertet werden.
79 Mündliche Mitteilung von Viola Jürgens-Baumhauer

im Gespräch mit André L. Blum am 19. Sept. 2005.

80 Die Künstlerin hat bei verschiedenen Gelegen¬

heiten, beispielsweise in Gesprächen mit den

Autoren, die Darstellung des Fensters mit einer

»Explosion« oder einem »Urknall« verglichen.
81 Das »Jod«, der zehnte Buchstabe des hebräischen

Alphabets und zugleich der kleinste, beinahe

dimensionslose, stellt nicht nur den Namen Gottes

dar, sondern erinnert auch an das Dezimalsystem
der Zahlen sowie an die zehn Gebote. Das isolierte
»Jod« wird, wie der Name Gottes, nicht ausgesprochen.

Beim Schreiben aller 22 Buchstaben wird stets

mit einer »Jod«-förmigen Linie begonnen. Für die

Kabbalisten ist dies ein Hinweis auf den göttlichen
Ursprung der Buchstaben und die Präsenz des

Göttlichen in allen Dingen; ausführliche Darstellung

in: Ouaknin, Marc-Alain, Concerto pour quatre
consonnes sans voyelles, Paris 1991, und Weinreb,

Friedrich, Vor Babel. Die Welt der Ursprache, Weiler
1995.

82 In ihr Tagebuch schrieb die Künstlerin während
der Arbeit an den Fenstern: »Auflösung der Sonne

in der Farbe (Turner) / Auflösung des Sehens in

der Farbe / Veränderung des Lichts in der Farbe.«

Gershom Scholem, der kabbalistische Lehrer von
Heim, befasst sich mit der Analogie der
kabbalistischen Schöpfungsidee und Lichteffekten in
sakralen Glasfenstern, vgl. Scholem 1967 (wie

Anm. 21), S. 240.

83 Die Künstlerin äusserte allerdings die Ansicht, dass

die Schöpfung keinen einmaligen Akt darstellt.
Im Gespräch mit Olivier Primus sagt sie (Bandabschrift):

»Die Schöpfung ist ohne Ende, und mit
ihren Wunden tragen die Menschen dazu bei - das

ist auch ohne Ende. Auch der Hass ist ohne Ende,

und die Liebe, und die Welt der Wahrheit.« Heim

greift hier das Motiv der Wiederherstellung (Tik-
kun) auf: Gemäss der lurianischen Kabbala müssen

Gott und die Menschheit die bei der Schöpfung

aufgetretenen Zwischenfälle restituieren, wobei die

aufbauenden Kräfte der Liebe und Gnade notwendig

sind, vgl. Scholem 1998 (wie Anm. 37), S. 148ff.

84 Im Gespräch mit Olivier Primus vom 21. August 2003

sagte Heim über die Fenster (Bandabschrift): »Es gibt
eine kabbalistische Sage, dass Gott sich zusammengezogen

hat, um aus sich die Schöpfung entstehen zu

lassen, und das habe ich eben dargestellt.«
85 Die Oberlichtfenster sind in pastellfarbenen Tönen

gehalten und sollen an den Regenbogen erinnern,
das von Gott gesetzte Zeichen für den Bund mit
Noah und dessen Nachfahren (Genesis 9,8-17).
Die Zitate sind in Form von Bronzebuchstaben auf
den Scheiben befestigt. Im Gespräch mit Olivier
Primus hat sich Heim über die Texte an den
Oberlichtern geäussert. Dementsprechend sind die an
der Nordostwand der Halle angebrachten Texte,

nämlich »En-Sof«, der Ausdruck für das unfassbare,

unendliche Wesen der Gottheit, »Schamajim« für
»Die(sie!) Himmel« und »Die Welt der Wahrheit«

nur von der Frauenseite her lesbar, die Worte aus

Ezechiel 37,14 an der Südwestwand nur von der
Männerseite her. Die drei Zitate für Frauen haben

das Unendliche, das für den analytischen Geist
Unfassbare, zum Inhalt. Die Frauen, die der Künstlerin

zufolge »immer so eine Nebenrolle spielen im

Leben, (...lgetrennt von den Männern«, seien eher in

der Lage, den Sinn solcher Ausdrücke zu erfassen,
während sich Ezechiel 37,14 an den »männlichen«

Verstand richte.
86 Die lurianische Kabbala geht auf Isaak Luria (1534—

1572) zurück. Sie ist massgeblich durch seinen Schüler

Rabbi Vital Calabrese (1543-1629) schriftlich
festgehalten worden. Ausführliche Beschreibung vgl.
Scholem, Gershom, Von der mystischen Gestalt der

Gottheit. Studien zu Grundbegriffen der Kabbala,

Zürich 1962, (benutzte Ausgabe: Frankfurta. M. 1977,

S. 77ff., und Scholem 1967 (wie Anm. 21), S. 267ff.

- Die ganze Bedeutung der lurianischen Mystik für
die Friesenbergfenster wird sich erst dann klären

lassen, wenn ihr Einfluss auf die früheren
Glasfenster von Heim gründlich untersucht worden ist.

87 Gott äusserte sich in dieser Art nach der Verheis-

sung, er werde die Gräber der Toten öffnen und

sein Volk daraus herausführen (Ezechiel 37,12).

88 Über die Mehrdeutigkeit der Tropfen kann erst im

Vergleich mit den anderen Glasfensterarbeiten der

Künstlerin Näheres ausgesagt werden.

266 Wolfgang Kersten, Anne und André L. Blum



89 Das Zurückziehen auf sich selbst sei Gott nicht voll¬

ständig gelungen, und die unfreiwillig zurückgelassenen

Überreste des Göttlichen im frei gewordenen
Raum hätten sich in das Böse verwandelt. Zudem

zerbrachen die Gefässe oder Kanäle, durch die sich

das Göttliche im freien Raum manifestierte, und

ein Teil des Göttlichen sei in Form von Funken

weit in den Raum hinaus, ins »Exil« geschleudert
worden. Dort, im »Exil«, müssten die »Funken« von
den Menschen, insbesondere von den Anhängern
der Kabbala, befreit und in den göttlichen Bereich

zurückgebracht werden.

90 »Und das ist das Geheimnis, warum über Israel

verhängt ist, dass alle Völker der Welt es versklaven:

es soll aus ihnen jene Funken herausholen
die unter sie gefallen sind [...I. Und darum ist es

notwendig, Israel in alle vier Winde zu zerstreuen,
damit es alles emporhebe.« »Sefer ha-likkutim«,
Bl. 89b, zit. n. Scholem 1967 (wie Anm. 21), S. 312.

91 Vgl. Anm. 21.

92 Vgl. Anm. 22.

93 Die Funken aus der Seele Adams werden häufig
in Zusammenhang gebracht mit kabbalistischen

Ansichten zur Seelenwanderung. Danach kann der
Mensch, gleich wie Adam, seine Befreiung nicht
immer in einem Leben bewältigen und wird deshalb

wiedergeboren; vgl. Scholem 1977 (wie Anm. 86),
S. !93ff.

94 Im Flebräischen ergibt die Anzahl der 22 Buchsta¬

ben und 10 Basiszahlen die Summe 32. Der erste
und letzte Buchstabe der 5 Bücher Moses, »Beth« (2)

und »Lamed« (30), bilden ebenfalls die Summe 32.

Die Differenz des Zahlenwerts für »Haus« (412) und

»Tempel« (440) beträgt 32, etc. - Allgemein werden

in der Kabbala den Buchstaben und Wörtern
Zahlenwerte zugeteilt, umgekehrt aus den Zahlen

Wörter konstruiert und aus den Beobachtungen

mystische Rückschlüsse gezogen; ausführliche
Darstellung in Ouaknin 1991 (wie Anm. 81) und Weinreb
1995 (wie Anm. 81).

95 Das hebräische Wort für »Herz« besteht aus den

Buchstaben »Lamed« (30) und dem Buchstaben

»Beth« (2). Die 17 weissen Funken ergeben den

von Gott im Rahmen der Schöpfung benutzten

hebräischen Ausdruck für »gut« (»Teth«, »Waw« und

»Beth«, Genesis 1,4), die 15 farbigen ergeben den

Namen Gottes (»Jod« und »Heh«),

96 Buch »Bahir«, zit. n. Scholem 1977 (wie Anm. 86),

S. 157.

97 Im Fenster für die Synagoge Hechal Schlomo in

Jerusalem ist das ganze System der göttlichen
Potenzen und Emanationen dargestellt; eine detaillierte

Beschreibung findet sich in Werblowski, R.J.

Zwi, The stained Glass Windows of Régine Heim in

Jerusalem, in: Jewish Art 15/1989, S. 108—115.

98 Ausführliche Erläuterungen in Scholem 1977 (wie

Anm. 86), S. 135ff., und Ariel, David F., Die Mystik
des Judentums, München 1991, S. 159.

Régine Heim — Liebe als kosmischer Akt

99 In ihren früheren Glasfenstern befolgte die

Künstlerin die Tradition, eine Analogie zwischen

der Schechina und Jerusalem oder dem Volk Israel

herzustellen. Im Fenster für den Beetsaal des

Altersheims Les Berges du Léman wird die Schechina

als »Himmlisches Jerusalem in der Pupille des

göttlichen Auges« dargestellt; in der Bibel ist von
der »brennenden Liebe des Herrn zu Jerusalem«
die Rede, Sacharia 8,1—2. In Jesaja 66,8 wird die

»Mutter Zion« und in der Offenbarung 12,1-2 wird
eine Schwangere kurz vor der Geburt erwähnt.

100 Exodus 24,10. - Auch Ezechiel sah Gott auf einem
Thron aus blauen Edelsteinen sitzen (10,1).

101 Rabbi Meir wird im Buch »Bahir«, einem kabbalis¬

tischen Werk aus dem 12. Jahrhundert, wie folgt
zitiert: »Weshalb steht die blaue Farbe über allen
anderen Farben? Deshalb, weil das Blau dem Meer

gleicht und das Meer dem Himmel und der Himmel
dem Thron des Allmächtigen«. Vgl. The Book Bahir,

edited and commented by Samuel Weiser, York-
Beach Maine 1979, S. 35.

102 Im Gespräch mit Olivier Primus sagt Heim (Bandab¬

schrift): »[...lund dann eben auf diesem Fenster,

stark wie der Tod ist die Liebe, oder stärker als der
Tod.«

103 Zu den bekanntesten Autoren, die im Hohelied die
Liebe zwischen Gott und Israel sehen, zählt Moses

Maimonides (1135—1204), vgl. Werblowksy, R.J. Zwi,

Gestalt, Symbol und Chiffre. David in der Kabbalah,

in: Dietrich, Walter/Herkommer, Hubert, König
David — biblische Schüsselfigur und europäische

Leitgestalt, Stuttgart 2003, S. 239-247.

104 Vgl. insbesondere der in der Abdankungshalle
aufliegende, von Michel Bollag abgefasste Prospekt.

Dort ist der hebräisch zitierte Vers aus dem

Hohelied Salomons 8,6 zwar abweichend und an

sich wenig überzeugend, aber ganz bewusst im Sinn

der Künstlerin (vgl. Anm. 102) und sicherlich auch

in Berücksichtigung der Funktion des Gebäudes

übersetzt mit: »Stärker als der Tod ist die Liebe«; im

Kommentar schreibt Bollag: »Bedeutungsvoll wird
im Anschluss an das Hohelied der Tod an die Liebe

geknüpft, d.h. die Liebe überdauert den Tod. Damit
verleiht das Fenster Kraft und Trost, zugleich ruft
es uns in die Verantwortung den Lebenden und den

Toten (sie!), dem Leben und dem Tod gegenüber.«
105 Dies haben die Autoren des vorliegenden Beitrags

für die geplante Buchpublikation vorgesehen.




	Régine Heim : Liebe als kosmischer Akt : kabbalistische Glasfensterkunst im Zürcher Friedhof Friesenberg

