
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 11-12 (2004-2005)

Artikel: De locis sanctis : Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem
7. Jahrhundert

Autor: Gnägi, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720020

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tu*«*»-- nttwerum fööywm s-'pößoijfum /em yer
^lC"

.vcnöc-ce Ayaert-cvflttc&nt: ^4wttu/tili- mfmo
(etTrx.il ß^utÄrAif (oce t-nfanuf yofrtp. L*e ueyv

y i^uasteyrtàlef /u'pey-wAynem e*t*f fuyoynuf collo CA*£-

v<-l Lvtit^"oleo ervte- ^ fUWm; •
SeJöw i* ÖC

cViArn vio-tivndum e/jfe CjitoJ **>,> uy" oLh im
(AuAtoy^f troc ê /Â^peY"^^ mevnoyw-i te^ufiuw
Arelet.m f\ ilrtt *po in «t fej>vd-te> |;»ytj u4cnanMUf
d\(tm£ Htc t»<v.trRVurr in e*tt4ylv y^eletvicA pery^ f°1~

rxfftmp- (î^pA^lo |»o^ derpytuf" Jrû r^TT^^orx» J
•Apollo (0^ jic.vnciö/' m pTTii)"*' Ivfr£^T>T cum j(°
l*ViV utdel>i-df. SupvA Jtome- lpmif 1-0-tvm Ja*-

ctiivT foriiviclo -a^rtynoto tfimetlto
tollocAto tr»cutu^At|u.i lorialt pAy>ce- domvmctim l>«^Afeyv/

fî^tt-ttltyuwn• /akiet-m det-Uy^aer |»tVmy*v • Njetmo-n

i^-tr^xiTrr aIIAr^tm ftp-iy*/' eelefi*ynim JeyuiLuf mfèyi
i.y iimm,vl)tiui* r

Iv--

ü raiiwMfiiii

•£,«<*G~]nai" 'y.&nthU
(Z*àS»°Qi r,rrrrrLvntfadpf"

\ \ Aiw»ri''

y«aN7fe>.*»t<*r»<x-
J»#£ «§-

If V
-ua

_

Ipnnnnr^

Abb. 1: Figur des Grabeskirchenkomplexes, in: Arculf,
De locis Sanctis (um 680), Reichenau, vor 842,

Zürich, Zentralbibliothek, Hs. Rh 73, fol. 5r.



Thomas Gnägi

De locis Sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht
des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert

Pilgerberichte aus dem ersten Jahrtausend nach Christus sind frühe

schriftliche Zeugnisse kulturellen Austauschs. So schildert der

irische Mönch Adomnan in seiner ausführlichen dreibändigen
Schrift »De locis Sanctis« aus dem 7. Jahrhundert unter anderem das

Aussehen von Kirchen in Jerusalem. Der Verfasser fügte dem Text

Zeichnungen bei, die zunächst an Grundrisse erinnern. Bei

eingehender Untersuchung fällt auf, dass diese schematischen Figuren
nicht mit den archäologischen Befunden übereinstimmen. Vielmehr
scheinen sie anderen Darstellungskonventionen zu folgen und weisen

über den informativen Gehalt eines Grundrissplans hinaus. Um

ihre tatsächliche Bedeutung zu erfassen, müssen die Zeichnungen
in das Umfeld damaliger Bildtraditionen eingebettet werden. Erst

danach ist es in einem weiteren Schritt möglich, einen Nutzen für
die Archäologieforschung zu eruieren.

Johannes Deckers hat die vielfältigen Darstellungsmodi
frühchristlicher Stadt- und Architekturdarstellungen untersucht und

unterscheidet realistisches Abbild, Personifikation, Plan und

Piktogramm.1 Gerade das Piktogramm gebe als Illustration »bildzeichen-

artig«2 verkürzt allgemeine Architekturtypen wie beispielsweise

Stadtmauer, Tempel oder Turm wieder, die in Zusammenhang mit

einer eindeutigen Inschrift oder typischen Merkmalen an bestimmte

Ereignisse oder Orte erinnerten.3 Die räumliche Anordnung der

bildlichen Repräsentation folgt nicht neuzeitlichen
Darstellungskonventionen: Schrägsicht, in die Fläche geklappte Gebäudeseiten

und frontale Ansichten von Architektur wechseln sich in derselben

Darstellung ab. Mit dieser mittelalterlichen Kompositionsart unterliegt

das Bild nicht einer zentralperspektivischen Konstruktion, die

sich auf den Betrachter ausserhalb des Bildes bezieht, sondern

»einer Art Raumperspektive«4, wie sie bereits in der antiken Malerei

vorkommt. Die Gegenstände werden dabei entsprechend ihrer

Bedeutungsgrösse abgebildet und je nach inhaltlicher Nähe
zueinander entsprechend platziert.

Mit dem Ende des Mittelalters bildete sich die Konvention
heraus, das Bild gewissermassen in ein Fenster zu verwandeln.
Räumlichkeit wird mittels perspektivischer Verkürzung evoziert. Wie
Erwin Panofsky in seinem Aufsatz »Perspektive als »symbolische
Form<« ausführt, seien Raum und Gegenstände einem einheitlichen
objektiven Masssystem unterworfen.5 Mit einem Grundriss können
die »Breitenwerte«6, mit einem Aufriss die »Höhenwerte« ermittelt
werden. Mit dem Bauhüttenbuch des Villard de Honnecourt aus
dem 13. Jahrhundert sind schliesslich für hochgotische Kirchen erstmals

Architekturrisse greifbar, die mit Grund- und Aufrissdarstellungen

Architekturplänen entsprechen.7 Grund- und Aufriss werden
zu Schemata, die vom Betrachter gedanklich in die Dreidimensio-
nalität übersetzt werden.

Zeichnungen in Adomnans Bericht

Unter der Berücksichtigung wechselnder Darstellungskonventionen

in Mittelalter und Neuzeit werden im Folgenden jene
»Planzeichnungen« behandelt, die sich in verschiedenen Abschriften zu
Adomnans »De locis sanctis« befinden. Die ursprüngliche
Handschrift von Adomnans Pilgerbericht ist nicht erhalten. Es existieren

einige Abschriften aus dem 9. Jahrhundert mit Figurendarstellungen

der im Text beschriebenen Kirchen in Bern (Burgerbibliothek,
Cod. 582; siehe Abb. 6—9)8, Brüssel (Bibl. Royale, ms. 3921-2), Paris
(Bibl. Nationale, ms. lat. 13048), Wien (Österr. National-Bibliothek,
Cod. 458; siehe Abb. 11-14) und Zürich (Zentralbibliothek, Hs. Rh 73,

siehe Abb. 1,3-5) sowie ein loses Pergamentblatt9 mit einer Darstel-

De locis sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert 31



Grundrifi I»
Die heilige Grabeskirche

nach dem Wiederaufbau durch Modestus von 614 bis 1009

Ein Wiederberstcllungsversncb aus Vikcent-Abel IT, 219

Abb. 2: Grundriss nach Arculf und

Grundriss Vincent/Abel, abgedruckt in
Paul Mickleys Beitrag in den Heften

zur Palästinakunde von 1917.

lung der Grabeskirche in Karlsruhe (Bad. Landesbibliothek, Hs.

Aug. 129; siehe Abb. 10). Daneben gibt es weitere Kopien der
schematischen Figuren in Abschriften von Beda Venerabiiis' »Liber de

locis sanctis« von 703/4, einer Zusammenfassung von Adomnans
Bericht.10 Davon sind mindestens vier Handschriften aus dem 9. bis

zum 11. Jahrhundert bekannt. Im Gesamten sind heute noch etwa 20

Abschriften von Adomnans Bericht erhalten; selten aber sind darin

Zeichnungen der Kirchen zu finden."
Bei der Rezeption von Adomnans Planfiguren ist der eingangs

erwähnte zeitlich-kulturelle Kontext meist nicht berücksichtigt
worden. Insbesondere im 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts
wurden Pilgerfahrten nach Jerusalem zur Erforschung des Heiligen
Landes unternommen und frühe Pilgerberichte als historisches

Quellenmaterial verwendet. Dabei stützten sich Bibelkunde und

wissenschaftliche Forschung gegenseitig. So auch in einer Publikation

von 1917, die den Pilgerbericht unter dem Titel »Arculf. Eines

Pilgers Reise nach dem heiligen Lande (um 670)« vorstellt. Darin

ist neben dem zeitgenössischen Grundrissplan von Vincent/Abel,
der den archäologischen Erkenntnissen um 1900 entspricht, eine

Darstellung der Grabeskirche aus dem überlieferten Pilgerbericht
des 7.Jahrhunderts abgedruckt (Abb. 2). Gewisse formale
Übereinstimmungen bewegten Paul Mickley, der die einführenden Worte
verfasste und den lateinischen Text übersetzte, zu einer
selbstverständlichen Gegenüberstellung der beiden »Pläne«.12 Auch sechzig

Jahre später, in Herbert Donners Sammlung von Pilgerberichten,
steht die Annahme im Vordergrund, dass es sich bei den Kopien der

Zeichnungen aus dem 7. Jahrhundert um Grundrisspläne der vier
Kirchen handle, bei denen Adomnan »nur Fundamentlinien
angegeben hat, die wir aus den Beschreibungen gewissermassen nach

oben ergänzen müssen.«13 Ebenso nennt Jürgen Krüger Adomnans

Darstellung des Grabkirchenkomplexes in einem 2000 erschienenen

Buch die »älteste europäische Architekturzeichnung«14 und

versucht sie als architektonischen Plan zu deuten. Hingegen gibt
er zu bedenken, dass es dem Beschreibenden wohl mehr um die

Verteilung der heiligen Stätten mit ihren Reliquien gegangen sei

als um die gesamte konstantinische Anlage.
Mit den Begriffen Plan, Grundriss, Architekturzeichnung oder

Situationsskizze kommen heute gebräuchliche Termini zur Anwendung,

die die Lesbarkeit solcher frühen Darstellungen von Beginn an

einschränken. Der allgemeine Begriff des Bildes, wie ihn Hans Belting
in »Bild und Kult«15 eingehend behandelt, genügt als Bezeichnung für
diese Figuren ebenfalls nicht, da er mit der Vorstellung einer ganz
bestimmten Darstellungsrealität verknüpft ist. Um sprachlich einer Deutung

dieser Bildfiguren nicht vorzugreifen, wird im Weiteren von
Darstellungen, Zeichnungen und Figuren die Rede sein.

De locis sanctis. Arculfs Erzählung und Adomnans Buch

Der Pilgerbericht ist in drei Bücher aufgeteilt.16 Das erste Buch handelt

von Jerusalem, dessen topografischer Lage und einigen
Baudenkmälern, wobei die Grabeskirche am ausführlichsten beschrieben

wird. Ferner sind drei Darstellungen von Kirchen in den Text

integriert worden. Das zweite Buch beginnt mit der Schilderung
Bethlehems und der Geburtskirche, berichtet von Stätten des Alten
und Neuen Testaments und der weiteren Reise des Pilgers nach

Damaskus, Tyrus und Alexandrien. Wieder wurde als vierte Figur die

einer Kirche in Sichern (dem heutigen Nablus) in den Text eingefügt.

Im dritten Buch wird vom Besuch in Konstantinopel erzählt.

Der Verfasser beschreibt die Stadtgründung, den Osterritus, eine

Märtyrergeschichte und die Verehrung einer wundersamen Marienikone.

Der Bericht endet mit des Pilgers Heimreise, die an der Insel

Vulcano vor Sizilien vorbeiführt.
In der Einleitung zur Trilogie schildert der Verfasser Adomnan17

die Entstehung des Pilgerberichts: Arculf, ein gallischer
Bischof, soll diese Reise ins Heilige Land unternommen und danach

seine Beobachtungen ihm — Adomnan - geschildert haben. Der
Bericht wurde zuerst auf Wachstafeln festgehalten und dann auf

Pergament niedergeschrieben.18 Schreiber des Pilgerberichtes ist also

Adomnan. Er war von 679-704 der neunte Abt des bedeutenden
Klosters lona auf einer kleinen Insel der Hebriden an der
schottischen Westküste.19 Adomnan nennt den Pilger Arculf in seinem

A dis heilige Grab

A' innere Trüget der Kuppel
2. Eiafaisung in dem Schema Arculfs

4' äußere Mauer der Rundkirchc

— 8. Einfassung in dem Schema Arculfs

a a1 Apsiden (Neuschöpfung)
b Engelstein
e Vorraum de« Grabe« mit Altar
S Myrrbophorantor

t hölzerner Tisch an der Stelle des Altars Abrahau

f Konstantin-Basilika Ober der Kreuzfindungristerc

punktierte Linie)

g Golgotha-Kirche
h Nische mit dem Becher des Herrn
» südliche Tore

F St. Marienkirche
F' andere vermutete Ortslage derselben Kirche

E E> ercdrac, Anbauten für Reliquien

32 Thomas Gnägi



Bericht etliche Male, unterlässt es aber, ausser Herkunft und Titel
Näheres über ihn zu berichten. Nach Denis Meehan ergänzt einzig
der Benediktinermönch Beda Venerabiiis, dass Arculf auf seiner
Heimreise an der westschottischen Küste Schiffbruch erlitten und

nach Schwierigkeiten das Kloster Iona erreicht habe.20 Thomas

O'Loughlin stellt in seinem Aufsatz jedoch die Forschung in Frage,

die dem historischen Arculf nachzugehen versucht.21 Zu viele
Hypothesen seien seiner Meinung nach notwendig, um Arculfs Person

zu beweisen und seine Reise zu rekonstruieren. Vielmehr würden
die meisten Informationen über die besuchten Orte auf Studien

beruhen, die in der Bibliothek des Klosters bereits vorhanden waren.
Mit Arculf kämen zudem nur unwesentliche zusätzliche

Detailbeschreibungen vor Ort dazu.22

Es lohnt sich also eher, der Intention des Schreibenden

nachzugehen als der seines Protagonisten. Dabei zeigt sich, dass der
Bericht eine ganz bestimmte Absicht verfolgt. Adomnan liefert dem

Leser die authentischen Beobachtungen eines Zeitgenossen, der

bekannte Orte besucht und diese eingehend beschreibt. Darüber

hinaus vermittelt die Geschichte einen Eindruck über das ehemals

verfügbare Wissen in Iona.22 Schon Paulus Geyer, 1895, aber auch

O'Loughlin und Meehan weisen darauf hin, dass in Adomnans Text

damalige geographische Kenntnis eingeflochten und Textstellen

aus wichtigen Büchern paraphrasiert worden seien.24 Mittels
geographischen und architektonischen Angaben vermittelt der Autor
also Religions- und Weltgeschichte gleichermassen. Adomnan war

es wichtig, über Berichterstattung aus erster Hand zu verfügen, die

die Handlungsorte und die dort vorgefundenen Reliquien beschreiben.

Es scheint dabei durchaus plausibel, dass Adomnan den

Protagonisten Arculf erfunden hat, um ein zusammenhängendes Werk

anhand einer Pilgerreise nach Jerusalem zu verfassen. Indem

Jerusalem mit seinen Heilsstätten Teil einer grösseren Reisebeschreibung

ist, kann die Stadt in die gedankliche Topografie der damals

bekannten Welt verortet werden.25 Diese Vorstellungswelt basiert

auf einer metaphorischen Welttopographie: O'Loughlin weist auf

den narrativen Überbau der gesamten Erzählung hin. Adomnan

erschaffe am Ende seiner Ausführung mit der Beschreibung eines

Vulkanbergs als Höllentor das Gegenstück zur Ummauerung Jerusalems

und seinen Stadttoren am Anfang.26 O'Loughlin legt dar, dass

das erwartete himmlische Jerusalem im Jerusalem des heiligen
Landes eine irdische Referenz finde.27 Damit sind Anfang und Ende

gewissermassen Äquivalente zu Himmel und Hölle und bilden

gleichsam die narrative Klammer der Erzählung.

Das zentrale Thema des ganzen Berichts ist eine Reise zum

ursprünglichen Ort der Kreuzigung, der Grablegung und der Auferstehung,

also zu den Stationen des wichtigen Osterritus.28 In der

Beschreibung über Konstantinopel wird die Osterliturgie von Adomnan

sehr genau geschildert. Damit gibt der Reisebericht neben dem

ursprünglichen Ort des österlichen Ereignisses auch eine exemplarische

Wiederholung des Ritus an einem anderen Ort wieder.29

Es mag erstaunen, dass Adomnan nicht selbst als Autor eines

solchen Kompendiums sondern nur als Dokumentarist eines

Reiseberichts auftritt. Aber gerade der nähere Umstand, dass ein

gallischer Bischof — als sanctus episcopus30 ehrerbietig überhöht -
Zeuge der Stätte ist, verleiht dem Bericht die notwendige Authentizität

und Wichtigkeit. Für den Vorsteher des einflussreichen

Klosters war es bedeutend, die biblischen Schriften glaubwürdig
auslegen zu können. Widersprüche in der Heiligen Schrift, so regte
bereits Augustinus an, seien mittels Büchern über die Geographie
Palästinas weitgehend auflösbar.31 Genau so ein Buch hat Adomnan

geschrieben: »Geographica«, durch Zeugenschaft belegt, stützt die

Exegese der Heiligen Schrift.32

Bis zum Schluss des Berichtes wird immer wieder erwähnt,
dass die Erinnerung zuerst in Wachstafeln geritzt und dann auf
Pergament geschrieben worden sei.33 Einerseits wird so der authentische

Charakter der Schrift unterstrichen, andererseits betont der
Schreiber damit wiederholt seine eigene Autorschaft.34 Da es sich

im Text und in den Zeichnungen in ihrem Original um ein Werk
Adomnans handelt, wird des Weiteren von Adomnan als dem
Verfasser die Rede sein und Arculf nicht weiter als Urheber genannt.
Es ist sinnvoll, sich der Datierung des Pilgerberichtes nicht über
mögliche Reisedaten Arculfs zu nähern, sondern die Niederschrift
in den Zusammenhang mit Adomnans Klostervorsteherschaft zu

setzen. Überliefert ist, dass Adomnan im Jahre 686 König Aldfrith
von Northumbria besucht habe. Allgemein geht die Meinung der
Forschung dahin, dass bei dieser Gelegenheit Adomnan König
Aldfrith eine Abschrift von »De locis sanctis« überreicht habe.35 Damit
dürfte die Handschrift zwischen 679, dem Beginn der
Klostervorsteherschaft Adomnans, und 686 entstanden sein.

De situ Hierusalem

Die Sakraltopographie der Stadt Jerusalem nimmt in Adomnans Werk
eine zentrale Stellung ein. Jerusalem ist auf einem Hochplateau
erbaut, das im Süden, hinter dem Berg Zion vom Gehinnom-Tal

begrenzt wird. Hinter dem Tempelberg im Osten schiebt sich das Ki-
dron-Tal (auch Josephat-Tal genannt) zwischen Stadt und Ölberg
(Abb. 15). Die im ersten Buch des Pilgerberichts dokumentierten
Denkmäler und christlichen Kirchen befinden sich sowohl in der
Stadt als auch im Kidron-Tal, auf dem der Stadt vorgelagerten Berg
Zion und auf dem Ölberg. Der Grabeskirchenkomplex im westlichen
Teil der Stadt ist von den dargestellten Kirchen als einziger erhalten.
Hingegen ist die von Adomnan beschriebene konstantinische Basilika,

die sich im Osten der Anastasis (Grabeskirche) befand, bereits
zur Zeit des Pilgerberichts durch den Neubau von Modestus ersetzt
worden.36 Auch die Grabeskirche wurde nach der persischen Eroberung

im 12. Jahrhundert neu aufgebaut. Die Rotunde wurde wieder
auf einen Säulenkranz abgestützt und die Aussenmauer auf kreisrundem

Grundriss wies ebenfalls, wie vor der Zerstörung, drei Apsiden
auf. Der Hof zwischen Rotunde und Basilika wurde zu Gunsten einer
grossen Halle mit drei Apsiden auf der Ostseite aufgehoben.37

Von der Zionsbasilika im Süden der Stadt sind nur noch
Mauerreste erhalten. Sie weisen auf eine ehemals fünfschiffige, ge-
ostete Basilika mit Narthex hin.38 Adomnan überliefert davon eine
einfache querliegende rechtwinklige Form (Abb. 3, 7, 13). Die
Himmelfahrtskirche, an höchster Stelle des Ölbergs erbaut, wird -
je nach Handschrift - mit bis zu fünf einander eingeschriebenen
Kreisformen illustriert (Abb. 4, 8, 12). Sie wurde ebenfalls zerstört
und unter Modestus vermutlich auf oktogonalem Grundriss wieder
aufgebaut.39

De locis sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert 33



aIkjuA^Jo f^ci'in {»fp foUt&f <py^c 7 i [L u / ytn&t of
tfOMcla-fwm cju»m ir»|>M*tmervto, fyth*rttA*'
fcytyfmxuf ^.jJojloLfwn -merxfif pyoffP^ monf
-cyAcf'r - K«*tttf fiytluita^yorwlx- [ijrvPtf mv-refi^yf .ayuÀI

fuf" (.on ch*dt*%tr~ ofho ^ui etmdem Am feyx

v "/* fpMja®r»*w.wvr- * 111VVi'ï" ^ oy~t*- Jau-iJ morrvtf fton *v\oUx cUiac &.b oooidorytxlt

r aJU^i/ |3A.-y-tr - P*y-<*vnd&w dociu-t-txre- &p*etItetrraluf

p<*rc**rn SSmonx&tn ftory xAfvn-vOyfrm tiAAen

tnkufjfonf UfteUuf occuyjntr 0vmr\i*f^ixolWn mAujlyv
• j^cwtr^W tltfWwfAywinf ft'ffhluAf- lSdctAtuf

mec}töA«^tw aboccxft* til&'u.icvnuf h*lf0A»y[ac4*f att waxfi

r ._ fco.yioJx&f Alfter****-** coxotwf U(u« fef«f--p*ni«mf i</
Wii J {»tdem A/gpa-vt dt|" l»£>cJi<H^ttA- mtmAr«vta^j— p^yney-rfcx-

ftovuf Afrcuiwf Utryncß^ ir» UujM^vcw-f ypjjeniu
uxrAe^ffo luAx Mu*r\iuvfyy4> ufryfi ftcuf c^c-mxp Ln.fi>}-

tvt^w ^tcuf tceSyriorT&m. f
>'V: 11 £-3-w«ja.|.<Vj****!*» |fu-f>®yxw/" mortvif /ton m«wo mteycoffHr

A^uaJU*n pevgfAriit kx/iUcA. jneoconftrutxn.

Jjyi^cmtotj; jtvwwAnctv/ltn* - C***uf fic Axfcyt

ijttur

H l- 1---W« >vwr**pîî'S*»tiî- (V-J,

:iuwar^., 1« M-ü fl-y-V-l clt/jî)*1|-r5-

Abb. 3: Figur der Zionsbasilika, in: Arculf, De

locis Sanctis (um 680), Reichenau, vor 842,

Zürich, Zentralbibliothek, Hs. Rh 73, fol. 9v.

Abb. 4: Figur der Himmelfahrtskirche, in: Arculf,
De locis Sanctis (um 680), Reichenau, vor 842,

Zürich, Zentralbibliothek, Hs. Rh 73, fol. I2r.

'.LtcUicA* LI)-« p»)-t»tri hffr -r'^U1 <*f«rr

mw-ß^mv. iwultmuf >im «. [yft
rejky-e Ar «>i«a> <jru> mxr»F I*L.Um- wr"*-
mf «sroavwr' uftjue-jJ«uvn Lüuin i-ti mr»»r»»r[r
TUUI-Ï irren«-- uro Jiermvi n»i^ LAwir fijtsd fiiLo*"
wro mAy»-(iLfiflir-iu-m &ii»mevrevy «LuA'i fyetuU fr
fiuf {uu^i-ffrrwi-T^ (fr

Vv.'i^nouL^r («erJof (fr reynrro firruuy-i«*-
Smufd«« t'ruu-mciu»- l"*r-u«nvr «tui-uwem c|t-.u- «i)-u

Ity- dtcwun-Jn«».)! (lArm- y««.«»)-« «Wnt- «»/u«uii
All'"-- nmoiBur ijuu«- <pi»n liW iimûfa o-'/iJ-un

aoc,i«rl 1-Mtp«- p1-«Jw-W>{. «o.nJ»m «tui-Bö»vn

ftwumururo uidre- «cL»fiut>i

tn- un- mttnit eA^tn*/" fo-rm*«*. o>-

twAïtur cructf cm<+f

iSfai" r (.„,.„1 ,^r„dt« föUr aJ |p. — ,::j *^1L'. - etuf m\ r*
fytMjmf Y*v

ü cl er U w tn-ttnn^
««/" rmdittijfÀA- [L

^

j] /upe^
raf U»°r^

Ia. /A^-nAj^vnvnA- malt

c^u^>n y

«tiufcûvt im Kort^

wmcW ftrtmm ti

kvunnr»
r»o -ce-tn-poy-e' AcjuÄm

<JUÖ
Uld4lC<fc

^Mt©0
tAS+r*- Adtkw yefj}0r>

Jetïf àptvC' DW t-iec^u^ mi|ys r .*.

sAvu.f«rftr- A^c- ttfttj- (jMtJo- nwfJ^n ptvtM btt>rr'

A-inlLtv/ 4«wdtner' wuiti» Jicert/ ilL- <jMW A^dtt
pUx»u.rAWwitnt/ ki»^ Uf t«ümA/'or»*/:ki>c Z-.j&aAtTofr

Abb. 5: Figur der Jakobskirche, in: Arculf, De

locis Sanctis (um 680), Reichenau, vor 842,

Zürich, Zentralbibliothek, Hs. Rh 73, fol. 18v.

ait&>Anf ^«.Aiyn iuAnwn in^Jwutim fttfccctKvn-r IvIaj-iT

y *.d(A cA^oy* eoleilA aJMiftyfiLm l ^Uxnxx^
P*rtwn mwwfftw/ loa» |uni«H-A initio Jn/*Addtf
c,|>"k/ \xiJou\ffo- feynnontr* d«iy-tHt/e>»i t>*ni«,nv

ftc Aeyiocct AetUro***}-: mx*mt nec non metufmedw
Cv>Uac.W?- yxnti^ forrntiA-W unotiU d»-

S ed Ä-J,t>c mwn |ôrôtr^E|%r««wo«^itit<x»tnuf <ju«i
mmJih« yv^fxtndAr ei^/tA- Aj«n/ÜÄivm .««It- fup%tnf

t- rno^0mtmm nooct* m-nnnfeeufyeful^etvtzutn lu<rtntA_rt7

tttntwnfrr«vl>tl»f mn«»*' Jomiyxuw xfcon
fiom^f vU,u. .titot foUvm? ^uAtnu-m torrtltk
Mti*vnr<i)ili cö^ufcAmone- ^or-ttwrW^ ^Wi^fSN'WWw
w4Uf' -ItAlfttrtdATvt^r' mffuj'x rnorxfolux&i nonfoLvni m
IttrvtmAVI ÄitAtn «Vyi»v«' -oo-ct.tf uiifttau-r

mkvfH^n tnkw^wtko-r»- AWano ôràÉr«»:

iXXvLAtr^ifuf f«1*uw fw^ytf- wentoyxfccayxt.m. fv^t..e*vortor UooynT
d.vtw laiutntA#- cAm^i*Ut.tvt -mA^ntr ii*ttA^varrv /tlaA-

otreurm t

34 Thomas Gnägi



bicfyftr £>f*r-

bwoftffnmurme

ner4lic^.<.i^mcnylraYut'ijuXjlcf>(iin' L^t
Itt .^TTOttuirMt^otdL-rminir- lYrraJi-ujc

<^r.\v.dc~l\\fit\cS (lu-if-irr

ttnfccufX2\ivA./cv' cenpL\Jh.u~ Ioc*~ ' \L~
PU^riorxLdiftyfhsc xJacci dehrclé fAtter

Abb. 6: Figur des Grabeskirchenkomplexes, in-.

Arculf, De locis Sanctis (um 680), St. Gallen, l. Hälfte
10. Jh., Bern, Burgerbibliothek, Cod. 582, fol. 8r.

Abb. 7: Figur der Zionsbasilika, in: Arculf, De

locis Sanctis (um 680), St. Gallen, I.Hälfte lO.Jh.,
Bern, Burgerbibliothek, Cod. 582, fol. I7r.

n —

munfakW\w^Mi^ï£}iieœ peyxmrlw
_

uxâayOc. anitfuof
èternir- lnformcr.rxf>utv-fifiifdtL\emco-

Cn^m.vpWofu^mafmoTtefilion i rhortsr'- 'J'
rmxo incceffnr- cio^u-<uL\£.^-x-nM (ja(î(ic.v

iinreconÂmc'Jtwjiuéilctjmiîf fucctncmj-
intimaJ.vfnm-. Cutufflc Je-fcnhrtfbr

°<W{

MJ

'nil%
*f»* ;

nmcqf I

H'
1 Jim* :

r<»

:
.jtuY®

axci^rA-fudt^ Ixx^fue

yrefc
fcwtc exnJm cuxxoxtm ^uxruk^xrxmarS

„Jrr, conftmcUcccirfi r^1uxJnfid^wuix-

oordtncf ^unfc.
U»fcrJcfc <n trciu"

Lncuuxfme- fWu»(>

cle ß

tqvdLya&vf

tuircffuAcnf

4 jjf=
fu

a-
nenfisix!

wfJïlta

tx-AAxm —j ci

Jul fold .vd«u/"

wtnnfiwf

U t>.. affubd-

A«a> £<J«ew

J

Jem

rerfkrt^xEu/cGp

purre*i vlL^fxmx.

rtrxn^nudihtr- co^^mtruiixfio
xtp><? tr^ ju$ct& (mtn

rrucnw- ße^iiooiiJdlt^pucCD eoAcmaUbxrm

S ttctCR- ^^mftfjranilenf iltftc- Dt*3»nee|-tn^uo

I 1,AU,W U^pU'W.Jxurc-/t. AW/ua^,
1 cuxfdcycccn U(,xxrxx[txxo <<.dttl£mf;4xxcu.

Abb. 8: Figur der Himmelfahrtskirche, in: Arculf,
De locis Sanctis (urn 680), St. Gallen, 1. Hälfte
10. Jh., Bern, Burgerbibliothek, Cod. 582, fol. 21r.

Abb. 9: Figur der Jakobskirche, in: Arculf, De

locis sanetis (um 680), St. Gallen, 1. Hälfte 10. Jh.,

Bern, Burgerbibliothek, Cod. 582, fol. 29r.

u.Ji.v rd'.raAfuf

ccnf^rdl.aMffiri .nmAt-

^rnonnf OuuCuJcWntundr«fcr

fi.jur-vuiL cjuÂmf deftc^-

decUrsr- acrXTlcc?unctafwcdi^cf

cotUc>x*-rotx-^br»Jlu(v- ti3.ctiifcrtf«

v AcmonJbxcfabxc-'b^

De locis Sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert 35



Irtyua Al>r»fum ^tuJ-r-tWlJs^în^')

firwfnv Vor tßuvc immaUrn- ui
t•£"•*. tionfruJ"»f»

Abb. 10: Figur des Grabeskirchenkomplexes, in: Arculf, De locis

Sanctis (um 680), wohl Südwestdeutschland, 2. Drittel 9. Jh.,

Karlsruhe, Bad. Landesbibliothek, Hs. Aug.perg. 129, fol. lOr.

Abb. 12: Figur der Zionsbasilika, in: Arculf,

De locis Sanctis (um 680), Wien, Österr.

National-Bibliothek, Cod. 458, fol. 9v.

nönÄ'Tnjiw D&jutkuf
tnfenuf in-timAtiTuir, "

Abb. 11: Figur des Grabeskirchenkomplexes, in-.

Arculf, De locis Sanctis (um 680), Wien, Österr.

National-Bibliothek, Cod. 458, fol. 4v.

Jtfèr^fraancaLd^otifhvcmrfûytikhK *

félé&wMîZeiïareulfireLm
ci^î'-icîvlrfw^ru»

cljuSccLt^vJcotifitdku vwUj^
J Arüfuy »«iwofîvcarM • tj oAu

I nm n ffrufrtfulçihm ttlucib

ruiruff>ntrnuytienJnl*f\-n

r1 oH-efejhu il rj o w to tepïfitn fi«

tel**|JL>wj*aA<M~

QuaHÏ rCt-rik liÄUmm co{uf

cptri oIif.furrrtèvfrtfrtejlmru ««itMf

36
Thomas Gnägi



Adomnans Erzählung beginnt damit, dass Arculf zunächst
Mauern und Tore Jerusalems zählt und dann verschiedene Denkmäler

der Stadt beschreibt. Der Grabeskirche räumt er dabei den meisten

Platz ein.40 Die auf kreisrundem Grundriss erbaute Kirche aus

Stein sei von den Fundamenten her in drei Mauern errichtet, wobei

man im Norden, Westen und Süden in Nischen Altäre aufgestellt
habe. Die Rotunde werde von zwölf Säulen getragen. Von zwei
Portalen ist die Rede, wobei es jeweils vier durch Mauerzüge unterteilte

Eingänge gegeben habe. Das eine Portal weise in die Richtung

des Ulturnus-Windes, der auch Caecius-Wind genannt werde,
das andere gegen Südosten. In der Mitte der runden Kirche sei eine

aus dem Felsen gehauene Grotte, das so genannte Grabmal, in der

drei Menschen betend stehen könnten, fährt Adomnan fort. Im

hinteren Teil befinde sich das aus dem Felsen gehauene Grab, wobei
der Fussboden eine Hand breit tiefer liege. Der Bericht überzeugt
mit genauen Angaben wie der Grösse des Grabes und der Höhe des

Raumes sowie dem Hinweis, dass Bischof Arculf dies genau vermessen

habe. Auch die mit Marmor und Gold besonders ausgeschmückte
Aussenseite der Hütte, deren Eingang nach Osten gerichtet sei,

wird beschrieben. Die zwölf brennenden Lampen am Grab werden

genannt und auf die Ähnlichkeit mit der Beschreibung in der Bibel

verwiesen, in der vom Mausoleum als Grotte oder Höhle - spelunca
petrae41 — berichtet werde.

Es folgt die Beschreibung weiterer Gebäude vor der Anasta-

sis. Auf der rechten Seite befinde sich die rechteckige Kirche der

heiligen Maria.42 Adomnan nennt den Golgathafelsen, über dem

eine sehr grosse Kirche und eine dahinter liegende Basilika gebaut
seien. Weiter beschreibt er den Holztisch, an dessen Stelle Abrahams

Altar gestanden haben solle und Reliquien, die an diesem

Orten zu sehen seien: Der Abendmahlskelch werde in einer Exedra

hinter der Kirche aufbewahrt und die Lanze des Soldaten sei in der

Vorhalle der Basilika in ein Kreuz eingelassen. Zum Schluss dieses

ausführlichen Berichtes zum Grabeskirchenkomplex schliesst die

Erzählung mit der Nennung des Schweisstuches Christi. Arculf habe

es über dem Grabe hängend in Augenschein genommen.
Im nachfolgenden Text wird von der hohen Säule im Norden

der Stadt und einer wundersamen Erweckung durch das Heilige
Kreuz berichtet. Daran schliesst eine kurze Beschreibungen zur
Marienkirche und zu weiteren Denkmälern im Kidron-Tal im Osten

der Stadt an. Das Davidstor im Südwesten wird erwähnt, es folgt
der Berg Zion mit der dortigen Basilika. Die letzte Station von
Adomnans Bericht, und der Schluss des ersten Buches, ist wieder

am Ölberg. Dort sei eine Kirche an jener Stelle errichtet worden,

an der die Jünger vor Ostern mit Christus zusammengekommen
waren.43

Adomnan führt in seinem Bericht durch die Sakraltopographie

des Grabeskirchenkomplexes. In der beigefügten Darstellung
kann der von ihm gewählte Weg verfolgt werden (Abb. 1, 6, 10, 11):

Er beginnt bei der Anastasis links, geht rechts zur Basilika, dann

nach oben zu Abraham und nach unten zur Exedra mit dem Kelch.

Es ist fraglich, ob der abgeschrittene Weg nur zufällig einer

nachgezogenen Kreuzform entspricht. Zum Schluss führt Adomnan den

Leser wieder zur Basilika nach rechts, zur Lanze des Soldaten, und

beendet den Rundgang im Grabmal mit dem Schweisstuch Christi.

Es scheint so, als hätte Adomnan den Anfang und das Ende seines

beciuAÄZf&^nAibtfthcAtneoconfb^i&y-ciUAülihreutrfUc

cinû^q,irmmAn4xCqiqSSlC ßlSCRlBITl/RTORMLlLA.

Hicp&Vîvwwftm.
LoeufUte Utcffl-fcffuv
Clxet,Mt- ApofVoU-r
J»t JefcetiAtr

D
{uipcjat
Jnffl*

MARX ;t«A«IA£>
WRfMïjill>HsTlAÇSL
LATUi J EST

Lxpidmt/'fyrrx

Ciurtat£obifo{miut

ErmxhdjictUp

Jtfcnptxçranjf

bjJiUcXrquA&in

xntiOcuGtafMßü"

con plSAtr IochaIia •

metnordnLtyferdocctdkPähm p*{h»mHurp&tr\.fuj>qw»«at

Abb. 13: Figur der Himmelfahrtskirche, in: Arculf, De

locis Sanctis (um 680), Wien, Österr. National-Bibliothek,
Cod. 458, fol. Ilv.

HlcSCÄMAlUAOßtlT

pJMftrrru.hijTmfcmrfuAufUi^uTrurfnlYr^iftr,

prWWjojA»<(<f«Hnpom H^l-mui^JetorJMiirf^orJwtcUcu

Cintr<xl,--juibm4e m iuXu«foqreii«xKri/1itro.

C0.^àef*ucil;rn<Krtf'£*ltlau>l0rJ*r,,f&pT>,l,è. uCjiidrtUcûufl

Arvuffûr. J>£ ruifO S AAA A RIA p^wlfuffcTfAcerJor-
r^ontff^AriMfervçmnf.àJeiiifilfiunaAfpuenTiaums&m
yuM>It<érMC*IPrtdem-<^MlâtLziti*a>nrtMvtmé.fclrnx tie ;

.,ur„tt",lJu^|.lli,Wu!a>i|eÄ'(ic(,Arue.-;rAaß.U'.jT2Uj:j,rorei.An.

'A«<heiurraKA<,uaoJXÄ-OAmur^uHrreei,PaÄÄ-itvt..lj,nv

<ju*|n£c»f»tu.wftmLru4>«Ä!"KC«: Gm.ff.yunv m/kv.urJert'ntvrar.

p»"! ["«'»'f.nrfWnefi>»ruuabj*frm#ifilKt
JjSA feke.Atfüiurtili retpicienfpA^ftinnti

ifpiereos ßjJttroNS'jj 1*g<ju*i£jtun>di

"""1 ma tùnerifl^artfxagMuf.lrtcmurjAm :

|*eJj '("AhiiniftWe/iATf^-n-
c r^txriAmnlufr eaitnenJvxnoTfmpr/u{'ûàu^

r*»e*rt-dtfuMc*prne, adLenntMer*dJnmreffon
bntbf.Jrïtny.mjLvfenâZpûtfttfiimré?fatjfiifmy

amt*{

Abb. 14: Figur der Jakobskirche, in: Arculf, De
locis Sanctis (um 680), Wien, Österr. National-
Bibliothek, Cod. 458, fol. 17v.

De locis Sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert 37



/Jj^Qto-Tfi,l'

200
=±

liiiniJ/y
©Carta, JERUSALEM

Abb. 15: Plan der Stadt Jerusalem

Rundganges bewusst an den wichtigsten Ort des Kirchenkomplexes

gesetzt, den Rundbau der Anastasis. Er bespricht zuerst

Wirkungsorte, dann folgen Reliquien. Alles bekommt seine festgefügte

Ordnung.

Darstellungsmodus und Intention

Figurae: Grundrisspläne?

Adomnan verweist in seinem Text auf die beigefügten Zeichnungen
(picturae44) und nennt die drei weiteren Kirchen figurae (»[...] trium
aliarum figuras [,..]«45), also Darstellungen von Kirchen, die, wie
anfangs gezeigt, in der Literatur oft mit Plan oder Grundriss übersetzt

werden. Adomnan gibt eine Art Lese-Anweisung für die vier
Darstellungen der Kirchen:

»Has itaque quaternalium figuras eclesiarum iuxta exemplar
quod mihi, ut superius dictum est, sanctus Arculfus in paginola fi-

guravit cerata depinximus, non quod possit earum similitudo for-
mari in pictura sed ut Dominicum monumentum licet tali vili figu-
ratione in medietate rotundae eclesiae constitutum monstretur aut

quae huic propior eclesia vel quae eminus posita declaretur.«46

Nach Adomnan seien diese Figuren also nicht beigefügt, um

ihre Ähnlichkeit im Bild zu zeigen. Vielmehr werde damit deutlich,
welche Kirchen dieser (Darstellung) näher oder ferner lägen.47 Sind

die Darstellungen mitsamt dem Text also eine Anleitung,
beziehungsweise als ein Plan zum Bau von Kirchen zu verstehen? Richard

Krautheimer umschreibt in einem Aufsatz, was im Mittelalter unter
Architekturkopie verstanden wurde. Er nennt die bemerkenswerten

38 Thomas Gnägi



IV

Abb. 16: Symbol des Evangelisten Johannes

aus einem Evangeliar von Echternach,

northumbrisch, 8. Jh., Paris, Bibl. Nationale,

ms. lat. 9389.

Unterschiede zwischen mittelalterlichen Bauten, die als Nachbildungen

desselben berühmten Vorbildes erbaut wurden. Krauthei-

mer führt diese Unterschiede auf einen Kopiebegriff zurück, der

sich an charakteristischen Elementen, beispielsweise an vager
Ähnlichkeit geometrischer Formen, festmachen lässt. Manchmal

genüge eine bestimmte Zahlensymbolik, ein Patronat oder ein

Weihedatum, um den ursprünglichen Ort zu repräsentieren.48 Adomnan

nennt solche spezifischen Elemente: Beispielsweise müsse das

Grabmal in der Mitte der runden Kirche liegen. Durch eine Kirche

mit diesem Merkmal ist also der Ort der Auferstehung gegenwärtig.

Zeichnerisch werden in Adomnans Bericht solche charakteristischen

Merkmale ebenfalls hervorgehoben. Es fällt auf, dass neben

der Grabeskirche drei unterschiedliche geometrische Formen für

die Darstellung zweier Kirchen in Jerusalem und die der Jakobskirche

in Sichern gewählt wurden: Rechteck, Kreis und Kreuz. Das

wären nach Krautheimer klare Formen, die als typische Merkmale

der jeweiligen Kirchen gelten könnten. Wären jedoch nur typische

Merkmale alleine Ziel solcher Figuration gewesen, hätten einfache

Schemata für die drei Kirchen genügt. Die Figuren sind aber

vielschichtiger: Zum einen weichen sie in den verschiedenen

Manuskripten erheblich voneinander ab. Zum anderen sind sie je nach

Handschrift mit zusätzlichen Informationen versehen wie unterbrochenen

Linien, Ausbuchtungen oder auch bildlichen Ergänzungen
wie Kerzen oder Kreuze.

Man könnte demnach versuchen, Adomnans Figuren als Pläne

zu lesen. In diesem Fall schaut man auf einen Grundriss der
Gebäude und liest die Striche als aufgehende Mauern. Legt man also

die Darstellung des Grabeskirchenkomplexes in der schwarz-weis-

sen Umzeichnung neben einen archäologisch abgesicherten
Grundrissplan (Abb. 2), sind, abgesehen von ähnlichen Formen im Grossen,

Ungereimtheiten im Detail zu identifizieren: Bei einigen
Handschriften fällt der übermässig lang gestreckte Eingangsbereich

zur Marienkirche auf (Zürich-, Abb. 1, Bern-, Abb. 6 und Karlsruhe:

Abb. 10). Auch der gedrungene Kirchenraum der Basilika ist bei allen

Handschriften augenfällig. Eine zusätzliche Umfassungsmauer der

Anastasis fehlt im archäologischen Befund. Die rechteckige Form

der Apsiden findet ebenfalls keine Entsprechung. Nur beim Wiener
Codex sind sie rund gestaltet (Abb. II). Die innerste Mauer, die das

Grabmal umfasst, ist in der archäologischen Forschung als Säulenkranz

belegt. Wie lassen sich solche offensichtlichen Unstimmig-

« J

Abb. 17: Initialseite des Lukas-Evangeliums

aus dem Evangeliar von Lindisfarne, England,

um 700, London, British Library, Cotton MS

Nero D. iv, fol. 138.

De locis Sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert 39



I—,~m—-m—; h»ffi—m—rt-t

TXDtTTXOJ

Abb. 18: »Kreuzgang« (Detail) auf dem

St. Galler Klosterplan, Reichenau, um 820,
St. Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. 1092.

keiten im Vergleich zum archäologischen Befund erklären?49 Wie

eingangs erläutert, können einzelne Aspekte mit den unterschiedlichen

Darstellungskonventionen begründet werden. Es war im frühen

Mittelalter üblich, gewisse illustrative Elemente in den Raum zu

kippen. Soll die Figur des Grabbaukomplexes als Plan gelesen werden,

muss eine Mischung aus Auf- und Ansicht gewählt werden.50

Die dem Kreis angesetzten Rechtecke, die gelegentlich als Apsiden
bezeichnet51 werden, lassen sich demnach auch als in die Fläche

geklappte Altäre lesen. Die Striche in den Eingängen zur Anastasis

sind so in Ansicht gezeichnete Säulen. Das würde jedoch mit dem

Text nicht übereinstimmen, in dem tatsächlich von Gängen die Rede

ist. Im Allgemeinen bleibt bei solcher Betrachtung unklar, ob die

Verdoppelung der Linien Mauerstärke oder Höhe anzeigen soll, oder

ob eher ein anderes typisches Merkmal betont wird.
Es bleibt also die Frage, warum derart komplexe Darstellungen

angefertigt wurden, die in wesentlichen Punkten jedoch zu

ungenau geblieben sind, um als Plan oder Grundriss genügen zu

können. Zudem unterscheiden sich die Zeichnungen in den jeweiligen

Abschriften erheblich. So sind Streifendicke, Höhe und Breite

einzelner Figurenteile sowie angesetzte Formen meist anders

dargestellt. Auf Grund solcher Differenzen können die zeichnerischen

Angaben Adomnans nicht als direkte Quellen für gebaute Architektur

übernommen werden. Die jeweiligen Kopisten haben Information

illustrativ hinzugefügt oder die Darstellungen dem Text oder
anderen Vorstellungen entsprechend angepasst. Architektonische
Exaktheit ist damit bloss auf den ersten Blick Wesenszug der

Figurendarstellungen. Die unterschiedliche Gestaltung der

Zeichnungen lässt anderes vermuten: Die Figuren sollen architektonische

Exaktheit suggerieren. Welchen Nutzen könnte das bringen?
Wie für den Text gezeigt werden konnte, ist das wiederholte
Verweisen auf die Zeugenschaft des gallischen Bischofs Arculf sprachliches

Mittel, um beim Leser Wahrhaftigkeit des Geschilderten zu

bewirken. Ebenso weist Adomnan im Text mehrmals auf die Wachstafeln,

in die die Figuren zuerst eingeritzt worden seien. Die scheinbar

exakten architektonischen Angaben unterstreichen solches

Vorhaben. Adomnans Intention ist es nicht, in authentischer
Berichterstattung reale topographische und architektonische Verhältnisse

wiederzugeben.52 Vielmehr sollen mit pseudoauthentischer
Erzählung und pseudoexakten Zeichnungen ein wahrhaftiges Bild

erzeugt werden, das die Sakraltopographie des Ostergeschehens in
der Welttopographie einbettet.

Graphische Verschränkung von Text und Figur

In der bereits besprochenen Gegenüberstellung von Adomnans

Figur des Grabeskirchenkomplexes und der archäologischen
Grundrissskizze von Vincent/Abel (Abb. 2) muss eines noch besonders

berücksichtigt werden: Bei Mickleys schwarz-weisser Um-

zeichnung von Adomnans Figur fehlen die in den Manuskripten
aus dem 8. Jahrhundert eingeschriebenen Buchstaben und Wörter
(Abb. 1, 6, 10, 11). Die Darstellung lässt sich wie ein Plan lesen,

umso mehr als von Mickley zusätzlich Kleinbuchstaben eingefügt
wurden, die auf die neben stehende Legende verweisen. Im

Vergleich mit den Darstellungen in den Handschriften wirkt diese

stark verfremdet. Herausgelöst aus ihrem historisch gewachsenen
Kontext wird die Intention des Verfassers nicht berücksichtigt und

die ursprüngliche Bedeutung verändert. Bei den Manuskripten
wird deutlich, dass die Figuren zur ganzen Handschrift in einer

komplexen Beziehung stehen. Das Karlsruher Pergamentblatt ist

rein formal betrachtet ein besonders schönes Beispiel graphischer
Verschränkung von Text und Darstellung (Abb. 10). Schrift und

Figur gehen ineinander über. Linksbündigkeit wird durch serifen-

artige Striche betont, die den Eingang zur Marienkirche hervorheben.

Die Buchstaben im Umgang der Rotunde sind schmückendes

Element. Bildhafte Zeichen wie Kreuze sind ähnlich wie die
Buchstaben mit Serifen geschmückt. Die Abstufung in der Leserichtung
von links nach rechts, von der grossen runden Form der Anastasis

zum Atrium und dann zur Basilika, verleiht der Figur eine
Dynamik, die durch die strahlenförmigen Eingänge noch unterstützt
wird. Die kreisrunde Form ist das Zentrum. Ihre auskragende

Öffnung zeigt nach rechts; ebenfalls serifenartig geschmückt macht

sie den inneren Kreis zu einem seitlich liegenden Omega. Die

Ausbuchtungen der Apsiden werden zu den auslaufenden Armen einer

40 Thomas Gnägi



Abb. 19: Frontispiz eines Evangeliars von
Echternach, Echternach, 2. Hälfte 8Jh., Trier,

Domschatz, Nr. 61(134), fol. IV.

Kreuzform, ebenfalls liegend. Zeichen, Bild und Text werden nicht
klar getrennt. Auf ihre graphische Gestaltung wurde besonderer

Wert gelegt. Sie ist geradezu eine spezifische Eigenschaft solcher

Figuren.
Die Darstellungen im Berner Codex (Abb. 6-9) sind weniger

differenziert als beim Karlsruher Beispiel. Rudolf Gamper weist

nach, dass die Figuren der Berner aus der Zürcher Handschrift

kopiert wurden, dann aber teilweise aus Platzgründen verkleinert
werden mussten." Scheinbar war bei diesem Manuskript Genauigkeit

der Kopie höher gewertet worden als graphische Einpassung

in den Text. Der Satzspiegel wurde daher weniger berücksichtigt.54

Jedoch zeigt sich auch hier bei näherer Betrachtung, dass äussere

Umstände wie Lineatur auf der Rückseite und Linien seitlich dazu

benutzt wurden, die Figuren formal einzupassen. Auch beim
Zürcher Manuskript (Abb. 1, 3-5) wird dies deutlich.

Meistens sind die Figuren von Text umgeben, manchmal stehen

sie nach einem Absatz. Beim Wiener Codex (Abb. 11-14) sind sie

jeweils an den linken Rand gesetzt worden. Sie wirken fast wie
Initialen zur Eröffnung des nächsten Abschnitts. Wurden bei der

Darstellung vom Grabbaukomplex noch räumliche Strukturen durch

architektonische Formen angedeutet, ist die Darstellung der Kirche

beim Jakobsbrunnen (Abb. 5, 9, 14) kaum mehr als eine geometrische

Figur. Die einzelnen Teile der Kreuzarme bilden zusammengesetzt

ein ornamentales Kreuz. Formal betrachtet sind also alle

drei Figuren einfache geomtrische Formen wie Rechteck, Kreis und

Kreuz. Sie sind in der komplexen Darstellung der Hauptfigur, dem

Grabeskirchenkomplex zu einer Komposition verschmolzen (Abb. 1,

6, 10, 11).

Insulare Traditionen

Des Weiteren sollen die überlieferten Darstellungen Adomnans in

einen grösseren Kontext gestellt werden. Es liegt nahe, zum

ursprünglichen Herstellungsort des ersten Manuskripts des

Pilgerberichtes zurückzukehren. Andeutungsweise können Adomnans

Figuren im Detail ihrer formalen Gestaltung mit Illustrationen in
iro-keltischen Handschriften verglichen werden. Die Initialseite
des Evangelisten Johannes im Evangeliar von Echternach55 (Abb. 16)

beispielsweise besteht aus einer schematischen Form, in die das

Johannessymbol Adler platziert wurde. Der streng formale Hintergrund

oszilliert zwischen kreuzähnlicher Zeichenhaftigkeit und

räumlich wirkender Komposition. Der Adler ist mit seinen Krallen

an einem eingefügten Steg im Bildhintergrund festgemacht. Die

auskragenden Öffnungen bei Adomnans Figuren erinnern entfernt
an diese Darstellung. Auch beim Lukas-Evangelium von Lindisfarne
(Abb. 17) ist die Umrandung des Kreuzes und die geometrische
Endbetonung der Kreuzarme auf der Initialseite ähnlich serifenartig
akzentuiert. Eine direkte handschriftliche Abhängigkeit von Adomnans

Zeichnungen zu diesen Manuskripten soll aber damit nicht
behauptet werden - dazu sind die Darstellungen zu verschieden. Es

ist jedoch zu berücksichtigen, dass in jener Zeit der kulturelle
Austausch zwischen den Inseln gewährleistet war.56 Stilistische Nähe

kann daher in Bild- und Schriftgestaltung in vielen Manuskripten
verfolgt werden.57

Mit der Zürcher Pilgerhandschrift sind wir in unmittelbarer
Umgebung des St. Galler Klosterplans, der ebenfalls ins 9. Jahrhundert

datiert wird (Abb. 18).58 Er ist aus den gleichen Elementen Kreis

und Linie aufgebaut wie die Figur des Grabeskirchenkomplexes.
Beschriftung und Zeichnung sind gleichfalls als Einheit zu verstehen.

Besondere Beachtung verdient der Kreuzgang für die Mönche

im Zentrum des Klosterplans. Die Arkadenbögen, auf jeder Seite

acht mit einem zusätzlichen grossen Bogen in der Mitte — alle in
die Fläche heruntergeklappt - weisen ins Zentrum der Anlage. Die

ganze im Grundriss angedeutete Architektur wird zu einer komponierten

Bildfigur. Der Weg führt nicht unter dem Bogen hindurch,
sondern setzt erst beim Scheitel des Bogens an und führt zur Mitte,
stösst dort wiederum auf den Weg, der im Quadrat um einen Baum

läuft. Christoph Eggenberger beschreibt den Kreuzgang als eine »in

sich geschlossene graphische Darstellung.«59 Dabei seien die vier
heruntergeklappten grossen Bögen nicht nur als Einganstore zum

Garten des Kreuzgangs zu sehen, sondern würden gleichzeitig den

Hügel symbolisieren, auf dem das Kreuz, die vera crux,60 auf Golgotha

stehe. Symbolisch graphische Umsetzung erfährt eine höhere

Priorität als die Darstellung architektonischer Wirklichkeit. So

wurde im St. Galler Klosterplan eine Art Symbolbild in eine grössere

Struktur verortet. Auf dem Frontispiz des Evangeliars von
Echternach aus Trier,61 das auf insulare Vorbilder zurückgeht, steht
die Symbolfigur jedoch für sich (Abb. 19): Eine Kreuzform — nun
mit einem Kreis in der Mitte, in dem das Bildnis Christi gezeigt

De locis Sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert 41



Abb. 20: »Evangelist Johannes« aus dem Book of Keils,

Irland od. Northumbrien, um 800, Dublin, Trinty
College Library, MS 58 (A.1.6), fol. 291v.

wird —, an deren Kreuzarmen gegen den Rand hin offene
Halbkreise angesetzt sind, wird zur rahmenden Figur für die vier
Evangelistensymbole.

Bei diesen nur skizzenhaften Vergleichen wird deutlich, dass

gewisse Elemente, Piktogramme oder Symbole im Flächenraum des

Pergamentblattes ganz spezifisch platziert wurden. Das rahmende

Beiwerk wirkt als räumliche Struktur.62

Im Book of Keils wird Johannes auf der Initialseite seines

Evangeliums auf einem Thron sitzend dargestellt (Abb. 20). Er ist

umgeben von einem komplexen Rahmengebilde, das von einer
Umfassungsfigur — die Hände sind seitlich, die Füsse unten und der

Kopf nur angeschnitten zu sehen — als eine Art von Tafelbild
vorgezeigt wird. Der Kopf von Johannes wird von einem grossen
ornamental ausgeschmückten Kreis umfasst, der zusätzlich oben mit
einem und an der Seite mit je zwei aufeinander liegenden Halbkreisen

akzentuiert ist. Nach Otto-Karl Werckmeister stellt die grosse
Kreisform keinen Nimbus dar.62 Grösse und Komplexität sprechen
für ihn eher für eine Art Baldachin. Er führt diese Darstellung auf

ein spätantikes Deckenbildschema zurück, das Himmelsbild oder

Himmelskuppel über dem Thronenden darstellen soll. Martin
Werner erkennt darin sogar eine formale Ähnlichkeit mit der
Rotunde der Anastasis von Adomnans Planfigur.64 Er geht soweit, die

ornamentalen Muster im inneren Kreis als Öllampen und Säulen zu

deuten. Wollte man die Figur des Evangelisten Johannes in direkter
formaler Analogie zur Darstellung des Grabeskirchenkomplexes
sehen, müsste man sie sich seitlich gelegt denken. Die drei kleinen
Kreise würden sich dann mit den Altarnischen und die Kreise des

Baldachins mit den Kreisen der Rotunde decken. Werckmeister
konstatiert gerade für Johannes eine Sonderstellung unter den

Evangelisten.65 Er würde zum Himmel aufsteigen und in unmittelbarer

Schau Gottes die Geheimnisse der Schöpfung und der
Inkarnation erfahren. Er könne daher durchaus für die Ikonographie der
Anastasis-Rotunde bedeutsam sein, die gleichermassen Grabes-

wie Auferstehungskirche sei. Von der ursprünglichen Adomnan'schen

Grabeskirchenfigur eine direkte handschriftliche Abhängigkeit zum

Johannes-Initial zu konstatieren, das hundert Jahre nach dieser

entstanden ist, wäre jedoch abwegig. Die Bildstruktur von Adomnans

Figuren ist aber ähnlichen Kompositionsregeln und Bildfin-
dungskriterien unterworfen wie die Illustrationen insularer
Handschriften. Die Vermutung liegt daher nahe, dass im bildnerischen

Durchdringen von Text und symbolhafter Figur sowie dem Einhalten

eines strengen Formalismus Adomnans ursprüngliches Manuskript

stärker einer iro-keltischen Handschriftentradition folgte,
als es die späteren kontinentalen Abschriften aus dem 9. Jahrhundert

erkennen lassen.

Mnemotechnik

Die Entstehung frühmittelalterlicher Bildthematik oder monas-
tische Traditionen in der Herstellung von Buchkunst können an

dieser Stelle nicht ausführlich behandelt werden. Betrachtet werden

aber Aspekte der Funktion illustrierender Darstellungen, die

nach Mary Carruthers im Zusammenhang mit dem Gedächtnis und

dem Umgang mit Erinnerung zu sehen sind.66 Ihrer Meinung nach

ist das Gedächtnis in dieser Zeit das über allem anderen stehende

wesentliche Instrument bei der Aneignung und Weitergabe von
Wissen. Bücher seien in früheren Jahrhunderten nicht leicht
zugänglich gewesen und hätten erst später als erschwingliche portable

Erinnerungshilfen gedient. Man habe sich daher den Ort der

Erinnerung vorstellen müssen, also Gedanken in einer Art Raum,

in einer Art Ordnungsstruktur platzieren müssen. Nach Carruthers
sei das Denken viel weiter gefasst worden: Cogitatio67 war nicht

nur Denken, sondern ein Sichaufmachen, um zu denken (con* agito),
dem Gedächtnis also fortlaufend Struktur gebend. Dabei sei das

Buch Metapher für das Gedächtnis. Eine zweite Metapher sei der

thesaurus sapientiae.bS Darunter ist gewissermassen ein Stauraum

oder eine Schatzkammer des Wissens zu verstehen, während die

Analogie des Einritzens in eine »Wachstafel« den Prozess benennen

würde, diese Memorialstruktur (Schatzkammer, Buch) zu organisieren.

Anspielungen darauf gäbe es viele. So soll Hieronymus gesagt
haben, dass bei wachsamem Lesen und täglicher Meditation das

Herz (gleichbedeutend mit Gedächtnis) eine Bibliothek für Christus

schaffen solle.

Dinge, die nicht vergessen werden durften, mussten also

gedanklich und bildhaft in eine geeignete Struktur übertragen werden.

Carruthers nennt die oft in Handschriften vorkommende Zusammen-

42 Thomas Gnägi



Stellungen in Diagrammen und Kanontafeln, die von Säulen unterteilt

und von einem Giebel gegen oben abgeschlossen sind.69 Es ist
die Verortung von Wissen im Raum der Interkolumnien einer
solchen architektonischen Memorialstruktur. Genauso ist die räumliche

Darstellung von einzelnen Elementen innerhalb einer streng
formalen oder architektonischen Struktur einer Bildfigur zu verstehen.

Entwurf und Abschrift solcher Figuren sowie abermaliges
Verinnerlichen und darüber Meditieren ermöglichen ein Memorieren
des Gedankens. Die Darstellungen repräsentieren dabei nicht
abbildbare Realität, sondern müssen als einprägsame Figuren entsprechende

Gefühlsregungen und damit Erinnerungen hervorrufen.70

Wenn nun diese Lesart auf Adomnans Bildfiguren übertragen
wird, hat das folgende Konsequenz: Die Darstellung dient zwar als

Illustration zum Text, jedoch nicht als ergänzende Erklärung im

Sinne einer Bebilderung oder technischen Instruktion wie die eines

Grundrisses. Vielmehr wird das im Text Beschriebene in idealer
Weise in eine räumliche Memorialstruktur übertragen, um sich als

Bild dem Gedächtnis einzuprägen. Die Figuren sind also
mnemotechnische Zeichen. Kreis, Rechteck und Kreuz sind dabei spezifische

Merkmale. Es ist nicht wesentlich, ob diese Kirchen realiter
in dieser Form vorhanden waren. Wichtig ist ihre Zeichenhaftigkeit,
damit Geschichte gemerkt und verstanden wird. Es ist nicht zu

eruieren, wie die Figuren beim ersten Einritzen auf den Wachstafeln

ausgesehen haben. Vielleicht war die Figur des Grabeskirchenkomplexes

in der ersten Niederschrift eine liegende Verschränkung von
Alpha und Omega, vielleicht ein Strahlennimbus um den Kopf
Christi oder eine stilisierte Johannesdarstellung. Vielleicht stimmt
die Darstellung aber auch in den späteren Abschriften mit den

ursprünglichen Skizzen auf den Wachstafeln überein. Ungeachtet
dessen ist die Verschmelzung von Figur und Text von entscheidender

Bedeutung. Durch die Erklärung im Text ist der Rezipient in
der Lage, gedanklich und tatsächlich in der Figur den Weg Adomnans,

alias Arculf, abzuschreiten. Dabei erfährt er bei der Figur des

Grabeskirchenkomplexes jedes Mal neu die einzelnen Stationen der

österlichen Liturgie. Auch Angelika Geyer betont den Zusammenhang

von Text und den ihn illustrierenden Darstellungen in ihrem

Buch über die Genese narrativer Bildzyklen nachantiker Vergilre-
zeption.71 In ihrer Einführung schreibt sie, dass Buchillustrationen
die »Assoziations- und Interpretationsfreiheit des Betrachters«72

von vornherein stark einschränken würden und somit Illustrationen

in Bezug auf den Text nicht ergänzende sondern vielmehr

korrigierende Mittel seien. Auffällig bei den Darstellungen in

Adomnans Bericht ist denn auch ihre enge Auswahl. Abgesehen von
den vier Kirchen fanden keine weiteren Zeichnungen Eingang in
das Kompendium. Dabei hätten sich Schiffsreise oder Vulkaninsel

ebenso für eine Verbildlichung angeboten wie auch andere Städte.

Aber gerade dass das nicht der Fall ist, spricht für die Grundthematik

des gesamten Werkes. Es geht um die Wirkungsstätte des

österlichen Ritus und um den Ritus selbst; alles andere bleibt Zutat, um
das Thema geographisch und erzählerisch einzubetten.

Neben der Hauptfigur des Grabeskirchenkomplexes wiederholen

die abgebildeten Grundformen Rechteck, Kreis und Kreuz

das formale Thema (Abb. 1,3-14). Sie unterstützen das Erinnerungsvermögen

und dienen zur Verinnerlichung der Hauptfigur. Das

Schlusswort von »De locis Sanctis« richtet sich denn auch an den

Leser dieser Erfahrungen (»[...] lectorem experimentorum [...]«)" und

kann letztlich als Aufforderung zu einem vertiefenden Studium

verstanden werden.

Adomnans Figuren als Merkzeichen

Adomnans Figurendarstellungen dürfen nicht einseitig als Grundrisse

verstanden werden, sondern müssen vor dem Hintergrund
frühmittelalterlicher Darstellungskonventionen, regionaler
Kunsttraditionen sowie mnemotechnischer Bedürfnisse der frühmittelalterlichen

Schriftkultur gesehen werden. Sie dienen der authentifizierten

Beschreibung einer bestimmten Sakraltopographie. Die

Figuren stehen der komplexen Schrift- und Bildkultur insularer
Gestaltungstraditionen nahe. Sie funktionieren als mnemotechnische
Zeichen und wirken korrigierend und kanalisierend in Bezug auf
die Vorstellung des österlichen Ritus. Sie sind Bildfindungskrite-
rien unterworfen, die auf der Ebene eines abstrakten Ordnungsmodells

basieren. Am ehesten können diese Figuren als Merkzeichen

benannt werden. Sie konstruieren eine Ordnung, die Aspekte

aus der Heilsgeschichte memorieren helfen und sie letztlich bezeugen.

Jede der einzelnen Figuren ist mnemotechnisches Schema, das

kein architektonisches Abbild der Realität ist, sondern zum
vertiefenden Studium der Heilsgeschichte anleitet.

De locis Sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert 43



Mehrfach zitierte Literatur

Bieler 1961

Bieler, Ludwig, Irland. Wegbereiter des Mittelalters,
Olten/Lausanne/Freiburg i. Br. 1961.

Carruthers 1990

Carruthers, Mary, The Book Of Memory. A Study of
Memory in Medieval Culture, Cambridge 1990.

Deckers 1988

Deckers, Johannes, Tradition und Adaption.
Bemerkungen zur Darstellung der christlichen Stadt,

in: Mitteilungen des Deutschen Archäologischen
Instituts. Römische Abteilung, Band 95, Mainz 1988,

S. 303-382.

Donner 1979

Donner, Herbert, Pilgerfahrt ins Heilige Land

— Die ältesten Berichte christlicher Palästinapilger
(4.-7. Jahrhundert), Stuttgart 1979.

Gamper 2000

Gamper, Rudolf, Klosterplantagung,Typoskript,
2000.

Meehan 1958

Meehan, Denis, Adamnans's De Locis Sanctis, Scrip-

tores Latini Hiberniae, Vol. III, Dublin 1958.

Mickley 1917

Mickley, Paul, Arculf — Eines Pilgers Reise nach dem

heiligen Lande (um 670). Erster Teil. Einleitung und
Buch I: Jerusalem, in: Das Land der Bibel —

Gemeinverständliche Hefte zur Palästinakunde, hrsg. von
Gustav Hölscher, Bd. 2, Heft 2, Leipzig 1917, S. 1-42.

O'Loughlin 1997

O'Loughlin, Thomas, Adomnan and Arculf. The Case

of an Expert Witness, in: The Journal of Medieval

Latin, Vol. 7, Turnhout 1997, S. 127-146.

O'Loughlin 2000

O'Loughlin, Thomas, Celtic Theology, Humanity,
World and God in Early Irisch Writings, London

2000.
Tsafrir 1978

Tsafrir, Yoram, Jerusalem (Lexikoneintrag), in-.

Reallexikon zur Byzantinischen Kunst, Bd. 3:

Himmelsleiter - Kastoria, hrsg. von Klaus Wessel u.

Marcell Restle. Stuttgart 1978, S. 525—615.

Werckmeister 1967.

Werckmeister, Otto-Karl, Irisch-northumbrische
Buchmalerei des 8. Jahrhunderts und monastische

Spiritualität, Berlin 1967.

1 Vgl. Deckers 1988, S. 304, Anm. 2. — Für diesen

Literaturhinweis wie auch für die Durchsicht der

vormals bei Prof. Georges Descceudres in der

Mittelalterarchäologie der Universität Zürich

verfassten Seminararbeit danke ich PD Franz Alto
Bauer, Basel/München.

2 Deckers 1988, S. 308.

3 Vgl. ebd., S. 308f.

4 Wulff, Oskar, Die umgekehrte Perspektive und die

Niedersicht, in-. Kunstwissenschaftliche Beiträge,
Erstes Beiheft der Kunstgeschichtlichen Monographien,

hrsg. von Rudolf Kautzsch, Paul Schubring
und Oskar Wulff, Leipzig 1907, S. 1—40, hier S. 6.

5 Vgl. Panofsky, Erwin, Die Perspektive als »symbo¬

lische Form« (Berlin/Leipzig 1927), in: Panofsky,

Erwin, Aufsätze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft,

Berlin 1998, S. 99-167, hier S. 99.

6 Ebd.

7 Kruft, Hanno-Walter, Geschichte der Architek¬

turtheorie — Von der Antike bis zur Gegenwart,
München 1995, S. 39. - Matthias Untermann weist
darauf hin, dass im frühen Mittelalter gerade für
Zentralbauten schon gezeichnete Vorlagen existiert
hätten, die similitudo genannt wurden. Sie hätten

ganz allgemein für die Gestalt der Kirche gegolten
und seien in der Tradition der antiken Bezeichnung

forma - planartige Landvermessungen auf

Marmorplatten mit beigefügten Massangaben - zu

sehen. Vgl. Untermann, Matthias, Der Zentralbau im

Mittelalter: Form, Funktion, Verbreitung, Darmstadt
1989, S. 35.

8 Der Berner Codex wird heute in die erste Hälfte des

10. Jahrhunderts datiert, Vgl. Bischoff, Bernhard,

Katalog der festländischen Handschriften des

neunten Jahrhunderts, Teil 1, Aachen — Lambach,

Wiesbaden 1998, Eintrag 604, S. 130.

9 Die Figur wurde darin in den zweispaltigen Text

eines anonymen Evangelienkommentars eingefügt.
Vgl. Gamper 2000, S. 2.

10 Vgl. Meehan 1958, S. 4.

11 Vgl. Donner 1979, S. 331. — John Wilkinson gibt
eine Aufstellung der Planfiguren mit einer

chronologischen Übersicht. Vgl. Wilkinson, John,

Jerusalem Pilgrims before the Crusades, Warminster
1977, S. 371-386. - Paulus Geyer hat als erster die

verschiedenen Handschriften in Gruppen unterteilt.

Vgl. Geyer, Paulus, Adamnanus. II. Teil. Die

handschriftliche Überlieferung der Schrift De locis

Sanctis, Erlangen 1897, S. 5-47.
12 Mickley 1917, Tafeln am Schluss des Heftes.
13 Donner 1979, S. 323.

14 Krüger, Jürgen, Die Grabeskirche zu Jerusalem: Ge¬

schichte - Gestalt - Bedeutung, Regensburg 2000,
S. 188.

15 Vgl. Belting, Hans, Bild und Kult, München 1990.

16 Der lateinische Text und die englische Übersetzung

in Meehan 1958, S. 36-121.

17 Weiterhin wird an Stelle des latinisierten Namens

Adamnanus die in der deutschen und englischen
Literatur gebräuchliche Schreibweise Adomnan

benutzt.

18 Vgl. Adomnan in: Meehan 1958, S. 36f.

19 Vgl. Bieler 1961, S. 16f.; Dagron, Gilbert/Riehe, Pi-

erre/Vauchez, André (Hrsg.), Bischöfe, Mönche und

Kaiser (642-1054), Wien 1994, S. 629.

20 Vgl. Meehan 1958, S. 7.

21 Vgl. O'Loughlin 1997, S. 133f. - Meehan versucht

beispielsweise anhand von historisch bekannten

Daten die Stationen von Arculfs Reise in einer
chronologischen Reihenfolge zu rekonstruieren.
Vgl. Meehan 1958, S. 6-11.

22 Vgl. O'Loughlin 2000, S. 81.

23 Die bedeutende »Vita Columbae« ist ein Werk

Adomnans.
24 Geyer nennt ein »De locis sanetis« von Pseudo¬

Eucherius und gibt weitere Quellen an. Vgl. Geyer,

Paulus, Adamnanus, Abt von Jona. I. Teil. Sein

Leben. Seine Quellen. Sein Verhältnis zu Pseudo-

eucherius' de locis sanetis. Seine Sprache, Augsburg
1895, S. 10—18. - O'Loughlin führt z. B. Augustinus'
»De ciuitate Dei« oder Werke von Cassiodorus

an. Vgl. O'Loughlin 1997, S. 138f. — Meehan macht

in direkten Textvergleichen darauf aufmerksam,
dass über das Paraphrasieren hinaus Textstellen
teilweise gleich übernommen wurden. Vgl. Meehan

1958, S. 12-18.

25 Vgl. O'Loughlin 1997, S. 139.

26 Vgl. Adomnan in Meehan 1958, S. 40f. u. 120f.

27 O'Loughlin nennt Isidors »De natura deorum« als

eine mögliche Quelle für Adomnan. Vgl. O'Loughlin
2000, S. 82f.

28 Martin Werner betont die Bedeutung des Oster¬

festes für die Inseln. Da der Evangelist Johannes
als Zeuge die Kreuzigung miterlebt habe, sei er
in diesem Zusammenhang von Belang. Darum

habe Beda Venerabiiis das Johannes-Evangelium

zur Übersetzung in die angelsächsische Sprache

ausgewählt. Vgl. Werner, Martin, Crucifxi, Sepulti,
Suscitati. Remarks on the Decoration of the Book of
Kells, in: The Book of Kells, Proceedings of a

Conference at Trinity College Dublin, hrsg. von Felicity
0'Mahony, Dublin 1994, S. 450-488, hier S. 476. Es

wird weiter unten darauf zurückzukommen sein.
— Ausserdem belegt eine kirchenpolitische
Auseinandersetzung, der die unterschiedliche Datierung
des Osterfestes zwischen Iona und der restlichen
Kirche zu Grunde lag, die Relevanz dieses
Ereignisses. Vgl. O'Loughlin 2000, S.-76f.

29 Vgl. Adomnan in Meehan 1958, S. 108, 110, 109 u. III.

30 Ebd., S. 36.

31 Vgl. O'Loughlin 1997, S. 128; vgl. auch O'Loughlin
2000, S. 79.

32 Angelika Geyer kommt in Bezug auf die Illustra¬

tionen zur christlichen Topografie im »Kosmas

Indikopleustes« zu einem ähnlichen Befund. Vgl.

Geyer, Angelika, Die Genese narrativer Buchillustration.

Der Miniaturzyklus zur Aeneis im Vergilius

Vaticanus, Frankfurt a. M. 1989, S. 34f.

33 Vgl. Adomnan in: Meehan 1958, S. 36f. u. 46f.

— Zur Bedeutung der Wachstafel weiter unten im

Abschnitt »Mnemotechnik«.
34 Adomnan bezeichnet sich selbst denn auch als

den Schreibenden dieses Erfahrungsberichtes. Vgl.
Adomnan in Meehan 1958, S. 120f.

35 Vgl. Meehan 1958, S. 3—5 u. 9; vgl. auch O'Loughlin
2000, S. 72.

36 Vgl. Donner 1979, S. 345.

44 Thomas Gnägi



37 Vgl. Tsafrir 1978, S. 587-600.
38 Vgl. ebd., S. 601f.

39 Vgl. ebd., S. 606-610.
40 Vgl. Adomnan in: Meehan 1958, S. 42-46 u. 43-47.
41 Adomnan in ebd., S. 46.

42 Donner verweist auf die Möglichkeit, dass es sich

um die Johanneskapelle der Armenier handeln

könnte. Vgl. Donner 1979, S. 344.

43 Adomnan in Meehan 1958, S. 70f.
44 Adomnan in ebd., S. 46.

45 Adomnan in ebd. S. 46.

46 Adomnan in ebd., S. 46.

47 Vgl. Donner 1979, S. 343; vgl. auch Meehan 1958,

S. 47.

48 Vgl. Krautheimer, Richard, Einführung zu einer
Ikonographie der mittelalterlichen Architektur,
in: Ders., Ausgewählte Aufsätze zur europäischen

Kunstgeschichte, Köln 1988, S. 142-197, hier
S. 150-160.

49 Vgl. Tsafrir 1978, S. 587-600.
50 Vgl. Wulff 1907 (wie Anm. 4), S. 3.

51 Vgl. beispielsweise Donner 1979, S. 340, Anm. 10.

52 Franz Alto Bauer hat in seiner Untersuchung zum

Einsiedler Itinerar von Rom aus dem 8. Jahrhundert
Ähnliches gezeigt. Vgl. Bauer, Franz Alto, Das Bild
der Stadt Rom in karolingischer Zeit: Der Anonymus
Einsidiensis, in: Römische Quartalschrift für
christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte,
Band 92, Heft 3-4, Rom/Freiburg/Wien 1997,

S. 190—228. — Mangelnde Kongruenz zwischen

Erzählung und geographischer Realität im Frühmittelalter

sei nicht zwingend auf ungenügende
Beobachtungsgabe des Reisenden oder auf schlechtes

Kartenmaterial, das dem Kopisten zu Verfügung
stand, zurückzuführen. Bauer betont, dass im Falle

des Anonymus Einsidiensis dieser nicht eine Art
Reiseführer in realen geographischen Verhältnissen

geschrieben habe, sondern eine in sich geschlossene,

»eher abstrakt gehaltene Stadtdarstellung«
geben wollte, »deren Sinn nicht der eines Vade-

mecum war, sondern die Vergegenwärtigung der
Gesamtheit der Stadt Rom.« (Ebd. S. 226).

53 Vgl. Gamper 2000, S. 3f.

54 Blindlinien wurden vorgeritzt und dann mit roter
Tusche ausgefüllt. Gamper hat beobachtet, wie in
die Berner Handschrift an im Text ausgesparten
Stellen Figuren der Zürcher Handschrift im Massstab

1:1 abgepaust wurden. Teilweise mussten dann

die Darstellungen aus Platzgründen verändert,
eingepasst oder verkleinert werden. Vgl. ebd, S. 3.

55 Das Evangeliar von Echternach ist eine Handschrift

aus dem 8. Jahrhundert, die in insularer Tradition

möglicherweise in Echternach (im heutigen Luxemburg)

hergestellt wurde. Das Kloster Echternach ist

eine Gründung des Northumbriers Willibrod (vgl.
Werckmeister 1967, S. 90). Die Handschrift befindet
sich heute in Paris (Bibl. Nationale, ms. Lat. 9389).

Ganzseitige Evangelistensymbole finden sich vor
800 nur in insularen Handschriften (vgl. ebd., S. 8).

56 Vgl. Bieler 1961, S. 10.

57 Vgl. ebd., S 16—29. — Zudem ist die erste Textseite
des Zürcher Manuskripts eine Kombination aus

irischen und kontinentalen Schriften. Vgl. Gamper

2000, S. 2.

58 Gamper nennt Johanne Autenrieth, die vermutet,
dass die Tituli der Zürcher Handschrift von denselben

Kopisten stammen, die auch den Klosterplan
beschriftet haben. Vgl. ebd., S. 2.

59 Eggenberger, Christoph, Der St. Galler Klosterplan
im Zeichen der vera crux, in: Studien zum St. Galler

Klosterplan II, hrsg. von Peter Ochsenbein u.

Karl Schmuki, (Mitteilungen zur vaterländischen

Geschichte 52), St. Gallen 2002, S. 217-231, hier
S. 229.

60 Ebd., S. 230.

61 Trier, Domschatz, Nr. 61 (134), fol. IV, 2. Hälfte 8. Jh.

62 Vgl. zu Stilisierung figürlicher Darstellung: Werck¬

meister 1967, S. 40—43.

63 Vgl. Werckmeister 1967, S. 108-110.

64 Vgl. ebd., S. 476-481.

65 Vgl. ebd., S. 129f.

66 Vgl. Carruthers 1990, S. 32-34.

67 Ebd., S. 33.

68 Ebd., S. 33.

69 Vgl. ebd., S. 248.

70 Vgl. ebd., S. 221f. u. 257.

71 Vgl. Geyer 1989 (wie Anm. 32), S. 16.

72 Ebd., S. 16.

73 Adomnan in Meehan 1958, S. 121.WW

Fotonachweis

Bieler 1961, S. 91: 16; Burgerbibliothek, Bern: 6, 7,

8, 9; Carruthers 1998, Taf. 16: 17; Krüger 2000 (wie
Anm. 14), S. 189: 10; Meehan 1958, S. 46, 62, 62 u.

Frontispiz: 11, 12, 13, 14; Mickley 1917, S. 42, Tafeln: 2;

Ochsenbein/Schmuki 2002 (wie Anm. 59), Frontispiz: 18;

Tsafrir 1978, Abb. 6: 15; Werckmeister 1967, Taf. 2a

u. 26: 19, 20; Zentralbibliothek, Zürich: 1, 3, 4, 5.

De locis Sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7, Jahrhundert 45


	De locis sanctis : Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert

