Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich

Band: 11-12 (2004-2005)

Artikel: De locis sanctis : Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem
7. Jahrhundert

Autor: Gnéagi, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720020

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abb. 1: Figur des Grabeskirchenkomplexes, in: Arculf,
De locis sanctis (um 680), Reichenau, vor 842,
Zirich, Zentralbibliothek, Hs. Rh 73, fol. 5r.



Thomas Gnagi

De locis sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht
des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert

Pilgerberichte aus dem ersten Jahrtausend nach Christus sind frithe
schriftliche Zeugnisse kulturellen Austauschs. So schildert der
irische Monch Adomnan in seiner ausfiihrlichen dreibéndigen
Schrift »De locis sanctis« aus dem 7. Jahrhundert unter anderem das
Aussehen von Kirchen in Jerusalem. Der Verfasser fiigte dem Text
Zeichnungen bei, die zunédchst an Grundrisse erinnern. Bei einge-
hender Untersuchung féllt auf, dass diese schematischen Figuren
nicht mit den archédologischen Befunden iibereinstimmen. Vielmehr
scheinen sie anderen Darstellungskonventionen zu folgen und wei-
sen iiber den informativen Gehalt eines Grundrissplans hinaus. Um
ihre tatsachliche Bedeutung zu erfassen, miissen die Zeichnungen
in das Umfeld damaliger Bildtraditionen eingebettet werden. Erst
danach ist es in einem weiteren Schritt moglich, einen Nutzen fiir
die Archédologieforschung zu eruieren.

Johannes Deckers hat die vielféltigen Darstellungsmodi frith-
christlicher Stadt- und Architekturdarstellungen untersucht und
unterscheidet realistisches Abbild, Personifikation, Plan und Pikto-
gramm.' Gerade das Piktogramm gebe als I[llustration »bildzeichen-
artig«<’ verkiirzt allgemeine Architekturtypen wie beispielsweise
Stadtmauer, Tempel oder Turm wieder, die in Zusammenhang mit
einer eindeutigen Inschrift oder typischen Merkmalen an bestimmte
Ereignisse oder Orte erinnerten.’ Die raumliche Anordnung der
bildlichen Représentation folgt nicht neuzeitlichen Darstellungs-
konventionen: Schrégsicht, in die Flache geklappte Gebdudeseiten
und frontale Ansichten von Architektur wechseln sich in derselben
Darstellung ab. Mit dieser mittelalterlichen Kompositionsart unter-
liegt das Bild nicht einer zentralperspektivischen Konstruktion, die
sich auf den Betrachter ausserhalb des Bildes bezieht, sondern
»einer Art Raumperspektive<, wie sie bereits in der antiken Male-
rei vorkommt. Die Gegenstdnde werden dabei entsprechend ihrer

De locis sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert

Bedeutungsgrosse abgebildet und je nach inhaltlicher Nédhe zuei-
nander entsprechend platziert.

Mit dem Ende des Mittelalters bildete sich die Konvention he-
raus, das Bild gewissermassen in ein Fenster zu verwandeln. Raum-
lichkeit wird mittels perspektivischer Verkiirzung evoziert. Wie
Erwin Panofsky in seinem Aufsatz »Perspektive als >symbolische
Form«« ausfiihrt, seien Raum und Gegenstinde einem einheitlichen
objektiven Masssystem unterworfen.” Mit einem Grundriss konnen
die »Breitenwerte«®, mit einem Aufriss die »Hohenwerte« ermittelt
werden. Mit dem Bauhiittenbuch des Villard de Honnecourt aus
dem 13. Jahrhundert sind schliesslich fiir hochgotische Kirchen erst-
mals Architekturrisse greifbar, die mit Grund- und Aufrissdarstel-
lungen Architekturpldanen entsprechen.” Grund- und Aufriss werden
zu Schemata, die vom Betrachter gedanklich in die Dreidimensio-
nalitat iibersetzt werden.

Zeichnungen in Adomnans Bericht

Unter der Beriicksichtigung wechselnder Darstellungskonventi-
onen in Mittelalter und Neuzeit werden im Folgenden jene »Plan-
zeichnungen« behandelt, die sich in verschiedenen Abschriften zu
Adomnans »De locis sanctis« befinden. Die urspriingliche Hand-
schrift von Adomnans Pilgerbericht ist nicht erhalten. Es existie-
ren einige Abschriften aus dem 9. Jahrhundert mit Figurendarstel-
lungen der im Text beschriebenen Kirchen in Bern (Burgerbibliothek,
Cod. 582; siehe Abb. 6-9)°, Briissel (Bibl. Royale, ms.3921-2), Paris
(Bibl. Nationale, ms. lat. 13048), Wien (Osterr. National-Bibliothek,
Cod. 458; siehe Abb.11-14) und Ziirich (Zentralbibliothek, Hs. Rh 73,
siehe Abb. 1, 3--5) sowie ein loses Pergamentblatt® mit einer Darstel-

31



Groudris 1
Die heilige Grabeskirche
nach Arcnlf G. 231

 das Grab des Herrn (die beiden Kleinen Vierecke
im Eingang chedem die beiden Teile des Grab-
verschluBsteins, nun Altare)

Plate, wo tags und vachts Lempen breanea
d Wlzerner Tisch an der Stelle des Altars Abrahams

kirche
g Nische mit dem Keleh des Herrn
 Konstantin-Basilika .1, Martyram tber der Kreuz-
findungestatee
Grondri6 Ta.
Die heilige Grabeskirche
nach dem Wiederaufbau durch Modestus von 614 bis 1009
Ein Wiederberstellungsversach ans Vixogwr-Asst. II, 219
bolzerer Tisch an der Stelle des Altars Abrabams
Konstaatin-Basilike tber der Krenzfndungristerne

4* innere Triger der Kuppel
=2 Bintassug in dem Schema Arculfs
4% Suero Mauer dor Rundkirche
=8, Einfassung in dem Schema Arcalfs
a @ o Apsiden (Nouschlyfang)
» lstein
o eeaem den Grabes mit dlar
B ophorent
¢

Golgotha-Kirche

Nische mit dom Becher des Herm
i stdliche Tore
F 8t. Murienkirche
P+ andere vermatete Ortslage dorselben Kircho
E E' exedrac, Anbauten fir Reliquien
Eiaigliches T

or L Osttore
Fiaia, wo tags and nachis Lampen bromnon 3¢ Propylien und Strase

Abb. 2: Grundriss nach Arculf und
Grundriss Vincent/Abel, abgedruckt in
Paul Mickleys Beitrag in den Heften
zur Palastinakunde von 1917.

lung der Grabeskirche in Karlsruhe (Bad.Landesbibliothek, Hs.
Aug. 129; siehe Abb. 10). Daneben gibt es weitere Kopien der sche-
matischen Figuren in Abschriften von Beda Venerabilis' »Liber de
locis sanctis« von 703/4, einer Zusammenfassung von Adomnans
Bericht.'” Davon sind mindestens vier Handschriften aus dem 9. bis
zum II. Jahrhundert bekannt. Im Gesamten sind heute noch etwa 20
Abschriften von Adomnans Bericht erhalten; selten aber sind darin
Zeichnungen der Kirchen zu finden."

Bei der Rezeption von Adomnans Planfiguren ist der eingangs
erwahnte zeitlich-kulturelle Kontext meist nicht beriicksichtigt
worden. Insbesondere im 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts
wurden Pilgerfahrten nach Jerusalem zur Erforschung des Heiligen
Landes unternommen und frithe Pilgerberichte als historisches
Quellenmaterial verwendet. Dabei stiitzten sich Bibelkunde und
wissenschaftliche Forschung gegenseitig. So auch in einer Publika-
tion von 1917, die den Pilgerbericht unter dem Titel »Arculf. Eines
Pilgers Reise nach dem heiligen Lande (um 670)« vorstellt. Darin

32

ist neben dem zeitgenossischen Grundrissplan von Vincent/Abel,
der den archdologischen Erkenntnissen um 1900 entspricht, eine
Darstellung der Grabeskirche aus dem iiberlieferten Pilgerbericht
des 7.]Jahrhunderts abgedruckt (Abb. 2). Gewisse formale Uberein-
stimmungen bewegten Paul Mickley, der die einfithrenden Worte
verfasste und den lateinischen Text iibersetzte, zu einer selbstver-
standlichen Gegeniiberstellung der beiden »Plane«.” Auch sechzig
Jahre spater, in Herbert Donners Sammlung von Pilgerberichten,
steht die Annahme im Vordergrund, dass es sich bei den Kopien der
Zeichnungen aus dem 7.]Jahrhundert um Grundrisspldne der vier
Kirchen handle, bei denen Adomnan »nur Fundamentlinien ange-
geben hat, die wir aus den Beschreibungen gewissermassen nach
oben ergdnzen miissen.<” Ebenso nennt Jiirgen Kriiger Adomnans
Darstellung des Grabkirchenkomplexes in einem 2000 erschie-
nenen Buch die »dlteste europédische Architekturzeichnung«"* und
versucht sie als architektonischen Plan zu deuten. Hingegen gibt
er zu bedenken, dass es dem Beschreibenden wohl mehr um die
Verteilung der heiligen Statten mit ihren Reliquien gegangen sei
als um die gesamte konstantinische Anlage.

Mit den Begriffen Plan, Grundriss, Architekturzeichnung oder
Situationsskizze kommen heute gebrauchliche Termini zur Anwen-
dung, die die Lesbarkeit solcher frithen Darstellungen von Beginn an
einschranken. Der allgemeine Begriff des Bildes, wie ihn Hans Belting
in »Bild und Kult<® eingehend behandelt, geniigt als Bezeichnung fiir
diese Figuren ebenfalls nicht, da er mit der Vorstellung einer ganz be-
stimmten Darstellungsrealitédt verkniipft ist. Um sprachlich einer Deu-
tung dieser Bildfiguren nicht vorzugreifen, wird im Weiteren von Dar-
stellungen, Zeichnungen und Figuren die Rede sein.

De locis sanctis. Arculfs Erzihlung und Adomnans Buch

Der Pilgerbericht ist in drei Biicher aufgeteilt.' Das erste Buch han-
delt von Jerusalem, dessen topografischer Lage und einigen Bau-
denkmadélern, wobei die Grabeskirche am ausfiihrlichsten beschrie-
ben wird. Ferner sind drei Darstellungen von Kirchen in den Text
integriert worden. Das zweite Buch beginnt mit der Schilderung
Bethlehems und der Geburtskirche, berichtet von Stéatten des Alten
und Neuen Testaments und der weiteren Reise des Pilgers nach Da-
maskus, Tyrus und Alexandrien. Wieder wurde als vierte Figur die
einer Kirche in Sichem (dem heutigen Nablus) in den Text einge-
fiigt. Im dritten Buch wird vom Besuch in Konstantinopel erzéhlt.
Der Verfasser beschreibt die Stadtgriindung, den Osterritus, eine
Martyrergeschichte und die Verehrung einer wundersamen Marien-
ikone. Der Bericht endet mit des Pilgers Heimreise, die an der Insel
Vulcano vor Sizilien vorbeifiihrt.

In der Einleitung zur Trilogie schildert der Verfasser Adom-
nan” die Entstehung des Pilgerberichts: Arculf, ein gallischer Bi-
schof, soll diese Reise ins Heilige Land unternommen und danach
seine Beobachtungen ihm — Adomnan — geschildert haben. Der Be-
richt wurde zuerst auf Wachstafeln festgehalten und dann auf Per-
gament niedergeschrieben.' Schreiber des Pilgerberichtes ist also
Adomnan. Er war von 679-704 der neunte Abt des bedeutenden
Klosters lona auf einer kleinen Insel der Hebriden an der schot-
tischen Westkiiste.” Adomnan nennt den Pilger Arculf in seinem

Thomas Gnigi



Bericht etliche Male, unterlésst es aber, ausser Herkunft und Titel
Néaheres iiber ihn zu berichten. Nach Denis Meehan ergénzt einzig
der Benediktinerménch Beda Venerabilis, dass Arculf auf seiner
Heimreise an der westschottischen Kiiste Schiffbruch erlitten und
nach Schwierigkeiten das Kloster lona erreicht habe.”” Thomas
O'Loughlin stellt in seinem Aufsatz jedoch die Forschung in Frage,
die dem historischen Arculf nachzugehen versucht.? Zu viele Hypo-
thesen seien seiner Meinung nach notwendig, um Arculfs Person
zu beweisen und seine Reise zu rekonstruieren. Vielmehr wiirden
die meisten Informationen iiber die besuchten Orte auf Studien be-
ruhen, die in der Bibliothek des Klosters bereits vorhanden waren.
Mit Arculf kdmen zudem nur unwesentliche zusatzliche Detailbe-
schreibungen vor Ort dazu.?

Es lohnt sich also eher, der Intention des Schreibenden nach-
zugehen als der seines Protagonisten. Dabei zeigt sich, dass der Be-
richt eine ganz bestimmte Absicht verfolgt. Adomnan liefert dem
Leser die authentischen Beobachtungen eines Zeitgenossen, der
bekannte Orte besucht und diese eingehend beschreibt. Dariiber
hinaus vermittelt die Geschichte einen Eindruck tber das ehemals
verfiighare Wissen in lona.? Schon Paulus Geyer, 1895, aber auch
O’'Loughlin und Meehan weisen darauf hin, dass in Adomnans Text
damalige geographische Kenntnis eingeflochten und Textstellen
aus wichtigen Biichern paraphrasiert worden seien.” Mittels geo-
graphischen und architektonischen Angaben vermittelt der Autor
also Religions- und Weltgeschichte gleichermassen. Adomnan war
es wichtig, iiber Berichterstattung aus erster Hand zu verfiigen, die
die Handlungsorte und die dort vorgefundenen Reliquien beschrei-
ben. Es scheint dabei durchaus plausibel, dass Adomnan den Pro-
tagonisten Arculf erfunden hat, um ein zusammenhangendes Werk
anhand einer Pilgerreise nach Jerusalem zu verfassen. Indem Jeru-
salem mit seinen Heilsstatten Teil einer grosseren Reisebeschrei-
bung ist, kann die Stadt in die gedankliche Topografie der damals
bekannten Welt verortet werden.” Diese Vorstellungswelt basiert
auf einer metaphorischen Welttopographie: O'Loughlin weist auf
den narrativen Uberbau der gesamten Erzdhlung hin. Adomnan er-
schaffe am Ende seiner Ausfithrung mit der Beschreibung eines Vul-
kanbergs als Hollentor das Gegenstiick zur Ummauerung Jerusa-
lems und seinen Stadttoren am Anfang.? O'Loughlin legt dar, dass
das erwartete himmlische Jerusalem im Jerusalem des heiligen
Landes eine irdische Referenz finde.” Damit sind Anfang und Ende
gewissermassen Aquivalente zu Himmel und Holle und bilden
gleichsam die narrative Klammer der Erzédhlung.

Das zentrale Thema des ganzen Berichts ist eine Reise zum ur-
spriinglichen Ort der Kreuzigung, der Grablegung und der Auferste-
hung, also zu den Stationen des wichtigen Osterritus.”® In der Be-
schreibung iiber Konstantinopel wird die Osterliturgie von Adomnan
sehr genau geschildert. Damit gibt der Reisebericht neben dem ur-
spriinglichen Ort des dsterlichen Ereignisses auch eine exempla-
rische Wiederholung des Ritus an einem anderen Ort wieder.”

Es mag erstaunen, dass Adomnan nicht selbst als Autor eines
solchen Kompendiums sondern nur als Dokumentarist eines Reise-
berichts auftritt. Aber gerade der nahere Umstand, dass ein
gallischer Bischof — als sanctus episcopus®® ehrerbietig tiberhoht —
Zeuge der Statte ist, verleiht dem Bericht die notwendige Authen-
tizitat und Wichtigkeit. Fiir den Vorsteher des einflussreichen

De locis sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert

Klosters war es bedeutend, die biblischen Schriften glaubwiirdig
auslegen zu konnen. Widerspriiche in der Heiligen Schrift, so regte
bereits Augustinus an, seien mittels Biichern iiber die Geographie
Paléstinas weitgehend aufloshar.® Genau so ein Buch hat Adomnan
geschrieben: »Geographica«, durch Zeugenschaft belegt, stiitzt die
Exegese der Heiligen Schrift.*

Bis zum Schluss des Berichtes wird immer wieder erwahnt,
dass die Erinnerung zuerst in Wachstafeln geritzt und dann auf Per-
gament geschrieben worden sei.” Einerseits wird so der authen-
tische Charakter der Schrift unterstrichen, andererseits betont der
Schreiber damit wiederholt seine eigene Autorschaft.’* Da es sich
im Text und in den Zeichnungen in ihrem Original um ein Werk
Adomnans handelt, wird des Weiteren von Adomnan als dem Ver-
fasser die Rede sein und Arculf nicht weiter als Urheber genannt.
Es ist sinnvoll, sich der Datierung des Pilgerberichtes nicht {iber
mogliche Reisedaten Arculfs zu ndhern, sondern die Niederschrift
in den Zusammenhang mit Adomnans Klostervorsteherschaft zu
setzen. Uberliefert ist, dass Adomnan im Jahre 686 Konig Aldfrith
von Northumbria besucht habe. Allgemein geht die Meinung der
Forschung dahin, dass bei dieser Gelegenheit Adomnan Kénig Ald-
frith eine Abschrift von »De locis sanctis« {iberreicht habe.* Damit
diirfte die Handschrift zwischen 679, dem Beginn der Klostervor-
steherschaft Adomnans, und 686 entstanden sein.

De situ Hierusalem

Die Sakraltopographie der Stadt Jerusalem nimmt in Adomnans Werk
eine zentrale Stellung ein. Jerusalem ist auf einem Hochplateau er-
baut, das im Siiden, hinter dem Berg Zion vom Gehinnom-Tal be-
grenzt wird. Hinter dem Tempelberg im Osten schiebt sich das Ki-
dron-Tal (auch Josephat-Tal genannt) zwischen Stadt und Olberg
(Abb.15). Die im ersten Buch des Pilgerberichts dokumentierten
Denkmaéler und christlichen Kirchen befinden sich sowohl in der
Stadt als auch im Kidron-Tal, auf dem der Stadt vorgelagerten Berg
Zion und auf dem Olberg. Der Grabeskirchenkomplex im westlichen
Teil der Stadt ist von den dargestellten Kirchen als einziger erhalten.
Hingegen ist die von Adomnan beschriebene konstantinische Basi-
lika, die sich im Osten der Anastasis (Grabeskirche) befand, bereits
zur Zeit des Pilgerberichts durch den Neubau von Modestus ersetzt
worden.”® Auch die Grabeskirche wurde nach der persischen Erobe-
rung im 12. Jahrhundert neu aufgebaut. Die Rotunde wurde wieder
auf einen Saulenkranz abgestiitzt und die Aussenmauer auf kreisrun-
dem Grundriss wies ebenfalls, wie vor der Zerstdrung, drei Apsiden
auf. Der Hof zwischen Rotunde und Basilika wurde zu Gunsten einer
grossen Halle mit drei Apsiden auf der Ostseite aufgehoben.”

Von der Zionsbasilika im Stiden der Stadt sind nur noch Mau-
erreste erhalten. Sie weisen auf eine ehemals fiinfschiffige, ge-
ostete Basilika mit Narthex hin.*® Adomnan iiberliefert davon eine
einfache querliegende rechtwinklige Form (Abb.3, 7, 13). Die
Himmelfahrtskirche, an hochster Stelle des Olbergs erbaut, wird —
je nach Handschrift — mit bis zu fiinf einander eingeschriebenen
Kreisformen illustriert (Abb. 4, 8, 12). Sie wurde ebenfalls zerstért
und unter Modestus vermutlich auf oktogonalem Grundriss wieder
aufgebaut.”

33



Abb. 3: Figur der Zionsbasilika, in: Arculf, De
locis sanctis (um 680), Reichenau, vor 842,
Zirich, Zentralbibliothek, Hs. Rh 73, fol. 9v.

Abb. 4: Figur der Himmelfahrtskirche, in: Arculf,
De locis sanctis (um 680), Reichenau, vor 842,
Ziirich, Zentralbibliothek, Hs. Rh 73, fol. 12r.

Abb. 5: Figur der Jakobskirche, in: Arculf, De
locis sanctis (um 680), Reichenau, vor 842,
Ziirich, Zentralbibliothek, Hs. Rh 73, fol. 18v.

Thomas Gnégi



Abb. 6: Figur des Grabeskirchenkomplexes, in: Abb. 7: Figur der Zionsbasilika, in: Arculf, De
Arculf, De locis sanctis (um 680), St. Gallen, 1. Hélfte locis sanctis (um 680), St. Gallen, 1. Hélfte 10. |h.,
10. Jh., Bern, Burgerbibliothek, Cod. 582, fol. 8r. Bern, Burgerbibliothek, Cod. 582, fol. 17r.

. Y wxl;c'mf' diferue i il . !
et mdabils ; ‘ .,Luw.«mch»rmn#‘* logee
Dae raqefe P o :
haetlt = pcal fuf alrenobonrroe prre ln-ucﬂ-"‘l"" aurcem quandCaermant
' wde conftracix ceelefis quae quadnfichinut

Abb. 8: Figur der Himmelfahrtskirche, in: Arculf, Abb. 9: Figur der Jakobskirche, in: Arculf, De
De locis sanctis (um 680), St. Gallen, 1. Halfte locis sanctis (um 680), St. Gallen, 1. Halfte 10. Jh.,
10. Jh., Bern, Burgerbibliothek, Cod. 582, fol. 2Ir. Bern, Burgerbibliothek, Cod. 582, fol. 29r.

De locis sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert

35



5 DALLT&MHL-»‘ .,..w.m.qw.,mrd.
lrmstom <
reoms

Abb. 10: Figur des Grabeskirchenkomplexes, in: Arculf, De locis
sanctis (um 680), wohl Siidwestdeutschland, 2. Drittel 9. Jh.,
Karlsruhe, Bad. Landesbibliothek, Hs. Aug. perg. 129, fol. 10r.

36

penélciigm Mmﬁwm‘u‘du- Dagxnlmf
!n&ﬂu{twmaﬁ;wrw ;

Abb. 11: Figur des Grabeskirchenkomplexes, in:
Arculf, De locis sanctis (um 680), Wien, Osterr.
National-Bibliothek, Cod. 458, fol. 4v.

Abb. 12: Figur der Zionsbasilika, in: Arculf,
De locis sanctis (um 680), Wien, Osterr.
National-Bibliothek, Cod. 458, fol. 9v.

Thomas Gnégi



Adomnans Erzahlung beginnt damit, dass Arculf zundchst
Mauern und Tore Jerusalems zahlt und dann verschiedene Denkmé-
ler der Stadt beschreibt. Der Grabeskirche rdumt er dabei den mei-
sten Platz ein. ** Die auf kreisrundem Grundriss erbaute Kirche aus
Stein sei von den Fundamenten her in drei Mauern errichtet, wobei
man im Norden, Westen und Siiden in Nischen Altdre aufgestellt
habe. Die Rotunde werde von zwélf Sdulen getragen. Von zwei Por-
talen ist die Rede, wobei es jeweils vier durch Mauerziige unter-
teilte Eingdnge gegeben habe. Das eine Portal weise in die Rich-
tung des Ulturnus-Windes, der auch Caecius-Wind genannt werde,
das andere gegen Siidosten. In der Mitte der runden Kirche sei eine
aus dem Felsen gehauene Grotte, das so genannte Grabmal, in der
drei Menschen betend stehen kénnten, fahrt Adomnan fort. Im hin-
teren Teil befinde sich das aus dem Felsen gehauene Grab, wobei
der Fussboden eine Hand breit tiefer liege. Der Bericht iiberzeugt
mit genauen Angaben wie der Grosse des Grabes und der Hohe des
Raumes sowie dem Hinweis, dass Bischof Arculf dies genau vermes-
sen habe. Auch die mit Marmor und Gold besonders ausgeschmiickte
Aussenseite der Hiitte, deren Eingang nach Osten gerichtet sei,
wird beschrieben. Die zw6lf brennenden Lampen am Grab werden
genannt und auf die Ahnlichkeit mit der Beschreibung in der Bibel
verwiesen, in der vom Mausoleum als Grotte oder Hohle — spelunca
petrae® — berichtet werde.

Es folgt die Beschreibung weiterer Gebdude vor der Anasta-
sis. Auf der rechten Seite befinde sich die rechteckige Kirche der
heiligen Maria.” Adomnan nennt den Golgathafelsen, iiber dem
eine sehr grosse Kirche und eine dahinter liegende Basilika gebaut
seien. Weiter beschreibt er den Holztisch, an dessen Stelle Abra-
hams Altar gestanden haben solle und Reliquien, die an diesem
Orten zu sehen seien: Der Abendmahlskelch werde in einer Exedra
hinter der Kirche aufbewahrt und die Lanze des Soldaten sei in der
Vorhalle der Basilika in ein Kreuz eingelassen. Zum Schluss dieses
ausfiihrlichen Berichtes zum Grabeskirchenkomplex schliesst die
Erzdhlung mit der Nennung des Schweisstuches Christi. Arculf habe
es iber dem Grabe hangend in Augenschein genommen.

Im nachfolgenden Text wird von der hohen Séule im Norden
der Stadt und einer wundersamen Erweckung durch das Heilige
Kreuz berichtet. Daran schliesst eine kurze Beschreibungen zur
Marienkirche und zu weiteren Denkmaélern im Kidron-Tal im Osten
der Stadt an. Das Davidstor im Siidwesten wird erwéhnt, es folgt
der Berg Zion mit der dortigen Basilika. Die letzte Station von
Adomnans Bericht, und der Schluss des ersten Buches, ist wieder
am Olberg. Dort sei eine Kirche an jener Stelle errichtet worden,
an der die Jiinger vor Ostern mit Christus zusammengekommen
waren.®

Adomnan fiihrt in seinem Bericht durch die Sakraltopogra-
phie des Grabeskirchenkomplexes. In der beigeftigten Darstellung
kann der von ihm gewahlte Weg verfolgt werden (Abb. 1, 6, 10, 11):
Er beginnt bei der Anastasis links, geht rechts zur Basilika, dann
nach oben zu Abraham und nach unten zur Exedra mit dem Kelch.
Es ist fraglich, ob der abgeschrittene Weg nur zuféllig einer nach-
gezogenen Kreuzform entspricht. Zum Schluss fithrt Adomnan den
Leser wieder zur Basilika nach rechts, zur Lanze des Soldaten, und
beendet den Rundgang im Grabmal mit dem Schweisstuch Christi.
Es scheint so, als hatte Adomnan den Anfang und das Ende seines

De locis sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert

- rlA%rﬂocnln
pafiom erufpdia. fupquamue

: memambl[arqtﬁﬂuow """'

Abb. 13: Figur der Himmelfahrtskirche, in: Arculf, De
locis sanctis (um 680), Wien, Osterr. National-Bibliothek,
Cod. 458, fol. Ilv.

. ?Pm o mg@hmuf‘ T Qus srﬁmdulnw&r*kdml‘, .
0 qkﬁue-b;mmf'dd&twrdauiftsfdr?uﬁd&u'bm ub
el

]ncum!‘vmd
. felat adeurin nqpmmf

et il
ddesudt purer bibreagua el

Abb. 14: Figur der Jakobskirche, in: Arculf, De
locis sanctis (um 680), Wien, Osterr. National-
Bibliothek, Cod. 458, fol. 17v.



1

< = 1

° 5 7 \

» ‘g\k‘ﬁ\'
A 20 >
9 ol ‘1&“/
€ WP
S oe '““:‘/
&

ﬂ STEPHAN

HERODES-TOR

ARMENISCHES MQSAIK.

ORPHEUS MOSAIKg@  pAMASKUS-

TOR MOHAMMEDANISCHES

VIERTEL
A

TR

o
=
m
=z
3
Q
2

||

=

MAMILLA
TEICH

Ny

=
\

wABSALOMS GRAB
wGRAB DER BENE CHESIR

i MARIENGRAB
wmCE THSEMANE

HIMMELFAHRTSKIRCHE

943670

ELEONA
®oominus FLEVIT

> | ®SACHARIAS GRAB. \ )
= Z211a0] ALY - Wi \\
== | == TArMEeniscHeS|EsUDiscHE S \ Y\
— | — { ViERTELE] [ZVIERTE 5 IN \ -
— —_— ] MIST-TOR.T N\ —
‘m,c.A. - 1= TN \ -
— = 1 =™ %oickon avELLe >
—_ \s/ — ol \\
_— o ZIONS-TOR I
= I~ Moormirion ~/! - D N — \\
= it IONSBERG~| — £— s — .
é / Ohae stpeTeR®  T~1|  —OT/O _— \\
- / IN GALLICANTU \ \\SILyAlf\ . =
N\ TN N = ~
7% A N — s
7, *a, ) A =
7/ / Yops-aL / ~
/] /) ] & / S
il N
[ 200 400
m

© carta, JERUSALEM

Abb. 15: Plan der Stadt Jerusalem

Rundganges bewusst an den wichtigsten Ort des Kirchenkom-
plexes gesetzt, den Rundbau der Anastasis. Er bespricht zuerst

Wirkungsorte, dann folgen Reliquien. Alles bekommt seine festge-
fiigte Ordnung.

Darstellungsmodus und Intention

Figurae: Grundrisspldane?

Adomnan verweist in seinem Text auf die beigefiigten Zeichnungen
(picturae*) und nennt die drei weiteren Kirchen figurae (>[...] trium
aliarum figuras|...]<*), also Darstellungen von Kirchen, die, wie an-
fangs gezeigt, in der Literatur oft mit Plan oder Grundriss iibersetzt

38

werden. Adomnan gibt eine Art Lese-Anweisung fir die vier Dar-
stellungen der Kirchen:

»Has itaque quaternalium figuras eclesiarum iuxta exemplar
quod mihi, ut superius dictum est, sanctus Arculfus in paginola fi-
guravit cerata depinximus, non quod possit earum similitudo for-
mari in pictura sed ut Dominicum monumentum licet tali vili figu-
ratione in medietate rotundae eclesiae constitutum monstretur aut
quae huic propior eclesia vel quae eminus posita declaretur.«*

Nach Adomnan seien diese Figuren also nicht beigefiigt, um
ihre Ahnlichkeit im Bild zu zeigen. Vielmehr werde damit deutlich,
welche Kirchen dieser (Darstellung) niher oder ferner ldgen.” Sind
die Darstellungen mitsamt dem Text also eine Anleitung, bezie-

hungsweise als ein Plan zum Bau von Kirchen zu verstehen? Richard
Krautheimer umschreibt in einem Aufsatz, was im Mittelalter unter
Architekturkopie verstanden wurde. Er nennt die bemerkenswerten

Thomas Gnéagi



Abb. 16: Symbol des Evangelisten Johannes
aus einem Evangeliar von Echternach,
northumbrisch, 8. Jh., Paris, Bibl. Nationale,
ms. lat. 9389.

Unterschiede zwischen mittelalterlichen Bauten, die als Nachbil-
dungen desselben berithmten Vorbildes erbaut wurden. Krauthei-
mer fiihrt diese Unterschiede auf einen Kopiebegriff zuriick, der
sich an charakteristischen Elementen, beispielsweise an vager Ahn-
lichkeit geometrischer Formen, festmachen ldsst. Manchmal ge-
niige eine bestimmte Zahlensymbolik, ein Patronat oder ein Wei-
hedatum, um den urspriinglichen Ort zu représentieren.* Adomnan
nennt solche spezifischen Elemente: Beispielsweise miisse das
Grabmal in der Mitte der runden Kirche liegen. Durch eine Kirche
mit diesem Merkmal ist also der Ort der Auferstehung gegenwir-
tig. Zeichnerisch werden in Adomnans Bericht solche charakteris-
tischen Merkmale ebenfalls hervorgehoben. Es fallt auf, dass neben
der Grabeskirche drei unterschiedliche geometrische Formen fiir
die Darstellung zweier Kirchen in Jerusalem und die der Jakobskir-
che in Sichem gewdahlt wurden: Rechteck, Kreis und Kreuz. Das
waren nach Krautheimer klare Formen, die als typische Merkmale
der jeweiligen Kirchen gelten kénnten. Wéren jedoch nur typische
Merkmale alleine Ziel solcher Figuration gewesen, héatten einfache
Schemata firr die drei Kirchen geniigt. Die Figuren sind aber viel-
schichtiger: Zum einen weichen sie in den verschiedenen Manu-
skripten erheblich voneinander ab. Zum anderen sind sie je nach

De locis sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert

Handschrift mit zusatzlichen Informationen versehen wie unterbro-
chenen Linien, Ausbuchtungen oder auch bildlichen Erganzungen
wie Kerzen oder Kreuze.

Man konnte demnach versuchen, Adomnans Figuren als Pléane
zu lesen. In diesem Fall schaut man auf einen Grundriss der Ge-
bdude und liest die Striche als aufgehende Mauern. Legt man also
die Darstellung des Grabeskirchenkomplexes in der schwarz-weis-
sen Umzeichnung neben einen archédologisch abgesicherten Grund-
rissplan (Abb. 2), sind, abgesehen von adhnlichen Formen im Gros-
sen, Ungereimtheiten im Detail zu identifizieren: Bei einigen
Handschriften fallt der iibermassig lang gestreckte Eingangsbereich
zur Marienkirche auf (Ziirich: Abb.1, Bern: Abb. 6 und Karlsruhe:
Abb. 10). Auch der gedrungene Kirchenraum der Basilika ist bei allen
Handschriften augenféllig. Eine zusétzliche Umfassungsmauer der
Anastasis fehlt im archdologischen Befund. Die rechteckige Form
der Apsiden findet ebenfalls keine Entsprechung. Nur beim Wiener
Codex sind sie rund gestaltet (Abb. I1). Die innerste Mauer, die das
Grabmal umfasst, ist in der archdologischen Forschung als Saulen-
kranz belegt. Wie lassen sich solche offensichtlichen Unstimmig-

Abb. 17: Initialseite des Lukas-Evangeliums
aus dem Evangeliar von Lindisfarne, England,
um 700, London, British Library, Cotton MS
Nero D. v, fol. 138.

39



Abb. 18: »Kreuzgang« (Detail) auf dem
St. Galler Klosterplan, Reichenau, um 820,
St. Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. 1092.

keiten im Vergleich zum archéologischen Befund erkldren?* Wie
eingangs erlautert, konnen einzelne Aspekte mit den unterschied-
lichen Darstellungskonventionen begriindet werden. Es war im frii-
hen Mittelalter iiblich, gewisse illustrative Elemente in den Raum zu
kippen. Soll die Figur des Grabbaukomplexes als Plan gelesen wer-
den, muss eine Mischung aus Auf- und Ansicht gewahlt werden.*®
Die dem Kreis angesetzten Rechtecke, die gelegentlich als Apsiden
bezeichnet” werden, lassen sich demnach auch als in die Flache ge-
klappte Altédre lesen. Die Striche in den Eingdngen zur Anastasis
sind so in Ansicht gezeichnete Saulen. Das wiirde jedoch mit dem
Text nicht iibereinstimmen, in dem tatsachlich von Gangen die Rede
ist. Im Allgemeinen bleibt bei solcher Betrachtung unklar, ob die
Verdoppelung der Linien Mauerstarke oder Hohe anzeigen soll, oder
ob eher ein anderes typisches Merkmal betont wird.

Es bleibt also die Frage, warum derart komplexe Darstel-
lungen angefertigt wurden, die in wesentlichen Punkten jedoch zu
ungenau geblieben sind, um als Plan oder Grundriss geniigen zu
konnen. Zudem unterscheiden sich die Zeichnungen in den jewei-
ligen Abschriften erheblich. So sind Streifendicke, Hohe und Breite

40

einzelner Figurenteile sowie angesetzte Formen meist anders dar-
gestellt. Auf Grund solcher Differenzen kénnen die zeichnerischen
Angaben Adomnans nicht als direkte Quellen fiir gebaute Architek-
tur itbernommen werden. Die jeweiligen Kopisten haben Informa-
tion illustrativ hinzugeftigt oder die Darstellungen dem Text oder
anderen Vorstellungen entsprechend angepasst. Architektonische
Exaktheit ist damit bloss auf den ersten Blick Wesenszug der Figu-
rendarstellungen. Die unterschiedliche Gestaltung der Zeich-
nungen lasst anderes vermuten: Die Figuren sollen architekto-
nische Exaktheit suggerieren. Welchen Nutzen kénnte das bringen?
Wie fiir den Text gezeigt werden konnte, ist das wiederholte Ver-
weisen auf die Zeugenschaft des gallischen Bischofs Arculf sprach-
liches Mittel, um beim Leser Wahrhaftigkeit des Geschilderten zu
bewirken. Ebenso weist Adomnan im Text mehrmals auf die Wachs-
tafeln, in die die Figuren zuerst eingeritzt worden seien. Die schein-
bar exakten architektonischen Angaben unterstreichen solches
Vorhaben. Adomnans Intention ist es nicht, in authentischer Be-
richterstattung reale topographische und architektonische Verhalt-
nisse wiederzugeben.”? Vielmehr sollen mit pseudoauthentischer
Erzahlung und pseudoexakten Zeichnungen ein wahrhaftiges Bild
erzeugt werden, das die Sakraltopographie des Ostergeschehens in
der Welttopographie einbettet.

Graphische Verschrankung von Text und Figur

In der bereits besprochenen Gegeniiberstellung von Adomnans
Figur des Grabeskirchenkomplexes und der archédologischen
Grundrissskizze von Vincent/Abel (Abb. 2) muss eines noch beson-
ders beriicksichtigt werden: Bei Mickleys schwarz-weisser Um-
zeichnung von Adomnans Figur fehlen die in den Manuskripten
aus dem 8. Jahrhundert eingeschriebenen Buchstaben und Wérter
(Abb.1, 6, 10, 11). Die Darstellung lasst sich wie ein Plan lesen,
umso mehr als von Mickley zuséatzlich Kleinbuchstaben eingefigt
wurden, die auf die neben stehende Legende verweisen. Im Ver-
gleich mit den Darstellungen in den Handschriften wirkt diese
stark verfremdet. Herausgeldst aus ihrem historisch gewachsenen
Kontext wird die Intention des Verfassers nicht beriicksichtigt und
die urspriingliche Bedeutung verandert. Bei den Manuskripten
wird deutlich, dass die Figuren zur ganzen Handschrift in einer
komplexen Beziehung stehen. Das Karlsruher Pergamentblatt ist
rein formal betrachtet ein besonders schones Beispiel graphischer
Verschriankung von Text und Darstellung (Abb. 10). Schrift und
Figur gehen ineinander tber. Linksbiindigkeit wird durch serifen-
artige Striche betont, die den Eingang zur Marienkirche hervorhe-
ben. Die Buchstaben im Umgang der Rotunde sind schmiickendes
Element. Bildhafte Zeichen wie Kreuze sind dhnlich wie die Buch-
staben mit Serifen geschmiickt. Die Abstufung in der Leserichtung
von links nach rechts, von der grossen runden Form der Anasta-
sis zum Atrium und dann zur Basilika, verleiht der Figur eine Dy-
namik, die durch die strahlenférmigen Eingdnge noch unterstiitzt
wird. Die kreisrunde Form ist das Zentrum. Thre auskragende Off-
nung zeigt nach rechts; ebenfalls serifenartig geschmiickt macht
sie den inneren Kreis zu einem seitlich liegenden Omega. Die Aus-
buchtungen der Apsiden werden zu den auslaufenden Armen einer

Thomas Gnégi



el

Abb. 19: Frontispiz eines Evangeliars von
Echternach, Echternach, 2. Halfte 8 Jh., Trier,
Domschatz, Nr. 61(134), fol. V.

Kreuzform, ebenfalls liegend. Zeichen, Bild und Text werden nicht
klar getrennt. Auf ihre graphische Gestaltung wurde besonderer
Wert gelegt. Sie ist geradezu eine spezifische Eigenschaft solcher
Figuren.

Die Darstellungen im Berner Codex (Abb. 6—9) sind weniger
differenziert als beim Karlsruher Beispiel. Rudolf Gamper weist
nach, dass die Figuren der Berner aus der Ziircher Handschrift ko-
piert wurden, dann aber teilweise aus Platzgriinden verkleinert
werden mussten.” Scheinbar war bei diesem Manuskript Genauig-
keit der Kopie hoher gewertet worden als graphische Einpassung
in den Text. Der Satzspiegel wurde daher weniger beriicksichtigt.”*
Jedoch zeigt sich auch hier bei ndherer Betrachtung, dass dussere
Umstdnde wie Lineatur auf der Riickseite und Linien seitlich dazu
benutzt wurden, die Figuren formal einzupassen. Auch beim Ziir-
cher Manuskript (Abb. 1, 3-5) wird dies deutlich.

Meistens sind die Figuren von Text umgeben, manchmal ste-
hen sie nach einem Absatz. Beim Wiener Codex (Abb. 11-14) sind sie
jeweils an den linken Rand gesetzt worden. Sie wirken fast wie Ini-
tialen zur Eréffnung des niachsten Abschnitts. Wurden bei der Dar-
stellung vom Grabbaukomplex noch rdumliche Strukturen durch ar-
chitektonische Formen angedeutet, ist die Darstellung der Kirche
beim Jakobsbrunnen (Abb.5, 9, 14) kaum mehr als eine geome-
trische Figur. Die einzelnen Teile der Kreuzarme bilden zusammen-
gesetzt ein ornamentales Kreuz. Formal betrachtet sind also alle
drei Figuren einfache geomtrische Formen wie Rechteck, Kreis und

De locis sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert

Kreuz. Sie sind in der komplexen Darstellung der Hauptfigur, dem
Grabeskirchenkomplex zu einer Komposition verschmolzen (Abb. I,
6, 10, 11).

Insulare Traditionen

Des Weiteren sollen die tiberlieferten Darstellungen Adomnans in
einen grosseren Kontext gestellt werden. Es liegt nahe, zum ur-
spriinglichen Herstellungsort des ersten Manuskripts des Pilger-
berichtes zuriickzukehren. Andeutungsweise konnen Adomnans
Figuren im Detail ihrer formalen Gestaltung mit Illustrationen in
iro-keltischen Handschriften verglichen werden. Die Initialseite
des Evangelisten Johannes im Evangeliar von Echternach® (Abb. 16)
beispielsweise besteht aus einer schematischen Form, in die das Jo-
hannessymbol Adler platziert wurde. Der streng formale Hinter-
grund oszilliert zwischen kreuzdhnlicher Zeichenhaftigkeit und
rdaumlich wirkender Komposition. Der Adler ist mit seinen Krallen
an einem eingefiigten Steg im Bildhintergrund festgemacht. Die
auskragenden Offnungen bei Adomnans Figuren erinnern entfernt
an diese Darstellung. Auch beim Lukas-Evangelium von Lindisfarne
(Abb. 17) ist die Umrandung des Kreuzes und die geometrische End-
betonung der Kreuzarme auf der Initialseite dhnlich serifenartig
akzentuiert. Eine direkte handschriftliche Abhangigkeit von Adom-
nans Zeichnungen zu diesen Manuskripten soll aber damit nicht be-
hauptet werden — dazu sind die Darstellungen zu verschieden. Es
ist jedoch zu beriicksichtigen, dass in jener Zeit der kulturelle Aus-
tausch zwischen den Inseln gewéhrleistet war.*® Stilistische Nahe
kann daher in Bild- und Schriftgestaltung in vielen Manuskripten
verfolgt werden.”

Mit der Ziircher Pilgerhandschrift sind wir in unmittelbarer
Umgebung des St. Galler Klosterplans, der ebenfalls ins 9. Jahrhun-
dert datiert wird (Abb. 18).”® Er ist aus den gleichen Elementen Kreis
und Linie aufgebaut wie die Figur des Grabeskirchenkomplexes.
Beschriftung und Zeichnung sind gleichfalls als Einheit zu verste-
hen. Besondere Beachtung verdient der Kreuzgang fiir die Ménche
im Zentrum des Klosterplans. Die Arkadenbogen, auf jeder Seite
acht mit einem zusétzlichen grossen Bogen in der Mitte — alle in
die Flache heruntergeklappt — weisen ins Zentrum der Anlage. Die
ganze im Grundriss angedeutete Architektur wird zu einer kompo-
nierten Bildfigur. Der Weg fiihrt nicht unter dem Bogen hindurch,
sondern setzt erst beim Scheitel des Bogens an und fiihrt zur Mitte,
stosst dort wiederum auf den Weg, der im Quadrat um einen Baum
lauft. Christoph Eggenberger beschreibt den Kreuzgang als eine »in
sich geschlossene graphische Darstellung.<° Dabei seien die vier
heruntergeklappten grossen Bégen nicht nur als Einganstore zum
Garten des Kreuzgangs zu sehen, sondern wiirden gleichzeitig den
Hiigel symbolisieren, auf dem das Kreuz, die vera crux,*® auf Golgo-
tha stehe. Symbolisch graphische Umsetzung erfahrt eine hohere
Prioritdt als die Darstellung architektonischer Wirklichkeit. So
wurde im St. Galler Klosterplan eine Art Symbolbild in eine gros-
sere Struktur verortet. Auf dem Frontispiz des Evangeliars von
Echternach aus Trier,* das auf insulare Vorbilder zuriickgeht, steht
die Symbolfigur jedoch fiir sich (Abb.19): Eine Kreuzform — nun
mit einem Kreis in der Mitte, in dem das Bildnis Christi gezeigt

41



Abb. 20: »Evangelist Johannes« aus dem Book of Kells,
Irland od. Northumbrien, um 800, Dublin, Trinty
College Library, MS 58 (A.1.6), fol. 291v.

wird —, an deren Kreuzarmen gegen den Rand hin offene Halb-
kreise angesetzt sind, wird zur rahmenden Figur fiir die vier Evan-
gelistensymbole.

Bei diesen nur skizzenhaften Vergleichen wird deutlich, dass
gewisse Elemente, Piktogramme oder Symbole im Flachenraum des
Pergamentblattes ganz spezifisch platziert wurden. Das rahmende
Beiwerk wirkt als raumliche Struktur.®

Im Book of Kells wird Johannes auf der Initialseite seines
Evangeliums auf einem Thron sitzend dargestellt (Abb. 20). Er ist
umgeben von einem komplexen Rahmengebilde, das von einer Um-
fassungsfigur — die Hande sind seitlich, die Fiisse unten und der
Kopf nur angeschnitten zu sehen — als eine Art von Tafelbild vor-
gezeigt wird. Der Kopf von Johannes wird von einem grossen or-
namental ausgeschmiickten Kreis umfasst, der zusatzlich oben mit
einem und an der Seite mit je zwei aufeinander liegenden Halbkrei-
sen akzentuiert ist. Nach Otto-Karl Werckmeister stellt die grosse
Kreisform keinen Nimbus dar.®® Grosse und Komplexitét sprechen
fiir ihn eher fir eine Art Baldachin. Er fiihrt diese Darstellung auf
ein spatantikes Deckenbildschema zuriick, das Himmelsbhild oder
Himmelskuppel iiber dem Thronenden darstellen soll. Martin
Werner erkennt darin sogar eine formale Ahnlichkeit mit der Ro-
tunde der Anastasis von Adomnans Planfigur.®* Er geht soweit, die

42

ornamentalen Muster im inneren Kreis als Ollampen und Saulen zu
deuten. Wollte man die Figur des Evangelisten Johannes in direkter
formaler Analogie zur Darstellung des Grabeskirchenkomplexes
sehen, miisste man sie sich seitlich gelegt denken. Die drei kleinen
Kreise wiirden sich dann mit den Altarnischen und die Kreise des
Baldachins mit den Kreisen der Rotunde decken. Werckmeister
konstatiert gerade fiir Johannes eine Sonderstellung unter den
Evangelisten.®® Er wiirde zum Himmel aufsteigen und in unmittel-
barer Schau Gottes die Geheimnisse der Schopfung und der Inkar-
nation erfahren. Er konne daher durchaus fiir die Ikonographie der
Anastasis-Rotunde bedeutsam sein, die gleichermassen Grabes-
wie Auferstehungskirche sei. Vonder urspriinglichen Adomnan'schen
Grabeskirchenfigur eine direkte handschriftliche Abhangigkeit zum
Johannes-Initial zu konstatieren, das hundert Jahre nach dieser
entstanden ist, ware jedoch abwegig. Die Bildstruktur von Adom-
nans Figuren ist aber dhnlichen Kompositionsregeln und Bildfin-
dungskriterien unterworfen wie die Illustrationen insularer Hand-
schriften. Die Vermutung liegt daher nahe, dass im bildnerischen
Durchdringen von Text und symbolhafter Figur sowie dem Einhal-
ten eines strengen Formalismus Adomnans urspriingliches Manu-
skript starker einer iro-keltischen Handschriftentradition folgte,
als es die spateren kontinentalen Abschriften aus dem 9. Jahrhun-
dert erkennen lassen.

Mnemotechnik

Die Entstehung frithmittelalterlicher Bildthematik oder monas-
tische Traditionen in der Herstellung von Buchkunst kénnen an
dieser Stelle nicht ausfiihrlich behandelt werden. Betrachtet wer-
den aber Aspekte der Funktion illustrierender Darstellungen, die
nach Mary Carruthers im Zusammenhang mit dem Gedachtnis und
dem Umgang mit Erinnerung zu sehen sind.®® lhrer Meinung nach
ist das Gedachtnis in dieser Zeit das Giber allem anderen stehende
wesentliche Instrument bei der Aneignung und Weitergabe von
Wissen. Biicher seien in fritheren Jahrhunderten nicht leicht zu-
ganglich gewesen und hatten erst spéater als erschwingliche porta-
ble Erinnerungshilfen gedient. Man habe sich daher den Ort der
Erinnerung vorstellen miissen, also Gedanken in einer Art Raum,
in einer Art Ordnungsstruktur platzieren miissen. Nach Carruthers
sei das Denken viel weiter gefasst worden: Cogitatio® war nicht
nur Denken, sondern ein Sichaufmachen, um zu denken (con+ agito),
dem Gedachtnis also fortlaufend Struktur gebend. Dabei sei das
Buch Metapher fir das Gedachtnis. Eine zweite Metapher sei der
thesaurus sapientiae.®® Darunter ist gewissermassen ein Stauraum
oder eine Schatzkammer des Wissens zu verstehen, wahrend die
Analogie des Einritzens in eine »Wachstafel« den Prozess benennen
wiirde, diese Memorialstruktur (Schatzkammer, Buch) zu organisie-
ren. Anspielungen darauf gabe es viele. So soll Hieronymus gesagt
haben, dass bei wachsamem Lesen und tadglicher Meditation das
Herz (gleichbedeutend mit Geddchtnis) eine Bibliothek fiir Christus
schaffen solle.

Dinge, die nicht vergessen werden durften, mussten also ge-
danklich und bildhaft in eine geeignete Struktur iibertragen werden.
Carruthers nennt die oft in Handschriften vorkommende Zusammen-

Thomas Gnéagi



stellungen in Diagrammen und Kanontafeln, die von Saulen unter-
teilt und von einem Giebel gegen oben abgeschlossen sind.* Es ist
die Verortung von Wissen im Raum der Interkolumnien einer sol-
chen architektonischen Memorialstruktur. Genauso ist die rdum-
liche Darstellung von einzelnen Elementen innerhalb einer streng
formalen oder architektonischen Struktur einer Bildfigur zu verste-
hen. Entwurf und Abschrift solcher Figuren sowie abermaliges Ver-
innerlichen und dariiber Meditieren ermoglichen ein Memorieren
des Gedankens. Die Darstellungen représentieren dabei nicht ab-
bildbare Realitdt, sondern miissen als einprédgsame Figuren entspre-
chende Gefiihlsregungen und damit Erinnerungen hervorrufen.”

Wenn nun diese Lesart auf Adomnans Bildfiguren {ibertragen
wird, hat das folgende Konsequenz: Die Darstellung dient zwar als
[llustration zum Text, jedoch nicht als ergédnzende Erkldrung im
Sinne einer Bebilderung oder technischen Instruktion wie die eines
Grundrisses. Vielmehr wird das im Text Beschriebene in idealer
Weise in eine raumliche Memorialstruktur tibertragen, um sich als
Bild dem Gedachtnis einzuprdgen. Die Figuren sind also mnemo-
technische Zeichen. Kreis, Rechteck und Kreuz sind dabei spezi-
fische Merkmale. Es ist nicht wesentlich, ob diese Kirchen realiter
in dieser Form vorhanden waren. Wichtig ist ihre Zeichenhaftigkeit,
damit Geschichte gemerkt und verstanden wird. Es ist nicht zu eru-
ieren, wie die Figuren beim ersten Einritzen auf den Wachstafeln
ausgesehen haben. Vielleicht war die Figur des Grabeskirchenkom-
plexes in der ersten Niederschrift eine liegende Verschrankung von
Alpha und Omega, vielleicht ein Strahlennimbus um den Kopf
Christi oder eine stilisierte Johannesdarstellung. Vielleicht stimmt
die Darstellung aber auch in den spateren Abschriften mit den ur-
spriinglichen Skizzen auf den Wachstafeln iiberein. Ungeachtet
dessen ist die Verschmelzung von Figur und Text von entschei-
dender Bedeutung. Durch die Erklarung im Text ist der Rezipient in
der Lage, gedanklich und tatséachlich in der Figur den Weg Adom-
nans, alias Arculf, abzuschreiten. Dabei erfahrt er bei der Figur des
Grabeskirchenkomplexes jedes Mal neu die einzelnen Stationen der
osterlichen Liturgie. Auch Angelika Geyer betont den Zusammen-
hang von Text und den ihn illustrierenden Darstellungen in ihrem
Buch tiber die Genese narrativer Bildzyklen nachantiker Vergilre-
zeption.” In ihrer Einfithrung schreibt sie, dass Buchillustrationen
die »Assoziations- und Interpretationsfreiheit des Betrachters«”
von vornherein stark einschranken wiirden und somit [llustrati-
onen in Bezug auf den Text nicht ergdnzende sondern vielmehr
korrigierende Mittel seien. Aufféllig bei den Darstellungen in
Adomnans Bericht ist denn auch ihre enge Auswahl. Abgesehen von
den vier Kirchen fanden keine weiteren Zeichnungen Eingang in
das Kompendium. Dabei hatten sich Schiffsreise oder Vulkaninsel
ebenso fiir eine Verbildlichung angeboten wie auch andere Stadte.
Aber gerade dass das nicht der Fall ist, spricht fiir die Grundthema-
tik des gesamten Werkes. Es geht um die Wirkungsstéatte des oster-
lichen Ritus und um den Ritus selbst; alles andere bleibt Zutat, um
das Thema geographisch und erzéhlerisch einzubetten.

Neben der Hauptfigur des Grabeskirchenkomplexes wieder-
holen die abgebildeten Grundformen Rechteck, Kreis und Kreuz
das formale Thema (Abb. 1, 3—14). Sie unterstiitzen das Erinnerungs-
vermogen und dienen zur Verinnerlichung der Hauptfigur. Das
Schlusswort von »De locis sanctis« richtet sich denn auch an den

De locis sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert

Leser dieser Erfahrungen (»...]lectorem experimentorum|...]<)” und
kann letztlich als Aufforderung zu einem vertiefenden Studium
verstanden werden.

Adomnans Figuren als Merkzeichen

Adomnans Figurendarstellungen diirfen nicht einseitig als Grund-
risse verstanden werden, sondern miissen vor dem Hintergrund
frithmittelalterlicher Darstellungskonventionen, regionaler Kunst-
traditionen sowie mnemotechnischer Bedirfnisse der frithmittelal-
terlichen Schriftkultur gesehen werden. Sie dienen der authentifi-
zierten Beschreibung einer bestimmten Sakraltopographie. Die
Figuren stehen der komplexen Schrift- und Bildkultur insularer Ge-
staltungstraditionen nahe. Sie funktionieren als mnemotechnische
Zeichen und wirken korrigierend und kanalisierend in Bezug auf
die Vorstellung des osterlichen Ritus. Sie sind Bildfindungskrite-
rien unterworfen, die auf der Ebene eines abstrakten Ordnungs-
modells basieren. Am ehesten kénnen diese Figuren als Merkzei-
chen benannt werden. Sie konstruieren eine Ordnung, die Aspekte
aus der Heilsgeschichte memorieren helfen und sie letztlich bezeu-
gen. Jede der einzelnen Figuren ist mnemotechnisches Schema, das
kein architektonisches Abbild der Realitat ist, sondern zum vertie-
fenden Studium der Heilsgeschichte anleitet.

43



Mehrfach zitierte Literatur

Bieler 1961
Bieler, Ludwig, /rland. Wegbereiter des Mittelalters,
Olten/Lausanne/Freiburg . Br. 1961.

Carruthers 1990
Carruthers, Mary, The Book Of Memory. A Study of
Memory in Medieval Culture, Cambridge 1990.

Deckers 1988
Deckers, Johannes, Tradition und Adaption. Be-
merkungen zur Darstellung der christlichen Stadt,
in: Mitteilungen des Deutschen Archaologischen
Instituts. Romische Abteilung, Band 95, Mainz 1988,
S. 303-382.

Donner 1979
Donner, Herbert, Pilgerfahrt ins Heilige Land
— Die altesten Berichte christlicher Paldstinapilger
(4.—7. Jahrhundert), Stuttgart 1979.

Gamper 2000
Gamper, Rudolf, Klosterplantagung, Typoskript,

2000.
Meehan 1958
Meehan, Denis, Adamnans’s De Locis Sanctis, Scrip-
tores Latini Hiberniae, Vol. I1I, Dublin 1958.
Mickley 1917

Mickley, Paul, Arculf — Eines Pilgers Reise nach dem
heiligen Lande (um 670). Erster Teil. Einleitung und
Buch I: Jerusalem, in: Das Land der Bibel — Gemein-
verstandliche Hefte zur Palastinakunde, hrsg. von
Gustav Holscher, Bd. 2, Heft 2, Leipzig 1917, S. 1-42.
0O'Loughlin 1997
0O'Loughlin, Thomas, Adomnan and Arculf. The Case
of an Expert Witness, in: The Journal of Medieval
Latin, Vol. 7, Turnhout 1997, S. 127-146.
0’Loughlin 2000
O'Loughlin, Thomas, Celtic Theology, Humanity,
World and God in Early Irisch Writings, London
2000.
Tsafrir 1978
Tsafrir, Yoram, Jerusalem (Lexikoneintrag), in:
Reallexikon zur Byzantinischen Kunst, Bd. 3:
Himmelsleiter — Kastoria, hrsg. von Klaus Wessel u.
Marcell Restle. Stuttgart 1978, S. 525—615.
Werckmeister 1967.
Werckmeister, Otto-Karl, Irisch-northumbrische
Buchmalerei des 8. Jahrhunderts und monastische
Spiritualitat, Berlin 1967.

44

Vgl. Deckers 1988, S. 304, Anm. 2. — Fiir diesen
Literaturhinweis wie auch fiir die Durchsicht der
vormals bei Prof. Georges Descceudres in der
Mittelalterarchédologie der Universitat Ziirich
verfassten Seminararbeit danke ich PD Franz Alto
Bauer, Basel/Miinchen.

Deckers 1988, S. 308.

Vgl. ebd., S. 308f.

Waulff, Oskar, Die umgekehrte Perspektive und die
Niedersicht, in: Kunstwissenschaftliche Beitréage,
Erstes Beiheft der Kunstgeschichtlichen Monogra-
phien, hrsg. von Rudolf Kautzsch, Paul Schubring
und Oskar Wulff, Leipzig 1907, S. 1-40, hier S. 6.
Vgl. Panofsky, Erwin, Die Perspektive als »symbo-
lische Form« (Berlin/Leipzig 1927), in: Panofsky,
Erwin, Aufsatze zu Grundfragen der Kunstwissen-
schaft, Berlin 1998, S. 99—167, hier S. 99.

Ebd.

Kruft, Hanno-Walter, Geschichte der Architek-
turtheorie — Von der Antike bis zur Gegenwart,
Miinchen 1995, S. 39. — Matthias Untermann weist
darauf hin, dass im frithen Mittelalter gerade fiir
Zentralbauten schon gezeichnete Vorlagen existiert
hatten, die similitudo genannt wurden. Sie hétten
ganz allgemein fiir die Gestalt der Kirche gegolten
und seien in der Tradition der antiken Bezeich-
nung forma — planartige Landvermessungen auf
Marmorplatten mit beigefiigten Massangaben — zu
sehen. Vgl. Untermann, Matthias, Der Zentralbau im
Mittelalter: Form, Funktion, Verbreitung, Darmstadt
1989, S. 35.

Der Berner Codex wird heute in die erste Halfte des
10. Jahrhunderts datiert, Vgl. Bischoff, Bernhard,
Katalog der festldndischen Handschriften des
neunten Jahrhunderts, Teil 1, Aachen — Lambach,
Wiesbhaden 1998, Eintrag 604, S. 130.

Die Figur wurde darin in den zweispaltigen Text
eines anonymen Evangelienkommentars eingefiigt.
Vgl. Gamper 2000, S. 2.

Vgl. Meehan 1958, S. 4.

Vgl. Donner 1979, S. 331. — John Wilkinson gibt
eine Aufstellung der Planfiguren mit einer
chronologischen Ubersicht. Vgl. Wilkinson, John,
Jerusalem Pilgrims before the Crusades, Warminster
1977, S. 371-386. — Paulus Geyer hat als erster die
verschiedenen Handschriften in Gruppen unter-
teilt. Vgl. Geyer, Paulus, Adamnanus. I1. Teil. Die
handschriftliche Uberlieferung der Schrift De locis
sanctis, Erlangen 1897, S. 5—47.

Mickley 1917, Tafeln am Schluss des Heftes.

Donner 1979, S. 323.

Kriiger, Jiirgen, Die Grabeskirche zu Jerusalem: Ge-
schichte — Gestalt — Bedeutung, Regensburg 2000,
S. 188.

Vgl. Belting, Hans, Bild und Kult, Miinchen 1990.
Der lateinische Text und die englische Ubersetzung
in Meehan 1958, S. 36—121.

Weiterhin wird an Stelle des latinisierten Namens
Adamnanus die in der deutschen und englischen
Literatur gebrauchliche Schreibweise Adomnan
benutzt.

20
2

25
26
27

28

33

34

Vgl. Adomnan in: Meehan 1958, S. 36f.

Vgl. Bieler 1961, S. 16f.; Dagron, Gilbert/Riche, Pi-
erre/Vauchez, André (Hrsg.), Bischéfe, Ménche und
Kaiser (642—1054), Wien 1994, S. 629.

Vgl. Meehan 1958, S. 7.

Vgl. O'Loughlin 1997, S. 133f. — Meehan versucht
beispielsweise anhand von historisch bekannten
Daten die Stationen von Arculfs Reise in einer
chronologischen Reihenfolge zu rekonstruieren.
Vgl. Meehan 1958, S. 6-I1.

Vgl. O'Loughlin 2000, S. 8I.

Die bedeutende »Vita Columbae« ist ein Werk
Adomnans.

Geyer nennt ein »De locis sanctis« von Pseudo-
Eucherius und gibt weitere Quellen an. Vgl. Geyer,
Paulus, Adamnanus, Abt von jona. I. Teil. Sein
Leben. Seine Quellen. Sein Verhéltnis zu Pseudo-
eucherius’ de locis sanctis. Seine Sprache, Augsburg
1895, S. 10—18. — O'Loughlin fiihrt z. B. Augustinus’
»De ciuitate Dei« oder Werke von Cassiodorus

an. Vgl. O'Loughlin 1997, S. 138f. — Meehan macht
in direkten Textvergleichen darauf aufmerksam,
dass tiber das Paraphrasieren hinaus Textstellen
teilweise gleich iibernommen wurden. Vgl. Meehan
1958, S. 12-18.

Vgl. O'Loughlin 1997, S. 139.

Vgl. Adomnan in Meehan 1958, S. 40f. u. 120f.
O'Loughlin nennt Isidors »De natura deorum« als
eine mogliche Quelle fiir Adomnan. Vgl. O'Loughlin
2000, S. 82f.

Martin Werner betont die Bedeutung des Oster-
festes fiir die Inseln. Da der Evangelist Johannes
als Zeuge die Kreuzigung miterlebt habe, sei er

in diesem Zusammenhang von Belang. Darum
habe Beda Venerabilis das Johannes-Evangelium
zur Ubersetzung in die angelsachsische Sprache
ausgewdhlt. Vgl. Werner, Martin, Crucifixi, Sepulti,
Suscitati. Remarks on the Decoration of the Book of
Kells, in: The Book of Kells, Proceedings of a Con-
ference at Trinity College Dublin, hrsg. von Felicity
0'Mahony, Dublin 1994, S. 450—488, hier S. 476. Es
wird weiter unten darauf zuriickzukommen sein.

— Ausserdem belegt eine kirchenpolitische Ausei-
nandersetzung, der die unterschiedliche Datierung
des Osterfestes zwischen lona und der restlichen
Kirche zu Grunde lag, die Relevanz dieses Ereig-
nisses. Vgl. O'Loughlin 2000, S.-76f.

Vgl. Adomnan in Meehan 1958, S. 108, 110, 109 u. 111.
Ebd., S. 36.

Vgl. O'Loughlin 1997, S. 128; vgl. auch O'Loughlin
2000, . 79.

Angelika Geyer kommt in Bezug auf die Illustra-
tionen zur christlichen Topografie im »Kosmas
Indikopleustes« zu einem dhnlichen Befund. Vgl.
Geyer, Angelika, Die Genese narrativer Buchillus-
tration. Der Miniaturzyklus zur Aeneis im Vergilius
Vaticanus, Frankfurta. M. 1989, S. 34f.

Vgl. Adomnan in: Meehan 1958, S. 36f. u. 46f.

— Zur Bedeutung der Wachstafel weiter unten im
Abschnitt »Mnemotechnik«.

Adomnan bezeichnet sich selbst denn auch als

den Schreibenden dieses Erfahrungsberichtes. Vgl.
Adomnan in Meehan 1958, S. 120f.

Vgl. Meehan 1958, S. 3-5 u. 9; vgl. auch O'Loughlin
2000, S. 72.

Vgl. Donner 1979, S. 345.

Thomas Gnagi



37
38
39
40
41

42

43
44
45
46
47

48

49
50
51

52

53
54

55

Vgl. Tsafrir 1978, S. 587-600.

Vgl. ebd., S. 60If.

Vgl. ebd., S. 606—610.

Vgl. Adomnan in: Meehan 1958, S. 42—46 u. 43—47.
Adomnan in ebd., S. 46.

Donner verweist auf die Moglichkeit, dass es sich
um die Johanneskapelle der Armenier handeln
konnte. Vgl. Donner 1979, S. 344.

Adomnan in Meehan 1958, S. 70f.

Adomnan in ebd., S. 46.

Adomnan in ebd. S. 46.

Adomnan in ebd., S. 46.

Vgl. Donner 1979, S. 343; vgl. auch Meehan 1958,

S. 47.

Vgl. Krautheimer, Richard, Einfiihrung zu einer
Ikonographie der mittelalterlichen Architektur,

in: Ders., Ausgewahlte Aufsatze zur européischen
Kunstgeschichte, K6In 1988, S. 142—197, hier

S. 150-160.

Vgl. Tsafrir 1978, S. 587-600.

Vgl. Wulff 1907 (wie Anm. 4), S. 3.

Vgl. beispielsweise Donner 1979, S. 340, Anm. 10.
Franz Alto Bauer hat in seiner Untersuchung zum
Einsiedler Itinerar von Rom aus dem 8. Jahrhundert
Ahnliches gezeigt. Vgl. Bauer, Franz Alto, Das Bild
der Stadt Rom in karolingischer Zeit: Der Anonymus
Einsidlensis, in: Romische Quartalschrift fir
christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte,
Band 92, Heft 3—4, Rom/Freiburg/Wien 1997,

S. 190-228. — Mangelnde Kongruenz zwischen
Erzahlung und geographischer Realitat im Frihmit-
telalter sei nicht zwingend auf ungeniigende Beo-
bachtungsgabe des Reisenden oder auf schlechtes
Kartenmaterial, das dem Kopisten zu Verfiigung
stand, zuriickzufiihren. Bauer betont, dass im Falle
des Anonymus Einsidlensis dieser nicht eine Art
Reisefiihrer in realen geographischen Verhiltnissen
geschrieben habe, sondern eine in sich geschlos-
sene, »eher abstrakt gehaltene Stadtdarstellung«
geben wollte, »deren Sinn nicht der eines Vade-
mecum war, sondern die Vergegenwartigung der
Gesamtheit der Stadt Rom.« (Ebd. S. 226).

Vgl. Gamper 2000, S. 3f.

Blindlinien wurden vorgeritzt und dann mit roter
Tusche ausgefiillt. Gamper hat beobachtet, wie in
die Berner Handschrift an im Text ausgesparten
Stellen Figuren der Zircher Handschrift im Mass-
stab 1:1 abgepaust wurden. Teilweise mussten dann
die Darstellungen aus Platzgriinden verandert,
eingepasst oder verkleinert werden. Vgl. ebd, S. 3.
Das Evangeliar von Echternach ist eine Handschrift
aus dem 8. Jahrhundert, die in insularer Tradition
maglicherweise in Echternach (im heutigen Luxem-
burg) hergestellt wurde. Das Kloster Echternach ist
eine Griindung des Northumbriers Willibrod (vgl.
Werckmeister 1967, S. 90). Die Handschrift befindet
sich heute in Paris (Bibl. Nationale, ms. Lat. 9389).
Ganzseitige Evangelistensymbole finden sich vor
800 nur in insularen Handschriften (vgl. ebd., S. 8).

56
57

58

59

60
6l
62

63
64
65
66
67
68
69
70
7

72
73

Vgl. Bieler 1961, S. 10.

Vgl. ebd., S 16—29. — Zudem ist die erste Textseite
des Ziircher Manuskripts eine Kombination aus
irischen und kontinentalen Schriften. Vgl. Gamper
2000, S. 2.

Gamper nennt Johanne Autenrieth, die vermutet,
dass die Tituli der Zurcher Handschrift von densel-
ben Kopisten stammen, die auch den Klosterplan
beschriftet haben. Vgl. ebd., S. 2.

Eggenberger, Christoph, Der St. Galler Klosterplan
im Zeichen der vera crux, in: Studien zum St. Galler
Klosterplan II, hrsg. von Peter Ochsenbein u.

Karl Schmuki, (Mitteilungen zur vaterlandischen
Geschichte 52), St. Gallen 2002, S. 217-231, hier

S. 229.

Ebd., S. 230.

Trier, Domschatz, Nr. 61 (134), fol. 1V, 2. Hélfte 8. Jh.
Vgl. zu Stilisierung figtirlicher Darstellung: Werck-
meister 1967, S. 40—43.

Vgl. Werckmeister 1967, S. 108—110.

Vgl. ebd., S. 476—48I.

Vgl. ebd., S. 129f.

Vgl. Carruthers 1990, S. 32-34.

Ebd,, S.33.

Ebd., S. 33.

Vgl. ebd., S. 248.

Vgl. ebd., S. 22if. u. 257.

Vgl. Geyer 1989 (wie Anm. 32), S. 16.

Ebd., S. 16.

Adomnan in Meehan 1958, S. 12L.WW

De locis sanctis — Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert

Fotonachweis

Bieler 1961, S. 91: 16; Burgerbibliothek, Bern: 6, 7,
8, 9; Carruthers 1998, Taf. 16: 17; Kriiger 2000 (wie
Anm. 14), S. 189: 10; Meehan 1958, S. 46, 62, 62 u.
Frontispiz: 11, 12, 13, 14; Mickley 1917, S. 42, Tafeln: 2;
Ochsenbein/Schmuki 2002 (wie Anm. 59), Frontispiz: 18;
Tsafrir 1978, Abb. 6: 15; Werckmeister 1967, Taf. 2a
u. 26: 19, 20; Zentralbibliothek, Ziirich: 1, 3, 4, 5.

45



	De locis sanctis : Zeichnungen im Pilgerbericht des Adomnan aus dem 7. Jahrhundert

