
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 11-12 (2004-2005)

Artikel: Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem : Überlegungen zur
architektonischen Rezeption im Mittelalter

Autor: Dieterich, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720017

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720017
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abb. 1: Konstanz, Mauritius-Rotunde,
Heiliges Grab, um 1260.

6



Barbara Dieterich

und Heiliges Grab in JerusalemAnastasis-Rotunde

Überlegungen zur architektonischen Rezeption im Mittelalter

Überblickt man die architektonischen Nachbildungen des Jerusalemer

Heiligen Grabes, die in Europa während des Mittelalters entstanden

(vgl. Abb. 1), so überrascht nicht nur ihre Vielzahl sondern auch ihre

Vielgestaltigkeit. Diese Vielgestaltigkeit der Heilig-Grab-Kopien und

die augenscheinliche Differenz zwischen Vorbild und Nachbildung

geben in der Forschung bis heute Anlass, sich mit diesem Phänomen

immer wieder kritisch auseinanderzusetzen. Frühe Untersuchungen,
wie jene von Gustaf Dalman und Romualdo Bauerreis, bieten innerhalb

ihrer regionalen Beschränkung eine Zusammenschau von Heilig-

Grab-Nachbildungen, lassen jedoch kaum eine theoretische
Auseinandersetzung mit dem Begriff der Kopie erkennen.1

Grundlegend für das Verständnis des mittelalterlichen Kopie-

Begriffs ist der Beitrag Richard Krautheimers »Introduction to an

Iconography of Medieval Architecture«, der 1942 zum ersten Mal

im »Journal of the Warburg and Courtauld Institute« erschienen
ist.2 Der Autor geht von formalen Unterschieden bei Bauwerken

aus, die durch schriftliche Quellen verbürgt in einem abbildenden

Verhältnis zueinander stehen. Bei seinen Überlegungen zur

Bedeutungsgeschichte von Kopien der Grabeskirche, Baptisterien und

Mausoleen gelangt er zu der Schlussfolgerung, mittelalterliche
architektonische Nachbildungen seien nicht von einem modernen

Verständnis der Kopie geprägt.
Für Paolo Piva ist Krautheimers »Vorstellung der mittelalterlichen

Kopie als einer [siel] Beziehung der Annäherung« die Grundlage

für in der Forschung entstandene Irrtümer.2 Er versucht den

seiner Meinung nach offenen Kopie-Begriff Krautheimers einzuengen,

indem er die Bestimmung mittelalterlicher Heilig-Grab-Kopien
nicht so sehr von der Zahlensymbolik oder von der Funktion,
sondern von einer Summe von Indizien, wie bedeutsame formale

Elemente, Namensgebung oder Weihetitel, abhängig macht. Für ihn

stellt sich bei der Bewertung einer mittelalterlichen Kopie die
Frage nach der unmittelbaren bzw. mittelbaren Beziehung
zwischen dem Vorbild und seiner Ableitung - das heisst, greift die
Kopie unmittelbar auf das Vorbild in Jerusalem zurück oder liegt
ihr »nur« eine bereits bestehende Kopie als Vorlage zugrunde. In
letzterem Fall wäre die »Kopie« in der Folge unzähliger Varianten
zu sehen. Piva erwägt auch die Möglichkeit von Verwechslungen
mit anderen Sakralbauten in Jerusalem.4

Eine andere Herangehensweise an das Problem der
architektonischen Kopie zeigt der Beitrag von Jan Pieper. Sein
anthropologisch geprägter Ansatz orientiert sich an der auf Ernst Robert
Curtius zurückgehenden Toposforschung. In Anlehnung an die
literaturwissenschaftliche Begriffsbildung geht es Pieper um »Urver-
hältnisse des Daseins« übertragen auf das Phänomen der
»Jerusalemskirchen«. Er unterscheidet zwischen dem Bautypus, der von der
Funktion bestimmt wird, und dem architektonischen Topos, der das
»unmittelbare räumlich-architektonische Verständnis« der Architektur

ermögliche. Der dem historischen Wandel unterliegende Bautypus

bestehe solange, wie er gesellschaftliche Bedürfnisse erfülle;
die Topoi hingegen existierten, solange es Architektur gebe. Pieper
untersucht den architektonischen Topos der Kleinarchitektur im
Innenraum, der sich in verschiedenen Bautypen niederschlagen kann.
Konkret handelt es sich um den Topos des »Hauses im Hause«, der
am Beispiel des Bautyps der »Jerusalemskirchen« dargelegt wird.5

Diese beiden exemplarisch einander gegenübergestellten
Forschungsmeinungen verdeutlichen ein grundsätzliches Problem bei
der Beschäftigung mit mittelalterlichen Kopien des Heiligen Grabes.
Die verschiedenen Autoren und Autorinnen gehen von unterschiedlichen

Vorstellungen mittelalterlicher Heilig-Grab-Kopien aus,
wobei das Verständnis bzw. der Begriffsumfang der Kopie häufig

Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem
7



A Patriarchat
B Heiliges Grab
C Anastasis, Grabrotunde
D Hof, zweites Atrium
E Golgatha
F Basilika, Martyrion
G Atrium
H Baptisterium

B

0

IS

a

Abb. 2: Jerusalem, Grundriss der konstantinischen Gesamtanlage
(Rekonstruktion von V. Corbo, umgezeichnet von J. Krüger).

nur implizit deutlich wird. Die Auseinandersetzung mit der
architektonischen Rezeption des Heiligen Grabes kann sich je nach

Perspektive auf die umfassende Monumentalarchitektur der Ana-

stasis-Rotunde, die Kleinarchitektur des Grabgehäuses oder auf
das Verhältnis der beiden zueinander beziehen.

Der vorliegende Beitrag nimmt besonders das Phänomen der

vielgestaltigen Kopien ins Blickfeld und möchte an ausgewählten
Beispielen die unterschiedlichen Ebenen, auf denen das »Original«

rezipiert werden konnte, untersuchen. Der Begriff »Original« soll mit
Vorsicht angewendet werden, da die Grabeskirche und das Heilige Grab

sich im Wandel der Zeit veränderten. Zu fragen gilt es, ob bestimmte

für die Wiedererkennung bedeutsame formale Elemente den

zeitbedingten Veränderungen nicht unterlagen und ob sich so die Vorstellung

von einem »Archetypus« des Heiligen Grabes konstituieren
konnte. In die Betrachtungsweise werden sowohl die übergeordnete
Anastasis-Rotunde, der kleinformatige Grabbau als auch die architektonische

Disposition der beiden einbezogen. Die unterschiedlichen

Vorstellungen über mittelalterliche Kopien des Heiligen Grabes, die

in der Forschung zum Ausdruck kommen, gründen in den unterschiedlichen

Vorstellungen und Intentionen des jeweiligen Auftraggebers
bzw. »Concepteurs«. Am Beginn der Überlegungen zu den Heilig-Grab-

Nachbildungen muss das dem Zeitenwandel unterliegende Vorbild,
die komplexe Anlage des Heiligen Grabes in Jerusalem, stehen.

Anastasis und Heiliges Grab in Jerusalem

Im Anschluss an das Konzil von Nicäa 325 plante Kaiser Konstantin
der Grosse (um 280-337) über dem Ort der Auferstehung ein Denkmal

zu errichten.6 Eusebius, Bischof von Cesarea, berichtet in seiner

337 verfassten »Vita Constantini«, das verschüttete Grab Christi,

über dem Hadrian 135 einen Tempel hatte errichten lassen, sei

vom Jerusalemer Bischof Makarios (314—333) aufgefunden und als

solches identifiziert worden.7 Das Felsengrab, das den gängigen
Grabanlagen der Zeit entsprach, sollte das Zentrum der neuen
Anlage bilden. Für den Bau der Anastasis, der Auferstehungskirche,
wurde die Grabkammer aus dem Felsen herausgelöst.8 Umfangreiche

Terrassierungsarbeiten wurden sowohl für den Rundbau als

auch für die übrigen von Konstantin in Auftrag gegebenen Bauten

vorgenommen. 335 fand die Weihe der Auferstehungskirche statt.
Aus dem Bericht des Eusebius geht nicht hervor, ob zu diesem

Zeitpunkt die Anastasis-Rotunde bereits vollendet war.9

Die auf Konstantin zurückgehende Gründung umfasste ein
Ensemble mehrerer selbstständiger Bauten unterschiedlicher
Funktionen. Die Gebäudegruppe bestand aus der fünfschiffigen gewe-
steten Konstantinsbasilika — »Martyrion« genannt —, die man im

Osten über eine Vorhalle und einen ersten Innenhof mit Säulen

betrat.10 In westlicher Richtung verband ein weiteres Atrium die

8 Barbara Dieterich



Basilika mit der Anastasis-Rotunde. Das Atrium, in dessen Südostecke

der Golgathafelsen" lag, war an drei Seiten von Kolonnaden

umstellt. Die vierte Seite bildete der Portikus der Anastasis-Rotunde.

Das Ensemble wurde durch den bischöflichen Palast im

Nordwesten, von dem noch Teile erhalten sind, und dem Baptiste-

rium im Süden der Rotunde abgeschlossen (Abb. 2).

Die Rekonstruktion der ursprünglichen Gestalt der mehrfach

veränderten Grabeskirche stützt sich vereinzelt auf Ausgrabungen
des ausgehenden 19.Jahrhunderts, vor allem aber auf archäologische

Befunde, die zwischen 1960 und 1978 bei Restaurierungsarbeiten

an der Rotunde gewonnen werden konnten. Dabei ergab
sich, dass die Pfeiler der Rotunde des 19. Jahrhunderts in ihrem
Kern noch die Säulen des Gründungsbaus aus dem 4. Jahrhundert
aufweisen. Systematische, bauhistorische Untersuchungen konnten
bei diesen Restaurierungsarbeiten nur zum Teil durchgeführt werden.

Virgilio C. Corbo publizierte die Befunde, Charles Coüasnon

rekonstruierte die verschiedenen Bauphasen.12 Für die Kleinarchitektur
des Grabbaus führte Martin Biddle in Vorbereitung für
Restaurierungsarbeiten eine analytische Beschreibung, eine genaue Vermessung

und eine fotogrammetrische Aufnahme durch." Neben den

archäologischen Befunden ist die Forschung bei der Rekonstruktion
der konstantinischen Anastasis-Rotunde und der Kleinarchitektur
des Grabbaus auf schriftliche und bildliche Quellen angewiesen.

Die Anastasis-Rotunde mit dem leeren Grab Christi bildete
bereits im 4. Jahrhundert den wichtigsten und architektonisch

anspruchsvollsten Teil der Anlage.14 Im Innern der Rotunde sepa-

Abb. 3: Modell des Heiligen Grabes, vermutlich 5. Jahrhundert,
Marmor aus den Pyrenäen, 124 x 96 x 117 cm, Narbonne,

Musée d'Art et d'Histoire.

rierten zwölf Säulen und vier Pfeilerpaare, die einen Architrav
trugen, den Zentralraum vom Umgang. Die Pfeilerpaare zeichneten
die Achsen der vier Himmelsrichtungen aus. Im Zentralraum war
das Grab leicht nach Westen aus dem Mittelpunkt gerückt. Der
Umgang der Westhälfte von ungefähr fünf Metern Breite führte im
Süden, Westen und Norden in drei geräumige Apsiden, die konzentrisch

auf das Heilige Grab und nicht auf die Pfeilerpaare bezogen
waren. Im Anschluss an die Nord- und Südapsis bildete ein
längsrechteckiger Querriegel, in den die Säulenstellung des Zentralraums

ausgriff, zusammen mit der Portalanlage den Abschluss des
Raumes. Die zahlreichen Türöffnungen der Portalanlage gewährten
eine grosse Durchlässigkeit zum Atrium. Aus den bekannten Massen

der überlieferten Architekturteile und unter Rückgriff auf
antiken Architekturtheorien wird eine Höhe des Erdgeschosses von
11 Metern rekonstruiert. Daraus ergäbe sich ein hohes Erdgeschoss
mit breitem, lichtdurchflutetem Umgang. Der über den Umgang
hinausragende Zentralraum war mit einem Lichtgaden und einer
hölzernen Kuppel ausgestattet.15 Das architektonisch gefasste Felsengrab

im Zentrum der Anastasis-Rotunde war von Säulen umstellt.
Es vermittelte den Eindruck eines kleinen Rundtempels. Dieser
kleine, runde oder vieleckige Zentralbau wies an der östlichen
Eingangsfront einen Vorraum auf. Die Grabkammer barg im Innern auf
der rechten Seite eine Grabbank.16

Eusebius erwähnt in der »Vita Constantini« die vom Kaiser
gestifteten, auserlesenen Säulen. Detailliertere Hinweise auf das
Aussehen des Grabbaus liefert der Pilgerbericht der Egeria am Ende

Abb. 4: Pilgerampulle Nr. 5, r.,
6. Jahrhundert, ca. 6 x 4 cm,
Monza, Domschatz.

Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem
9



des 4. Jahrhunderts. Die Pilgerin unterscheidet in ihrem Bericht
über die Liturgie der Grabeskirche zwischen einem äusseren und

einem inneren, durch eine Lampe erhellten Raum, der spelunca,
und erwähnt Schranken, cancelli. Der zwischen 518 und 530 zu

datierende »Breviarius de Hierosolyma« charakterisiert das Heilige
Grab als einen »Baldachin aus Silber und Gold«. Auch der Pilger aus

Piacenza (um 570) hebt die kostbare Ausstattung mit Gold und

Edelsteinen hervor.17

Um eine Vorstellung vom Aussehen des Grabbaus zu erhalten,
wird in der Forschung neben den schriftlichen Quellen immer wieder

auf das vermutlich im 5. Jahrhundert entstandene Narbonner

Modell und auf Pilgerampullen hingewiesen. Das monolithische
Architekturmodell von Narbonne wurde zunächst als ein Reliquiar
angesehen (Abb. 3). Seit den Dreissigerjahren des vergangenen
Jahrhunderts gilt es als »Kopie« des Heiligen Grabes von Jerusalem. Die

Struktur des miniaturhaften Modells ist vergleichbar mit jener, die

für das Heilige Grab des 4. Jahrhunderts angenommen wird. Das

Modell weist einen sich über vier Säulen erhebenden, rechteckigen
Vorraum mit Satteldach auf und einen von fünf Säulen umgebenen

oktogonalen Zentralraum mit Zeltdach.18 Der Eingang wird durch

eine in das Oktogon eingreifende Konche gebildet, die mit einer
Muschel verziert ist. Die Gestalt, die das Narbonner Modell vermittelt,

stimmt in je unterschiedlichen Details mit Darstellungen auf

Pilgerampullen überein. Die 4-6 cm grossen Ampullen enthielten Öl

von den Lampen der Grabeskirche und wurden von den Pilgern als

Sekundärreliquien erworben (Abb. 4).19 Die Darstellungen auf den

Ampullen, die neben Szenen aus dem Leben Christi auch das Heilige
Grab zeigen, sind weit davon entfernt, ein getreues Abbild des

Heiligtums zu geben. Zu den abbreviaturhaft wiedergegebenen
Merkmalen gehören jedoch Gitter, gedrehte Säulen, ein durch ein Kreuz

bekröntes Zeltdach und ein Giebeldreieck mit palmettenartiger
Verzierung. Die in Egerias Pilgerbericht erwähnten und auf den

Pilgerampullen dargestellten cancelli in Jerusalem fanden gemäss Kötz-

sche am Narbonner Heiligen Grab im Bereich des Vorraums seitlich
zwischen den Säulen eine Entsprechung.20 Im Vergleich mit dem

Jerusalemer Vorbild, das höchsten qualitativen Ansprüchen genügt
haben muss, beurteilt Biddle das Narbonner Modell als »relativ rohe

und architektonisch unorthodoxe Version«.21

Ein weiterer Pilgerbericht ist für die Rezeptionsgeschichte
der Anastasis-Rotunde und des Heiligen Grabes von besonderem

Interesse. Der gallische Bischof Arculf besuchte um 685 Jerusalem.
Sein Bericht »Sancti Adamnani abbatis Hiiensis de locis Sanctis ex

relatione Arculfi episcopi Galli libri tres« wurde von Abt Adamna-

nus (679-704) im schottischen Kloster Iona aufgezeichnet.22 Zusammen

mit dem Text sind schematische Grundrisszeichnungen,
insbesondere der Anastasis-Rotunde mit dem Heiligen Grab, überliefert.
Sowohl Plan als auch Text lassen eine deutliche, von Arculf
vorgenommene Gewichtung erkennen. Er betont die Rundform der
Kirche, die drei in den Apsiden aufgestellten Altäre und die zwölf Säulen.

Das Heilige Grab, das so genannte tegurium, verfügte gemäss

Text über eine kostbare Marmorverkleidung, bot neun Personen

Platz und wurde von zwölf Lampen, die der Zahl der Apostel
entsprach, beleuchtet. Der Arculf-Plan wurde im Verlauf der Jahrhunderte

immer wieder rezipiert. Verschiedene Fassungen sind in
Handschriften des 9. bis B.Jahrhunderts erhalten (Abb. 4). Sie zei¬

gen vergleichbare Grundstrukturen, jedoch mit bemerkenswerten

Abweichungen hinsichtlich Detailreichtum und Einbindung der
Grabesstätte in die Gesamtanlage. Eines ist ihnen gemeinsam: Sie weisen

einen hohen Abstraktionsgrad auf, indem sie sich auf wesentliche

Elemente beschränken.

Aufgrund des hohen Abstraktionsgrades ist der Arculf-Plan,
dessen älteste erhaltene Abschrift aus dem 9. Jahrhundert stammt,
nicht geeignet, über die nach dem Einfall der Perser erfolgten
Wiederherstellungsarbeiten Aufschluss zu geben. Das Ausmass der

Beschädigungen, die der Persereinfall unter König Chosroe 614 mit
sich brachte, kann nur schwer eingeschätzt werden. Nach der

Rückeroberung durch Byzanz (628) Hess der Mönch und spätere
Patriarch Modestus den gesamten Komplex wiederherstellen. Die

Kleinarchitektur des Grabbaus dürfte der Grundform der von
Konstantin erbauten Aedicula entsprochen haben.22

Weiter reichende Konsequenzen hatten die Zerstörungen
durch den fatimidischen Kalifen von Ägypten, al-Hakim bi-Amr

Allah, im Jahr 1009. Nach der quellenkundlichen Untersuchung
Biddies lässt sich der Wiederaufbau in zwei Phasen unterteilen. Die

ersten Bauunternehmungen von 1012-1023 gingen auf lokale

Anregungen zurück. Die Christin Maria - keine Geringere als die Mutter

al-Hakims — trieb den Wiederaufbau voran, der mit dem Tod der

Schwester al-Hakims, Sitt al-Mulk (f 1023), zum Erliegen kam. Die

zweite, von Byzanz ausgehende Bauphase datiert Biddle aufgrund
der schriftlichen Überlieferung früher als die bisherige Forschung.
Demnach wären die Arbeiten bereits um 1040 in der Regierungszeit

des byzantinischen Kaisers Michaels IV. und nicht um 1048

unter Konstantin IX. Monomachos beendet worden.24

Die zerstörte Konstantinsbasilika wurde nicht wieder
aufgebaut. Die Aussenmauer der Anastasis-Rotunde war bis zur
Unterseite der inneren und äusseren Gesimse erhalten, hingegen

waren das Dach, die Säulen und Pfeiler des Innern zerstört. Auch

der grösste Teil der von Konstantin erbauten Aedicula muss starke

Beschädigungen aufgewiesen haben. Ein Vergleich von
Pilgerbeschreibungen vor und nach 1009 zeigt, dass die Südmauer, die

Grabbank und möglicherweise ein Teil der Nordmauer verschont

geblieben waren.25 Der Wiederaufbau brachte Veränderungen an

Anastasis und Grabbau mit sich (Abb. 6). Der Säulenkranz der Ana-

stasis wurde bis zur halben Höhe wieder errichtet. Dies ermöglichte

den Einbau eines Emporengeschosses.26 Im Osten wurde an

Stelle des Portikus eine grössere Apsis eingefügt, die direkt an den

Säulenkranz des Zentralraums anschloss und dem Raum eine neue

Ausrichtung verlieh.27 Das Heilige Grab war wie sein Vorgänger des

4. Jahrhunderts in einen abgerundeten Baukörper mit Grabkammer

und in einen mit Schranken versehenen offenen Vorraum mit vier
Säulen und Giebeldach unterteilt. Dem abgerundeten westlichen

Baukörper waren zehn Säulen vorgeblendet, die eine spitzbogige
Blendarkatur trugen. Zwischen den Säulen des Vorraums waren auf
drei Seiten gitterähnliche Türen angebracht, die den Pilgerstrom
lenkten. Der Kleinbau erhielt einen Rauchabzug in Gestalt eines

sechseckigen Ziboriums, der zu einem wesentlichen Merkmal des

Heiligen Grabes wurde.28

1099 eroberten die Ritter des ersten Kreuzzuges Jerusalem
zurück. Aufgrund neuer Anforderungen erfuhr die Anastasis-Rotunde

im 12. Jahrhundert abermals einschneidende Veränderungen

10 Barbara Dieterich



Abb. 5: Grundrisszeichnung der Anastasis und des

Heiligen Grabes von Jerusalem in: Arculf, De locis Sanctis

(um 680), Abschrift von Walahfrid Strabo, Reichenau, vor

842, Zürich, Zentralbibliothek, Hs. Rh. 73, fol. 5r.

Abb. 7: Jerusalem, Anastasis, Grundriss des Zustandes
nach den Umbauten der Kreuzritter um 1170

(Rekonstruktion von V. Corbo, umgezeichnet J. Krüger).

Abb. 6: Jerusalem, Anastasis, Grundriss des Zustandes

nach dem Wiederaufbau vor 1048, (Rekonstruktion von
V. Corbo, umgezeichnet J. Krüger).

A Patriarchenpalast
ß Rotunde
C Heiliges Grab
D Triumphbogen und Hauptapsis
E Triporticus
F Omphalos
G Golgatha
H Gefängnis Christi
J östliche Kapellenreihe
K Kreuzauffindungsgrotte
L Vorhof
M ßaptisteriom

Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem
11



(Abb. 7). An die Stelle der Ostapsis des 11. Jahrhunderts trat ein

Querhaus mit Vierung, an das sich im Osten der Hochchor mit
Umgang und drei Kapellen anschloss.29 Bis zur Eroberung Jerusalems

durch Saladin (1187) wies die mittelalterliche Aedicula eine überaus

prächtige Ausstattung auf. Der Zustand verschlechterte sich in den

folgenden Jahrhunderten bis zur Rekonstruktion im Jahre 1555 unter
Bonifatius von Ragusa.® Der heutige Bau der Grabeskirche geht in

wesentlichen Teilen auf das 19. Jahrhundert zurück. Nach dem

Brand von 1808, bei dem nur das Innere der Grabkammer relativ
unversehrt blieb, schuf der Architekt Nikolaos Komnenos von 1808—

1810 in Anlehnung an die zerstörte Anlage einen modernen Neubau

der Auferstehungskirche und des Heiligen Grabes."

Nachbildungen der Anastasis-Rotunde

Die Michaelskirche in Fulda galt in der Forschung lange als die

älteste sicher benennbare Anastasis-Nachbildung.32 Abt Eigil Hess

zwischen 820 und 822 südwestlich der Abteikirche im Friedhofsbereich

die zweigeschossige Michaelskirche erbauen. Vom karolin-

gischen Bau ist die Krypta erhalten, die sich über einem runden
Grundriss erhebt, eine Mittelstütze aufweist und deren Umgang

weitgehend vom Zentralraum geschieden ist. Das Obergeschoss

wurde vor der Erneuerung im 11. Jahrhundert durch acht Säulen

ebenfalls in einen Zentralraum und einen Umgang unterteilt. In der

um 840 von Brun Candidus verfassten »Vita Eigilis« wird der Bau

als figura Christi interpretiert. Gemäss dieser Quelle war Hrabanus

Maurus wesentlich beteiligt am Entwurf der Michaelskirche."
Krautheimer geht davon aus, das Heilige Grab, das sich bis

1715 in der Rotundenmitte befand, habe zu dem von Eigil gegründeten

Bau gehört. Einen Beleg für die Existenz eines karolingischen
Heiligen Grabes sieht er im karolingischen Altartitulus: »In primo
Altare: Hoc altare deo dedicatum est maxime Christo cuius hic

tumulus nostra sepulcra juvat l...]«.34 Gemäss Matthias Untermann
und Otfried Ellger ist eine kleinformatige Nachbildung des Heiligen

Grabes für den Bau Eigils weder durch archäologische Befunde

noch durch schriftliche Quellen eindeutig nachzuweisen. Die

kleinformatige Nachbildung dürfte erst nachträglich im 11. Jahrhundert
in der Rotunde zur Aufstellung gekommen sein. Durch das Fehlen

eines kleinformatigen Heiligen Grabes in karolingischer Zeit gerät
für Ellger auch die Interpretation der Monumentalarchitektur als

Nachbildung der Anastasis-Rotunde ins Wanken. Er bezieht die

Wendung »tumulus« im Weihevers in einem sehr engen Sinn nur auf

Partikel des Jerusalemer Grabes, die sich als die »vornehmsten«

neben anderen Reliquien im Hauptaltar befunden haben. Untermann,

der den Weihetitulus ebenfalls quellenkritisch beurteilt,
setzt tumulus - den Grabbau Christi — in Bezug zur Architektur als

Nachbildung der Anastasis.35

Die Untersuchung Ellgers hebt die Konzeption der Anlage im

Kontext des Friedhofs und damit der Totenfürsorge hervor. Er stellt
die Architektur in die antike Tradition des Sepulkralbautyps mit
unterirdischem Grabraum und darüberliegendem Kultraum. In diesen

Kontext gehören ebenso die Etablierung der Abtsgrabstätte, wie
das Patrozinium des Erzengels Michael, der als Seelengeleiter und

Rufer zum Jüngsten Gericht - ausgestattet mit einer starken Für¬

bittkraft - einen eschatologischen Sinnzusammenhang herstellt.36

Untermann, der ebenfalls den in der »Vita Eigilis« angesprochenen

Aspekt des »Totendormitoriums« der Konventsgemeinschaft und

Eigils Wahl des eigenen Bestattungsortes herausstreicht, schliesst
neben der Funktion als Begräbniskirche ein »Zitat der Heiligen
Stätte« nicht aus.37 Es muss offen bleiben, ob mit der Heilig-Grab-
Nachbildung des 11. Jahrhunderts intendiert wurde, Vorstellungen
Nachdruck zu verleihen, die bereits mit dem karolingischen Bau

verbunden waren.
Ähnlich wie Abt Eigil bereitete rund 150 Jahre später Bischof

Konrad von Konstanz im Bereich des Friedhofs seine eigene Grablege

vor. Im Gegensatz zur Michaelskirche in Fulda ist für die im

dritten Viertel des 10. Jahrhunderts entstandene Mauritius-Rotunde

von Konstanz eine kleinformatige Nachbildung des Heiligen Grabes

nachweisbar. Der früheste Beleg findet sich im so genannten »Mar-

tyrologium Herimanni« aus der 2. Hälfte des 11. Jahrhunderts.38 Wie

aus der »Vita Sancti Conradi«39 (1127) des Udalscalc von Maisach

hervorgeht, Hess Bischof Konrad die Nachbildung mit schmückenden

Goldschmiedearbeiten versehen. Die Konrads-Vita hebt die
Ähnlichkeit der Nachbildung — »in similitudine« — mit dem Jerusalemer

Heiligen Grab hervor. Konrad stattete seine Stiftung mit zwölf Ka-

nonikaten aus. Sein dreimaliger Besuch des Vorbildes im Heiligen
Land erhöhte die »Authentizität« und den Zitatcharakter der
Nachbildung in Konstanz.40

Über das Aussehen des ottonischen Heiligen Grabes in

Konstanz, das um 1260 durch eine gotische Neugestaltung ersetzt

wurde, ist wenig bekannt. Die unter dem Fundament des heutigen
gotischen Grabgehäuses 1973/74 ergrabenen Mauerreste dürften
dem ottonischen Vorgänger zuzurechnen sein.41 Die Forschung nimmt
mehrheitlich an, dass die Kleinarchitektur in Form eines steinernen

Säulenbaldachins mit rundem oder polygonalem Grundriss frei
in der Mitte der Mauritius-Rotunde gestanden habe und ein
Grabgehäuse bzw. einen Sarkophag barg.42 Ulrich Kuder geht aufgrund
des similitudo-Charakters von einer Gestaltung aus, die sich eng
am Jerusalemer Vorbild orientierte. Er zieht eine dem Narbonner
Modell ähnliche »Heilig-Grab-Ädikula« in Betracht.43 Schriftliche
Quellen zu mehreren mittelalterlichen Heilig-Grab-Bauten
charakterisieren - Konstanz vergleichbar - das Verhältnis zum Jerusalemer

Vorbild mit den Worten in similitudine, ad formam, ad

modum, instar oder simile." Diese Formulierungen lassen jedoch
keine exakten Rückschlüsse auf die Gestalt der Bauten im Sinne

einer Kopie nach modernen Vorstellungen zu.

In seiner Auseinandersetzung mit dem Kopie-Begriff richtet
Krautheimer sein Augenmerk weniger auf das Konstanzer tegurium
als vielmehr auf den umgebenden Zentralraum - die Mauritius-Rotunde.

Gemäss Krautheimer werde »das Modell niemals in toto
nachgeahmt«, sondern »seine konstituierenden Elemente selektiv
verwendet«.45 In Konstanz rekurrieren das runde Grundrissschema

und die drei rechtwinklig geschlossenen Exedren auf das Vorbild
(Abb. 8). Der vierte westliche Kreuzarm bildete den Portikus. Der

Umgang wurde nicht umgesetzt.46 Der gegenüber dem Vorbild
halbierte Durchmesser der Rotunde gehört gemäss Wolfgang Erdmann

und Alfons Zettler ebenso zu den kopierten Merkmalen. Auch das

räumliche Verhältnis der Mauritius-Rotunde zum Münster wird auf

die Disposition in Jerusalem bezogen.47

12 Barbara Dieterich



Ein ähnlich offener Kopie-Begriff lässt sich auch für die

von Konrad intendierte Etablierung einer Roma nova aufzeigen.48 An

die Seite der bestehenden Bischofskirche St. Maria und der Stephanskirche

liess er St.Johann und St. Paul erbauen. In sein Episkopat

dürfte auch eine Translation von Reliquien des heiligen Laurentius

fallen, die als »Akt der Erneuerung einer bereits bestehenden

Kirche«49 zu interpretieren ist. Mit der Gründung von St. Gregor respektive

Petershausen (Petri domus) vollendete Bischof Gebhard kurz vor

983 das Vorhaben Konrads.50 Der Zitatcharakter der stadtrömischen

basilicae maiores bezog sich nicht auf die detailgetreue Nachahmung,

sondern auf die topographische Situation und die jeweiligen

Patrozinien. Da das Romzitat in ottonischer Zeit - vor allem unter

Otto III. - zu einer politischen Idee wurde, bedeuteten diese

Gründungen nicht nur eine Anlehnung an Rom, sondern auch an die ot-

tonische Reichspolitik.51 Ebenso knüpfte Konrads Wahl des Patrozini-

ums für die Rotunde an die Mauritiusverehrung im deutschen Reich

unter Otto I. an und manifestierte auch in dieser Hinsicht die Verbundenheit

mit dem Herrscherhaus.52 Das Patrozinium stand zu dem

Anspruch, das Jerusalemer Heilige Grab mit der dazugehörigen

umfangenden Anastasis-Rotunde abzubilden, in keinem Gegensatz. In der

Konstanzer Rundkirche mit ihren kreuzförmig angelegten Exedren

verbindet sich die Nachahmung der Anastasis, die selbst Memorialkirche

ist, mit der Vorstellung der Märtyrermemorie. »Als Hauptmärtyrer

der Thebäischen Legion stand der hl. Mauritius in der Nachfolge

Christi und hatte damit gleichsam ein verbrieftes Anrecht auf

ein als Rundbau gekennzeichnetes Martyrion.«55

Die Verbindung des Martyriums Christi mit dem Martyrium

eines in seiner Nachfolge stehenden Heiligen war kein Einzelfall.

Als Beispiel zu nennen wäre die wohl im 9. Jahrhundert entstan-

Abb. 8: Konstanz, Mauritius-Rotunde, nach

940 (isometrische Rekonstruktion mit offenem

Dachstuhl nach W. Erdmann und A. Zettler).

dene Meinradsmemorie in Einsiedeln, die dem Salvator und dem

Heiligen Kreuz geweiht war. Der kleine Saalbau wurde 934 bei der

Gründung der Reformabtei in die Abteikirche integriert. Der östlich

vor dem Kleinbau platzierte Kreuzaltar war auf die Meinradsmemorie

als »Kalvarienberg« bezogen. Die Weihe nahm 948 Bischof
Konrad von Konstanz selbst vor.54

Bereits vor der Mauritius-Rotunde entstand im Bistum
Konstanz, in Reichenau-Mittelzell, eine Nachbildung der Anastasis-Rotunde.

Der östlich der beiden Chorapsidiolen im Bereich des

Mönchsfriedhofs gelegene Bau trug ebenfalls das Patrozinium des Heiligen
Kreuzes. Anlass für die Errichtung dieser Kapelle war die Herrenreliquie

des Heiligen Blutes, die die Abtei Reichenau 923 erhalten
hatte. Die vor 842 von Walahfrid Strabo angefertigte Abschrift von
Arculfs »De locis Sanctis«, die sich auf der Reichenau befand, belegt
das Interesse an den Heiligen Stätten Jerusalems.55 Auch in St. Gallen
ist in dem östlich der Basilika gelegenen Friedhofsbereich eine

Nachbildung der Anastasis-Rotunde bezeugt. Der unter Abt Ulrich
(984-990) errichtete Zentralbau war dem Heiligen Kreuz geweiht
und barg in seinem Innern ein Heiliges Grab geschmückt mit
Goldschmiedearbeit und Malerei.56 Der Standort einer Heilig-Grab-
bzw. Anastasis-Kopie im Bereich des Friedhofes ist nicht selten,
zumal die Nachbildung der Auferstehungskirche beim Gläubigen
»die Hoffnung auf seine eigene zukünftige Auferstehung« hervorzurufen

vermochte.57

Vor diesem Hintergrund ist die Situierung von Konrads
Grabstätte zu beurteilen. Er wählte einen älteren, im Friedhofsbereich

vorgefundenen Sarkophag. Seine Grabstätte lag an der Aussen-

mauer der Mauritius-Rotunde bei der westlichen Exedra im
Eingangsbereich. Teile des Sarkophags waren für den Besucher sichtbar.

Die Lage des Stiftergrabes an der Aussenmauer der Rotunde

gewährte direkten Kontakt mit dem geheiligten Ort. Zudem dürften

die zwölf Stiftsherren den Stifter in ihre Fürbitten
miteingeschlossen haben.58

Einige der bisher angeführten Aspekte, die zur Konstituierung

einer mittelalterlichen »Kopie« der heiligen Stätte beitragen
können, lassen sich ebenso am Beispiel der Busdorfkirche in Paderborn

aufzeigen. In den Jahren 1033-1036 reiste Abt Wino von
Helmarshausen in Stellvertretung Bischof Meinwerks nach Jerusalem,
um für die bevorstehende Bauunternehmung die Masse der
Grabanlage zu nehmen. Von seiner Reise brachte er neben Planzeichnungen

Reliquien des Heiligen Grabes mit. Der Bau der Anlage ad
similitudinem als Einlösung des bischöflichen Gelübdes entsprach
der religiösen Praxis der Kommutation.59 Zum Zeitpunkt der Pilgerreise

Winos war der Wiederaufbau der Jerusalemer Grabeskirche
relativ weit fortgeschritten. Es dürfte bereits der Bau der neuen
Choranlage im Osten aufgenommen worden sein.60

Unmittelbar nach Winos Rückkehr begann man in Paderborn
mit der Errichtung der Kirche. Die Reise wird - wie aus der »Vita

Meinwerci« hervorgeht — zu einem konstituierenden Moment für die
Stiftung.61 Die Vita Meinwerks und die Gründungsurkunde heben den

similitudo-Charakter des zu Ehren Petrus' und Andreas' geweihten
Baus hervor. Bereits am 25. Mai 1036, »wohl in Erwartung seines
Todes«, nahm Bischof Meinwerk die Weihe der Heilig-Grab-Nachbil-
dung und des davor aufgestellten Altars vor.62 Ähnlich wie Konrad

von Konstanz stattete auch Meinwerk seine Stiftung mit Kanonikaten

Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem 13



Abb. 9: Paderborn, St. Petrus und Andreas, 1036 unter
Bischof Meinwerk begonnen (Grundrissrekonstruktion
nach A. Fuchs und W. Rave).

für den ständigen Dienst aus; er liess sich jedoch nicht in der Busdorfkirche

beisetzen, sondern in der ebenfalls von ihm gestifteten
Grabkirche des Benediktinerklosters Peter und Paul, genannt Abdinghof.6'

Unter Bischof Imad fand 1068 die Schlussweihe der Anastasis-Nach-

bildung (»Paterbrunnensi Hierosolimitane ecclesie«) statt.64

Zur Ausführung gelangte ein einfaches Grundrissschema

(Abb. 9): An einen oktogonalen Zentralbau, der über einem runden
Fundament errichtet wurde, schlössen vier kreuzförmig angelegte
Kapellen an. Untermann geht davon aus, dass Meinwerk eine
Rotunde geplant hatte, die von Imad in ein Oktogon umgewandelt
wurde. Für das in der Gründungsurkunde erwähnte Heilige Grab

wurden bei den Grabungen keine Spuren eines Fundaments gefunden.65

Auf formaler Ebene besteht auch in diesem Fall nur eine
geringe Ähnlichkeit mit dem Vorbild in Jerusalem.

In Paderborn wurde das Jerusalem-Zitat auf eine ähnliche

Art wie in Konstanz symbolisch überhöht in die örtliche Topographie

eingebunden. Die Bischofsstadt sollte in modum crucis
errichtet werden, wobei der Dom die Kreuzmitte und vier weitere
Stifte die Kreuzenden einnehmen sollten. Das Kloster Abdinghof,
das mit den Patrozinien Petrus und Paulus Alt-St. Peter zitierte,
und die Jerusalemer Nachbildung der Busdorfkirche verwiesen in
westlicher Richtung des Kreuzbalkens auf Rom und in östlicher auf

Jerusalem.66 Durch die Nachbildung des irdischen Jerusalems mittels

seiner Stiftungen erhoffte Meinwerk, Eingang ins himmlische

Jerusalem zu finden.67

Im Verlauf des 11. oder spätestens im 12. Jahrhundert erlosch

der Jerusalemtitel der Busdorfkirche. Als Nachfolgebau der Busdorfkirche

entstand nach der überlieferten Planskizze Winos die mit
vier Kreuzarmen ausgestattete Rotunde der Johanneskapelle auf
der Krukenburg bei Helmarshausen. Diese Heilig-Grab-Nachbildung,

14

die zwischen 1084 und 1120 erbaut worden sein dürfte, liess der
Paderborner Bischof Heinrich 11. von Werl (1084—1127) als Einlösung
einer nicht erfüllten Jerusalemfahrt errichten.68 Im Zentralraum vor
der östlichen Exedra befand sich eine unterirdische Grabanlage mit
einem Arcolsolgrab. 1115 weihte Bischof Heinrich 11. bei den
Externsteinen auf dem Besitz von Abdinghof erneut eine Heilig-Grab-
Nachbildung in der Form eines Arcosolgrabes.69 Der aufkeimende

Kreuzzugsgedanke dürfte den mentatlitätsgeschichtlichen Hintergrund

der beiden letztgenannten Heilig-Grab-Nachbildungen
darstellen. So unternahm 1064/65 Bischof Gunther von Bamberg (1057—

1067) mit 7000 Teilnehmern, unter denen sich der Paderborner
Domscholaster Altmann - der neu ernannte Bischof von Passau

(1065-1091) — befand, eine Pilgerreise ins Heilige Land.70

Unter den romanischen Nachbildungen der Grabeskirche

nimmt der Komplex von Santo Stefano in Bologna eine besondere

Stellung ein (Abb. 10). Santo Stefano wurde erstmals in einer Quelle

von 887 als »Sanctum Stephanum qui dicitur Hierusalem« erwähnt
und war vermutlich mit einem seit dem 10. Jahrhundert sicher
fassbaren Kloster verbunden.71 Die heutige Gestalt der Gebäudegruppe
darf als Ergebnis zahlreicher Neu- und Umbauten betrachtet werden.

Wie bauarchäologische Untersuchungen belegen, wurden
Reste antiker Bauten als Spolien in den heutigen Komplex
einbezogen. Archäologische Befunde ergaben weiterhin, dass im 7. und

8. Jahrhundert das Areal als Friedhof genutzt wurde. Zwar können
einzelne Bauteile ins 11. Jahrhundert datiert werden; der aktuelle
Baubestand geht jedoch im Wesentlichen auf das 12. Jahrhundert
zurück.72 Zwischen San Giovanni Battista an der Südflanke — die

Lage der Kirche korrespondierte mit jener des Baptisteriums in
Jerusalem — und Santi Vitale ed Agricola im Norden befindet sich

über einem unregelmässigen Oktogon der Zentralbau Santo Sepol-

cro. Das in östlicher Richtung anschliessende atrium in medion,
die Cappella della Santa Croce mit dem Kreuzigungsaltar sowie die

übrigen Altarstellen nehmen die Disposition der Jerusalemer
Grabeskirche des 11. Jahrhunderts auf. In Jerusalem wurde im Zuge des

Wiederaufbaus während des ersten Drittels des 11. Jahrhunderts
unter anderem der Golgathafelsen an der Ostseite des Hofes in

einen Kirchenraum integriert. Drei weitere Kapellen wurden

eingerichtet, die der Kommemoration der Passionsereignisse dienten.
Die Kapellen fielen dem durch die Kreuzritter in der ersten Hälfte

des 12. Jahrhunderts erweiterten Kirchengebäude zum Opfer (Abb. 6

und 7).74 In Bologna wurde die Distanz zwischen dem Golgathafelsen

in der Cappella della Santa Croce und dem Heiligem Grab vom

Jerusalemer Vorbild übernommen.75 Das Wissen über die Stätten
Jerusalems könnte unter anderem über die Vita des Lokalheiligen Bo-

nonius, der im späten 10. Jahrhundert das Heilige Land bereist

hatte, sowie über die aus Bologna stammenden Teilnehmer am ersten

Kreuzzug vermittelt worden sein. In Reggio Emilia wurde eine
dem Arculf-Plan ähnliche Skizze entdeckt, die ins B.Jahrhundert
datiert wird; möglicherweise handelt es sich um die Abschrift eines

Plans aus dem 12. Jahrhundert.76

In die Nachbildung des Bologneser Zentralbaus wurden die

Kuppel, der Umgang und die Empore übernommen. In modifizierter
Form griffen die Erbauer auf symbolische Zahlen des Jerusalemer
Vorbildes zurück. Das unregelmässige Oktogon der äusseren

Umfassungsmauer weist im Innern zwölf Stützen auf, die den Umgang

Barbara Dieterich



vom Zentralraum trennen.77 Im Zentralraum befand sich bereits im

12. Jahrhundert - wie die Vita des heiligen Petronius belegt - eine

Heilig-Grab-Nachbildung, die zu Beginn des 14. Jahrhunderts durch

die heutige Kleinarchitektur ersetzt wurde. Für das Aussehen des

kleinen Vorgängerbaus zieht Gina Fasoli das Heilige Grab von Aqui-
leia zum Vergleich heran. Im Innern soll sich wie in Jerusalem auf
der rechten Seite der aus Marmor gefertigte Sarkophag Christi mit
zahlreichen Reliquien befunden haben. Links soll der Sarkophag

mit den Gebeinen des heiligen Petronius gestanden haben. Diese

Disposition entspricht der heutigen Anordnung der Gräber.78

Die Kleinarchitektur des Heiligen Grabes wurde über einem

unregelmässigen polygonalen Grundriss errichtet (Abb. II).79 Die

konkav eingezogene Schauseite, die durch dünne Wandvorlagen in
drei Achsen gegliedert wird, zeigt drei Reliefs. Von links nach

rechts sind der Besuch der drei Marien am leeren Grab80 (Visitatio
sepulchri), der die Auferstehung verkündende Engel und die
schlafenden Wächter dargestellt. Das Relief der drei Marien ist über

dem Grab des Petronius angebracht. Die erste der drei nimbierten

Frauen, deren Blick sich an den Betrachter richtet, verweist mit
ihrer Geste auf den Auferstehungsengel. Der an Grösse die übrigen

Figuren überragende Auferstehungsengel wendet seinen Blick den
Marien zu und zeigt mit seinem Gestus auf die schlafenden Wächter,

die den Moment der Auferstehung markieren. Alle drei
Darstellungen sind über die trennende Bildrahmung hinweg durch
Blickrichtung und Gestik simultan aufeinander zu beziehen. Sie
verweisen kompositionell und inhaltlich auf das in die Kleinarchitektur

integrierte leere Grab Christi darunter.
Nach den Evangelien erhalten die Marien vom Engel den Kün-

dungsauftrag an die Apostel. Sie gehören zu den ersten, die sich zum
christlichen Glaubensinhalt der Auferstehung bekennen und ihn
verbreiten. Dies korreliert mit dem Grab des heiligen Petronius, der -
wie der Vitentitel »Vita Sancti Petronii episcopi et confessoris«81

nahelegt - als »Confessor« gesehen wurde und in der Nachfolge Christi
die Heilsbotschaft verkündete. Der abstrakte Grundgedanke von Tod
und Auferstehung, der durch die Architektur des Heiligen Grabes
vermittelt wird, konkretisiert sich in dem Inhalt des Dargestellten.
Durch die Kanzel mit den vier Evangelistensymbolen und durch den
Altar auf dem Dach ist eine Einbindung des Heiligen Grabes in die
ständige Liturgie des Kirchenensembles gegeben.82 Robert G. Ouster-
hout sieht in den Reliefs einen Reflex auf liturgische Osterfeiern.87

Abb. 10: Bologna, Santo Stefano, Grundriss des

Kirchenkomplexes: 1) San Giovanni, 2) Krypta, 3) Santo Sepolcro,

4) Santi Vitale e Agricola, 5) Atrio in medio, 6) vestibulum,

7) Chiesa del Gologota, 8) Museo, 9) Museo, 10) Cappella della

Sacra Bend o Sancta Sanctorum.

Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem



Aus der »Vita Sancti Petronii episcopi et confessoris« geht hervor,

dass das Bestreben Jerusalem nachzubilden nicht auf den
Klosterbezirk von Santo Stefano beschränkt blieb, sondern sich im

Sinne einer Nuova Gerusalemme auf die Topographie Bolognas
erstreckte. San Giovanni in Monte Oliveti verwies auf den Ort der

Auferstehung; die Umgebung der Kirche Santa Tecla wurde als Tal Jose-

phat interpretiert, und die Senke zwischen Monte Oliveti und

Golgatha entsprach dem See Siloe.84 Die Vita vermittelt bekannte

Topoi: So soll Bischof Petronius von Bologna (432-450) selbst vor
Ort die Masse für die Nachbildung das Heiligen Grabes genommen
haben.85 In einer Ekphrasis erfährt das Bauensemble in der Vita eine

Auslegung. Petronius soll gemäss Vita nicht nur Bauherr des

Kirchenkomplexes, sondern auch Erbauer der ganzen Stadt gewesen
sein. Der im 12. Jahrhundert entstandene Text nimmt also ein in die

Zeit des Petronius zurückreichendes Alter für Stadt und Kirchenkomplex

in Anspruch. Die an eine antike Formensprache angelehnte
Bauornamentik und die verwendeten Spolien könnten ebenfalls
dazu gedient haben, ein höheres Alter des Zentralbaus von Santo

Sepolcro zu evozieren und die »Bautätigkeit des Klostergründers [zu]

veranschaulichen«.86 Gleiches gilt für die Integrierung des Stiftergrabes

in die Nachbildung des Heiligen Grabes. Sowohl im hagio-

graphischen Text als auch in der Architektur kommt die gleiche
Intention zum Ausdruck: das Bestreben, einen Stadtheiligen und einen

Abb. 11: Bologna, Heiliges Grab,

Anfang 14. Jahrhundert.

Wallfahrtsort zu etablieren. Text und Bau sind insofern kultstiftend.87

Im Verhältnis zu den bisher angeführten Beispielen orientiert
sich die Nachbildung der Anastasis-Rotunde von Bologna hinsichtlich

der Vielzahl der zur Ausführung gekommenen »Merkmale« stärker

an der Jerusalemer Anlage. Dennoch ist auf formaler Ebene

weder für die übergeordnete Rotunde noch für die Kleinarchitektur
eine enge Anlehnung an das Vorbild zu konstatieren.

Im Fall des Baptisteriums von Pisa existieren keine Quellen,
die Aufschluss über die Vorbildfunktion der Jerusalemer Grabeskirche

geben (Abb. 12). Trotzdem gilt San Giovanni als »eine der
bedeutendsten baukünstlerischen Auseinandersetzungen« mit der

Jerusalemer Anastasis-Rotunde.88 Im Verlauf des 11. und 12.

Jahrhunderts hatte Pisa im Mittelmeerraum nicht zuletzt aufgrund
verschiedener militärischer Interventionen eine bedeutende
politische Vormachtstellung erlangt. Gemeinsam mit den Normannen

gelang es den Pisanern 1063 die Sarazenen bei Palermo zu besiegen

und Sizilien für sich zu gewinnen. Die Inschriftentafeln am

Pisaner Dom, dessen Bau kurz danach begonnen wurde, legen über
die Pisaner Siege Zeugnis ab. 1092 unterstützte Pisa AlfonsVI. von
Kastilien im Kampf gegen die Muslime. Ende des 11. Jahrhunderts
beteiligte sich die Stadt am ersten Kreuzzug, wobei Daimbert, Erz-

bischof von Pisa, zum ersten lateinischen Patriarch von Jerusalem

gewählt wurde.89

Abb. 12: Pisa, Baptisterium,
Baubeginn 1153.

16 Barbara Dieterich



Abb. 13: Jerusalem, Anastasis (links)
und Pisa, Baptisterium (rechts),
Schematische Grundrisse und Schnitte

der Rekonstruktionen.

Der zeitgenössische Chronist Bernardo Maragone überliefert

für 1152/53 die Grundsteinlegung des Baptisteriums. Ebenfalls

gesichert ist der Name des Baumeisters, der sich in einer Inschrift als

»DEOTISALVI MAGISTER HUIUS OPERIS« bezeichnet.90 Gemäss Baubefund

wurde das Untergeschoss bis um 1170 vollendet. Danach

ist - so Boeck - mit einer Bauunterbrechung zu rechnen. Das 1245

datierte Taufbecken des Guido Bigarelli und die Kanzel des Nicola Pi-

sano lassen auf eine Wiederaufnahme der Arbeiten schliessen. Unter

der Leitung Nicola Pisanos, später unter Giovanni Pisano, wurde ab

1277 das Obergeschoss hochgeführt. Nach der nochmaligen Modifizierung

der gotisierenden Planüberarbeitung wurde 1387 die Rotunde

eingewölbt. Urs Boeck geht davon aus, dass der Innenraum, der

horizontale Aufbau des Aussenbaus und die Zweischaligkeit von Wand

und Kuppel der Bauplanung Deotisalvis entsprechen.91

Die alte Taufkapelle im Norden musste dem Neubau des

Baptisteriums in der westlichen Verlängerung des fünfschiffigen Doms

weichen.92 Zur Zeit des Baubeginns dürfte sich die Anastasis-Ro-

tunde in Jerusalem noch im Umbau befunden haben. Als Vorbild für

das Pisaner Baptisterium wird man das Aussehen der Anastasis vor
dem Umbau durch die Kreuzfahrer annehmen dürfen.95 Hinsichtlich
der Durchmesser von Rotunde und Zentralraum orientierte sich Deo-
tisalvi bis auf wenige Zentimeter am Vorbild. Andere von Jerusalem

übernommene Merkmale erfuhren in der baukünstlerischen
Auseinandersetzung eine Modifizierung (Abb. 13). So verzichtete De-
otisalvi auf die vier Annexbauten. Er übernahm für Pisa nicht das
Jerusalemer Stützensystem von einem Pfeilerpaar und drei Säulen,
sondern rhythmisierte den Innenraum durch je ein Säulenpaar auf
den Hauptachsen und einem dazwischen liegenden Pfeiler. Erdge-
schoss und Empore wurden höher ausgeführt und der Obergaden
im Innern zugunsten der Wölbung unterdrückt. Aus diesem
ausgeglichenen zweizonigen Aufriss resultierte eine Vereinheitlichung
des Zentralraums. Das aufwändigere Stützensystem und der drei-
zonige Aufriss, auf die Deotisalvi im Innern zugunsten dieser
Vereinheitlichung verzichtete, transponierte er auf den Aussenbau.
Vier Pilasterpaare rahmen die Portale auf den Hauptachsen, je drei
vorgeblendete Halbsäulen gliedern die dazwischen liegenden

Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem 17



Wandflächen der unteren Zone. Für die Dachlösung dürfte der
Baumeister das für Jerusalem postulierte hölzerne Zeltdach mit Opaion

zum Vorbild genommen haben.94

Das Baptisterium von Pisa zeigt von den bisher angeführten
Beispielen der Monumentalarchitektur die engste Anlehnung an die

Gestaltungselemente des Vorbildes, die in die Formensprache der

lokalen Architektur übersetzt wurden. Verglichen mit dem bereits

zuvor von Deotisalvi in Pisa errichteten Santo Sepolcro, das einen

freieren Umgang mit dem Vorbild erkennen lässt, mag die enge
Anlehnung im Falle von San Giovanni überraschen, zumal weder das

Patrozinium noch die Funktion für den Bau übernommen wurden.

Die Wahl der Anastasis-Rotunde als Vorbild entsprach zum einen
dem ambitionierten Dombau und demonstrierte zum anderen den

hohen repräsentativen Anspruch, mit dem die Stadt in Konkurrenz

zu dem Florentiner Baptisterium trat. Das Vorbild der Jerusalemer
Anastasis-Rotunde konnte jedoch auch für ein Baptisterium bedeu-

tungsstiftend sein: Gemäss Paulusbrief (Rom 6,4) wurde der Täufling
im Mittelalter in den Tod Christi getauft. Der mystische Tod in der

Taufe barg die Hoffnung auf die zukünftige Auferstehung. Das

Sakrament der Taufe war Voraussetzung für die Auferstehung.95 Die für
ein Baptisterium so wichtigen Aspekte von Tod und Auferstehung
werden in der engen formalen Anlehnung an das architektonische
Vorbild der Anastasis versinnbildlicht.

Die Auswahl der vorgestellten Beispiele betraf bisher vor
allem den Bereich der Monumentalarchitektur. Zusammenfassende

Beobachtungen, die seit dem Beitrag Krautheimers keineswegs neu
sind — ihre Gültigkeit jedoch nicht eingebüsst haben — betreffen
den kompilatorischen Umgang mit architektonischen »Versatzstücken«,

die vom Vorbild übernommen und in der Nachbildung je neu

zueinander gefügt wurden.96 Die Übernahme weniger konstituierender

Elemente bedingte eine je eigene Abstraktion vom Vorbild.

Schwierigkeiten ein Bauwerk als Anastasis-Kopie zu »klassifizieren«,
entstehen dann, wenn zeitgenössische Quellen, ein Weihetitulus
oder die bedeutungsstiftende, auf das Vorbild verweisende Klein¬

architektur fehlen. Der Fokus soll im Folgenden auf Vertreter
kleinformatiger Heilig-Grab-Nachbildungen gerichtet werden.

Kleinformatige Heilig-Grab-Nachbildungen

Die Nachbildung des Heiligen Grabes von Aquileia befindet sich im

Westen des nördlichen Seitenschiffs, in dem 1031 unter Patriarch

Poppo (1019—1042) geweihten Erweiterungsbau des Doms (Abb. 14).

Erstmals erwähnt wird das Heilige Grab 1077 im Zusammenhang mit
der Bestattung des Patriarchen Sigeardo »ante sepulcrum«.97 Die

zylindrische, aus Marmorquadern errichtete Kleinarchitektur grenzt
unmittelbar an die nördliche Wand des Seitenschiffs an. Die

Kostbarkeit des Materials hebt die Schlichtheit der kleinen Rotunde

hervor und knüpft an das Jerusalemer Vorbild an, dessen Ausstattung

mit Marmor in zahlreichen Pilgerberichten hervorgehoben
wird. Ein Kranz von dreizehn kleinen, frei stehenden Säulchen
bekrönt den Kleinbau und trägt das rekonstruierte hölzerne Kegeldach.

Zwischen den Säulen waren ursprünglich am Gebälk zwölf

Ampeln befestigt, die wohl wie jene des Vorbildes auf die Zahl der

zwölf Apostel verwiesen haben.98 Im Innern des Heiligen Grabes

befindet sich an der Nordseite der Sarkophag, der von einer Arko-
solnische überfangen wird (Abb 14).99 Die Deckplatte des Sarkophags

weist drei Vertiefungen unterschiedlicher Grösse auf, wobei

die mittlere Kavität ein Kreuzeszeichen zeigt.
Diese Kavitäten wurden spätestens seit dem 15. Jahrhundert

in den Osterritus einbezogen. Nach der Messe der Praesanctifica-
tio an Karfreitag wurde die Hostie und eine »Ymago Crucifixi« in

einer Prozession zum Grab getragen und symbolisch beigesetzt.
Am Ostermorgen erfolgte nach der üblichen Darbietung des

Grabbesuchs der drei Marien, die von Klerikern repräsentiert wurden,
der Lauf der Jünger Petrus und Johannes zum leeren Grab. Diese

als Typus II bezeichnete Version der liturgischen Osterfeier gilt in

der Textgeschichte als Schöpfung des deutschen Sprachraums kurz

Abb. 14: Aquileia, Dom, Heiliges Grab,
11. Jahrhundert, Marmor.

Abb. 15: Aquileia, Dom, Heiliges Grab,

innen: Arcosolnische mit den drei

Kavitäten, 11. Jahrhundert.

Barbara Dieterich



vor 1100; die Forschung lokalisiert den Archetypus in Aquileia um

1030/40.100 Die Osterfeier in Aquileia stellt einen frühen Beleg für

die Existenz eines Grabraumes dar, der in die liturgischen

Handlungen während des Triduum sacrum integriert war.10'

Formal lassen sich die Kavitäten in Aquileia mit Darstellungen

vergleichen, wie sie beispielsweise auf Kreuzfahrersiegeln oder

-münzen des 12. Jahrhunderts in Erscheinung treten. Sie zeigen drei

Rundungen an der Vorderseite des Sarkophages Christi. Darstellungen

dieser Art beschränken sich nicht auf Siegel und Münzen. Ab

dem 12. Jahrhundert zeugen auch Beispiele der Bauplastik, der

Buchmalerei und der Goldschmiedekunst sowie Elfenbeine und

Pilgerampullen von einer formelhaften Verwendung des Motivs der drei

Öffnungen.102 Diese Abbildungen spiegeln gemäss Biddle die

Veränderung der Grabbank wider, die sie erst nach der Zerstörung von

1009 erfuhr. Über der Grabbank wurde eine schützende Marmorverkleidung

mit drei runden Öffnungen an der Frontseite angebracht,

die den Pilgern die Möglichkeit gaben, den Fels zu berühren oder

zu küssen. Biddle geht davon aus, dass die Jerusalemer Aedicula vor

1047 vollendet war. Als frühestes schriftliches Zeugnis dieser fene-

stellae confessionis gilt der Bericht des Abtes Daniel (1106—1108).,0!

Andere Autoren, wie Ejnar Dyggve, Paolo Lino Zovatto und Sandro

Piussi, ziehen die Existenz derartiger fenestellae confessionis

bereits vor der Zerstörung 1009 in Erwägung. Ihre Argumentation

stützt sich zum einen auf Elfenbeine des 9. bis 14. Jahrhunderts, die

Sarkophage mit den drei Öffnungen an der Vorderseite wiedergeben;

zum anderen verweisen sie auf eine analoge Gestaltung der

Gräber von Petrus und Paulus aus konstantinischer Zeit.104

Bei der Kleinarchitektur des Heiligen Grabes im Dom von

Aquileia ist im Gegensatz zu Konstanz oder Bologna der abbildende

Charakter nicht auf das Ensemble von Anastasis-Rotunde und Hei-

lig-Grab-Kapelle bezogen. Für den Kopiecharakter von Aquileia

lässt sich Ähnliches wie für die Nachbildungen der Monumentalarchitektur

feststellen. Die umgesetzten Merkmale unterlagen einer

bestimmten Auswahl und Gewichtung und wurden unterschiedlich

genau rezipiert. Der Altar der Jerusalemer Grabkammer wurde

umgesetzt; bei der Grabbank wurden die genauen Masse des Vorbildes

rezipiert.105 Die drei Kavitäten könnten ein formelhaftes Zitat der

drei fenestellae confessionis sein. In Bezug auf die Räumlichkeit

erschien dem »Concepteur« offensichtlich die Unterteilung in einen

Vor- und Grabraum des Vorbildes nicht wesentlich.

Der Bau von Aquileia wurde mehrfach mit Fassungen von Ar-

culfs »De locis sanctis« verglichen, die - was die Darstellungen der

»Grundrisse« und die Begrifflichkeit betrifft - eine vergleichbare

Abstraktion erkennen lassen. Beispielsweise bezeichnet der Begriff

rotundum sowohl polygonale als auch kreuzförmige Zentralbauten.

Eine Fassung von »De locis sanctis« wird seit Mitte des 9. Jahrhunderts

in Salzburg aufbewahrt. Eine weitere Abschrift, heute in Va-

lencienne, soll sich in der Diözese von Salzburg befunden haben.

Der aus Bayern stammende Poppo könnte Kenntnisse dieser Schrift

vermittelt haben.106

Durch den hohen Abstraktionsgrad der schlichten

zylindrischen Form des Heiligen Grabes von Aquileia ergibt sich eine

Offenheit der Architektur, die sich einer klaren Zuweisung an die

Anastasis bzw. an die Heilig-Grab-Kapelle als Vorbild entzieht.

Einige Autoren postulieren deshalb eine Überlagerung der beiden

Abb. 16: Eichstätt, Kapuzinerkirche,
Heiliges Grab, 12. Jahrhundert.

architektonischen Vorbilder.107 Je nach Fragestellung und
Vergleichspunkt wird die Nachbildung des Heiligen Grabes von Aquileia

von der Forschung unterschiedlich beurteilt. Für Lieselotte
Kötzsche ist die Kleinarchitektur »nicht ein Abbild des in Jerusalem
befindlichen »historischen« Baus«. Michael Rüdiger gelangt zu einer
vergleichbaren Einschätzung.108 Untermann hebt im Fall von Aquileia

»die massgenaue Nachbildung der Grabstelle Christi« hervor.109

Kategorien einer Kopie im modernen Sinn lassen sich auf den Bau

von Aquileia nicht anwenden.

Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem 19



Abb. 17: Gernrode, St. Cyriacus,

Heiliges Grab, 11. Jahrhundert.

Im Unterschied dazu vermittelt das Heilige Grab von Eichstätt

- wie Pilgerberichte belegen"0 - eine verhältnismässig
genaue Vorstellung vom Aussehen der Jerusalemer Aedicula im
12. Jahrhundert (Abb. 16).'" Auch das Eichstätter Grab war mit einer

Stiftung verbunden. Der Dompropst Walbrun soll zwischen 1147

und 1149 am zweiten Kreuzzug teilgenommen haben."2 Walbruns

Stiftung eines Hospiz und einer Kirche, die das Heilige Grab barg,

erfolgte vor 1166, seinem Todesjahr. 1194 bestätigt ein Brief Bischof

Ottos die Stiftung und die Übergabe an die dort seit dem 12.

Jahrhundert ansässigen iroschottischen Mönche. Ebenfalls erwähnt
werden der Weihetitel »in honorem S. Crucis et S. Sepulchri« und

eine Heiligkreuzreliquie.1" Zu Beginn des 17. Jahrhunderts wurde
die Heiligkreuzkirche wegen Baufälligkeit aufgegeben. Das Heilige
Grab fand in einer Seitenkapelle der neu gebauten, 1625 geweihten

Kapuzinerkirche wieder Aufstellung."4 Hinsichtlich des Aussehens

der verlorenen Heiligkreuzkirche verweist Krüger auf eine

Stadtansicht von Eichstätt aus dem 16. Jahrhundert, die den Bau

als Rotunde wiedergibt."5
Der Kleinbau zeigt die für das Vorbild des 12. Jahrhunderts

typische Unterteilung in einen ovalen Teil, der die Grabkammer

umschliesst, und einen rechteckigen Vorbau mit drei Zugängen. Elf

Blendbögen gliedern das Äussere des Eichstätter Grabgehäuses;
die zwölf dazugehörenden kleinen Säulen sind heute verloren. Das

sechseitige Ziborium und das Geländer der Dachzone - Ergän¬

zungen des 19. Jahrhunderts - dürften einen früheren Zustand

widerspiegeln."6 Im Vorraum befindet sich dem Vorbild entsprechend
der quaderförmige Engelstein. Der Durchgang zum Grabraum ist

niedrig gestaltet. Wie in Jerusalem befindet sich die Grabbank auf
der rechten Seite; auch die fenestellae confessionis wurden
nachempfunden. Dass bei dieser Nachbildung ein möglichst genaues
»Abbild« im Vordergrund stand, belegen zudem die Masse der

Räume, der Grabbank und des Engelsteins.117

Anders als die Kleinarchitekturen von Aquileia und Eichstätt

weist die im 3. Viertel des 11. Jahrhunderts entstandene Nachbildung

von Gernrode Reliefdarstellungen auf (Abb. 17). Bei dem übergeordneten

Kirchenbau, der Damenstiftskirche St. Cyriacus, handelt es

sich um eine basilikale Doppelchoranlage, die in keinem Bezug zur

Anastasis-Rotunde steht. Das mit Stuckreliefs geschmückte Heilige
Grab beansprucht die ersten beiden Joche des südlichen
Seitenschiffs. Bereits zur Gründungszeit 959 durch Markgraf Gero war in

der Stiftskirche an der südlichen Seitenschiffswand eine von zwei

Stuckengeln flankierte Arkosolnische mit dem Grab Christi vorhanden."8

Dieses Arcosolium wurde zu einer architektonischen
Nachbildung des Heiligen Grabes erweitert. Abgesehen von der

Unterteilung in eine Vor- und Grabkammer weist der längsrechteckige
Kleinbau wenige formale Gemeinsamkeiten mit dem Jerusalemer
Vorbild auf. Der ursprüngliche Zugang, der von Osten her über den

südlichen Querhausarm in die schmucklose Vorkammer erfolgte,

20 Barbara Dieterich



und der niedrige Zugang vom Vorraum zum Grabraum könnten an

das Jerusalemer Vorbild anknüpfen."9 Der heutige Eingang liegt an

der Nordwand der Vorkammer. Die Grabkammer erhebt sich über

einem nahezu quadratischen Grundriss. Der Eindruck eines

einfachen quadratischen Zentralraumes wird im Aufgehenden durch

die Gliederung der Wände mit flachen Rundbogennischen und

durch die Trompen des achtseitigen, heute zerstörten Gewölbes

aufgebrochen.
Die eigentliche Kennzeichnung als Nachbildung erfolgt durch

das Grab Christi und den spezifischen Figurenzyklus. Im Innern ist

die bereits von Bologna bekannte Szene des Grabbesuchs der drei

Marien mit zwei Auferstehungsengeln umgesetzt. Salbgefässe und

ein dem liturgischen Kontext zugehörendes Weihrauchgefäss zeichnen

die drei Marien aus. Einer der beiden Engel hält ein Spruchband

mit der österlichen Botschaft »SUR / REX / IT / NON / EST /

[hicl«. Eine überlebensgrosse Figur im Bischofsornat mit Bischofsstab

und Märtyrerzweig könnte Christus als den Guten Hirten

(Joh. 10) bzw. als den eben Auferstandenen darstellen.

Die Gestaltung des Äusseren - insbesondere der Westwand -
wurde häufig mit den Schmuckseiten von Elfenbeinkästchen ver-

glichen.12'Zwei umlaufende Friese mit vegetabilen und figürlichen

Darstellungen bilden die Rahmung für die prominent im Zentrum der

westlichen Bildwand dargestellte Frauenfigur, die von Lisenen

ähnlichen Wandvorlagen und Säulen flankiert wird. Die Figur wird als

die still vor dem Grab klagende Maria Magdalena (Joh. 20,11)

interpretiert. An der Nordwand der Grabkammer wurde die Noli-me-tan-

gere-Szene umgesetzt. In zwei getrennten Relieffeldern beziehen

sich Maria Magdalena und Christus über eine vermauerte Öffnung

hinweg aufeinander. Oberhalb der Öffnung ist die Büste des Salva-

tors zu erkennen. Die Nordwand der Vorkammer wird ebenfalls von

Rankenwerk gerahmt. Die zentrale Darstellung des Laufs der Jünger

zum Grab wurde beim Durchbruch der Türe stark in Mitleidenschaft

gezogen. Die schemenhaften Umrisse und die Laufrichtung der

Figuren sind noch zu erkennen.122

Die dargestellten Szenen entsprechen dem in den Evangelien

festgehaltenen österlichen Geschehen; sie sind jedoch auch in der

mittelalterlichen Osterliturgie überliefert. Für Gernrode ist in einem

Prozessionale von 1502 eine liturgische Osterfeier bezeugt. Die Feier

vertritt eine ältere Aufführungstradition, die sich bis in die Zeit um

1130 zurückverfolgen lässt. Sie wird dem Typus III zugerechnet, der

die Visitatio sepulchri, den Jüngerlauf und die Noli-me-tangere-

Szene umfasst.123 In der Aufführungstradition konnte der Jüngerlauf

entfallen, wie beispielsweise die Gernroder Pergamenthandschrift

von 1502 belegt. Eine Beeinflussung der zur Darstellung gebrachten

Szenen und Figuren durch die Liturgie könnte unabhängig von der

liturgischen Feierform, die ab 1130 in Gernrode möglicherweise

durchgeführt wurde, in Erwägung gezogen werden. Die Interpretation

der überlebensgrossen Figur in liturgischer Gewandung als

Christus korreliert mit der mittelalterlichen Auffassung, nach der

der Priester in der Messe Stellvertreter Christi war.

Die Nachbildung des Konstanzer Heiligen Grabes zeigt wie

Gernrode formal und strukturell kaum Berührungspunkte mit der

historischen Architektur in Jerusalem (Abb. 1). Das gotische

Grabgehäuse ersetzte um 1260 den oben erwähnten ottonischen Vor

gänger in der Mauritius-Rotunde. Als Aktualisierung in der zeitge-

mässen gotischen Formensprache knüpfte es an die Tradition des

heiligen Konrad an.125 Die Kleinarchitektur über einem zwölfeckigen
Grundriss ist mit einem Figurenzyklus ausgestattet. Das umfangreiche

Skulpturenprogramm stellt einen signifikanten Unterschied

zu den von Uldalscalc von Maisach erwähnten Goldschmiedearbeiten

- den »mirabili aurificis opere« - des ottonischen Heiligen
Grabes dar.126 Die Zwölfzahl des Grundrisses und der Aposteldarstellungen

in der Dachzone könnten ein Reflex auf die zwölf von
Konrad gestifteten Kanonikate sein, die ihrerseits symbolisch der
Zahl der zwölf Apostel entsprachen. Die Bedeutung der Zwölfzahl
wäre ein Argument, auch für den ottonischen Vorgängerbau einen
zwölfeckigen Grundriss anzunehmen.127 Diese Annahme läßt sich

allerdings aufgrund mangelnder archäologischer Befunde nicht
belegen. Die für das ottonische Heilige Grab postulierte Baldachinstruktur

entspricht nicht dem geschlossenen Erscheinungsbild des

heutigen Grabgehäuses, dem eine an der Monumentalarchitektur
orientierte Konzeption zugrunde liegt.128

Analog zum ottonischen Vorgänger könnte sich die gotische
Nachbildung auf die Jerusalemer Aedicula beziehen. Eine Anbin-
dung an das Vorbild kann nur vage in der polygonalen Struktur des

Grundrisses und in der Situierung des Eingangs an der Ostseite
gesehen werden. Eine Vorkammer oder eine Grabnische wurde nicht

umgesetzt. Diese von Aquileia bekannte Offenheit veranlasste Wolfgang

Götz zu der Hypothese, im Kleinbau sei die Anastasis reproduziert.

Kriterien für diese Interpretation seien die Zentralform, die

vorgeblendeten Säulenstellungen und die Zweigeschossigkeit.129
Die Bedeutung der Skulpturen für die Kleinarchitektur als

Nachbildung des Heiligen Grabes erschliesst sich erst in der
Zusammenschau des Programms und im Kontext der Funktion innerhalb
der Osterliturgie. Auf Dienstbündeln sind die Figuren über die
trennenden Polygonseiten hinweg paarweise zu narrativen
Erzähleinheiten vereint. Aussen wird die Kindheitsgeschichte Christi mit
der Verkündigung an Maria, der Heimsuchung, der Geburt, der
Verkündigung an den Hirten und der Anbetung der Heiligen Drei

Könige veranschaulicht. In der Dachzone sind zwischen Wimpergen
die zwölf Apostel angebracht. Im Innern des Sandsteinbaus werden
der in der christlichen Ikonographie selten dargestellte Salbenkauf
der drei Marien, die schlafenden Wächter und der Grabbesuch der
drei Marien dargestellt. Obwohl sich die inneren drei Szenen in der
Abfolge der heilsgeschichtlichen Ereignisse zeitlichen eng um die

Auferstehung gruppieren, wurde auf eine mit der Architektur
verbundene Darstellung des toten oder auferstehenden Christus
verzichtet. Die drei im Innern umgesetzten Aspekte der Heilsgeschichte

- der Salbenkauf für einen Toten, die schlafenden Wächter,
die wie in Bologna den Moment der Auferstehung kennzeichnen,
und die Verkündigung der Auferstehung durch den Engel - verweisen

sowohl auf den Opfertod als auch die Auferstehung Christi und
damit auf die beiden zentralen Inhalte der Eucharistiefeier.131

Diese eucharistische Deutung der im Innern umgesetzten Szenen

kann auf die Funktion, die dem Heiligen Grab innerhalb der
Osterliturgie zukam, bezogen werden. Der Ablauf des eigenständigen

Konstanzer Ritus ist aus liturgischen Texten des späten 15.

und frühen 16. Jahrhunderts bekannt. Die Entstehung des Konstanzer

Osterritus lässt sich gemäss Peter Jezler ins 11. oder gar 10.

Jahrhundert - der Entstehungszeit der Mauritius-Rotunde - zurück-

Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem 21



führen.02 Das gotische Grabgehäuse dürfte von Anfang an dazu

bestimmt gewesen sein, die konsekrierte Hostie während des 77"/-

duums aufzunehmen. In der Adoratio crucis am Karfreitag verehrte

man das Kreuz und kommemorierte damit den Kreuzestod. In der

symbolischen Grablegung, der Depositio crucis bzw. hostiae, wurden

das Kreuz und die konsekrierte Hostie beigesetzt. Für die

Depositio hostiae wäre im 13. Jahrhundert eine eucharistische Taube

innerhalb des Grabgehäuses denkbar.043 In der Osternacht fand die

Elevatio, die symbolische Auferstehung, statt, gefolgt von der im

Wechsel gesungenen Visitatio sepulchri. Mit der symbolischen
Beisetzung der konsekrierten Hostie im Grabgehäuse ist die Realpräsenz

Christi während des Triduums gegeben. Nach der Lehre der

Transsubstantiation, die 1215 auf dem IV. Laterankonzil zum Dogma

erhoben wurde, war Christus in der konsekrierten Hostie real
präsent.04 Die Anwesenheit Christi in der Hostie könnte eine Erklärung
für eine fehlende Darstellung Christi im Innern des Konstanzer
Heiligen Grabes sein.

Durch die Depositio hostiae wird die schreinartige
Kleinarchitektur zu einem Gefäss Christi, das sich mit liturgischen Behältnissen

vergleichen lässt. Die äusseren Darstellungen Mariens, die

die Inkarnation und Epiphanie zum Inhalt haben, umschliessen das

Grabgehäuse und fügen sich in die Interpretation als euchari-
stisches Gefäss. Das »Rationale divinorum officiorum« (1286) des

Guilelmus Durandus (1230—1296), eines der wichtigsten Handbücher

zur Liturgie, fasst die Pyxis (capsa), in die die konsekrierte Hostie

gelegt wird, als Schoss Mariens auf.05 Auch für die Apostelfiguren
in der Dachzone drängt sich eine eucharistische Auslegung auf. Sie

stehen für die Einsetzung des Abendmahls und für den von Christus

an sie erteilten Kündungsauftrag. Die Bücher, die sie in Händen

halten, verweisen auf die Artikel des Credos.06 Mit dem Credo,

dem Symbolum apostolicum, ist eine weitere Verbindung zur Os-

terliturgie gegeben.07 Auch andere Artefakte im funktionalen
Zusammenhang mit der Eucharistie zeigen Darstellungen der Apostel,
wie beispielsweise der Kölner Abendmahlskelch (1220—1230) oder

spätgotische Monstranzen des 14. und 15. Jahrhunderts.08 Bereits im

Frühmittelalter dienten eucharistische Türme zur Aufbewahrung
der Hostie und galten als kleine Nachbildungen des Heiligen
Grabes. Stellvertretend sei auf den Sakramentsturm von Sénanque

(B.Jahrhundert) verwiesen.09 Hrabanus Maurus (f856) legte in seiner

Schrift »De institutione clericorum« (liber I) die liturgischen Ge-

fässe, Kelch und Patene, als Grab und Grabstein aus. Diese Auslegung

war noch im 13. Jahrhundert verbreitet.140 Das bereits erwähnte

Dogma der Transsubstantiation (1215), das Blutwunder von Bolsena

(1263) und die damit zusammenhängende Einführung des

Fronleichnamsfestes durch Urban IV. (1264) sind wichtige historische
Eckdaten innerhalb der aufkommenden Eucharistieverehrung des

B.Jahrhunderts und bilden den Verständishorizont für eine
eucharistische Interpretation des Konstanzer Skulpturenprogramms.
Zwar kann der Heilig-Grab-Nachbildung keine auf formaler Ebene

eng am Jerusalemer Vorbild orientierte Rezeption bescheinigt werden.

Die Nachfolge des ottonischen Vorgängers, die sie im
baulichen Zusammenhang mit der übergeordneten Rotunde antrat,
und die Funktion als eucharistisches Gefäss innerhalb der Osterli-

turgie lassen jedoch keinen Zweifel an dem Anspruch, das Heilige
Grab nachzubilden.

22

Auch spätere Beispiele zeigen das anhand der mittelalterlichen

Nachbildungen dargelegte Spektrum der Rezeption. Die 1504

vollendete Görlitzer Kopie des Heiligen Grabes gibt wie Eichstätt
den historischen Zustand des Jerusalemer Grabbaus relativ genau
wieder (Abb. 18). Dies belegen zeitgenössische Darstellungen, wie
die detaillierte Zeichnung aus dem Reisebericht des Konstanzer

Konrad Grünenberg oder der Holzschnitt Erhard Reuwichs aus dem

Reisebericht des Mainzer Domkanonikers Bernhard von Breyden-
bach.141 Auch mit dieser Stiftung des Heiligen Grabes war eine

Pilgerfahrt - jene des Görlitzer Bürgers Georg Emmerich - verbunden.142

Bei der Umsetzung wurde auf eine den Kleinbau umfassende

Monumentalarchitektur verzichtet. Ähnlich wie in Konstanz, Paderborn

und Bologna wurde auch in Görlitz eine stadttopographische
Einbindung realisiert. Zur Aktualisierung des Jerusalemer Vorbildes

auf heimischem Boden gehörte neben der Nachbildung des Heiligen
Grabes die in spätgotischer Formensprache erbaute Heilig-Kreuz-
Kapelle mit den beiden übereinander liegenden Kapellenräumen
und dem Spalt des Golgathafelsens sowie eine Salbungskapelle mit
der plastischen Darstellung der Beweinung Christi.143 Die bis zur
Reformation durchgeführte Osterprozession bezog das Bauensemble

in die umliegende Stadttopographie ein, indem vergleichbar mit
Bologna einzelne Gebäude oder Geländeabschnitte auf Jerusalem
verweisende Bezeichnungen erhielten.144

Abb. 18: Görlitz, Heiliges Grab,

1504 vollendet.

Barbara Dieterich



Abb. 19: Florenz, San Pancrazio, Cappella Rucellai,

Heiliges Grab, 1467.

Bei dem Santo Sepolcro der Cappella Rucellai besteht ein

ähnlicher Erklärungsbedarf wie bei der Mehrzahl der hier vorgestellten

Beispiele (Abb. 19). Die 1467 datierte Inschrift über dem Eingang

zeichnet die Kleinarchitektur als Nachbildung des Heiligen Grabes

(»ad instar«) aus.145 Für die Authentizität der Nachbildung war es

offensichtlich wie in anderen Fällen auch von grosser Bedeutung,

diesen Anspruch mit einer Reise ins Heilige Land zu sichern.

Giovanni Rucellai, der wohl an diesen Auftrag seine persönliche

Heilserwartung knüpfte,'46 entsandte eine Delegation nach Jerusalem,

um die »genauen« Masse und Formen vor Ort aufnehmen zu lassen.

Vasari führt Leon Battista Alberti (1404-1472) als den Schöpfer der

Kapelle und des Heiligen Grabes an.147 Vor dem Hintergrund der

nahezu zeitgleich entstandenen »Kopie« von Görlitz erstaunt das

Ergebnis um so mehr. Bei der Umsetzung des Florentiner Beispiels

vermied man bewusst, sich an der mittelalterlichen Ausformung

des Jerusalemer Grabes zu orientieren. Wenige wichtige Elemente,

die für das Vorbild kennzeichnend waren - wie der Engelstein, die

Altarbank in der rechten Raumhälfte und das Ziborium -, wurden

aufgegriffen und variiert.148 Der rechteckige Grundriss mit

eingezogener halbrunder Apsis erhielt gegenüber dem Vorbild eine

abstrahierte Form, die auf eine Unterteilung von Vorraum und

Grabkammer verzichtete. Die auf die Antike zurückgreifenden

Architekturteile - wie beispielsweise die kannelierten Pilaster mit

Kompositkapitellen und das Gebälk — trugen nicht nur zu einer

Aktualisierung der Neuschöpfung in die Formensprache der Renaissance

bei, sondern sie evozierten eine Nachbildung des antiken, das

heisst konstantinischen Vorbildes. Ludwig E. Heydenreich charakterisiert

das Heilige Grab als eine »Idealrekonstruktion«. Er verwendet
den Begriff in der Bedeutung des 15. Jahrhunderts, bei der eine

autonome Form des Gestaltens all'antico im Vordergrund stand und

weniger eine Rekonstruktion unter archäologischen Gesichtspunkten.149

In Albertis Neuschöpfung des Heiligen Grabes kommt eine Auffassung

zum Tragen, die durchaus mit jener seines Lehrers — Gasparino
Barzizza — vergleichbar ist-. Die Nachahmung beschränkt sich nicht
auf blosses Kopieren, sondern sie zeichnet sich durch Hinzufügen,

Weglassen, Transfer und Verwandlung aus.150

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass vor allem

im Hinblick auf die Kleinarchitektur des Heiligen Grabes bestimmte,

für die Wiedererkennung bedeutsame formale Elemente umgesetzt
wurden. Dies betrifft sowohl die Raumdisposition von Vorraum und

Grabbau als auch andere Merkmale wie die Grabbank bzw. das

Arcosolium oder den Engelstein. Diese archetypischen Elemente, die

als formelhafte Zitate eingesetzt wurden, gewährleisteten die

Wiedererkennung des Vorbildes. Der Topos des »Hauses im Hause« knüpft
an diese archetypischen Vorstellungen an. In der Beurteilung der

Nachbildungen könnte der über den Bautypus gestellte Begriff des

Topos nach dem Verständnis von Pieper jedoch zu einer Verengung
der Perspektive führen.151 Beispiele der Kleinarchitektur ohne

überfangende Monumentalarchitektur oder umgekehrt könnten aus dem

Blickfeld treten.152 Die Kritik Pivas, nur aufgrund eines »kreisförmigen,

vieleckigen, drei- oder vierblättrigen« Grundrisses auf eine Kopie der

Grabeskirche zu schliessen, ist sicherlich gerechtfertigt.152 Kategorien
wie »falsche oder misslungene Kopien«, die ausschliesslich auf

formalen, an das architektonische Vorbild anknüpfenden Kriterien
beruhen, bergen ebenso wie die Toposforschung die Gefahr in sich,

dass Nachbildungen sowohl der Anastasis als auch des Heiligen
Grabes mit einem hohen Abstraktionsgrad in den Hintergrund
gedrängt werden könnten.154 Entscheidend ist die Intention des

Auftraggebers bzw. des »Concepteurs«. Bei den beiden Kleinarchitekturen

von Gernrode und Konstanz wurde der Umsetzung
architektonischer Merkmale kaum Gewicht beigemessen, so dass sie

abgesehen von der jeweiligen liturgischen Funktion erst durch ihr
spezifisches Bildprogramm als Heiliges Grab gekennzeichnet werden.
Die mittelalterliche Architekturkopie beabsichtigte, den

»Erinnerungswert« des Vorbildes zu vermitteln. Die Nachbildung konnte an

die Stelle des Vorbildes treten. Der Besuch oder auch die Errichtung
von Nachbildungen des Heiligen Grabes konnten als Ersatz für die

Pilgerfahrt nach Jerusalem gelten.155 Die zitierten Elemente — symbolischer

oder konkreter Art — sollten als »Echo des Vorbildes« beim

Gläubigen Devotion hervorrufen und ihm so indirekt an dem

heiligen Ort Anteil gewähren.156 Der Standort einer Heilig-Grab-
bzw. Anastasis-Kopie im Bereich des Friedhofes ist — wie gezeigt
wurde - nicht singulär. Eine Kopie der Auferstehungskirche
vermochte beim Gläubigen »die Hoffnung auf seine eigene zukünftige
Auferstehung« hervorzurufen157. Bei der Stiftung eines Heiligen
Grabes spielten die Memoria und die Hoffnung auf die Auferstehung
eine wesentliche Rolle. Welches Grab war besser geeignet, mit der
eigenen Memoria verbunden zu werden, als das Grab Christi?

Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem 23



Mehrfach zitierte Literatur

Biddle 1998

Biddle, Martin, Das Grab Christi. Neutestamentliche

Quellen - historische und archäologische
Forschungen - überraschende Erkenntnisse, (Biblische

Archäologie und Zeitgeschichte 5), Giessen/Basel

1998.

Boeck1964

Boeck, Urs, Das Baptisterium zu Pisa und die
Jerusalemer Anastasis, in: Bonner Jahrbücher 164, 1964,

S. 146-156.

Brandt 1986

Brandt, Hans Jürgen, Die Jerusalemkirche des

Bischofs Meinwerk von 1036, in: Die Busdorfkirche
St. Petrus und Andreas in Paderborn 1036-1986.

Zur Geschichte von Kirche, Stift und Pfarrgemeinde
bei der Feier des 950jährigen Jubiläums, hrsg. von
Hans Jürgen Brandt und Karl Hengst, Paderborn

1986, S. 173-195.

Dalman 1922

Dalman, Gustaf, Das Grab Christi in Deutschland,

in: Studien über christliche Denkmäler, (Neue Folge
der archäologischen Studien zum christlichen Altertum

und Mittelalter 14), 1922, S. 6—140.

Ellger 1989

Ellger, Ottfried, Die Michaelskirche zu Fulda als

Zeugnis der Totensorge. Zur Konzeption einer
Friedhofs- und Grabkirche im karolingischen Kloster
Fulda, Diss. Univ. Freiburg i. Br., (Veröffentlichung
des Fuldaer Geschichtsvereins 55), Fulda 1989.

Erdmann/Zettler 1977

Erdmann, Wolfgang/Zettler, Alfons, Zur Archäologie

des Konstanzer Münsterhügels, in-. Schriften des

Vereins für Geschichte des Bodensees und seiner

Umgebung 95, 1977, S. 19-134.

Fasoli 1987

Fasoli, Gina, Le »Sette Chiese«: una vicenda ultra-
millenaria, in: 7 Colonne e 7 Chiese. La vicenda

ultramillenaria del complesso di Santo Stefano in

Bologna, Ausst.-Kat. Museo Civico Archeologico
und Complesso Stefaniano, Bologna 1987, S. 10—17.

Günther 1998

Günther, Christian, Das Heilige Grab in der Stiftskirche

Gernrode, 2. Aufl., Halle a. d. Saale 1998.

Heydenreich 1961

Heydenreich, Ludwig H., Die Cappella Rucellai von
San Pancrazio in Florenz, in: De Artibus Opuscula.
XL Essays in honor of Erwin Panofsky, hrsg.

von Miliard Meiss, 2 Bde., New York 1961, Bd. 1,

S. 219-229.

Jezler 1985

Jezler, Peter, Gab es in Konstanz ein ottonisches
Osterspiel? Die Mauritius-Rotunde und ihre kultische
Funktion als Sepulchrum Domini, in: Variorum

munera florum. Latinität als prägende Kraft
mittelalterlicher Kultur, Festschrift für Hans F. Haefele,

Sigmaringen 1985, S. 91-128.

Kerscher 1993

Kerscher, Gottfried, Santo Stefano in Bologna und
die Legende des Heiligen Petronius — Die Wirklichkeit

der Topoi, in: Hagiographie und Kunst: Der

Heiligenkult in Schrift, Bild und Architektur, hrsg.

von Gottfried Kerscher, Berlin 1993, S. 240—254.

Kötzsche 1995

Kötzsche, Lieselotte, Das Heilige Grab in Jerusalem
und seine Nachfolge, in: Akten des XII. Internationalen

Kongresses für Christliche Archäologie, Bonn

22.-28. September 1991, Teil 1, (Jahrbuch für Antike
und Christentum, Ergänzungsband 20,1), Münster
1995, S. 272-290.

Krautheimer 1988

Krautheimer, Richard, Einführung zu einer
Ikonographie der Mittelalterlichen Architektur (deutsche
Übers, mit Postskripten), in: Ders., Ausgewählte
Aufsätze zur europäischen Kunstgeschichte, Köln

1988, S. 142-197.

Krüger 2000

Krüger, Jürgen, Die Grabeskirche zu Jerusalem.

Geschichte—Gestalt—Bedeutung, Regensburg 2000.
Kuder1997

Kuder, Ulrich, Die Konstanzer Christusscheibe, in:

Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees

und seiner Umgebung 115, 1997, S. 1-88.

Kurmann 1969

Kurmann, Peter, Zur Architektur des Konstanzer
Hl. Grabes, in: Beiträge zur Kunstgeschichte des

Bodenseeraumes und des Oberrheins, Festschrift

Albert Knoepfli, Bern 1969, S. 65-75.

Kurmann 1972

Kurmann, Peter, Das Heilige Grab zu Konstanz.

Gedanken zu seinem Sinngehalt, in: Neue Zürcher

Zeitung, 24. Dezember 1972, S. 41-42.

Lehmann 1993

Lehmann, Edgar, Die Cyriacuskirche zu Gernrode,
in-. Bernward von Hildesheim und das Zeitalter
der Ottonen, hrsg. von Michael Brandt und Arne

Eggebrecht, 2 Bde., Ausst.-Kat. Dom- und Diözesan-

museum Hildesheim 1993, Hildesheim/Mainz 1993,

Bd. 2, S. 437-441.

Lemper 2001

Lemper, Ernst-Heinz, Görlitz. Eine historische
Topographie, hrsg. vom Aktionskreis für Görlitz e. V.,

Görlitz/Zittau 2001.

Maurer 1973

Maurer, Helmut, Konstanz als ottonischer Bischofssitz.

Zum Selbstverständnis geistlichen Fürstentums

im 10. Jahrhundert, (Veröffentlichungen des Max-

Planck-Instituts für Geschichte 39 / Studien zur
Germania Sacra 12), Göttingen 1973.

Mietke 1991

Mietke, Gabriele, Die Bautätigkeit Bischof Meinwerks

von Paderborn und die frühchristliche und

byzantinische Architektur, Diss. Freiburg i. Br. 1986,

hrsg. von Remigius Bäumer, Josef Ernst und Herbert

Mühlen, (Paderborner Theologische Studien
21), Paderborn/München/Wien/Zürich 1991.

Niehoff 1990

Niehoff, Franz, Das Kölner Ostergrab. Studien zum

Heiligen Grab im Hohen Mittelalter, in: Wal Iraf-

Richartz-Jahrbuch 51, 1990, S. 7—68.

Ousterhout 1981

Ousterhout, Robert G., The Church of Santo Stefano.

A »Jerusalem« in Bologna, in: Gesta. International
Center of Medieval Art 20.2, 1981, S. 311—321.

Piussi 1997

Piussi, Sandro, II Santo Sepolcro di Aquileia, in-.

Poppone. L'Etä d'Oro del Patriarcato di Aquileia,
Ausst.-Kat. Museo Civico del Patriarcato Aquileia
1996-1997, Rom 1997, S. 126-134.

Piva 2000
Piva, Paolo, Die »Kopien« der Grabeskirche im

romanischen Abendland. Überlegungen zu einer

problematischen Beziehung, in-. Die Zeit der Kreuzzüge.

Geschichte und Kunst, hrsg. von Roberto

Cassanelli, Stuttgart 2000, S. 97—117.

Pochat 1990

Pochat, Götz, Theater und bildende Kunst im
Mittelalter und in der Renaissance in Italien,
(Forschungen und Berichte des Institutes für
Kunstgeschichte der Karl-Franzens-Universität Graz 9),

Graz 1990.

Rüdiger 2003

Rüdiger, Michael, Nachbauten des Heiligen Grabes

in Jerusalem in der Zeit von Gegenreformation und
Barock. Ein Beitrag zur Kultgeschichte architektonischer

Devotionalkopien, Diss. Univ. Würzburg,

Regensburg 2003.

Untermann 1989

Untermann, Matthias, Der Zentralbau im Mittelalter.
Form, Funktion, Verbreitung, Darmstadt 1989.

Voigtländer 1980

Voigtländer, Klaus, Die Stiftskirche zu Gernrode und
ihre Restaurierung 1858-1872, Berlin 1980.

Zovatto 1956

Zovatto, Paolo Lino, II Santo Sepolcro di Aquileia e

la struttura del Santo Sepolcro di Gerusalemme, in:

Palladio 6, 1956, Nr. 1-2, S. 31-40.

24 Barbara Dieterich



Der vorliegende Beitrag entstand in Auseinandersetzung

mit dem Heiligen Grab von Konstanz. An der Universität

Freiburg i. Ü. reichte ich die Lizentiatsarbeit unter

dem Titel »Der Apotheker im Konstanzer Heiligen Grab.

Ein ikonographisches Problem« ein. Das Dissertationsvorhaben

versucht u. a., das Konstanzer Grab im Kontext

weiterer mittelalterlicher Nachbildungen zu beurteilen.

Die Auswahl der hier vorgestellten Beispiele und

Problemkreise entspringen dem auf Konstanz ausgerichteten

Forschungsinteresse. Prof. Dr. Dr. h. c. Peter Kurmann

und Prof. Dr. Georges Descœudres sei an dieser Stelle

für wertvolle Anregungen und Diskussionen herzlich

gedankt.

1 Dalman 1922; Bauerreis, Romuald, Sepulcrum

Domini. Studien zur Entstehung der christlichen

Wallfahrt auf Deutschem Boden, (Abhandlungen

der Bayerischen Benediktinerakademie 1), München

1936. Auch die in neuerer Zeit wieder aufgelegte

Monographie von Justin E. A. Kroesen lässt in der

Breite des dargestellten Materials eine kritische

Auseinandersetzung mit dem mittelalterlichen

Kopie-Begriff vermissen. Kroesen, Justin E. A.,

The Sepulchrum Domini through the Ages. Its Form

and Function, (Liturgia condenda 10), Leuven/Pa-

ris/Sterling 2000. - Stellvertretend sei ferner auf

folgende Publikationen verwiesen: Schwarzweber,

Annemarie, Das Heilige Grab in der deutschen

Bildnerei des Mittelalters, Freiburg i. Br. 1940;

Lehmann, Edgar, Zu den Heiliggrab-Nachbildungen mit

figürlichen Programmen im Mittelalter, in-. Symbolae

historiae artium. Studia z historii sztuki Lechowi

Kalinowskiemu dedykowane, (Etudes d histoire de

l'art dédiées à Lech Kalinowski), Warschau 1986,

S. 143-163; Untermann 1989; Kötzsche 1995; Bresc-

Bautier, Geneviève, Les imitations du Saint-Sépulcre

deJérusalem (IXe-XVe siècles). Archéologie d'une

dévotion, in: Revue d'histoire de la spiritualité.

Iconographie et spiritualité 50, 1974, S. 319—342.

2 Krautheimer 1988 (entspricht: Ders., Introduction to

an iconography of Medieval architecture, in: Journal

of the Warburg and Courtauld Institutes 5, 1942,

S. 1-33).

3 Piva 2000, S. 97.

4 Piva führt folgende Bauten an: die Rotunde der

Himmelfahrtskirche (376), »Inbomon« genannt, die

wie die Grabeskirche eine Grabkapelle mit den

Fussabdrücken des Heilands aufwies; das Martyrion

Johannes' des Täufers (vor 451); der Grabbau der

Jungfrau Maria im Josafat-Tal (5. Jh.); sowie der

unter Kalif Abd al-Malik (678-691) in Konkurrenz

zur Grabeskirche errichtete Felsendom. Der Felsendom

wurde von den Kreuzrittern zu einer Kirche

umgeweiht. Vgl. ebd., S. 103.

5 Pieper, Jan, Architektonische Toposforschung, in-.

Bauwelt 80, 1989, Nr. 3, S. 78-81 (im Folgenden

Pieper 1989a); ders., Jerusalemskirchen. Mittelalterliche

Kleinarchitekturen nach dem Modell des Heiligen

Grabes, in: Bauwelt 80, 1989, Nr. 3, S. 82-101.

6 Neben zentralen Beschlüssen zur Bilderfrage be-

fasste sich das Konzil mit den Irrlehren der Arianer,

der zeitlichen Festlegung des Osterfestes für die

Diözesen und der Formulierung eines allgemein

verbindlichen Glaubensbekenntnisses. Die auf

dem Konzil von Nicäa getroffenen Entscheidungen

waren wichtiger Bestandteil der konstantinischen

Reichspolitik und sollten die Einheit der Kirche

stärken. Vgl. Krüger 2000, S. 48.

7 Nach der von Eusebius verfassten »Vita Constan-

tini« (337-338) handelte es sich um einen Venustempel.

Hieronymus berichtet im späten 4. Jh. von

einer jupiterstatue über dem Ort der Auferstehung
und einer Venusstatue über dem Kreuzesfelsen. In

der neueren Forschung geht Biddle aufgrund von

Darstellungen auf zeitgenössischen Münzen der

Aelia Capitolina jedoch davon aus, dass es sich um

den Tempel der Tyche gehandelt haben muss. Vgl.

Biddle, Martin, Jerusalem. The Tombe of Christ,

in: Current Archaeology 11, 1991, Nr. 123, S. 107-112;

Biddle 1998; Krüger 2000, S. 44.

8 Als Vergleichsbeispiel führt Krüger das so genannte
Zacharias-Grab im Kidrontal an. Vgl. ebd., S. 34-36

u. 45, Abb. 40.

9 Vgl. Untermann 1989, S. 53; Krüger 2000, S. 45.

10 Im Gegensatz zu den konstantinischen Gründungen

in Rom waren die Ausmasse der fünfschiffigen
Basilika eher bescheiden. Die Besonderheit des

Baus lag in seiner Ausstattung. 1009 wurde die

Basilika zerstört und nicht wieder aufgebaut. Zu

der Beschreibung der Basilika durch Eusebius vgl.

ebd., 5. 51.

11 Die mit Helena, der Mutter Konstantins, verbun¬

dene Legende von der Auffindung des Christuskreuzes

dürfte um die Mitte des 4. Jhs., als die

Kreuzesverehrung in Jerusalem verstärkt einsetzte,

entstanden sein. Der zunächst mit einem einfachen

Kreuz ausgestattete Golgathafelsen blieb lange

unter freiem Himmel. 422 wurde der Fels von Kaiser

Theodosius II. mit einem monumentalen Gemmenkreuz

ausgestattet. Zu der vermutlich frühesten

Darstellung dieses Kreuzes im Apsismosaik von

Sta. Pudenziana in Rom vgl. ebd., S. 51, 61 u.

134-136.

12 Bereits 1956 legte Kenneth Conant vage Rekon¬

struktion des Entstehungsprozesses in

konstantinischer Zeit vor. Vgl. ebd., S. 22, Anm. 50;

Corbo.Virgilio C., II Santo Sepolcro di Gerusalemme.

Aspetti archeologici dalle origini al periodo

crociato, 3 Bde., (Studium biblicum Franciscanum.

Collectio Maior 29), Jerusalem 1981-1982; Coüasnon,

Charles, The Church of the Holy Sepulchre in Jerusalem,

(The Schweich Lectures of the British Academy

1972), London 1974.

13 Biddle 1998.

14 Seit den Restaurierungsarbeiten der sechziger

Jahre besteht über den Grundriss der konstantinischen

Anlage weit gehend Klarheit. Bei den

Arbeiten wurde vor allem der mittelalterliche Zustand

des inneren Kuppelraumes wiederhergestellt; vgl.

Krüger 2000, S. 55.

15 Zu Krügers Argumentation vgl. Krüger 2000, S. 57,

Anm. III. - Nach der Zerstörung der Anlage 1009

war der Säulenkranz stark beschädigt und wurde

nur bis zur halben Höhe wiederhergestellt. Der

Befund wird in der Forschung kontrovers diskutiert.

Aus den Architekturteilen errechnet sich die Höhe

von 11 m für das Erdgeschoss. Die äussere Mauer

ist bis in diese Höhe erhalten. Vgl. Krüger 2000,
S. 55-57.

16 Krüger zieht zum Vergleich den Venustempel von
Baalbek heran. Zu dem von Krüger problemati-
sierten Begriff »Aedicula- als Bezeichnung für die

architektonische Form des Heiligen Grabes vgl.

Krüger 2000, S. 52, Anm. 104; ferner Biddle 1998,

S. 84; Kötzsche 1995, S. 280f.
17 Vgl. Biddle 1998, S. 84, Anm. 78 u. S. 129; Kötzsche

1995, S. 273f.

18 Das Modell aus weissem Marmor Ist 124 cm hoch,

96 cm breit und 117 cm tief. Beim Abbruch eines
Wehrturms entdeckte man 1636 die beiden
durchschlagenen und als Mauerquader verwendeten
Hälften des Modells. Die frei stehenden Teile sind

verloren. Vgl. Krüger 2000, S. 52; Kötzsche 1995,

S. 276. - Zur antiken Tradition, Architektur in einer
verkleinerten Kopie nachzubilden, vgl. ebd., S. 279.

- Zum Verhältnis von »Original« und Modell vgl.
Biddle 1998, S. 84.

19 Die Pilger erwarben Ersatz- bzw. Sekundärreli¬

quien in dem Glauben, die heilswirkende Kraft der

Original- bzw. Primärrelique übertrage sich auf sie.

Die so genannten Eulogien des Heiligen Landes

konnten Erde, Wasser, Öl oder Tücher sein. Viele
der heute erhaltenen Ampullen stammen vom
Königshof in Monza. Sie gelangten als Schenkung von
Papst Gregor dem Grossen und einem Untertanen
um 600 in den Besitz der bayerischen Fürstentochter

und Langobardenkönigin Theolinde. Weitere
Ampullen sind auch aus der Zeit der Kreuzfahrer
überliefert. Vgl. Krüger 2000, S. 68; Kötzsche 1995,

S. 273f.

20 Vgl. ebd., S. 274—278; ferner Bresc-Bautier 1974 (wie
Anm. 1), S. 339.

21 Biddle 1998, S. 84.

22 Bischof Arculf ritzte nach römischer Sitte die

Skizzen auf Wachstafeln. Die Skizzen zählen zu den

ältesten europäischen Architekturzeichnungen.
Aus dem 9./I0. Jh. sind mindestens sieben
Handschriften mit diesen Skizzen erhalten. Die Grundrisse

wurden auch forma, formula oder similitudo
genannnt. Vgl. Wilkinson, John, Jerusalem Pilgrims.
Before the Crusades, Warminster 1977, S. 95f.,
191-197; Untermann 1989, S. 35-39; Krüger 2000,
S. 188.

23 Zur quellenkritischen Beurteilung der nach dem

Persereinfall entstandenen Pilgerberichte und
weiteren Beschädigungen vgl. Biddle 1998, S. 86-88;
ferner Krüger 2000, S. 72.

24 Vgl. Biddle 1998, S. 89-106; ferner Krüger 2000,
S. 77-79.

25 Vgl. Biddle 1998, S. 88-92; Krüger 2000, S. 77-80.
26 Corbo nimmt das Bestehen der Empore bereits seit

Ende des 4. Jhs. an. Nach Coüasnon wurde die
Empore erst nach dem Wiederaufbau nach 1009 in den
Bau integriert. Vgl. Coüasnon 1972 (wie Anm. 12),

S. 21—37; Corbo 1981—1982 (wie Anm. 12), S. 79; Piva

2000, S. 99; Krüger 2000, S. 79.

27 Die Säulengalerie des Atriums wurde zweigeschos¬

sig. Für den Golgathafelsen errichtete man in
seiner gesamten Höhe einen Kirchenraum. An der
Ostseite des Hofes entstanden drei weitere Kapellen,

in denen Ereignisse der Passion kommemoriert
wurden. Vgl. ebd., S. 79f.

28 Vgl. Biddle 1998, S. 106-109.

Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem V.



29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

41

42

26

Die neuen Bedürfnisse bestanden unter anderem

darin, alle Heiligtümer unter einem Dach zu

vereinigen, einen Hochchor und einen Zugang von der
Klausur für die Augustinerchorherren zu schaffen.

Eine fragmentarisch erhaltene Weiheinschrift vom
15. Juli 1149 bezieht sich vermutlich auf die

Golgathakapelle. Weitere Altarstellen werden in den

1160er-Jahren erwähnt. Krüger nimmt an, dass zu

dieser Zeit die alte Apsis niedergelegt und der neue

Chor bezogen wurde. Vgl. Krüger 2000, S. 86-92 u.

99-109.

Vgl. Biddle 1998, S. 118.

Vgl. ebd., S. 65 u. 123-126; Krüger 2000, S. llf.
Zu St. Michael in Fulda vgl. Ellger 1989; ferner
Untermann 1989, S. 54—58 u. 66f.; Krautheimer 1988,

S. 145; Dalman 1922, S. 26-30.
Die Tituli der Altäre gehen ebenfalls auf Hrabanus

Maurus zurück. Vgl. Ellger 1989, S. 3f.; Untermann

1989, S. 55-57.

Hrabanus Maurus, Carmina 42, in: Monumenta Ger-

maniae Historica. Poetae latini medii aevi, Bd. II,

S. 209; zitiert nach Krautheimer 1988, Anm. 13.

Vgl. Ellger 1989, S. 20-30; Untermann 1989,

S. 54-58.

Vgl. Ellger 1989, S. 117-161.

Untermann 1989, S. 55 und 58.

Das »Martyrologium« Hermanns von Reichenau

(1013-1054) ist als Ergänzung zum »Martyrologium«
des Notker Balbulus (um 840—912) zu verstehen.
Es ist ausschliesslich in Handschriften des 12. Jhs.

überliefert; ein Exemplar befindet sich in Stuttgart,
Württembergische Landesbibliothek (Cod. theol.

et phil. 2o209, fol. 1-109). Vgl. Kuder 1997, S. 69;

Maurer 1973, S. 50.

Vita prior auctore Oudalscalcho, in-. Monumenta

Germaniae Historica. Scriptores in folio, Bd. IV,

S. 430-436.

Jezler 1985, S. 94; ferner Kuder 1997, S. 70f.; Maurer

1973, S. 17.

Zu den archäologischen Untersuchungen im Winter
1973/74 vgl. Erdmann/Zettler 1977, S. 39 u. 76.

Vgl. Kurmann, Peter, Das Heilige Grab in Konstanz.

Gestalt und Funktion, in: Dokumentation der

Dombaumeistertagung Konstanz 1985, hrsg. vom
Staatlichen Hoch- und Universitätsbauamt,
Konstanz 1986, S. 71—79, hier S. 75; Erdmann/Zettler
1977, S. 83; Kurmann 1969, S 65; Knoepfli, Albert,
Kunstgeschichte des Bodenseeraumes, Bd. 1: Von der

Karolingerzeit bis zur Mitte des 14. Jhs., hrsg. in
Verbindung mit dem Verein für Geschichte des Bodensees

und seiner Umgebung und den wissenschaftlichen

Forschungsinstituten im Bodenseegebiet,
(Bodensee-Bibliothek 6), Konstanz/Lindau/Stuttgart
1961, S. 267; Reiners, Heribert, Das Münster Unserer

Lieben Frau zu Konstanz, (Die Kunstdenkmäler
Südbadens 1), Lindau/Konstanz 1955, S. 501; Dalman

1922, S. 34. — Zur Möglichkeit einer Holzkonstruktion,

wie sie für das Zürcher Grossmünster in

Konrad von Mures 1260 verfasstem »Breviarium
chori Turicensis« belegt ist, vgl. Jezler 1985, S. lOOf.

43 Vgl. Kuder 1997, S. 71-78.

44 Vgl. Untermann 1989, S. 35; Krüger 2000, S. I88f.
45 Krautheimer 1988, S. 156f.

46 Zu den Rekonstruktionsmöglichkeiten der Annex¬

bauten und des Eingangs vgl. Erdmann/Zettler 1977,

S. 62-65; ferner Jezler 1985, S. 98; Krautheimer

1988, S. 148f. u. 156-159.

47 Der Durchmesser der Mauritius-Rotunde beträgt
11,3 m, derjenige der Anastasis-Rotunde ohne den

Umgang 21,8 m. Zu der Verwendung von Massen,

die ebenfalls dem »Prinzip einer blossen Auswahl«

unterliegt, vgl. Krautheimer 1988, S. 156f. — Zum

Verhältnis zur Jerusalemer Anastasis siehe ferner
Kuder 1997, S. 71-73; Untermann 1989, S. 59; Jezler
1985, S. 98; Erdmann/Zettler 1977, S. 75 u. 93f.;

Maurer 1973, S. 52, Anm. 139; Bauerreis 1936 (wie
Anm. 1), S. 49.

48 Vgl. Maurer 1973, S. 72; Kurmann 1986, S. 74.

49 Maurer 1973, S. 60.

50 Die Benennung Petershausen ist ein Indiz dafür,
dass das Kloster »als Siedlung des hl. Petrus

angesprochen worden ist«. Unter dem Pontifikat

von Papst Johannes XV. gelangte das Gregor-Haupt
nach Petershausen, wo es in dem Altar aufbewahrt

wurde, der dem heiligen Petrus geweiht war. Eine

weitere Reliquientranslation unterstreicht die

Bedeutung der Gründung: Kaiser Otto III. schenkte

seinem Vertrauten, Bischof Gebhard, vermutlich im

Jahr 994 die Armreliquie des Apostels Philippus;

vgl. ebd., S. 64—67; Krautheimer 1988, S. 144.

51 Mit dem Anspruch, eine Roma nova oder Roma se-
cunda zu sein, stand Konstanz im Mittelalter nicht
allein; zu nennen sind Aachen, Trier, Bamberg,
Florenz oder Canterbury. Zu den fünf Patriarchal-
kirchen Roms Santa Maria Maggiore, San Giovanni

in Laterano, San Paolo fuori le mura, San Lorenzo

fuori le mura, San Pietro in Vaticano und dem in

Konstanz nachgebildeten Prozessionsweg, vgl.
Maurer 1973, S. 72-74.

52 Vgl. ebd., S. 54.

53 Kurmann 1986, S. 74. Die Durchdringung von
kreis- und kreuzförmigen Grundrisstyp verweist auf

frühchristliche Memorialbauten. Zur Anastasis als

Memorialkirche vgl. Krautheimer 1988, S. 149 u. 172.

54 Zur Meinradszelle vgl. Oechslin, Werner/Buschow

Oechslin, Anja, Die Kunstdenkmäler des Kantons

Schwyz, Bd. 3.1: Der Bezirk Einsiedeln. Das

Benediktinerkloster Einsiedeln, neue Ausg., (Die
Kunstdenkmäler der Schweiz 100), Basel 2003, S. 199—

203; Jezler 1985, S. 93; Erdmann/Zettler 1977, S. 83f.:

Bugmann, Kuno, Die Einsiedler Engelweihbulle und
die Reichenau-Renaissance im 12. Jh., in: Der heilige
Konrad - Bischof von Konstanz. Studien aus Anlaß

der tausendsten Wiederkehr seines Todesjahres,

hrsg. von Helmut Maurer, Wolfgang Müller und

Hugo Ott, (Freiburger Diözesan-Archiv 95), Freiburg
1975, S. 135-148, hier S. 137; Reinle, Adolf, Von den

helvetisch-römischen Anfängen bis zum Ende des

romanischen Stils, (Kunstgeschichte der Schweiz 1),

2. Aufl. unter Benützung der 1. Aufl. (1936) von
Joseph Gantner, Frauenfeld 1968, S. 349f.

55 Die Abschrift befindet sich heute in Zürich, Zentral¬

bibliothek, Rh. 73, fol. lr—29v; vgl. Kuder 1997, S. 73,

Anm. 222. Zu Reichenau-Mittelzell vgl. Erdmann,

Wolfgang, Die Reichenau im Bodensee. Geschichte

und Kunst, 10., neu bearb. und erw. Auflage,

Königsstein/Taunus 1993, S. 14—18; Untermann 1989,

S. 59f.; Erdmann/Zettler 1977, S. 73 und 97, Anm. 35.

56 Vgl. Untermann 1989, S. 59f.; Poeschel, Erwin, Die

Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen, Bd. 3.2: Die

Stadt St. Gallen. Das Stift (Die Kunstdenkmäler der

Schweiz 45), Basel 1961, S. 68f.
57 Krautheimer 1988 (wie Anm. 2), S. 161.

58 Die um 1300 gefertigte Bildnisplatte des heiligen
Konrad auf der Grabtumba in der Konradikapelle
soll sich über dem originalen Konradsgrab von
975 befinden; vgl. Erdmann/Zettler 1977, S. 53—60;

Kurmann, Peter, Zur Grabfigur des heiligen Konrad

und zu den hochgotischen Nebenbauten des

Konstanzer Münsters, in-. Der heilige Konrad - Bischof

von Konstanz. Studien aus Anlaß der tausendsten

Wiederkehr seines Todesjahres, hrsg. von Helmut

Maurer, Wolfgang Müller und Hugo Ott, (Freiburger

Diözesan-Archiv 95), Freiburg 1975, S. 321—352;

Jezler, S. 98; Maurer 1973, S. 51 und 54.

59 Zur Busdorfkirche vgl. Mietke 1991; ferner Unter¬

mann 1989, S. 65; Brandt 1986.

60 Zur Frühdatierung der zweiten Bauphase der Anas¬

tasis-Rotunde vgl. Biddle 1998, S. 93-104.
61 Vgl. Mietke 1991, S. 115f.

62 Untermann 1989, S. 65.

63 Vgl. ebd., S. 65; Balzer, Manfred, Zeugnisse für das

Selbstverständnis Bischof Meinwerks von Paderborn,

in: Tradition als historische Kraft.
Interdisziplinäre Forschungen zur Geschichte des frühen

Mittelalters, hrsg. von Norbert Kamp und Joachim

Wollasch, Berlin/New York 1982, S. 267—296, hier
S. 269f.

64 Aus den überlieferten Quellen geht nicht hervor,
ob sich die Bautätigkeit vom Tode Meinwerks bis

1068 hinzog, oder ob der Stadtbrand von 1058

einen Neubau erforderte. Vgl. Mietke 1991, S. 116f.;

Untermann 1989, S. 66.

65 Vgl. Mietke 1991, S. 126-130, 153 u. 186-216; Unter¬

mann 1989, S. 66; Brandt 1986, S. 174; Krautheimer

1988, bes. S. 146-149; Krüger 2000, S. 189f.,

Anm. 420.

66 Zwei der Stifte kamen nicht zur Ausführung. Den

Städten Hildesheim, Utrecht, Glanfeuil, Fulda

und Minden lag eine analoge Anordnung der
Kirchen zugrunde. Vgl. Balzer 1982 (wie Anm. 63),

S. 270-278.
67 Vgl. Mietke 1991, S. 115; Brandt 1986, S. 180f.: Balzer

1982 (wie Anm. 63), S. 275f.; Dalman 1922, S. 35-37.

Eine vergleichbare symbolische Auslegung wird für
die Mauritius-Rotunde in Konstanz postuliert; vgl.
Kuder 1997, S. 77; Jezler 1985, S. 94; Erdmann/Zettler

1977, S. lOOf.; Maurer 1973, S. 53.

68 Brandt sieht einen zeitlichen Zusammenhang
zwischen der Errichtung der Johanneskapelle bei

Helmarshausen und dem Erlöschen des

Jerusalemnamens in den Quellen für die Busdorfkirche.

- Zu den unterschiedlichen Interpretationen des

Weihedatums der Johanneskapelle vgl. Mietke 1991,

S. 180-187; Untermann 1989, S. 67; Brandt 1986,

S. 192-195.

Barbara Dieterich



69 Die Externsteine bilden eine Gruppe von vier
isolierten Felsen, von denen zwei je eine Kapelle
aufweisen. Unterhalb der tiefer gelegenen Kapelle
befindet sich das in den Fels gehauene Heilige
Grab. Vgl. Mietke 1991, S. I82f.; Brandt 1986, S. 194;

Dalman 1922, S. 37-41.

70 Vgl. Krüger 2000, S. 85; Brandt 1986, S. 192.

71 Gemäss Krüger hat das Ensemble erst später den

Namen »Santo Stefano« erhalten. Vgl. Krüger 2000,
S. 191, Anm. 423; Piva 2000, S. 112-114; Kerscher

1993; Untermann 1989, S. 60; Fasoli 1987; Ouster-
hout 1981, S. 311.

72 Vgl. Kerscher 1993, S. 240-243; Fasoli 1987.

73 In späterer Zeit wurde das Atrium in Cortile di
PHato umbenannt. Dies und weitere, spätere
Hinzufügungen — wie beispielsweise die Geissel-

säule, das Gefängnis Christi oder die Casa di Pilato

- belegen die über das Mittelalter hinausreichende

Rezeptionsgeschichte der Jerusalem-Metaphorik
in Bologna. Vgl. Kerscher 1993, S. 242; Ousterhout
1981, S. 314f.

74 Vgl. Krüger 2000, S. 86f.; Ousterhout 1981,

S. 312-313.

75 In der kreuzförmigen Cappella Santa Croce befand
sich neben der Nachahmung des Golgathafelsens
ein Kreuz, das von Petronius nach den Abmessungen

des Wahren Kreuzes angefertigt worden
sein soll. Vgl. ebd., S. 312; Krüger 2000, S. 191.

76 Zu der Skizze in Ms. Turri D.2 der Biblioteca Munici¬

pale, Reggio Emilia, vgl. Ousterhout 1981, S. 313-315.

77 Zum Problem der sieben monolithischen Säulen, die

mit gemauerten Rundstützen gekoppelt wurden,

vgl. Kerscher 1993, S. 243 u. 249; Fasoli 1987, S. 12.

78 Vgl. ebd., S. 14.

79 Die Kleinarchitektur ist wie das Heilige Grab in

Jerusalem leicht nach Westen aus dem Zentrum des

Zentralraums gerückt. Auch der niedrige Eingang
reflektiert gemäss Ousterhout den Prototyp. Vgl.
Ousterhout 1981, S. 314.

80 Bildinhalte wie dieser sind unter anderem auch

auf Elfenbeinen dargestellt. Stellvertretend sei auf
die Elfenbeintafeln im Castello Sforzesco, Mailand
(um 400), und im Museo Nazionale del Bargello,
Florenz (9.—10. Jh.), hingewiesen. Vgl. Pochat 1990,
S. 11, Abb. 6; Cardini, Franco, La devozione al Santo

Sepolcro, le sue riproduzioni occidentali e il comp-
lesso stefaniano. Alcuni casi italici, in: 7 Colonne e 7

Chiese. La vicenda ultramillenaria del complesso di

Santo Stefano in Bologna, Ausst.-Kat. Museo Civico

Archeologico und Complesso Stefaniano 1987,

Bologna 1987, S. 18-49, hier S. 31.

81 Der Codex 1473 der Biblioteca Universitaria di

Bologna überliefert unter anderem die »Vita Sancti

Petronii«. Ein Eintrag am Schluss des Lektionars

bezeugt die Fertigstellung im Jahr 1180. Einen

terminus post quem für die Entstehung der Petro-

niuslegende bietet die »Wieder«-Auffindung der

Reliquien des Heiligen von 1141. Vgl. Kerscher 1993,

S. 243-246; Fasoli 1987, S. 14; Ousterhout 1981, S. 316.

82 Nach Kötzsche ist das Heilige Grab vorrangig Altar;
die Altarfunktion sei von Anfang an beabsichtigt

gewesen. Sie vergleicht die Schauwand mit einem

hochgezogenen Antependium und die vergitterte
Öffnung in die Grabkammer mit einer fenesrella

confessionis. Gemäss Ousterhout wurde der Ambo

später hinzugefügt. Eine Quelle von 1253 erwähnt

einen Altar und einen Engelstein, die sich vor
dem Heiligen Grab befunden haben. Diese Angabe

dürfte sich auf den Vorgängerbau beziehen. Vgl.

Kötzsche 1995, S. 285f.; Ousterhout 1981, S. 314.

83 In Santo Stefano sind für das 14. Jahrhundert keine

Zeugnisse einer Osterliturgie überliefert. Der

Argumentation, die sich vor allem auf die im 16.

Jahrhundert überlieferte Palmsonntagsprozession

von San Giovanni in Monte Oliveti nach Santo
Stefano beruft, kann schwerlich gefolgt werden. Vgl.

ebd., S. 316f.

84 Vgl. Kerscher 1993, S. 246; Ousterhout 1981, S. 3l5f.

85 »Instar Dominici sepulchri secundum ordinem quem

viderat, et provida cura cum calamo diligenter
mensus fuerat, cum esset lerosolime [...]« (zitiert
nach Kerscher 1993, S. 245).

86 Ebd., S. 252.

87 Gottfried Kerscher weist darauf hin, dass die »causa

scribendi«, die Haltung und Veranlassung des in

diesem Falle anonymen Autors bei der Interpretation

hagiographischer Texte zu berücksichtigen sei.

Vgl. ebd., S. 246-253.

88 Vgl. Boeck 1964, S. 156; Krüger 2000, S. 192; Piva

2000, S. 115; Krautheimer 1988, S. 178f.

89 Vgl. Krüger 2000, S. 192; Luzzati, M„ Pisa (Art.),

in: Lexikon des Mittelalters, hrsg. von Norbert

Angermann u. a., 9 Bde., München 1999, Bd. 6,

Sp. 2177-2182.

90 Vgl. Krüger 2000, S. 192f.; Untermann 1989, S. 218;

Boeck 1964; S. 146-149.

91 Vgl. ebd., S. 147-149; Krüger 2000, S. 192.

92 Vgl. ebd., S. 192.

93 Vgl. Boeck 1964, S. 151.

94 Zum Vergleich der Proportionen der Anlage von
Pisa mit jenen von Jerusalem vgl. ebd., S. 151—153;

Krüger 2000, S. 192.

95 Vgl. Krautheimer 1988, S. 172—174.

96 Vgl. ebd.. S. 157.

97 Zum terminus ante quem vgl. Piussi 1997, S. 128;

Dyggve, Ejnar, Sepulcrum domini. Form und

Einrichtung, in: Variae Formae Veritas Una. Kunsthistorische

Studien, (Festschrift Friedrich Gerke),

hrsg. von J. A. Schmoll gen. Eisenwerth u. a„
Frankfurt a. M. 1962, S. 11-20, hier S. 14; Zovatto

1956, S. 32f.

98 Vgl. Reinle, Adolf, Zeichensprache der Architektur.

Symbol, Darstellung und Brauch in der Baukunst des

Mittelalters und der Neuzeit, Zürich/München 1976,

S. 128. Arculf erwähnt sowohl die Lampen als auch

die Marmorausstattung; vgl. Biddle 1998, S. 84 u.

129.

99 Kötzsche hebt hervor, dass sich das leere Grab

Christi nicht wie in Jerusalem rechts sondern links

vom Eingang befindet. Vgl. Kötzsche 1995, S. 284.

— Die Nachbildung von Aquileia ist im Gegensatz

zu Jerusalem von Westen her zugänglich. Die Situ-

ierung der Grabstätte an der Nordseite folgt dem

Vorbild.

100 Typ II fand in Bayern, dem Herkunftsland des Patri¬

archen Poppo, besondere Verbreitung. Vgl. Niehoff
1990, S. 28; Pochat 1990, S. 34.

101 Die Osterzeremonie kann duch einen Ordo der
Settimana Santa aus der zweiten Hälfte des II. Jhs.

und ein Prozessionale (Cod. 7) der Erzbischöflichen
Bibliothek Udine des 14. Jhs. rekonstruiert werden.
Das Prozessionale geht auf eine Vorlage des 11. Jhs.

zurück. Vgl. Niehoff 1990, S. 38; Pochat 1990, S. 34.

102 Vgl. Biddle 1998, S. 42-45, 48-51 u. 111; Kötzsche

1995, S. 283.

103 Für die Datierung der Aedicula verweist Biddle
auf den Bericht des Nasir-i-Khusrau von 1047. Vgl.
Biddle 1998, S. 110.

104 Dyggve bringt die drei Kavitäten mit Totenkult-
einrichtungen - wie sie aus heidnischer und

frühchristlicher Zeit bekannt sind - in Zusammenhang.

Er schliesst für das Jerusalemer »Sepulchrum
Domini« vor 1040 eine ebensolche Kultvorrichtung
nicht aus. Gemäss Dyggve nehmen spätere
Reliefdarstellungen des Grabes Christi, die kreisförmige
Vertiefungen an der Frontseite des Sarkophages
zeigen, darauf Bezug. Vgl. Biddle 1998, S. 109-111;

Piussi 1997, S. 132f.; Dyggve 1962 (wie Anm. 97);

Zovatto 1956, S. 33.

105 Vgl. Piussi 1997, S. 132.

106 Als weiteres Beispiel einer abstrakten kreisför¬

migen Darstellung von Anastasis und Heiligem
Grab führt Piussi den Plan (vermutlich 11. Jh.) eines

Anonymus in der Bibliothek von Reggio Emilia an.

Vgl. Rüdiger 2003, S. 13; Piussi 1997, S. 130f.; Pochat
1990, S. 34; Zovatto 1956, S. 34.

107 Ebd., S. 34f. Zur Bedeutungsüberlagerung vgl.
ferner Piussi 1997, S. 133; Reinle 1976 (wie Anm. 98),
S. 128.

108 Kötzsche 1995, S. 284; Rüdiger 2003, S. 13.

109 Er verweist auf weitere »genaue« Nachbildungen in
übergeordneten Kirchenbauten, die durch Quellen
überliefert sind: Piacenza (1055 gestiftet), Cambrai
(»rotundo scemate«, 1064 geweiht). Paiera (1085

geweiht) und Pavia (1090 gegründet). Untermann
1989, S. 70.

110 Als wichtige Zeugen für den Jerusalemer Bau im
12. Jh. werden Abt Daniel (1106-1108), Theoderich
(1164—1174) und Konrad von Würzburg herangezogen.

Zum Aussehen des Heiligen Grabes in
Jerusalem in mittelalterlicher Zeit bis 1555 vgl. Biddle
1998, S. 104-119.

111 Zur »getreustein] Wiedergabe der mittelalterlichen
Anlage überhaupt« vgl. Krüger 2000, S. 194; ferner
Rüdiger 2003, S. 14; Biddle 1998, S. 42f. und 107;

Kötzsche 1995, S. 286f.; Dalman 1922, S. 36.

112 Gemäss Dalman fehlen die Belege für eine Jerusa¬
lemfahrt. Vgl. ebd., S. 57f. - Krüger geht von einer
Teilnahme am zweiten Kreuzzug aus. Vgl. Krüger
2000, S. 194.

Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem 27



113 Vgl. Dalman 1922, S. 57f.

114 Zur Versetzung des Grabbaus vgl. Rüdiger 2003,
S. 86; Krüger 2000, S. 194; Dalman 1922, S. 63.

115 Vgl. Rüdiger 2003, S. 86; Krüger 2000, S. 194;

Dalman 1922, S. 57f.

116 Nach Dalman befand sich bereits vor 1877 ein

Türmchen und eine einfache Balustrade aus Holz

auf dem Heiligen Grab. Vgl. ebd., S. 63.

117 Vgl. Krüger 2000, S. 194; Biddle 1998, S. 42; Dalman

1922, S. 64f.

118 Markgraf Gero liess auf seiner Burg Gernrode das

Damenstift einrichten und bestimmte seine verwitwete

Schwiegertochter Hathui zur ersten Äbtissin.

Die Heilig-Grab-Nachbildung wird zwischen 1060

und 1080, spätestens um 1130 datiert. Vgl. Günther
1998, S. 3f.; Kötzsche 1995, S. 284; Lehmann 1993,

S. 438; Voigtländer 1980, S. 19; Schwarzweber 1940

(wie Anm. 1), S. 7-8; Dalman 1922, S. 65-69.
119 Christian Günther vermutet, dass mit dem Einbau

der Querhausemporen (1130) die Ostwand der
Vorkammer versetzt wurde. In späterer Zeit wurde der

Vorraum als Ägidien-Kapelle genutzt. Vgl. Günther

1998, S. 8; Lehmann 1993, S. 438.

120 Die Köpfe der Stuckfiguren wurden 1616 bei der

Einführung des reformatorischen Bekenntnisses

abgeschlagen und 1923 im Schutt des zerstörten
Gewölbes wieder aufgefunden. Die Figur des

Auferstandenen wurde auch als Bischof (Bernhard von

Halberstadt) oder als Metronomus interpretiert.
Vgl. Günther 1998, S. 8, 14 u. 18; Lehmann 1993,

S. 438; Voigtländer 1980, S. 92f.; Dalman 1922, S. 67.

121 Zu den Vergleichen mit der Kleinkunst und der

möglichen Identifizierung der einzelnen Motive
vgl. Günther 1998, S. 19-22; Voigtländer 1980, S. 87;

Lehmann 1993, S. 438.

122 Vgl. Günther 1998, S. 26; Dalman 1922, S. 68.

123 Die Handschrift wurde 1972 von Walther Lipphardt
in der Berliner Staatsbibliothek (Preussischer

Kulturbesitz), Berlin-Dahlem, entdeckt und veröffentlicht.

Vgl. Lipphardt, Walther, Die Visitatio sepulchri
von Gernrode, in-, Daphnis. Zeitschrift für Mittlere
Deutsche Literartur 1, 1972, S. 1-14; Günther 1998,

S. 27f.; Voigtländer 1980, S. 87f.

124 Vgl. Linke, Hansjürgen, Osterfeier und Osterspiel.

Vorschläge zur sachlich-terminologischen Klärung
einiger Abgrenzungsprobleme, in: Osterspiele.
Texte und Musik, Akte des 2. Symposiums der

Sterzinger Osterspiele 1992, hrsg. von Max Silier,

(Schlern-Schriften 293), Innsbruck 1994, S. 121-133,

S. 122; Niehoff 1990, S. 17—19; Jungmann, Josef
Andreas, Missarum Sollemnia. Eine genetische Er-

kärung der römischen Messe, 2 Bde., 3. verb. Aufl.,

Freiburg i. Br. 1952, Bd. I, S. 239-240.
125 Die Fortsetzung dieser Tradition widerspiegelt sich

u. a. in der späteren Erneuerung des Bischofsgrabes

um 1300. Zur Datierung des gotischen
Grabgehäuses vgl. Kurmann 1975 (wie Anm. 58),

S. 347; Erdmann/Zettler 1977, S. 75; Jezler 1985,

S. 99, Anm. 31; Lehmann 1986, S. 148, Anm. 12;

Untermann 1989, S. 59; Kötzsche 1995, S. 285; Kuder

1997, S. 81f., Anm. 251; Tripps datiert das Konstanzer

Heilige Grab um 1280, vgl. Tripps, Johannes, Das

handelnde Bildwerk in der Gotik. Forschungen zu

den Bedeutungsschichten und der Funktion des

Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der

Hoch- und Spätgotik, Berlin 1998, S. 125, Anm. 55;

ebenso Pochat 1990, S. 35.

126 Kuder 1997, S. 70.

127 Zur Annahme, »daß die zwölfeckige Gestalt des

heutigen Grabgehäuses auf dem Vorbild des 10. Jhs.

fußt«, vgl. Kurmann 1969, S. 66, ferner S. 75,

Anm. 10; Jezler 1985, S. 101; Maurer 1973, S. 52f.

128 In der Forschung wurde das Konstanzer Heilige
Grab häufig mit der Kleinrotunde im Magdeburger
Dom (1240—1260) verglichen. Die Magdeburger
Kleinarchitektur unterscheidet sich jedoch formal
und strukturell von der Monumentalarchitektur.
Der sechzehneckige Zentralbau galt lange als

Heiliges Grab. Der »Liber de consuetudinibus« (Ms 14),

um 1400 oder wenig später entstanden, weist den

Kleinbau als »capella s. Marie Rotunda« aus. Das

Ceremoniale der ehemaligen Magdeburger
Domgymnasialbibliothek belegt auch die Prozession am

Gründonnerstag zum Marienheiligtum. Vgl. Kroos,

Renate, Quellen zur liturgischen Benutzung des

Domes und seiner Ausstattung, in: Der Magdeburger

Dom. Ottonische Gründung und staufischer

Neubau, hrsg. von E. Ullmann, Bericht des

Symposions in Magdeburg 1986, (Braunschweigische
wissenschaftliche Gesellschaft 5), Leipzig 1989,

S. 88-97, hier S. 88f.; Kurmann 1986 (wie Anm. 42),

S. 78; Kurmann 1969, S. 68f.; Götz, Wolfgang,
Zentralbau und Zentralbautendenz in der gotischen
Architektur, Berlin 1968, S. 228—231, Anm. 20.

129 Vgl. Götz 1968 (wie Anm. 128), S. 230—233. Zu einer
ähnlichen bauikonologischen Auslegung vgl.
Bresc-Bautier 1974 (wie Anm. 1), S. 330f. Zu einer
miniaturhaften Nachahmung eines Grossbaus in

einem übergeordneten Kirchenbau als »Tempel im

Tempel« vgl. Kurmann 1969, S. 68f.
130 Die geschlossene Wandfläche gegenüber des

Eingangs, über der sich die Darstellung der
schlafenden Wächter befindet, deutet Jezler als Ersatz

für eine fehlende Grabdarstellung. An der Aus-

senseite der Steinplatte fällt ein weisser Stein als

Einschluss auf, der nach Auffassung Jezlers als ein
Stück des Heiligen Grabes von Jerusalem verehrt
worden sein könnte. Vgl. Jezler 1985, S. 105f.

131 Zur eucharistischen Auslegung des Heiligen Grabes

von Konstanz vgl. Kurmann 1972.

132 Vgl. Jezler 1985, S. 127f.

133 Bereits für das 11. Jh. sind eucharistische Tauben,

die über dem Altar hingen, quellenmässig belegt.
Frühe Exemplare sind aus dem 12. und 13. Jh.

erhalten. Vgl. Braun, Joseph, Der christliche Altar
in seiner geschichtlichen Entwicklung, 2 Bde.,

München 1924, Bd. II, S. 608-616; Reinle, Adolf, Die

Ausstattung deutscher Kirchen im Mittelalter. Eine

Einführung, Darmstadt 1988, S. 77. - Zur Bedeutung
der Taube, die bei der Konsekration der Opfergaben

erscheint vgl. Browe, Peter, Die Verehrung

der Eucharistie im Mittelalter, München 1933, S. 15.

— Neben einer eucharistischen Taube kommen auch

andere Aufbewahrungsmöglichkeiten in Frage: So

zum Beispiel die Brustkustode einer liegenden
Christusfigur oder ein dem heutigen Holzsarkophag von
1552 vergleichbares mobiles Behältnis. Vgl. Jezler
1985, S. 110; Kurmann 1972.

134 Um die Mitte des 12. Jhs. belegen die Sentenzen

des Roland Bandinelli, des späteren Papstes

Alexander III., den Begriff »Transsubstantiatio«, der

sich als Ausdruck des kirchlichen Glaubens schnell

verbreitete. Das IV. Laterankonzil wandte sich

mit dem Dogma gegen die Irrlehre der Albigen-
ser und Waldenser, die die Realpräsenz Christi

in der Eucharistie ablehnten; vgl. Jorissen, Hans,

Abendmahlsstreit (Art.), in: Lexikon für Theologie
und Kirche, begr. von Michael Buchberger, hrsg.

von Walter Kasper u. a., bisher 9 Bde., 3. Aufl.,

Freiburg/Basel/Rom/Wien 1993-2000, Bd. 1, 1993,

Sp. 36-39.
135 Vgl. Niehoff 1990, S. 30. Zur zentralen Bedeutung

des »Rationale divinorum officiorum« vgl. Linke

1994, Bd. I, S. 152; Kurmann 1972, S. 42; Walker

Bynum, Caroline, Women Mystics and Eucharistie

Devotion in the Thirteenth Century, in: Fragmentation

and Redemption, Essays on Gender and the

Human Body in Medieval Religion, New York 1991,

S. 119-150, hier S. 148, Anm. 120.

136 Zwei der Artikel sind noch erhalten: »Passus sub

Pontio Pilato HEB. 13« und »descendit ad Inferos
Oseae 6«. Vgl. Reiners 1955 (wie Anm. 42), S. 507.

137 Die Verbindung der Apostel mit dem Apostolicum
basiert auf zwei pseudoaugustinischen Predigten.
Die Zuweisung einzelner Artikel des Glaubensbekenntnisses

an die Apostel variiert in der Ikonographie.

Zum Credo vgl. Oos, H. W. van, Credo (Art.),

in: LCI 1, 1990, Sp. 461-464; Schiller, Gertrud, Das

Glaubensbekenntnis - Credo (Symbolum), in-.

Ikonographie der christlichen Kunst, Bd. 4.1: Die Kirche,

Gütersloh 1976, S. 134-147.

138 Zum Kelch der Kölner Pfarrkirche St. Aposteln

vgl. Kötzsche, Dietrich, Zum Stand der Forschung
der Goldschmiedekunst des 12. Jahrhunderts im

Rhein-Mass-Gebiet, in: Rhein und Maas. Kunst

und Kultur 800—1400, hrsg. von Anton Legner,

Ausst.-Kat. Schnütgen Museum, 2 Bde. Köln 1973,

Bd. 2, S. 191—236, hier S. 323. — Der Rückschluss von

spätgotischen Monstranzen auf die Komposition
der Kleinarchitektur in Konstanz ist methodisch

doppelt gerechtfertigt: zum einen durch den

funktionalen Zusammenhang als Behältnis für
die konsekrierte Hostie, zum anderen durch die

auf architektonischen Vorstellungen basierende

Gestaltung der Monstranz. - Zu Querverbindungen
zwischen Kleinkunst und Architektur vgl. Kurmann

1972, S. 42.

139 Untermann verweist auf die topische Beschreibung
des Grabes Christi in Turmgestalt: »Der Leib des

Herrn wird deshalb in -Türmen« Id. h. Hostienbehältern]

bewahrt, weil das Grabmal des Herrn in

der Gestalt eines Turmes aus dem Fels gehauen
wurde und darin das Bett, worauf der Leib des

Herrn ruhte« ([Pseudo-IGermanus, »Expositio
missae«, 7. Jh.), zitiert nach Untermann 1989, S. 64.

- Zu weiteren Gräbern in Turmgestalt vgl. ders.,
S. 62-64; Reinle 1988 (wie Anm. 133), S. 81; Kurmann

1972, S. 41; Kurmann 1969, S. 70; Schwarzweber 1940

(wie Anm. 1), S. 5f. u. 8.

140 Eine vergleichbare Sichtweise vertritt Honorius

Augustodunensis in der »Gemma animae« (liber I,

cap. 47), vgl. Niehoff 1990, S. 23. Zur Interpretation
des Konstanzer Heiligen Grabes als Hostienbehältnis

vgl. Kurmann 1972, S. 42; Walker Bynum 1991

(wie Anm. 135), S. 144.

28 Barbara Dieterich



141 Konrad Grünenberg, mehrfach Bürgermeister von
Konstanz, reiste 1486 ins Heilige Land. Sein

handschriftlicher Reisebericht ist in zwei Exemplaren
überliefert. Der erste gedruckte Reisebericht, der

von Erhard Reuwich illustriert wurde, geht auf die

Pilgerreise Bernhard von Breydenbachs im Jahr
1483 zurück. Der Bericht wurde 1486 in Mainz
veröffentlicht. Da die Görlitzer Nachbildung erst 1504

vollendet wurde, geht Lemper davon aus, dass der

Holzschnitt als Vorlage gedient habe. Vgl. Lemper

2001, S. 59; Krüger 2000, S. 194, Anm. 432; Biddle

1998, S. 46-48 u. 107-109; ferner Rüdiger 2003,
S. 16.

142 Georg Emmerich erhielt am 11. Juli 1465 in Jerusalem
die hohe Auszeichnung eines Ritters zum Heiligen
Grabe. — Zu seiner politischen Bedeutung in

Verbindung mit seiner Stiftung des Heiligen Grabes

als Dokumentation des Sieges der »rechtgläubigen«
Partei siehe Lemper 2001, S. 59. - Zur Zunahme von
Pilgerfahrten nach Jerusalem im 15. Jh. und den

zahlreichen gleichzeitig entstandenen Heilig-Grab-
Nachbildungen vgl. Krüger 2000, S. 194.

143 Bereits 1465 beschloss der Rat die Errichtung der

Heilig-Kreuz-Kapelle. Bauurkunden datieren aber

erst in die Jahre 1481-1504. Vgl. Lemper 2001, S. 59;

Krüger 2000, S. 195f. - Zur Bedeutung der Jerusalemer

Kalvarienbergkapelle mit den beiden übereinander

liegenden Kultorten von Golgathafels und

Adamsgrab, vgl. ders., S. 123. — In der Salbungskapelle

wurde um 1500 im Auftrag Georg Emmerichs

die Sandsteinplastik der Beweinung Christi durch

Maria wohl von Hans Olmützer geschaffen. Vgl.

Lemper 2001, S. 61 u. 84.

144 Vgl. ebd., S. 62.

145 Einen terminus post quem liefert ein Motiv der

Inkrustationsornamentik. Neben dem Rucellai-Se-

gel erscheint in dreimaliger Variation die Medici-

Impresa (Federn und Diamantring). Dies deutet
auf die 1461 erfolgte Verlobung zwischen Giovanni
Rucellais Sohn Bernardo und Cosimo Medicis

Enkelin Giovanna hin. Gemäss Heydenreich dürfte
die ganze Bauanlage in unmittelbarem Zusammenhang

mit dem Familienereignis stehen. Kapelle und

Grabmonument wurden demnach wohl zwischen

1461 und 1467 errichtet. Vgl. Heydenreich 1961,

S. 219, Anm. 2 u. S. 220.

146 Die Inschrift des Frieses über dem Dreifaszien-Ar-

chitrav gibt die Auferstehungsbotschaft des Engels

an die drei Marien (Mk 16,6) wieder. Sie verweist
auf Kreuzestod und Auferstehung Christi. Die

Inschrift dürfte sich nicht nur an die Besucher der

Kapelle gerichtet haben, sondern auch die Erwartung

des Auftraggebers widerspiegeln. »YHESVM

QVERITIS NAZARENVM CRVCIFIXVM SVRREXIT NON

EST HIC ECCE LOCVS VBI POSVERVNT EVM«; zitiert
nach Heydenreich 1961, S. 222.

147 Silvano Razzi nennt ebenfalls Alberti als Architekt.

Alberti hielt sich während der Bauzeit lediglich
zwei Mal in Florenz auf. Die Ausführung dürfte

einem anderen Meister anvertraut worden sein.

Vgl. ebd., S. 220, Anm. 5 u. S. 225-229.

148 Für das Aussehen des Jerusalemer Heiligen Grabes

in der Zeit um 1450-1460 zieht Heydenreich die

1591-1596 entstandenen Architekturzeichnungen

von Bernardino Amico heran. Sie wurden von

J. Callot gestochen und erschienen in der ersten

Ausgabe von Amicos »Trattato delle piante e im-

magini di Sacri Edifici di Terra Santa« 1609 in Rom.

Vgl. ebd., S. 223, Anm. 19.

149 In diesem Zusammenhang verweist Heydenreich
unter anderem auf die Wiederherstellung von
S. Stefano Rotondo und S. Teodoro. Vgl. ebd.,
S. 225, Anm. 26.

150 Vgl. Grafton, Anthony, Leon Battista Alberti. Bau¬

meister der Renaissance, Berlin 2002, S. 64, 66f. u.

462.

151 Pieper 1989a (wie Anm. 5).

152 Als Beispiel eines Heiligen Grabes ohne überfan¬

gende Monumentalarchitektur sei stellvertretend
nochmals auf Görlitz verwiesen. Zu Pisa und

weiteren Beispielen der Monumentalarchitektur
ohne kleinformatige Nachbildung vgl. Piva 2000;
Untermann 1989.

153 Piva 2000, S. 104-106; Péquignot, Claire, Vraies

ou fausses imitations de l'Anastasis de Jérusalem

aux Xle et X'Ile siècles, in: Les pèlerinages à travers
l'art et la société à l'époque préromane et romane,
Akten der 32. Journées Romanes de Cuxa, 1999, (Les

Cahiers de Saint-Michel de Cuxa 31), Cuxa 2000,
S. 119-133, hier S. 126-133.

154 Die von Piva und Péquignot vorgenommene Kate-

gorisierung in »falsche oder misslungene Kopien«
bzw. »vraies ou fausses imitations« erscheint aus

dieser Warte nicht unproblematisch. Aus den

genannten Gründen bestehen auch Vorbehalte

gegenüber dem von Rüdiger verwendeten Begriff
der »Replik«, den er in seine Studie über
Nachbauten der Gegenreformation und des Barock auf

das Mittelalter überträgt. Piva 2000, S. 104-106;

Péquignot 2000; Rüdiger 2003, S. 9-18.
155 Vgl. Piva 2000, S. 103 u. 114; Niehoff 1990, S. 47,

Anm. 236; Untermann 1989, S. 52.

156 Vgl. Krautheimer 1988, S. 160-163.

157 Vgl. ebd., S. 161.

Fotonachweis

Autorin: 11; Boeck 1964, Abb. 3: 13; Erdmann/Zettler
1977, Abb. 24 u. Abb. 33: 8, 9; Fasoli 1987, S. 10: 10;

Heydenreich 1961, Fig. 5: 19; Kötzsche 1995, Taf. 28b,
29d, 32b u. 31c: 4, 3, 11, 17; Krüger 2000, Abb. 43,

83, 84, 216 u. 218: 2, 6, 7, 16, 18; Kunsthistorisches
Institut, Univ. Zürich, Diathek: 5, 12, 14, 15.

Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem 29


	Anastasis-Rotunde und Heiliges Grab in Jerusalem : Überlegungen zur architektonischen Rezeption im Mittelalter

