Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich
Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich
Band: 9-10 (2002-2003)
Artikel: Gotik als taktisches Argument im Streit um kunstlerische
Selbstbehauptung : zur Kunsttheorie des Bildhauers Bernhard Hoetger
Autor: Dumkow, Michael
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720155

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Michael Dumkow

Gotik als taktisches Argument im Streit um kiinstlerische

Selbstbehauptung — zur Kunsttheorie des Bildhauers Bernhard Hoetger

Im Weltanschauungsgetiimmel der Wende zum 20. Jahrhundert
wirken die Paradigmen der Moderne wie Magnete, die ein Netz
von sich kreuzenden (Theorie-)Linien erzeugen. So viele Kreuzun-
gen, so viele Positionen. Die Kunsttheorie des Bildhauers Bernhard
Hoetger (1874—1949) stellt in dieser Hinsicht keinen Sonderfall dar.
Unter dem Einfluss der Vektoren mindestens dreier weltanschauli-
cher Kraftzentren konstruiert Hoetger ein ideelles Universum, in
dem auch das paradigmatische Gotikbild der 1910er Jahre Platz hat.
Interessant wird Hoetgers Kunsttheorie im Hinblick auf die Verfor-
mungen, die unter dem Druck unterschiedlicher weltanschaulicher
Stromungen zustande kommen.'

Nach handwerklicher Ausbildung und schwierigen Jahren, in denen
er sich die Voraussetzungen fiir eine akademische Kunstausbildung
selbst erarbeiten musste, gelang Hoetger zwischen 1900 und 1907
rasch der Aufstieg in der Kiinstlerszene von Paris. Nach einer Reihe
von sezessionistischen Akten, in denen er den Historismus der Diis-
seldorfer Akademie, an der er seine Ausbildung erhalten hatte, und
den Impressionismus des grossen Vorbilds Rodin tiberwand, fand
Hoetger zu einem monumentalisierenden und abstrahierenden
Stil, der expressionistische und kubistische Tendenzen vorweg-
nahm (Abb. 1). Der gerade erst zu Ruhm gelangte Bildhauer — Rodin
selbst hatte ihn zu seinem avantgardistischen Nachfolger erkoren’
— stiess nach eigenen Worten mit seinen modernen Arbeiten in
Paris jedoch auf wenig Resonanz. In Deutschland dagegen wurde
seine Werkentwicklung mit Interesse verfolgt. Aber das schien
nicht der Hauptgrund gewesen zu sein, weshalb Hoetger sich wie-
der nach Deutschland orientierte: »Nachdem mir das Trocadero-
Museum die Bekanntschaft mit der romanischen und frithgotischen
Kunst vermittelt hatte, kehrte ich nach Deutschland zuriick [...].¢
In der Folge exzerzierte Hoetger eine Reihe von europaischen und
aussereuropdischen Stilen durch, die seinen Ruf als Eklektizisten
begriindeten. Fiir kurze Zeit — Goliicke datiert sie zwischen 1909
und 1912* — »gotisierte« er auch (Abb. 2). »Hoetgers Figuren dieser
Zeit«, so Goliicke, »sind in ihrer stillen Verhaltenheit und in ihrem

III. Kontinuitdt und Briiche nach 1933

zum Individuellen fithrenden Naturalismus am ehesten mit der
Kunst der schon von der Friihrenaissance beeinflussten Spatgotik
eines Tilmann Riemenschneiders oder eines Nikolaus Gerhart zum
Beispiel vergleichbar.< Diese Arbeiten machen ihn noch nicht zum
»Gotiker«. Wenn er der Gotik dennoch eine gewichtige Stellung in
seiner kunstzentrierten Menschheitsgeschichte zumisst, dann aus
ganz anderen Griinden.

In zwei Aufsdtzen umreisst Hoetger die Rolle der Plastik fiir die
Jahrtausende wahrende Herausbildung eines spezifischen Antlitzes
der Gattung Mensch. In seiner theoretischen Inauguration, einem
im flammenden, expressionistischen Stil gehaltenen Manifest, 1919
in der Kunstzeitschrift Cicerone erschienen, ist von der Gotik nur in
einem Satz die Rede: »Die Bildhauerwerke der Gotik sind Schatten-
kinder, aber besonders leuchtend, wenn der Lichtfacher des Son-
nenstrahls die Form und das Sehen bindet.«® Das Wechselverhaltnis
von Licht, Schatten, Form und Sehen (als Erkenntnis) wird erst im
zweiten Aufsatz ausgefiihrt. Aus dem Zusammenhang der Darstel-
lung geht hervor, dass Hoetger das gotische Bildhauerwerk in eine
Reihe mit dem archaischen der »Asiaten< und der Agypter stellt.
Letztere sind nach Hoetger geeignet, die individualisierenden und
allzu weltlichen Neigungen der zivilisierten Menschheit zu tiberwin-
den und die Vorstellung eines spirituellen Kollektivs zu erzeugen.
Als kiinstlerische Manifestation von Weltzugewandtheit erscheint
Hoetger die »plastisch« aufgefasste Skulptur der klassischen Grie-
chen und in deren (angenommener) Nachfolge die impressionis-
tische Plastik. In Abgrenzung davon und in der Wiederaufnahme
der archaischen und gotischen Tradition entwirft Hoetger das Kon-
zept einer bildhauerischen Kultplastik. Darunter versteht Hoetger
eine Plastik, die von einem Standpunkt aus trotz ihrer Dreidimen-
sionalitat und der damit einhergehenden fragmentierten Perzep-
tionsweise in der Vorstellung als allansichtige, in diesem Sinne
»zweidimensionale« rekonstruiert werden konne. Mit dieser neuen
Plastik solle ein Sinnbild der Totalitat des Seins geschaffen werden,
in dem die individualisierte, zerrissene Existenz des weltverhafte-

323



Abb. I: Bernhard Hoetger, »Gedankenflug«, 1906/07, Bronze, Hohe: 0,47 m, Standort
unbekannt.

324

ten Menschen seine mystische Beruhigung und Erhéhung finden
konne. Diesbeziigliche Vorstellungen und insbesondere ihre Ver-
kniipfung mit plastischer Kunst wurden von Adolf von Hildebrand,
dem Schiiler von Hans von Marées, und spater dann von Alois Riegl
entwickelt. Beiden erschienen die Probleme der gesellschaftlichen
Moderne sehr abstrakt als Probleme der unzureichenden Erfassung
des Natureindrucks: als das »Quélende« des »Kubischen<®, das in
einer Abstraktion zur Quasi-Zweidimensionalitat aufgehoben wer-
den sollte. Ein so verstandener Abstraktionsbegriff lag der fiir die
Moderne in Deutschland so wichtigen programmatischen Schrift
Worringers »Abstraktion und Einfithlung« zugrunde. Hoetger
meinte mit bildhauerisch aufgefasster Plastik zwei, der Moderne
inharenten Gefahren begegnen zu kénnen; einerseits der »impres-
sionistischen« Schwelgerei in den materiellen Formen des Lebens,
das heisst der hedonistischen Verfiihrung, die durch die Kultur des
Urbanismus provoziert wurde, und andererseits der Abstraktion
der sinnlich erfassbaren Welt zu bedeutungslosen Arabesken, in
der die Weltverhaftung verloren gehen kénnte — zu interpretie-
ren etwa als sinnenfeindlicher, nicht nur asthetischer Calvinismus,
der zur Lebensverneinung oder zu demiurgischer Hybris fiihren
musste. Zwischen diesen beiden Polen sollte sich nach Hoetger
die Bildhauerkunst einen Weg suchen, um der ihr zugeschriebe-
nen Aufgabe mystischer Welterfahrung gerecht werden zu kénnen.
Entsprechend dem Anspruch, mit Kunst in die Gesellschaft hinein-
zuwirken, verband Hoetger seine kiinstlerischen Vorstellungen mit
(wechselnden) Modellen gesellschaftlicher Erneuerung. Das war in
den nachrevolutionédren 20er Jahren durchaus tiblich, wie es auch
tiblich war, dass alle moglichen Weltanschauungen unter dem Label
einer kiinstlerisch hegemonialisierten Lebensreform Platz fanden.
Hoetger schuf Plastiken fiir das revolutionare und reformerische
wie fiir das konservativ-reaktionare Publikum des Kaiserreichs und
der Weimarer Republik’, ohne dass er sich von den radikalen Ge-
genséatzen zwischen beiden Lagern tangiert fiihlte.

Wenngleich Hoetger am paradigmatischen Status altagyptischer
Kultplastik festhielt, begann er um 1916 im Zusammenhang mit der
Konzeption einer kombinierten Industrie- und Wohnstadt fiir den
Keksfabrikanten Bahlsen — der so genannten TET-Stadt — Vorstel-
lungen eines nordischen Ursprungs der Geschichte und folglich
des nordischen Ursprungs der Kunst zu entwickeln.

Nach dem Scheitern des TET-Projekts und dem Tod Bahlsens
1919 kam es zur Zusammenarbeit mit Roselius, dem Bremer Unter-
nehmer und Erfinder des koffeinfreien Kaffees (Kaffee HAG). Rose-
lius suchte wie Bahlsen einen kongenialen Designer seiner kultur-
politischen Ambitionen. Hoetger und Roselius stimmten in der Idee
tiberein, dass es galt, einer nordischen Hochkultur zum Durchbruch
zu verhelfen, die sich in vorgeschichtlicher Zeit tiber die Welt ver-
breitet und sich in den vorderasiatischen und mediterranen Hoch-
kulturen aufgelost haben sollte. Bis 1931 wurden in der von Ro-
selius teils aufgekauften, teils gepachteten Bottcherstrasse in der
Innenstadt von Bremen eine Reihe von Bauprojekten verwirklicht,

Wohin weht der »Geist der Gotik«?



Abb. 2: Bernhard Hoetger, \Dammerung«, auch: »Abend«, »Abendddammerung«, 1912, Bronze, 0,54 m x 0,36 m x 0,30 m, Bremen, Kunstsammlungen
Bottcherstrasse.

III. Kontinuitit und Briiche nach 1933

325



Abb. 3: Bernhard Hoetger, Bremen, Atlantishaus, Fassade, 1930/31,
Masse des Lebensbaumes (Oberkante Eingang bis Unterkante
Sonne): 20,50 m x 8,25 m, Bremen.

326

die der Propaganda der nordischen Kulturbliite dienen sollten:
ein Museum fiir die Werke von Paula Becker-Modersohn, Kunst-
handwerkstétten, Restaurants und als Zentrum eine Kombination
aus Versammlungsstatte und musealer Dokumentation préhistori-
scher Ausgrabungsfunde — das Atlantishaus (Abb. 3 und 4). Neben
Hoetger als kiinstlerischem Leiter hatte Roselius noch den selbst
ernannten Germanenforscher, Herman Wirth, gewissermassen als
Programmgestalter zugezogen. Von der rasant erstarkenden natio-
nalsozialistischen Bewegung erhoffte sich das Trio die erforderliche
politische Riickendeckung. Hoetger entwickelte aus beinahe allen
Stilen der Moderne einen expressionistisch-organizistischen Misch-
stil, der im Trio auf den Widerstand von Herman Wirth stiess und
in der nationalsozialistischen Presse heftig befehdet wurde. Ins-
besondere die groteske Darstellung eines germanischen Christus/
Odins an der Fassade des Atlantishauses (Abb. 5) entsprach so gar
nicht den trivial-klassizistischen Vorstellungen der nationalsozia-
listischen Asthetik. Ab 1934 stand das Ensemble der Béttcherstrasse
offiziell unter dem Verdikt der nationalsozialistischen Kulturpolitik,
und namentlich Hitler verurteilte die »Bottcherstrassen-Kultur« als
Ausdruck einer spintisierenden Atlantis-Forschung.”® Die Zeitung
»Schwarzes Korps«, Organ der Reichsfithrung der SS, kritisierte
die Architektur der Bottcherstrasse, so Dirk van Alphen, »als das
Werk eines degenerierten Kiinstlers<." Das Ende der Illusion, die
Nationalsozialisten wiirden den Weg einer volkischen Moderne un-
terstiitzen, bedeutete auch das Ende von Hoetgers ideologischem
Ausflug in die Gefilde nordischer Mythologie.

Hoetger verfasste 1936, mittlerweile ohne Chance, unter der
Herrschaft der Nationalsozialisten seine Karriere fortsetzen zu
konnen, einen zweiten Aufsatz tiber Bildhauerei. Er fligte ihn zu-
sammen mit einem weiteren Aufsatz iiber Architektur einem Brief
an einen amerikanischen Freund und Nationalsozialisten bei."”
Man kann vermuten, dass der Aufsatz Gber Bildhauerei im Falle
der Veroffentlichung nicht nur der Rekapitulation des bisherigen
Wegs als Bildhauer, sondern auch als publizistische Schiitzenhilfe
fir seine Rehabilitierung hatte dienen sollen. In diesem Aufsatz
mit dem Titel »Die Plastik und ihr Wesen in der geistigen und ir-
dischen Ebene<” setzte sich Hoetger wiederholt mit der gotischen
Utopie auseinander und entwarf eine eigene Vorstellung, die in
manchem zwar Ubereinstimmung, im Wesentlichen aber Distanz
zum Mainstream zeigte — wenn ein solcher Begriff angesichts der
Vielfalt der Gotik-Theorien der deutschen Avantgarde iiberhaupt
eine Berechtigung hat.

Der asthetische Bezugspunkt, von dem aus die Gotik in eine
kohédrente Weltanschauung eingeordnet wird, ist wiederum die
bildhauerisch aufgefasste Plastik. Hoetger misst Letzterer nun in
einer Theorie der Genese der Form keine geringere Aufgabe zu als
die Erschaffung von »Welt«. Gegen den »Raum«, worunter Hoetger
die noch vom menschlichen Eingriff freie (Um-)Welt versteht, kon-
stituiert die Gestaltung der Welt als »Plastik« im weitesten Sinn
die Menschwerdung. Plastik oder »kubisches Sein<"* meint das auf
einer bestimmten Entwicklungsstufe erworbene Vermogen der

Wohin weht der »Geist der Gotik«?



Abb. 4: Bernhard Hoetger, Himmelssaal des Atlantishauses in Bremen (mit Ausdrucksténzerinnen), um 1930.

11l. Kontinuitat und Briiche nach 1933 327



Abb. 5: Bernhard Hoetger, »Lebensbaum« oder »Odin<, Detail des Kopfes, Holzskulptur an der Eingangsfassade des Atlantishauses in Bremen, 1930/31,
zerstort (Aufnahme vor 1944).

328 Wohin weht der »Geist der Gotik«?



Menschen, sich aus der Einheit mit der Umwelt, dem Raum, Welt-
schopfend zu l6sen.

Bis hierhin verhalt sich der Mensch »zweidimensional«, ve-
getiert in der »Bildverhaftung mit der Umwelt<.” Als Dokumente
eines solchen Stadiums der Menschwerdung nennt Hoetger die
Felszeichnungen des Neolithikums und der Bronzezeit, die er als
»Bilderplastiken«® bezeichnet. Diese liessen Distanzierung von der
Welt allenfalls in der Schopfung von Spiegelbildern zu. Erst das
helle Licht des Stidens, das den Gegenstdnden Form und Perspek-
tive verleiht, setzt die Fahigkeit frei, aus der Welt als Bild, in der
die Einheit von Betrachter und Betrachtetem gewahrt bleibt, eine
Welt als Plastik, eine von Menschenhand geformte, zu machen.
»Das bisher Unsichtbare des Geistes«, so resiimiert Hoetger, »trat
durch die Wahrnehmung und durch die schopferische Kraft in das
irdische Licht und schenkte sich als plastische Form dem Erden-
wanderer.<” Der Gipfel der Entwicklung zur Dreidimensionalitét
— als Erkenntnisform — ist mit der Erschaffung der altagyptischen
»Schreitplastik« erreicht. Es ist der Geist, jene Instanz, die durch
einen idealistischen Kurzschluss des Erkennens zum Demiurgen
wird. Dieser trennt als »inneres Auge |...] die Plastik vom Raum«",
bevor sie materialiter aus der Totalitat des Seins herausgeschlagen
wird; andererseits, um aus dem Stadium der Latenz, der schieren
Sehnsucht nach plastischer Distanzierung herauszutreten, bedarf
der Geist der Formwerdung, der »Einordnung in die sichtbare
Welt<."” Die »kubische« Behauptung des Menschen gegen seine
Umwelt, das heisst die Ummodelung der Welt an sich zu einer Welt
fir den Menschen, ist der notwendige andere Pol, auf den sich
die Menschwerdung beziehen muss. »Der Mensch steht mit seiner
geistigen Kraft in der Mitte des Alls«, formuliert Hoetger. »Die geis-
tigen und irdischen Pole drangen zu seiner Menschwerdung.«°

Wo der Geist zur Plastik werden muss, um einen Menschen
zu erschaffen, der dem geistigen Imperativ geniigt, da bietet sich
der Kiinstler an: »Die plastische Gestaltung ist in ihrer Kristallisa-
tion das Haus der geistigen Kréfte. Die Hand der schopferischen
Kiinstler schafft das Korn, und in dieser Welteinordnung wird es
wirksam und treibt zu neuen Erkenntnissen.<' Der Kiinstler ist zur
Schopfung eines Mediums berufen, das die Weltwerdung des Geis-
tes in einem Bild und die Urheberschaft des Geistigen im Materi-
ellen mystisch erfahrbar macht. Mehr als ein Medium bringt die
kiinstlerische Hand allerdings auch nicht zustande. Wo die Plastik,
das kubische Sein, anfangt, sich von ihrem geistigen Ankerplatz zu
losen, um auf eigene Faust die Welt zu erobern, wo sie in plasti-
scher Seinsvergessenheit um sich selbst zu kreisen beginnt, ist pe-
riodisch ein Sendbote des Geistigen gefragt, der die Dinge wieder
ins Lot bringt. Dort sind wir der Gotik Hoetgers schon ganz nahe.

Hoetgers Modell der Formwerdung folgt eine Art Geschichte der
Entwicklung vom zweidimensionalen zum kubischen Sein und wei-
ter zu einem bis heute dauernden Ringen um die Mitte zwischen
den beiden Polen: der geistigen und der irdischen oder physischen
Ebene. Die Menschen des Nordens, »in deren Eroberungssinn [...]

HI. Kontinuitdt und Briiche nach 1933

die Sehnsucht zur Sonnenkraft des Siidens«* brannte, spielen darin
nur noch eine Nebenrolle. Sie blieben geistig von der »Totalitét
des Lebens<® umschlossen, bis sie im Stiden »den schreitenden
Menschen als kubische Plastik im Sonnenraum, ganz losgelost von
der Umwelt< erlebten. Was dann mit ihnen passierte, bleibt im
Dunkeln. Sie tauchen erst in der Romanik kurz wieder auf. Inzwi-
schen, das heisst nach dem vorlaufigen Hohepunkt der kubischen
Evolution in der agyptischen Kultplastik, verliert sich die Plastik
allmahlich »in der physischen Ebene. [...] Sie wird wissender und
das sichtbar schone Gestalten wird menschlich, und so nimmt die
Sonne ihren weiteren Verlauf, und aus dieser Beriihrung mit der
Erde wéchst uns das Griechentum zu.« Aus der »wissende[n] Wie-
dergabe irdischer Schonheit des wirklich Geschautene«, der »voll-
kommenen Eroberung der physischen Ebene« erwachst der »Schon-
heitskanon der Griechen«.”

Wenngleich die Kunst der (klassischen) Griechen vom agypti-
schen Ideal, von der Mittellinie zwischen geistigem und irdischem
Pol abweicht, so vermeidet Hoetger jedoch, sie zum Antipoden
einer soterisch wirksamen Kunst zu machen. Das trennt ihn von
vielen seiner kiinstlerischen und kunstkritisierenden Zeitgenos-
sen, die auf die griechische Klassik einschlagen und den Impres-
sionismus meinen — als jingsten Nachfahren einer vermeintlichen
Entwicklungslinie, die sich Giber den Klassizismus, die Renaissance
und die Romanik bis in die Antike zuriickverfolgen liesse. Mit dem
Aufkommen der christlichen Religion erhélt die Kunst der Einfiih-
lung bei Hoetger wieder ihre Berechtigung. Zuvor aber muss die
Abkehr der Kunst von ihrer eschatologischen Bestimmung ihren
Tiefpunkt erreichen. Fiir den Romer wird sie zum blossen Schmuck,
seine Erlosung sucht er in »Gesetzkonstruktionen des Rechtes«, in
der »tiefsten Weltmachtebene«, heisst es abschétzig.”

Das Christentum bringt die Wende im Sinne einer Neugrup-
pierung der Pole. »Im Chaos der Romer« schuf es zwar Bildwerke
mit Rickverweis auf Gott. Es zersplitterte jedoch gleichzeitig die
»Riicksehnsucht« in einen »allzugrosseln] Gestaltungsdrang der
Weltflucht und einen allzugrosseln] Willeln] zur Weltveranke-
rung«.” Bis in die Gegenwart hinein verharrt die Menschheitsent-
wicklung in dieser »zweifacheln] Sehnsucht«.?®

Die romanische Kunst konnte noch Bildwerke schaffen, »die
in die geistige Welt fiihren<, die »alle Lebensschwingungen [...] zu
unendlichen Bildern« werden lassen.” Ein letztes Mal zeigt sich ein
nordischer Primitivismus in »ornamentalen Darstellungens, die »das
Lied nordischer Bandverschlingungen ohne Beginn und Ende«° sin-
gen, bevor in den folgenden Jahrhunderten der christliche Dualis-
mus die archaische Einheit von Welt und Geist auseinander reisst.

»Die hingebende Zeit des Christentums war die Zeit der
nordischen Dome«, beginnt Hoetger seine Gotikdarstellung. »Hier
entfaltete sich aus der vollstindigen Ausschaltung der physi-
schen Ebene die Wandplastik. Ganz dem Hintergrund der Domel,]
der geistigen Ebene zu Gott verhaftet, stand das plastische Ge-
bilde, den Blick des Beschauers ruhend auf sich ziehend wie ein
durchsichtiges Kristall der Gotterschauung. <!

329



Abb. 6: Bernhard Hoetger, »Lichtbringer«, 1936/37, Relief, 3,84 m x 3,84 m, am Eingang der
Bottcherstrasse, Bremen, zerstort.

330

So weit, so bekannt. Aber: »Die Darstellung verlangte die
Flucht ins Geistige, die Abwendung von der Erde, die reine himm-
lische Liebe. [...] Was hier gerade zu einer starken und hingeben-
den Plastik fiihrte, drangte die Menschen immer mehr zur Weltver-
neinung, womit schon der Keim der Abkehr von Welt und deren
Schonheit gelegt und damit auch Darstellungs-Notwendigkeit ver-
neint wurde. Die Verneinung der Welt wurde somit die Ursache zur
Verneinung der Kunst — die Kirche wurde 6de und leer. So verlor
ihre Bewegung die Inbrunst des Lebens.

Die Inbrunst des Lebens — das war das griechische Erbe:
»Was noch in der grossen gotischen Zeit als Menschwerdung hin-
einspielt, waren Reste des menschlichen Schonheitsdranges. Sogar
der Schonheitssinn der frithen Griechen dokumentierte sich in
den Gewandfaltungen der Gotiker, als offenbarer Beweis, dass die
kiinstlerischen Kréafte auch gleichzeitig die Krafte waren, die die
Verbindung mit der weltlichen Schonheit herstellten. Mit der Ver-
neinung aber zogen sich auch die bildschaffenden Krafte zuriick,
und da die irdische Schonheit fiir die Symbole der geistigen Welt
nicht mehr verwendet werden konnte, starb [der qualitativ starke
symbolische (?)] Ausdruck dieser Epoche.<* Mit anderen Worten:
Die Starke der Epoche sieht Hoetger gerade in der Verbindung von
bildhauerisch-abstrahierender (synthetisierender) und naturalisti-
scher Gestaltung, in jenem Rest von Mitte, im Ausgleich von ar-
chaischer und klassischer Darstellung. Und den Verlust der Mitte
kreidet er nicht, wie die »strammen Gotiker«, dem modernen, gott-
verlassenen Materialismus an, sondern dem Christentum in seiner
Oszillation zwischen (calvinistischer) Abstraktion und (katholizisti-
scher) Einfiihlung.*

Eine solche Charakterisierung der Gotik zielt auf Positionie-
rung im Konzert zeitgendssischer dsthetischer Modelle. Worringer
sah in der Gotik ebenfalls Abstraktion und Einfithlung am Werk,
aber in einer antagonistischen Spannung, die sich hin zu einer
abstrahierenden Tendenz aufzulosen habe, um zu einer transzen-
denten, erlésenden Kunst zu kommen.” Gotik als Modell fiir eine
zeitgemasse Kunst forderte die Zuriickdrangung naturalistischer
Auffassung und Darstellung. Worringers Modell wurde von den
Modernen — wie Kandinsky — als Dynamit missverstanden, um
damit die Reste des Klassizismus, einschliesslich der Versuche, die-
sen mit der Moderne zu versohnen, in die Luft zu sprengen. Hoet-
ger sah in dieser Tendenz der Moderne einen von zwei Holzwegen,
den es auf dem Weg zu Restitution der Plastik als Mittlerin zwi-
schen spirituellen und materialistischen Bediirfnissen der Epoche
zu vermeiden galt.

Allerdings ist Hoetgers Sicht der Gotik damit noch nicht
erschopfend dargestellt. Sie war die grosse Zeit der Hingabe an
das Geistige und zugleich des beginnenden Riickzugs der kiinst-
lerischen Kréfte ins Geistige. Sie war weiterhin — ohne Vorwar-
nung, ohne Vermittlung mit der bisherigen Darstellung — eine
zweite Menschwerdung Gottes. Diese abrupte und offensichtlich
mit dem bis dahin entwickelten Gotikbild sowie mit der geschicht-
lichen Faktenlage schwer zu vereinbarende Wendung kann nur

Wohin weht der »Geist der Gotik«?



verstanden werden als panischer Reflex auf die fur Hoetger ka-
tastrophale Wende nach 1933. Es waren die Nationalsozialisten,
von denen Hoetger die Erlésung der Moderne aus ihrer Schizo-
phrenie von Askese und Hedonismus erhofft hatte, denen er den
Jesus/Odin am Atlantishaus und den »Lichtbringer<® am Eingang
der Bottcherstrasse (Abb. 6) gewidmet hatte. Und ausgerechnet
sie, an die er so inbriinstig glaubte, wie er den Gotikern unter-
stellte, an den christlichen Gott geglaubt zu haben, hatten ihn
demontiert. Ausgerechnet ihr Messias hatte ihn denunziert, hatte
ihn zu einem Irrldufer der Geschichte gestempelt.”” Hoetger hat nie
verstanden, was da eigentlich vorging. Er, dem die Hybris eines
einflussreichen Kiinstlers einfliisterte, sein kiinstlerisches Werk sei
der Beginn einer Renaissance mystischer Totalitat, hatte nur eine
Erkldrung fiir seine Entfernung von den Hebeln wirkmachtiger As-
thetik: Ubereifer einer revolutioniren Bewegung — ihrerseits ein
Irrtum, der sich iiber kurz oder lang aufkldren wiirde.’® Die Gotik
aber, seine Gotik schien angebrochen: »Gott blitht und senkt sich
ist vollbracht.< Da das
Ereignis, das er anspricht, fast zwei Jahrtausende zuvor und nicht
in der Gotik stattgefunden hat, kann es sich hier nur um die apo-
kryphe Einschétzung des 30. Januar 1933 handeln.

»Vollbracht« war — so Hoetgers kleinlaute, indirekte Relati-
vierung — allenfalls ein Anfang. Die »neue Weltanschauung« hatte
die Wiirfel neu gemischt. Gegen Ende des Textes heisst es: »Ein
Zuriickschauen ist in unsrem Zeitalter unfruchtbar, also gibt es nur
ein Voranschauen, und zwar nur in die Raume, die unsere neue
Weltanschauung als Kraftfeld besitzt.«*° Gewaltsam wird die Ana-
logie mit dem neutestamentarischen Initiationsakt des christlichen

herab zur Menschwerdung. Es

Abendlandes weitergetrieben: »Und Gottes Sohn fliesst zuriick in
die geistige Ebene und schaut in das Herz des Menschen. Damit
wird die Sehnsucht des Menschen dynamisch vertikal.<* Wie vor
zweitausend Jahren ist Warten auf den Jiingsten Tag angesagt. Die
klassizistische Bolidenasthetik und die grazisierende Monumental-
architektur der Nationalsozialisten konnten auch nicht die Erlo-
sung sein.” Die moderne Skulptur hat »die wesentlichen Gesetze
der Plastik« —gemeint ist die Allansichtigkeit der adgyptischen
Kultplastik — noch nicht wiedererlangt; »sie wird sie zurtickerobern
miissen durch Wissen und Talent«.® Bis dahin wartet der »Goti-
ker« weiterhin »im Chaos auf Erl6sung«.* Das Chaos ist mehr als
eine Zustandsbeschreibung; es ist eine Chiffre fiir die Hoffnung,
die neue Ordnung moge sich als blosse Spielform des allgemeinen
Zustands moderner Verwirrung erweisen. Darin hatte auch Hoetger
noch seine Berechtigung gehabt. Eine schwache Hoffnung, durch
deren Fadenscheinigkeit Verzweiflung sichtbar wird.

Hoetgers Gotik folgt, so interpretiere ich zusammenfassend, kei-
ner anderen Logik als dem dreifachen Wechsel seiner taktischen
Position zwischen den kulturpolitischen Lagern der Weimarer Re-
publik. Einmal erscheint sie als Auftakt des modernen Dualismus
zwischen Weltverneinung und Weltversenkung: Die »Gotik« dient
als Argument gegen die zeitgendssische kiinstlerische Avantgarde

III. Kontinuitdt und Briiche nach 1933

und deren Antipoden, die Impressionisten; Hoetger empfiehlt sich
dem kulturkonservativen Lager als moderat-moderner Architekt
eines Monumentalkultes, der die Qualen der Moderne zu transzen-
dieren verspricht. Mit der Radikalisierung der Gegenséatze zwischen
den kulturpolitischen Lagern und dem Entstehen einer millenaris-
tischen Bewegung bekommt die Gotik die zusatzliche Bedeutung
einer Zeitenwende. Hoetger bietet sich den Nationalsozialisten
als Vollstrecker einer vermeintlich nationalsozialistischen Erloser-
kunst an. Unter dem Eindruck seiner Demontage muss die Gotik
dann doch auf diese Bestimmung verzichten und wird eine der vie-
len Zeiten des Wartens auf die Einlosung des Heilsversprechens.

331



332

Zur Kunsttheorie Hoetgers gibt es seit dem Aufsatz
der Kunsthistorikerin Suse Drost von 1974 keine
neueren Forschungen. Drost hat die formalen As-
pekte von Hoetgers Kunstdoktrin anhand der beiden
Aufsétze, die auch dem vorliegende Artikel zugrunde
liegen, mit den Theorien von Hildebrand, Riegl und
Worringer in Verbindung gebracht. Drost, Suse,

Das bildnerische und malerische Werk Bernhard
Hoetgers, in: Bernhard Hoetger 1874-1949. Sein
Leben und Schaffen, aus Anlass der 100. Wiederkehr
seines Geburtstages, hrsg. von Dr. Ludwig Roselius
d. J., Bremen 1974. Die jiingsten Publikationen
beschranken sich bei der Rekonstruktion der ideo-
logischen Verbindungen zwischen Hoetger und den
Nationalsozialisten sowie deren kulturkonservativen
Wegbereitern weitgehend auf briefliche Ausserun-
gen Hoetgers. Das gotische Paradigma und sein
theoretischer Stellenwert bei Hoetger ist in keiner
der Veroffentlichungen Gegenstand der Forschung.
Bernhard Hoetger. Skulptur, Malerei, Design,
Architektur, hrsg. von Maria Anczykowski, Bremen
1998 (Publikation zur gleichnamigen Ausstellung
der Kunstsammlungen Bottcherstrasse, Bremen);
Strohmeyer, Arn/Artinger, Kai/Krogmann, Ferdinand,
Landschaft, Licht und niederdeutscher Mythos. Die
Worpsweder Kunst und der Nationalsozialismus,
Weimar 2000.

In einem Interview mit dem franzosischen Kritiker
Vauxelle bekannte Rodin: »Hoetger fand den Weg,
den ich suchte, und ware ich nicht ein alter Mann,
ich wollte diesen Weg gehen, den Weg zum Monu-
mentalen, der der einzig richtige ist.« Albert Theile
zitiert Vauxelles aus der Pariser Tageszeitung »Gil-
Blas«; Theile, Albert, Bernhard Hoetger — sein Leben
und sein Werk, in: Die Heimat 10, 1928, Heft 1, S. 7.
Hoetger, Bernhard, Mein Leben, in: Uphoff, Carl
Emil, Bernhard Hoetger, Leipzig 1919, S. 15.

Goliicke, Dieter, Der Bildhauer, in: Bernhard Hoet-
ger. Bildhauer, Maler, Baukiinstler, Designer, Ausst.-
Kat. Museum am Ostwall, Dortmund; Worpswede
1984, S. 35-89, hier S. 50.

Ebd., S. 50.

Hoetger, Bernhard, Der Bildhauer und der Plastiker,
in: Der Cicerone 10, 1919, Heft 7, S. 165-173, hier
S.168.

Ebd., S. 168.

Vollsténdig heisst es bei Hildebrand: »[...] die Plastik
hat nicht die Aufgabe, den Beschauer in dem unfer-
tigen und unbehaglichen Zustande gegeniiber dem
Dreidimensionalen oder Kubischen des Naturein-
drucks zu lassen, indem er sich bemiiht, eine klare
Gesichtsvorstellung sich zu bilden, sondern sie
besteht gerade darin, ihm diese Gesichtsvorstellung
zu geben und dadurch dem Kubischen das Quéalende
zu nehmen |...]«. Hildebrand, Adolf von, Das Problem
der Form in der bildenden Kunst, Strassburg 1901
(Erstausgabe 1893), S. 71; zitiert nach: Drost 1974 (wie
Anm. 1), S. 51.

Als Beispiele seien genannt: das 1915 entstandene
»Walderseedenkmal« in Hannover zu Ehren des
Generalfeldmarschalls Graf Waldersee, berithmt

als Fiihrer der militarischen Niederschlagung der
Boxeraufstande in China 1910; das so genannte Revo-
lutionsdenkmal, eine Pieta-Gruppe, die Hoetger der
Bremer Arbeiterschaft nach der Niederschlagung der
Bremer Rétebewegung schenkte (1922); ein Friedrich-
Ebert-Denkmal fiir dessen Geburtsort Horde/Dort-
mund (1928).

Hitler, Adolf, Die kulturpolitische Rede des Fiihrers,
in: Bremer Zeitung, 10. Sept. 1936 (ausfiihrlich zitiert
in Anm. 37).

Alphen, Dirk van, Ein Kaufmann und sein »Stecken-
pferd«. Bemerkungen zur Geschichte des Paula-Be-
cker-Modersohn-Hauses in Bremen, in: Anczykowski
1998 (wie Anm. 1), S. 206-215, hier S. 211. Van Alphen
bezieht sich auf die Artikel Bremer Béttcherstrasse
— heute noch zeitgeméss? und Béttcherstrasse

also doch unzeitgemdss?, in: Das Schwarze Korps,

21. Aug. 1935 und 24. Okt. 1935.

Brief von Bernhard Hoetger, Pension Firnelicht, Be-
atenberg, Schweiz, an Bruce Lockwood, Hollywood,
26. Okt. 1936; Kunstsammlungen Béttcherstrasse,
Bremen, Nachlass Bernhard Hoetger.

Bernhard Hoetger, Die Plastik und ihr Wesen in der
geistigen und irdischen Ebene, 1936, unveroffent-
lichtes Manuskript; Kunstsammlungen Bottcher-
strasse, Bremen, Nachlass Bernhard Hoetger.
Hoetger 1936 (wie Anm. 13), S. 1.

Ebd., S. 1.
Ebd., S. 2.
Ebd., S. 1.
Ebd., S. 1.
Ebd., S. 1.
Ebd., S. 2.
Ebd., S. 2.
Ebd., S.3—4.
Ebd., S. 2.
Ebd,, S. 4.
Ebd., S. 6.
Ebd., S.7.
Ebd., S. 7-8.
Ebd., S.
Ebd., S.
Ebd., S.
Ebd., S.
Ebd., S.

© ® 0o ®

Ebd., S. 9. Der eingeklammerte Satzteil ist eine
handschriftliche Korrektur Hoetgers, die nicht ein-
wandfrei entziffert werden konnte.

Der reformatorischen Bilderstiirmerei folgen »ver-
ziickte Barockgestalten«, weil die Kiinstler gezwun-
gen sind, sich von der Kirche ab und damit der Welt
zuzuwenden. »Alles, was sich in einer grossen Kultur
im Inneren des Schaffenden und Schauenden als
geistige Bewegung vollzieht, wird hier materieller
Ausdruck. Bewegte Form, bewegte Flache, bewegte
Gefiihlsschwellung, herrschender Kunsthunger und
Wissenshunger, vulkanisch treibt er nach aussen
und erobert mit seinen materiellen Ausbriichen die
weltliche Macht.« Ebd,, S. 10.

Worringer illustriert den gotischen Zwiespalt unter
anderem anhand der Entwicklung des gotischen
Gewandstils, der in seiner Unterordnung unter die
skulpturalen Kompositionsgesetze den Abstraktions-
drang gegen das von der italienischen Renaissance
ausgehende Interesse an dem naturalistisch dar-
gestellten Korper verteidigt und doch unterliegen
muss. Vgl. Worringer, Wilhelm, Abstraktion und Ein-
fiihlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie, Neuauflage,
Amsterdam 1996, S. 162—168.

Zum vélkisch-religiésen und antisemitischen Kontext
des Begriffs des »Lichtbringers« siehe Strohmeyer,
Arn, Kunst im Zeichen der germanischen Vorfahren
und der Wiedergeburt Deutschlands. Ludwig Rose-
lius und Bernhard Hoetger, in: Strohmeyer/Artinger/
Krogmann 2000 (wie Anm. 1), S. 43110, besonders
den »Exkurs iiber die »Vernordung- des Jesus Chris-
tus«, S. 66—69.

Adolf Hitler wendet sich in einer Parteitagsrede am
5. Sept. 1934 gegen »|...] jene Riickwirtse, die meinen
eine teutsche Kunst« aus der krausen Welt ihrer
eigenen romantischen Vorstellungen der national-
sozialistischen Revolution als verpflichtendes Erbe
fur die Zukunft mitgeben zu kénnen.« Zitiert nach:
Brenner, Hildegard, Die Kunstpolitik des Nationalso-
zialismus, Reinbek 1963, S. 83. Hitler distanziert sich
1936 noch dezidierter von »[...] jenen Elementen, die
den Nationalsozialismus nur vom Héren und Sagen
kennen und ihn daher nur zu leicht verwechseln mit
undefinierbaren nordischen Phrasen und die nun in
irgendeinem sagenhaften atlantischen Kulturkreis
ihre Motivforschungen beginnen. Der Nationalsozi-
alismus lehnt diese Art von Bottcherstrassen-Kultur
scharfstens ab [...]«. Hitler, Adolf, Die kulturpo-
litische Rede des Fiihrers, in: Bremer Zeitung,

10. Sept. 1936.

Wohin weht der »Geist der Gotik«?



40
41
42

3
4

Bernhard Hoetger in einem Brief an Ludwig Roselius,
28. Sept. 1936; Kunstsammlungen Bottcherstrasse,
Bremen, Nachlass Bernhard Hoetger: »[...] Ich habe
keinen Grund mehr meine Kunstwerke noch die
meiner verstorbenen Freundin Paula Becker zu ver-
teidigen. Alle Auffassungen, — wie sie auch lauten

— sind menschlichen Schwéchen und menschlichen
Starken unterworfen. — Es ist auch so unsagbar
gleichgiiltig, was andere tber diese Kunst denken.

— Wichtig ist, dass Substanzen geschaffen werden,
die von einer inneren reinen Durchdrungenheit
zeugen. — Nichts geht verloren, so auch keine
schopferischen Energien [...1. Ich bin auch dafiir, dass
unsere Zeit sich das Recht nehmen soll, alles was ihr
fiir heute unrichtig erscheint, einfach auszurotten,
denn das Wichtigste ist, dass der Glaube an unsere
neue Zeit aufbliiht und gedeiht. — Damit es aber
gedeihen kann, muss eben alles zuriicktreten, was
als schadlich angesehen wird. — Dabei kommt es fiir
die Entwicklung der Zivilisation nicht darauf an, ob
der Mensch seine Forméausserungen als grosse Wich-
tigkeit fiir die Zeit empfindet oder glaubt, es ginge
ohne ihn nicht! — Der leitende Geist kann nur allein
massgebend sein und da gilt es sich diesem restlos
unterzuordnen [...].«

Hoetger 1936 (wie Anm. 13), S. 9. Im Aufsatz be-
schliessen zusammenfassende, psalmodische Absétze
— wie der hier zitierte — jeweils die Darstellung einer
Kunstepoche. Im Fall der Gotik allerdings schliessen
sich Darstellung und Zusammenfassung aus — ein
Umstand, der mich zu der hier gedusserten Vermu-
tung tber die Funktion der Aussage veranlasst.

Ebd., S. 12.

Ebd., S. 9.

Hoetger lehnt 1936 einen »verpflanzten Stil der
Griechen« ab. Brief Bernhard Hoetger an Nikola
Michailow, 30. Sept. 1936; Kunstsammlungen Bott-
cherstrasse, Bremen, Nachlass Bernhard Hoetger.
Hoetger 1936 (wie Anm. 13), S. 11

Ebd., S.9.

1II. Kontinuitit und Briiche nach 1933

Fotonachweis
Anczykowski 1998 (wie Anm. 1), Nr. 250, S. 212,
Abb. 13: 2, 6; Archiv Bottcherstrasse, Bremen: 3, 4, 5;
Goliicke 1984 (wie Anm. 4), S. 47: 1.

333



	Gotik als taktisches Argument im Streit um künstlerische Selbstbehauptung : zur Kunsttheorie des Bildhauers Bernhard Hoetger

