
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 9-10 (2002-2003)

Artikel: "Klarster Kristalliker" : Lyonel Feiningers Bilder als Ausdruck mystischen
Weltgefühls

Autor: Plaschy, Karin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


282 Wohin weht der »Geist der Gotik«?



Karin Plaschy

»Klarster Kristalliker« — Lyonel Feiningers Bilder als Ausdruck

mystischen Weltgefühls

Adolf Behne zählte in seinem Buch »Die Wiederkehr der Kunst«

(1919) Lyonel Feininger zu den Hoffnungsträgern der neuen Kunst,

da dessen kubistische Werke vom »geheimen Drang zu einer letzten

Einheit«2 durchdrungen seien. Obwohl Behne betonte, diese

Einheit sei nicht an »irgendwelchen Äusserlichkeiten«3 zu erkennen,

wird im Laufe der Lektüre deutlich, dass er die geometrische

Fragmentierung der - von ihm kubistisch aufgefassten - Bildfläche

als Ausdruck der »letzten Einheit« und damit des Gotischen

interpretierte. Bereits 1914 erklärte er, dass durch die

»geometrieähnlichen« Formen der kubistischen Malerei »die Kristallisation

des Ausdrucks« erst möglich werde.4 Den Anstoss für diese

Sichtweise gab wahrscheinlich Wilhelm Worringen »Die Basis, auf

der sich der gotische Formwille entwickelt, ist der geometrische

Stil, [,..]«5.

Expressionistischer Kubismus

Feininger selbst, der sich nur selten zu seinem Werk äusserte und

keine kunsttheoretischen Schriften verfasste, stand in einem

ambivalenten Verhältnis zum Kubismus. In einem Brief an seine Frau 1913

wehrte er sich vehement dagegen, als Kubist bezeichnet zu werden6

und schlug im selben Jahr einem Freund vor, seinen Stil doch lieber

mit »Prisma-ismus [siel«7 zu umschreiben. Trotzdem attestierte er

dem Kubismus einen gewissen - rein formalen - Einfluss auf seine

Malerei. Dieser habe ihm nämlich die Ausdrucksmittel geliefert und

den »Richtweg«8 zur Form gewiesen. Für Feininger besass wahre

Kunst einen geistigen Gehalt, der den Zugang zu tieferen Erkenntnissen

eröffnete. Den französischen »Nur-Kubisten« warf er vor,
dass sich in ihren Werken keine »verklärte Form oder gar
Weltanschauung« offenbare.9 Im »Bekenntnis zum Expressionismus«10

verkündete er 1917 öffentlich, welchem Ideal er sich verpflichtet fühlte.

Die »Anregung zur Gestalt«" komme von innen. Das Bild sei somit

immer Ausdruck eines Seelenzustandes, den der Künstler in die gültige

Form übersetzen müsse: »[...] denn wir haben die innere Vision,

die eigene, unbeeinflusste letzte Form für unseren Sehnsuchtsausdruck

zu suchen und zu geben. Keine ungefähre Form; niemals eine

andere als die letzte, die wir fähig sind zu erschaffen.«12 Feininger

knüpfte damit an die Vorstellungen von der modernen Kunst an,

wie sie Behne 1914 in »Deutsche Expressionisten« proklamiert hatte:

»Expressionismus bezeichnet das Ziel. Die moderne Kunst will eine

Kunst des Ausdruckes sein. Kubismus bedeutet die Sprache, deren

sich viele Expressionisten, nicht alle, bedienen.«13 Auch andere

zeitgenössische Kunstkritiker haben Feiningers Werk formal als kubistisch,

vom Wesen her jedoch als expressionistisch begriffen. So

charakterisierte zum Beispiel Ludwig Coellen 1919 Feiningers Kubismus

als in den »expressionistischen Stilbestimmungen«14 ruhend. Diese

spezifische Rezeption seiner Malerei war Feininger sicherlich

vertraut und er schien zu billigen, in diesem Sinne als Kubist betitelt

zu werden. 1919 schwärmte er in einem Brief an einen Jugendfreund

von seiner endlich erfolgreichen Künstlerkarriere und berichtete

nun mit Stolz: »The Papers - well, 1 can send you lots of stuff - call

me the first (or -leading«) Cubist in Germany!«15

In Feiningers Malerei lässt sich seit 1912 die Auseinandersetzung

mit dem Kubismus klar nachweisen.16 Von Anfang an entwickelte

er jedoch eine ganz eigene Behandlung der kubistischen

Bildsprache, die mit dem analytischen Kubismus nichts gemeinsam

hatte. Im Gegensatz zu dessen dekonstruktivistischen Tendenzen

strebte Feininger nach einer Synthese von Farben und Formen.

Sein Ziel war es, eine »Verknüpfung der Bildeinheiten zu einem

harmonischen, durch farbliche Übergänge und lineare Bezüge

bestimmten Ganzen«17 zu schaffen. Indem er durchsichtige Flächen

und prismatische Formen übereinander legte, gestaltete er den

Bildgegenstand und erzeugte räumliche Tiefe. Die »geometrische

und messerscharfe Präzision«18 liess das Bildgefüge wie ein

architektonisches Konstrukt erscheinen. Und genau darin verbarg sich

nach Ansicht der Zeitgenossen die »geheime Gotik«, die Bruno

Taut 1914 in »Der Sturm« für seine Zwecke als »geheime Architektur«

umschrieb, welche die »synthetischen und abstrakten« Werke

der Malerei und Plastik zusammenhalte wie zur Zeit der Gotik.19

II. Gralssucher der Moderne: Glasklar und Grenzenlos — Kristall als Sinnbild für den »gotischen Geist« 283



Das Bild »Brücke I« von 1913 (Abb. 1) veranschaulicht Feiningers

Arbeitsweise. Es wirkt wie ein leuchtender Kristall. Brücke, Haus,

Fluss, Bäume und Himmel sind zu einem einheitlichen Formgefüge

aus Kreissegmenten und Geraden erstarrt. Organisches wurde in

Kristallines oder Architektonisches verwandelt. Paul Westheim

beschreibt 1919 in seiner Publikation »Die Welt als Vorstellung« diese

Brücke: »[...] die aus lauter schwingenden, leicht strebenden

Kreissegmenten sich fügt. In den Brückenbogen kreuzen und treffen sich

diese Streben wie Rippen am gotischen Gewölbe.«20 Nicht nur die

Brückenbogen erinnern eindeutig an gotische Gewölbe, das ganze

Bildgefüge ist aus Spitzbogen aufgebaut. Die »Brücke 1« erscheint

wie eine Spiegelung der damaligen Ideen von der Verbindung
zwischen Architektonik, Gotik und Kristall.

Gläsernes Gequader

Neben Feiningers architektonischem Kompositionsverfahren wird

auch die »gläserne Stofflichkeit«21 seiner Gemälde von den zeitgenössischen

Interpreten als Ausdruck des »gotischen Geistes« gewertet.
Wilhelm Worringer leistete einer solchen Deutungsweise Vorschub,

indem er behauptete, der Ausdruck des Geistigen werde in der

gotischen Architektur durch die »vollständige Entmaterialisation des

Steins«22 vermittelt. Auch nach Karl Schefflers Meinung strebte »der

Gotiker« danach, »jedes Material zu entmaterialisieren«.23

Wie zahlreiche seiner nach 1913 entstandenen Bilder belegen,

hatte für Feininger dieser Zusammenhang zwischen der Entmaterialisierung

eines Gegenstandes und seiner Entrückung in eine geistige

Dimension Gültigkeit. Sein Ziel war es, in seinen Bildern »das

Stadium der Verklärung zu erreichen«,24 indem er die dargestellten

Dinge in transparente Flächen und kristalline Formen aufsplitterte.
Dieser Prozess der Umgestaltung von Wirklichkeit wurde als

Vergeistigung von Materie verstanden. So schrieb Paul Westheim über

den Künstler: »Indem er ihnen [den Dingen) seinen Geist aufzwingt,
hebt er sie heraus aus ihrer Materialität und stattet sie mit Form

aus.«25

Die Zeitgenossen umschrieben diesen Vorgang mit der

Metapher der Kristallisierung, eine Vorstellung, die Feininger selbst

teilte: »Das Gesehene muss innerlich umgeformt und crystallisiert
werden.«26 Paul Westheim stellte 1917 in einem Artikel im »Kunstblatt«

Feiningers schöpferische Tätigkeit sogar als chemischen Prozess

dar: »Irgendwie kommt diese Masse von Stofflichkeit in dem

Künstler nun in Fluss, es beginnt ein Ausscheiden, ein Auflösen, ein

Entklären. Man stelle sich eine flüssig gemachte Alaunmasse vor;
eine Kleinigkeit: ein Faden, eine Erschütterung genügt, und auf einmal

setzen sich Kristalle von vollkommener Geschlossenheit ab.«27

Ein bezeichnendes Beispiel für diese Sichtweise ist auch der

Artikel von Willi Wolfradt, der 1924 im »Cicerone« erschien. Er

schloss sich der Meinung an, dass sich in der kristallinen Struktur

von Feiningers Bildern ein visionärer, spiritueller Charakter

ausdrücke (Abb. 2). Die kubistische Formensprache sei dabei »kei¬

neswegs akademisches Reduzieren oder Abstrahieren, sondern

Überführung des [...] Geläufigen in eine Sphäre von Traum und

Unergründlichkeit.«28 Es komme zu einer »Entmaterialisierung und

Verklärung des Festen durch eine gleichsam es durchfilternde
Unendlichkeit«.29 Deshalb sei Feininger »Gotiker und Romantiker von

Grund seines Wesens auf«.30 Mit überschwänglichen Worten lobte

er dessen Kunst: »Gläsernes Gequader skandiert einen Sphärendom

von orphischer Erhabenheit.«31

Die zeitgenössische Kunstkritik wertete offensichtlich die

kristalline Transparenz der Bilder Feiningers als Ausdruck von
Transzendenz und damit des »gotischen Geistes«.32 Noch 1959 sieht

Hans Hess darin die Verwandtschaft zwischen gotischer Kunst

und Feiningers Werk und berichtet, dass Wilhelm Köhler 1921 im

Weimarer Museum eine Ausstellung veranstaltete, in der Arbeiten

von Feininger und Klee zusammen mit gotischen Bildern gehängt
wurden.33

In den Jahren von 1913 bis 1930 kann man - vielleicht eine

Reaktion auf die einschlägigen Interpretationen - eine Zunahme

der Leuchtkraft und Durchsichtigkeit der Bilder feststellen.

Eindrücklich lässt sich das an der Serie »Gelmeroda« verfolgen.34 Im

Gemälde »Gelmeroda XII« von 1929 (Abb. 3) kommt es zu einer

weitgehenden Entmaterialisierung des Motivs. Das Bild ist aus

diaphanen Farbschichten aufgebaut, die durch Überschneidungen

erst den Bildgegenstand schaffen und ihn damit in eine Sphäre des

Irrealen, in eine »gläserne Wirklichkeit«35 überführen. Die Kirche

von Gelmeroda scheint aus Glasscheiben zusammengefügt und ist

von Licht durchdrungen. Dies weckt Erinnerungen an mittelalterliche

Kathedralen, deren Wände sich in farbigen Fenstern auflösen.

Das hereinströmende Licht taucht den Raum in eine Atmosphäre

von Spiritualität und Transzendenz. Diese Stimmung beschwört

Feininger durch die kristalline Hülle der Kirche.

Der Mystiker

In Feiningers Werk nehmen die Darstellungen von Kirchen eine

zentrale Position ein. Die Kathedrale gilt seit der Romantik als

Inbegriff der Gotik. Worringer sprach in Zusammenhang mit der

gotischen Kathedrale vom »versteinerten Transzendentalismus«.36 Die

Betonung der Vertikalen durch den Turm deutete er als Ausdruck

hochstrebender geistiger Kräfte-, »Wie eine apotheosenhafte
Verklärung des gotischen Transzendentalismus, so schliesst die Turmpartie

den ganzen Bau ab.«37 Auch für Feininger verkörperten die

himmelwärts strebenden Türme der Kirchen die Sehnsucht nach

geistigen Sphären: »Es giebt [siel Kirchtürme in gottverlassenen

Nestern, die mir das Mystischste sind, was ich von sogenannten
Kulturmenschen kenne!«38

Für Worringer wie für Scheffler bestand ein enger
Zusammenhang zwischen Mystik und Gotik.39 Dementsprechend wurde

Feininger von den Zeitgenossen nicht nur als Gotiker, sondern

ebenso als Mystiker bezeichnet. Für Wolfradt offenbarte sich in

284 Wohin weht der »Geist der Gotik«?



Abb. 2: Lyonel Feininger, »Brücke V«, 1919, Öl auf Leinwand, 80 x 100 cm, Philadelphia, Museum of Art.

II. Gralssucher der Moderne: Glasklar und Grenzenlos — Kristall als Sinnbild für den >•gotischen Geist« 285



Abb. 3: Lyonel Feininger, »Gelmeroda XII«, 1929, Öl auf Leinwand, 100 x 80 cm, Rhode Island, Museum of Art, Rhode Island School of Design.

286 Wohin weht der »Geist der Gotik«?



Feiningers Bildern ein »mystisches Weltgefühl«40, welches auch die

Gotik bestimmt habe. Lothar Schreyer schwärmte noch 1957, Feininger

habe »aus dem Geist der christlichen Mystik« gelebt und meinte

in seinem Werk die »Rhythmen der Gotik« zu verspüren.41 Behne

sprach 1914 dem kubistischen Expressionismus »einen mystischen

Grundzug«42 zu. Besonders Feiningers Kirchenbilder waren prädestiniert

für die Projektionen der zeitgenössischen Interpreten. Die

kristalline Transparenz wurde mit gotischen Glasfenstern und der

Mystik assoziiert. Das architektonische Bildgefüge spiegelte das

»kosmische Weltgefühl«, »das Gefühl für den innersten Zusammenhang

der Dinge«,42 welches gemäss Behne bereits die Gotik
ausgezeichnet hatte.

immer wieder in Beschreibungen seiner Gemälde auftaucht, fand

sich eine Metapher für den Abstraktionsvorgang, der mit einem

chemisch-physikalischen Prozess verglichen und ins Mystische

überhöht wurde. Die bis 1930 stattfindende, zunehmende

Entmaterialisierung des Bildgegenstandes lässt vielleicht darauf schlies-

sen, dass Feininger diesen Interpretationen nicht nur zustimmte,

sondern sie in sein Werk einfliessen liess.

Gotische Malerei als Inspirationsquelle

In der 1917 in der Zeitschrift »Der Sturm« erschienenen Zwiesprache

mit dem Dichter Adolf Knoblauch erklärte Feininger selbst, dass

er sich mit der mittelalterlichen Kunst innerlich verbunden fühle.

Die Auseinandersetzung mit ihr fördere seinen Schaffensdrang und

inspiriere ihn: »Hauptsächlich verdanke ich dieses Glück dem Besuche,

nach fast zwei Jahren, wieder bei den alten Kölner und

schwäbischen Meistern und den herrlichen van Eyck, Breughel, Lukas

Kranach dem Älteren. Wie unübertrefflich und für alle Zeiten steht

diese Malerei da! [...] Dieses Glück ist mir nicht über Nacht gekommen

- es steckt seit Urzeiten tief in mir verborgen, immer ersehnt

und erstrebt und immer von neuem überwuchert durch unser
neuzeitliches »Milieu« - aber letzten Endes doch fassbar, [..,].«44

Die mittelalterlichen Kunstwerke stellten für Feininger das

Ideal einer zeitlosen und geistigen Kunst dar, da sie die »Vollendung

von Absicht und Form«45 verkörperten. Mit seinen eigenen

Gemälden, die er selbst als »andächtige, tiefreligiös empfundene
Werke«46 bezeichnete, strebte er nach diesem Ziel. Feininger
erklärte explizit die spätgotische Malerei zu seinem Vorbild. Die

Kathedralgotik mit ihren farbigen Glasfenstern hingegen, die in

Feiningers Bildern als Assoziation heraufbeschworen wird, bleibt
in den Selbstäusserungen des Künstlers unerwähnt. Waren

womöglich die formalen Anleihen zu deutlich, um offen diskutiert zu

werden?

Für die Künstlergeneration des Ersten Weltkrieges lag die

Verbindung zwischen der zeitgenössischen Kunst und der Gotik

in einem vergleichbaren »Weltgefühl«, wie Paul Erich Küppers 1917

im »Kunstblatt« formulierte: »Und sicherlich, eine tiefe
Gleichgestimmtheit der Seelen verbindet diese neue Zeit des Geistes mit der

gewaltigen Epoche der Kathedralen.«47 Auch Feininger vertrat noch

1946 seinem Sohn gegenüber die Meinung, moderne Kunst sei mit
»der Kunst des 13. und 14. Jahrhunderts verwandt«.48

Der kristalline Charakter von Feiningers Bildern, der einerseits

durch den »kubistischen« Bildaufbau, andererseits durch die

gläserne Transparenz der Farben zustande kam, wurde als Ausdruck

des »gotischen Geistes« gewertet. Im Begriff der Kristallisation, der

II. Gralssucher der Moderne: Glasklar und Grenzenlos — Kristall als Sinnbild für den »gotischen Geist« 287



1 Feininger wird vom Dichter Theodor Däubler 1919 so

bezeichnet; zitiert nach: Deuchler, Florens, Lyonel

Feininger. Sein Weg zum Bauhausmeister, Bonn

1996, S. 192.

2 Behne, Adolf, Die Wiederkehr der Kunst, Leipzig

1919, S. 24.

3 Ebd., S. 24.

4 Behne, Adolf, Deutsche Expressionisten. Vortrag

zur Eröffnung der neuen Sturm-Ausstellung, in: Der

Sturm 17/18, 1914, Dezemberheft 1/2, S. 114-115.

5 Worringer, Wilhelm, Formprobleme der Gotik, Mün¬

chen 1911, S. 28.

6 Er nannte dort die Kubisten: die »verfemten

Kubisten, (zu denen ich, bitte, nicht gerechnet

werden will, übrigens!)«. Feininger, Brief an Julia

Feininger, 20. Sept. 1913; zitiert nach: Faass, Martin,

Lyonel Feininger und der Kubismus, (Europäische

Hochschulschriften. Kunstgeschichte 336), Frankfurt

a. M./Berlin/Bern/NewYork/Paris/Wien 1999, S. 56.

7 Feininger, Brief an Albert V. Churchill, 13. März 1913;

zitiert nach: Deuchler 1996 (wie Anm. 1), S. 138.

8 »[...] in Paris, ging mir ein Licht auf, der -Kubismus«!

Die Form, will ich lieber sagen, zu der der Kubismus

der Richtweg war. Hinterher war es erstaunlich, wie

ich entdecken konnte, wie ich seit Jahren bereits auf

dem Wege dahin gewesen war!« Feininger, Brief an

Alfred Kubin, 28. Sept. 1916; zitiert nach: Faass 1999

(wie Anm. 6), S. 42-43.

9 Siehe dazu Feininger, Brief an Alfred Kubin,

1. Dez. 1913; zitiert nach: Faass 1999 (wie Anm. 6),

S. 57-58. In einem Brief an einen anderen Freund

nannte er die gering geschätzten Kubisten beim

Namen: Picasso, Friesz, Delaunay und Fauconnier.

Feininger, Brief an Alfred V. Churchill, 13. März 1913;

siehe Faass 1999 (wie Anm 6), S. 41.

10 Feininger, Lyonel, Bekenntnis zum Expressionismus,

1917, in: Schreyer, Lothar, Lyonel Feininger.

Dokumente und Visionen, München 1957, S. 18-20.

11 Ebd., S. 19.

12 Ebd., S. 19.

13 Behne 1914 (wie Anm. 4), S. 115.

14 Coellen, Ludwig, Lyonel Feininger, in: Das Kunst¬

blatt 3, 1919, S. 130-137, hier S. 136.

15 Feininger, Brief an Fred Werner, 15. Sept. 1919; zitiert
nach: Deuchler 1996 (wie Anm. 1), S. 209.

16 Siehe dazu Faass 1999 (wie Anm. 6), S. 35-62.

17 Ebd., S. 83.

18 Deuchler 1996 (wie Anm. 1), S. 143.

19 Taut, Bruno, Eine Notwendigkeit, in: Der Sturm 4,

1914, S. 174-175, hier S. 174.

20 Westheim, Paul, Die Welt als Vorstellung. Ein Weg

zur Kunstanschauung, Berlin 1919, S. 23.

21 Deuchler 1996 (wie Anm. 1), S. 143.

22 Worringer 1911 (wie Anm. 5), S. 35.

23 Scheffler, Karl, Der Geist der Gotik, Leipzig 1921

(Erstausg. 1917), S. 50.

24 Feininger; zitiert nach: Schreyer 1957 (wie Anm. 10),

S. 43. Schreyer gibt leider keine genauen Nachweise

für die Zitate. Er weist nur darauf hin, dass alle aus

Briefen stammen, die von Julia Feininger ausgewählt

wurden. Siehe ebd., S. 65.

25 Westheim 1919 (wie Anm. 20), S. 24.

26 Feininger, Brief an Julia Feininger, 29. Aug. 1907;

zitiert nach: Faass 1999 (wie Anm. 6), S. 43.

27 Westheim, Paul, Lyonel Feininger, in: Das Kunst¬

blatt 1, 1917, S. 65-70, hier S. 66.

28 Wolfradt, Willi, Lyonel Feininger, in: Der Cice¬

rone 16, 1924, S. 163-173, hier S. 167-168.

29 Ebd., S. 167.

30 Ebd., S. 163. Feininger wird von den Zeitgenossen

auch immer wieder als Romantiker bezeichnet.

Westheim meinte, er sei »im Grunde seines Wesens

ein Romantiker« und heisst ihn »einen Spitzweg des

Kubismus«; Westheim 1917 (wie Anm. 27), S. 68—69.

Wie Behne sahen aber viele Zeitgenossen die

deutschen Romantiker ebenso wie die Expressionisten

bzw. Kubisten als Nachfolger der Gotiker; siehe u. a.

Behne 1919 (wie Anm. 2), S. 37.

31 Wolfradt 1924 (wie Anm. 28), S. 164.

32 Eine Ausnahme bildete Karl Scheffler. Er überschüt¬

tete das Bauhaus und seine Lehrer, insbesondere

Feininger, mit harscher Kritik. Diesen schmähte er
als »Ein kleines Talent, das so thut als ob I...1. Ein

von Moden Abhängiger [...]«. Zum Bauhaus meinte

er höhnisch: »Die wahre Wiedergeburt sieht anders

aus.« Scheffler, Karl, Glosse, in-, Kunst und Künstler

17, 1919, S. 383-384, hier S. 384.

33 Sein Kommentar zu dieser Ausstellung: »Beide Künst¬

ler waren erstaunt, wie sehr ihre eigenen Bilder

mit den mystischen gotischen Werken im Einklang

standen und im Klang harmonierten. Die Ähnlichkeit

in der Farbgebung mit den frühen deutschen Meistern

ist unverkennbar bei Feininger wie bei Klee.

Im unerwarteten Auftauchen leuchtender Stellen

aus dunklem Grund - bei Klee wie Glasfenster, bei

Feininger wie facettierte Juwelen - entsteht eine

innere Leuchtkraft im Bild. Feiningers Wahl der

Farbe kann man als -gotisch« bezeichnen. Seltsame,

unirdische fahle gelbe Töne und überirdische

blaugrünliche Farben, wie man sie bei Altdorfer und

Bosch findet. Die Farben weichen nur um ein Geringes

von der Naturfarbe ab, aber gerade mit dieser

feinen Abweichung vom Natürlichen versetzen sie

das ganze Bild in eine erkennbare, aber entrückte

Welt.« Hess, Hans, Lyonel Feininger, unveränderter

Nachdruck der Originalausgabe 1957, Stuttgart 1991,

S. 97-98.

34 Die Kirche von Gelmeroda nimmt eine ganz spezielle

Stellung in Feiningers Werk ein. Sie hat ihn von 1906

bis zu seinem Lebensende beschäftigt. Aus diesen 50

Jahren sind 10 Gemälde, 15 Holzschnitte und über 80

Zeichnungen erhalten. Siehe dazu Büche, Wolfgang

(Hrsg.), Lyonel Feininger: Gelmeroda. Ein Maler und

sein Motiv, Stuttgart 1995.

35 Hess 1991 (wie Anm. 33), S. 114.

36 Worringer 1911 (wie Anm. 5), S. 35.

37 Ebd., S. 112.

38 Feininger, Brief an Alfred Kubin, 15. Juni 1913; zitiert
nach: Luckhardt, Ulrich, Lyonel Feininger, München

1998, S. 34.

39 Siehe Worringer 1911 (wie Anm. 5), S. 108; Scheffler

1921 (wie Anm. 23), S. 59-60.
40 Wolfradt 1924 (wie Anm. 28), S. 163.

41 Schreyer 1957 (wie Anm. 10), S. 11.

42 Behne 1914 (wie Anm. 4), S. 114.

43 Ebd., S. 114.

44 Feininger, Lyonel/Knoblauch, Adolf, Zwiesprache,

in. Der Sturm 8, 1917, S. 82—86, hier S. 83. Diese

Äusserung Feiningers erinnert an Behnes Auffassung

von der zyklischen Wiederkehr der Kunst.

45 Ebd., S. 86.

46 Ebd., S. 82.

47 Küppers, Paul Erich, Kunstauffassung und Weltge¬

fühl, in: Das Kunstblatt 1, 1917, S. 210-212, hier S. 212.

48 Feininger, Brief an T. Lux Feininger, 2. Sept. 1946;

zitiert nach: Feininger, Theodor Lux, Mein Vater hat

einen Fehler gemacht, in: Du, 1986, Heft 5, S. 60-66,
hier S. 61.

Fotonachweis

Büche 1995 (wie Anm. 34), S. 87: 3; Luckhardt 1998

(wie Anm. 38), S. 81, 101: 1, 2.

288 Wohin weht der »Geist der Gotik«?


	"Klarster Kristalliker" : Lyonel Feiningers Bilder als Ausdruck mystischen Weltgefühls

