Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich

Band: 9-10 (2002-2003)

Artikel: Wie kommt der Geist in die Kunst? : Zu Wassily Kandinskys
Kunstdoktrin

Autor: Dumkow, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720146

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abb. I: Wassily Kandinsky, »Morgenstunde«, 1907, Tempera auf Leinwand, 96,8 x 130,3 cm, New York, Arnold Saltzman Family.

254 Wohin weht der »Geist der Gotik«?



Michael Dumkow

Wie kommt der Geist in die Kunst? Zu Wassily Kandinskys Kunstdoktrin

Wie {iberall sind auch in der Kunst Dokumente des Ubergangs hau-
fig aufschlussreicher als ausgereifte Losungen. Sie liefern, indem
sie den Kontrast zwischen »vorher« und »nachher« zeigen, unfrei-
willig ihr didaktisches Konzept gleich mit. »\Morgenstunde«, 1907 in
Paris entstanden, ist eines dieser Bilder (Abb. 1). Es handelt sich um
ein Dokument des Symbolismus und dessen Erosion. Immer wieder
vertieft sich Kandinsky nach eigenen Worten in vergangene Zei-
ten, »die durch Jahrhunderte von uns getrennt sind [...]«. Wie es im
selben Brief an Gabriele Miinter von 1904 weiter heisst: »Mit einer
unbeschreiblichen Gewalt zwingt er [Kandinsky] uns, die Zeiten
des Raubes, der Gewalt und der primitiven Liebe durchzukosten.«
Es geht um die Aufhebung der Distanz zwischen Betrachter und
der (zweidimensionalen) Reprasentation eines atavistischen In-
halts. Man soll in das Bild, in eine von der Kruste zivilisatorischer
Entfremdung befreite Welt hineingesogen werden wie seinerzeit
Kandinsky auf seinen ethnographischen Reisen durch die russi-
sche Provinz in die bunt bemalten, durch ewige Feuer erleuchteten
Bauernstuben. Noch sind »Gegenstande« erkennbar, ein Heerzug
aus einer Burgstadt, angefiihrt von vier Weisen (?), Schwéne, ein
reitender Herold. Aber abgesehen davon, dass sie keine literari-
sche Vorlage, kein Marchen oder keine Sage illustrieren, sondern
frei assoziiert sind — als Figuren, die eine Geschichte zu erzdhlen
haben, wirken sie lacherlich, als wéren sie Schatten ihrer selbst,
Skelette der naturalistischen Reprédsentation. Aber dann ist da
plotzlich eine Partie, an der sichtbar wird, wie aus dem Schutt der
gegenstandlichen Fassaden jene Formwelt entsteht, von der sich
Kandinsky magisch vermittelte Ausblicke auf das Eigentliche der
Gegenstande versprach. Vor allen Dingen im rechten unteren Bild-
viertel kommt es zur Auflosung der Konturen und zum Verschwim-
men des Figur-Grund-Kontrastes. An deren Stelle tritt eine rhyth-
mische Konfiguration farbiger »Klédnge«, die auf ein Betrachterecho
unbestimmt-zerstreuter, aber intensiver emotionaler Qualitat hin
abzielt. Der Versuch ekstatischer Weltaneignung wird durch histo-
ristische, symbolistische Konventionen und durch die unzureichen-
den Mittel zweidimensionaler Malerei gebrochen.

1. Gralssucher der Moderne: Die Geistigen: Franz Marc und Wassily Kandinsky

Das Projekt »Der Blaue Reiter« (Marc, Miinter, Kandinsky) kann nur
schwer in die Gotiktiimelei, die einen Teil der deutschen Kiinst-
ler- und Kunstkritikerszene zwischen 1890 und 1920 bestimmt hat,
eingereiht werden. Dennoch bestehen enge Beziehungen — sozu-
sagen eine Etage hoher, auf der Ebene zweier Lieblingschiffren
der Intellektuellen des Fin de Siécle: Geist versus Materialismus.
Dieses Gegensatzpaar kann als die Pfropfunterlage betrachtet wer-
den, auf der die Konzepte der »Gotiker«, der »Primitiven« und eben
der »Abstrakten« wuchsen. Man bediente sich der gleichen Topoi,
einer durch die Kunst vermittelten »unio mystica«, in der das Volk
zu hoherer (geistiger) Einheit gelangen (oder getrieben) wiirde
und damit die spirituelle, durch den Materialismus hervorgerufene
Krise der Jahrhundertwende iiberwinden wiirde.” Hier ist von den
theoretischen Grundpfeilern im Schaffen Kandinskys die Rede,
von Spekulationen, die sich in diesen breiten geistesgeschichtli-
chen Strom einreihen lassen, von einer Kunstdoktrin, die Bruch-
teile des impressionistischen Vokabulars zu einer offensiven, ex-
pressiven Bildsprache umformt, sowie von der Konstruktion eines
geschichtsmetaphysischen Rahmens, innerhalb dessen Kandinsky
seinem Werk eine sozialpsychologische Wirksamkeit zuweist.

Kandinskys Kunstdoktrin

1896 sieht der 30-jahrige promovierte Nationalokonom und Jurist
Wassily Kandinsky in einer Moskauer Ausstellung moderner Kunst
eine Fassung des »Heuhaufens in der Sonne« von Monet. »Vorher
kannte ich nur die realistische Kunst, eigentlich ausschliesslich die
Russen, blieb oft lange vor der Hand des Franz Liszt auf dem Por-
trat von Repin stehen und dergleichen. Und plotzlich, zum ersten-
mal sah ich ein Bild. Dass das ein Heuhaufen war, belehrte mich
der Katalog. Dieses Nichterkennen war mir peinlich. Ich fand auch,
dass der Maler kein Recht habe, so undeutlich zu malen. Ich emp-
fand dumpf, dass der Gegenstand in diesem Bild fehlt. Und merkte
mit Erstaunen und Verwirrung, dass das Bild nicht nur packt,

255



sondern sich unverwischbar in das Gedéchtnis einpragt und immer
ganz unerwartet bis zur letzten Einzelheit vor den Augen schwebt.
Das alles war mir unklar, und ich konnte die einfachen Konsequen-
zen dieses Erlebnisses nicht ziehen. Was mir aber vollkommen klar
war — das war die ungeahnte, frither mir verborgene Kraft der Pa-
lette, die tiber alle meine Traume hinausging. Die Malerei bekam
eine marchenhafte Kraft und Pracht. Unbewusst war auch der Ge-
genstand als unvermeidliches Element des Bildes diskreditiert.<

Schoner hat keiner die eigene Kiinstler-Initiation zur Offenba-
rung stilisiert: Erstaunen und peinliche Irritation erschiittern den
Kiinstler im Angesicht des Heuhaufens, der keiner ist. Der Boden
seines bisherigen kiinstlerischen Selbstverstandnisses scheint ihm
unter den Fiissen weggezogen, und im freien Fall wird er von einer
bisher verborgenen Ahnung erfiillt. Es ist unerheblich, ob die Be-
gegnung sich tatsachlich so abgespielt hat. Hier interessiert die Si-
gnifikanz der Darstellung fiir die Ausgangskonstellation der Kunst-
doktrin Kandinskys. Die fast schmerzhafte (>peinliche«) Irritation
gilt der vermeintlichen Ignoranz, mit der der Impressionist Monet
den Gegenstand behandelt, ihn diskreditiert. Und dies geschieht
in der doppelten Negation: in der Banalisierung des Gegenstandes
der Malerei zum »Heuhaufen« und in der Verdampfung des Gegen-
standes zu Form und Farbe. Das Bild wird zur lkone rehabilitiert
— féhig, den lesenden und sezierenden, den realistischen Blick zu
umgehen und unmittelbar, mit der méarchenhaften Pracht der Far-
ben, zu verzaubern. Mit dem Verschwinden des Gegenstandes l6st
sich auch dessen rationale Verankerung im Bewusstsein und das
Bild wird wieder zum magischen Ding wie die Ikone.

Der Impressionist Monet wurde dabei griindlich missverstan-
den. Die Serie der »Heuhaufen« entstand bekanntlich im Kontext
einer Kunstidee, die das Relative, das Bewegliche der Dinge, die
Unbestandigkeit ihrer Lichterscheinung als Empfindungsqualitat
formulierte. Keineswegs ging es um die Auflosung der Dinge in
Chiffren einer Welt hinter den Dingen, sondern um das subjektive
Echo der Dinge. »Die Farben, Tone, Raume, Zeiten [...] sind fiir uns
vorlaufig die letzten Elemente [...], deren gegebenen Zusammen-
hang wir zu erforschen haben. Darin besteht eben die Ergriindung
der Wirklichkeit«, schrieb Ernst Mach in seinen »Antimetaphysi-
schen Vorbemerkungen« und brachte damit die Intentionen der
Impressionisten auf den Punkt.*

Als Kandinsky mit der impressionistischen Malerei in Kontakt kam,
steckte die Welt der Impressionisten bereits tief in der Krise. Auch
wenn sich die Erforschung der Wirklichkeit auf ihre subjektive Seite
konzentrierte, so war es immer noch die gegenstandliche Welt, die
Wirklichkeitsqualitat beanspruchen konnte. Um 1890 mehren sich
natur- und humanwissenschaftliche Konzeptionen, die die Trieb-
kréafte der Welt hinter ihrer Gestalt verorten. Psychoanalyse, So-
ziologie und Atomphysik entwerfen, sicherlich unter dem Einfluss
sozialer und technologischer Entwicklungen, das Bild einer Welt, in
dem die Dinge als Erscheinungen auf eine untergriindige Struktur
hinweisen. In der Kunst wird parallel versucht, teils in Analogie

256

zu wissenschaftlichen Visualisierungsverfahren, teils durch Wei-
terentwicklung der zeitgendssischen Bildformeln, die verborgenen
Wirklichkeiten aufzuspiiren.

Der Entscheidung Kandinskys, Kiinstler zu werden, geht eine
Phase voraus, in der er auf kiinstlerischen Ambitionen zugunsten
sozialreformerischer Betédtigung im zaristischen Russland verzich-
tet. Wéahrend seines Studiums des Rechts und der Nationalokono-
mie (1885—93) gehort Kandinsky der »Gesellschaft der Freunde der
Naturwissenschaften, der Anthropologie und Ethnographie« an. Er
widmet sich ethnographischen Studien, den Glaubensvorstellungen
und Mythologien ethnischer Minderheiten in Russland sowie dem
Bauernrecht.” Die Verbindung von Sozialreform und Folkloristik,
Nationalékonomie und Mythologie lasst die Ambivalenz erahnen,
mit der sich Kandinsky am Modernisierungsprojekt der russischen
Intelligenz beteiligt.

1896 folgt dann der Bruch. Kandinsky nimmt — so zumindest
in seinen »Riickblicken« — die Entdeckung der Radioaktivitat und
des atomaren Zerfalls durch den Physiker Antoine Henri Becquerel
1896 zum Anlass, den »Pakt« mit der Wissenschaft aufzukiindigen.
»Das Zerfallen des Atoms war in meiner Seele dem Zerfall der gan-
zen Welt gleich. Plotzlich fielen die dicksten Mauern. Alles wurde
unsicher, wackelig und weich. Ich hatte mich nicht gewundert,
wenn ein Stein vor mir in der Luft geschmolzen und unsichtbar
geworden wére. Die Wissenschaft schien mir vernichtet: ihre
wichtigste Basis war nur ein Wahn, ein Fehler der Gelehrten, die
nicht im verklarten Licht mit ruhiger Hand ihr gottliches Gebaude
Stein fiir Stein bauten, sondern in Dunkelheit aufs Geratewohl
nach Wahrheiten tasteten und blind einen Gegenstand fiir einen
andern hielten.«®

Der »Glaube an den heilenden Wert der sozialen Wissen-
schaft« schmolz ebenso wie der Glaube an »die absolute Richtigkeit
der positiven Methode«.” Die Enttauschung fithrte dazu, dass sich
Kandinsky fiir eine Kiinstlerlaufbahn entschied. War das glaubige
Verhaltnis zur Wissenschaft ein Zugestandnis an die starken my-
thologischen Unterstromungen in der Mentalitat der russischen
Intelligenz, ein Verhaltnis, dem Enttauschung und Abkehr bereits
inhdrent waren, so blieb Kandinsky andererseits jetzt, nach dem
Frontenwechsel, modern und »wissenschaftlich« genug, um als
Maler nicht zum immer noch herrschenden, historisierenden Aka-
demismus zu wechseln. Den impressionistischen Kontext eines
Monet aber konnte und wollte Kandinsky nicht tibernehmen. Er
interpretierte die Variation des Lichtreflexes auf den Gegenstan-
den der impressionistischen Bilder als Wetterleuchten des Zerfalls.
Dass es seine eigene Welt, sein eigener, dem Ancien Régime rus-
sischer Pragung verhafteter Hang zur Mythologisierung war, der
unter dem Druck der Moderne fragwiirdig wurde, blieb unreflek-
tiert. Der Subjektivismus der Impressionisten, ihr waches Bewusst-
sein von der individuell-psychischen Qualitat ihrer Welt musste
Kandinsky als unbeabsichtigter Hinweis auf die objektive Verfasst-
heit der Wirklichkeit erscheinen, als Abbildung einer Schein-Welt,
die nach dem Zerfall ihr Innerstes preisgab.

Wohin weht der »Geist der Gotik«?



In Kandinskys beriihmter Schrift »Uber das Geistige in der Kunst«
(1912) heisst es: Die »stets wechselnde dussere Umgebung« wirke
auf den Menschen wie die Taste auf eine Klaviersaite, wobei die
Wirkungen aus »drei Elementen« bestiinden: dem »Wirken der
Farbe des Gegenstands, seiner Form und [dem] von Farbe und Form
unabhingige[n] Wirken des Gegenstandes selbst<®. Obwohl die
merkwiirdige Definition der Elemente als Wirkungen noch die Ver-
wandtschaft mit den impressionistischen Empfindungen vermuten
lasst, hat doch eine radikale Verlagerung des Ursprungs der Emp-
findungen stattgefunden. Sie werden jetzt als Wesenheiten veror-
tet, die dem Menschen in seinen Gegenstanden gegeniiberstehen.
Erst wenn die scheinbare Gestalt der Gegenstdnde iitberwunden
wird, zerfallt, wird ihr wahres Sein sichtbar. Kandinsky nennt es
wechselnd die »innere Notwendigkeit«, »das Geistige« oder »das
Abstrakte«.

Von Kiinstlern und geeigneten Betrachtern kann dieses We-
sentliche der vergegenstandlichten Empfindungen mit einem spe-
ziellen Organ rezipiert und — als »innere Stimme« — zum Ausdruck
gebracht werden. Der auf Form, Farbe und den Gegenstand »an
sich« projizierte psychische Kontext wird ein zweites Mal objekti-
viert, diesmal als Subjekt-unabhingige Instanz, die dem Kiinstler
diktiert, wie er zu arbeiten hat.’ Die Unabhéangigkeit dieses »Or-
gans« von zivilisatorischer Uberformung ist vergleichbar mit der
Unabhéangigkeit des Abstrakten einer Form, Farbe oder Gegen-
stands von ihrer materiellen Hiille. Auf der Ebene der Abstraktion
im Kunstwerk, gleichgiiltig, ob es illusionistisch oder auch formal
abstrakt ist, kommt es zur Verschmelzung von Subjekt und Objekt,
zur mystischen Einheit des Seins. Die auf der Ebene der kiinstleri-
schen Produktion entwickelte Vertauschung von Subjekt und Ob-
jekt lasst sich mit dhnlichen, teils vorgefertigten, teils variierten
oder von Kandinsky neu entwickelten Geschichtskonzeptionen
verbinden.

Kandinskys Geschichtsmetaphysik

Die Schrift, in der Kandinsky seine Kunstdoktrin unter dem Titel
»Uber das Geistige in der Kunst« zusammenfasst, ist in das Jahr 1912
datiert; sie erschien bereits im Dezember 1911 bei R. Piper & Co in
Miinchen.”” Sie ist Kandinskys theoretische Inauguration auf dem
Parkett der nachimpressionistischen Moderne Deutschlands. Die
Chiffre des Geistigen biindelt eine Reihe von Motiven, die seiner-
zeit offensichtlich so evident sind, dass Kandinsky darauf verzich-
tet, sie zu erldutern: Neben einem sékularisierten Gottesprinzip, in
dessen Auftrag die Intellektuellen sich zur spirituellen Erneuerung
des Lebens berufen sehen, wird mit einer Legitimationsformel die
Erbfolge der deutschen Klassik und des romantischen Geniekults
beansprucht. Ferner wird die junge Moderne, die sich im Taumel
des Griindungsfiebers, des Auf und Ab der Konjunkturen, der Urba-
nisierung und der Klassenbildung immer weiter von ihren Wurzeln,
der standischen und agrarischen Welt des Mittelalters, entfremdet,

1I. Gralssucher der Moderne: Die Geistigen: Franz Marc und Wassily Kandinsky

angegriffen und ein trotziges, leicht beleidigtes Logo einer einst
privilegierten Kaste, die ihre Existenz unter den Bedingungen des
freien Wetthewerbs neu zu begriinden gezwungen sieht, tritt in
Erscheinung."

Der Antipode des Geistigen ist der Materialismus, auch er
eine Chiffre, die Kandinsky zunéchst nicht eigens erortert, die aber
im Kreis der Adressaten der Schrift offensichtlich unmittelbar ver-
standen wurde. Die Stichworter lauten: Erosion des christlichen
Weltbildes und der mittelalterlichen Standegesellschaft, Durchset-
zung biirgerlicher Okonomievorstellungen, wachsende Gegensétze
zwischen Klassen sowie zwischen Land und Stadt, aber auch die
theoretische und praktische Kritik an den neuen Verhéltnissen,
die Entstehung materialistischer (republikanischer, sozialistischer)
Bewegungen. Kandinsky wird an anderer Stelle und in anderem
Zusammenhang deutlicher.”

Die beiden Machte, das Geistige und der Materialismus,
stehen im stetigen Ringen um Vorherrschaft. Kandinsky definiert
seine eigene Gegenwart als Wendezeit, in der das Geistige sich
anschickt, eine materialistische Ara zu iiberwinden. In einem
Dreisprung — Klage iiber den miserablen Ist-Zustand (Kandinsky
beschrankt sich auf die Situation der Kunst), spekulative Analyse
des Bewegungsgesetzes des geistigen Lebens, Theorie des kiinst-
lerischen Auftrags in Zeiten der Wende — entwirft Kandinsky ein
Szenario der Veranderung hin zum Reich des Geistigen.

Kandinsky verurteilt zunachst den Mainstream der Kunstpro-
duktion als »I'art pour I'art«,” den er als der griechisch-klassischen
Tradition verpflichtet sieht und offensichtlich mit Naturalismus,
Impressionismus und Symbolismus (-Naturnachahmung«, » impres-
sionistische Malerei«« und in »Naturformen verkleidete Seelenzu-
stande«") gleichsetzt. Er verwirft die Moglichkeit der Wiederbele-
bung »griechischer Prinzipien« als leere Imitation und proklamiert
die Zukunftstrachtigkeit einer Kunst, die Affinitaten zu »primitiven«
Kulturen pflegt. »Die Ahnlichkeit der inneren Bestrebungen in der
ganzen moralisch-geistigen Atmosphére, das Streben zu Zielen, die
im Hauptgrunde schon verfolgt, aber spdter vergessen wurden,
also die Ahnlichkeit der inneren Stimmung einer ganzen Periode,
kann logisch zur Anwendung der Formen fiihren, die erfolgreich in
einer vergangenen Periode denselben Bestrebungen dienten. So
entstand teilweise unsere Sympathie, unser Verstdndnis, unsere
innere Verwandtschaft mit den Primitiven.«®

Allerdings diirfe der »Zug ins Primitive« nicht das letzte Wort
einer neuen Kunst sein: »Unsere Seele, die nach der langen ma-
terialistischen Periode erst im Anfang des Erwachens ist, birgt in
sich die Keime der Verzweiflung des Nichtglaubens, des Ziel- und
Zwecklosen. Der ganze Alpdruck der materialistischen Anschau-
ungen, welche aus dem Leben des Weltalls ein boses zweckloses
Spiel gemacht haben, ist noch nicht vorbei.<* Die so beschriebene
Stimmung der materialistisch Geschadigten unterscheide die Mo-
dernen von den Primitiven. Der Moderne miisse sich zugleich als
gottlicher Menschendiener und Martyrer verstehen, der nur dem
Geistigen diene."”

257



Nach der kritischen Ouvertiire entwirft Kandinsky ein Modell
der Stratifikation der (geistigen) Menschheit oder des menschli-
chen Geistes und seiner Evolution. »Ein grosses spitzes Dreieck
in ungleiche Teile geteilt, mit der spitzesten, kleinsten Abteilung
nach oben gewendet — ist das geistige Leben schematisch richtig
dargestellt. Je mehr nach unten, desto grosser, breiter, umfangrei-
cher und hoher werden die Abteilungen des Dreiecks.«® Das Drei-
eck entwickelt sich langsam nach vorne und aufwarts, wobei die
einzelnen Abteilungen phasenverschoben nachvollziehen, was die
Spitze vorexerziert. Der Avantgardist (in diesem Fall der Kiinstler)
der jeweiligen Abteilung erfiillt seine Rolle, wenn er (iber seinen
Tellerrand in die nachsthohere Abteilung hinaufschauen kann. In
diesem Falle erweist er sich als »Prophet seiner Umgebung und
hilft der Bewegung, der widerspenstigen Karre.«”

Die Kunst sei in diesen Zeiten materialistisch, halte es fiir ihr
Ziel, die Gegenstdnde »wiederzugeben«? Es gehe nicht mehr um
das »Was«, sondern nur noch um das »Wie«. Die Kunst wird von
einer grossen Menge »ausserlich begabter, gewandter Menschen
ausgeiibt.

Trotz der »Verblendung«, des »Chaos und dem wilden Jagen«
bewegt sich das geistige Dreieck weiter, denn er ist da, »der un-
sichtbare Moses«, »sieht den Tanz um das Goldene Kalb« und bringt
eine »neue Weisheit mit sich zu den Menschen.«* Seine Sprache ist
zunachst nur Kiinstlern verstandlich. Die neue Weisheit liegt darin,
in den Gegenstanden nicht nur das »rein harte Materielle« zu sehen,
»sondern auch noch das, was weniger korperlich als der Gegen-
stand der realistischen Periode ist [...]<.” Dieses Andere, »welches
das geistige Brot des jetzt beginnenden geistigen Erwachens bilden
wird [...]«, ist »ein kiinstlerischer Inhalt, die Seele der
Kunst, ohne welche der Kérper [...] nie ein volles gesundes Leben
fiihren kann, ebenso wie der einzelne Mensch oder ein Volk.«*

Eine nach dem Grad der Vergeistigung geschichtete Gesell-
schaft, ihre Durchsetzung mit Propheten, goldenen Kéalbern und
Verblendeten, ist mitnichten die anachronistische Phantasie eines
einsamen Rufers; das wilhelminische Bildungsbiirgertum traumte
spatestens seit den 80er Jahren des 19. Jahrhunderts von einer
standischen Revision der modernen Gesellschaft, an deren Spitze
ein Adel nicht des Blutes oder des Besitzes, sondern des Geistes
stehen sollte. Diese Vision wurde in schriftlichen Veroffentlichun-
gen, vermutlich auch in Reden und im Salongeplauder der Gesell-
schaft, den Stammtischen der Gebildeten und Begiiterten, so zahl-
und variantenreich kolportiert,” dass Kandinsky sich bei Abfassung
dieser Zeilen sicher sein konnte, offene Tiiren einzurennen. Die
eigentliche Schwierigkeit bestand darin, die falschen Propheten zu
entlarven.

Kandinsky muss deshalb deutlicher werden, was die Bevolke-
rung des Dreiecks angeht: Eine der unteren Abteilungen erreicht
das »materialistische »Credo««, wonach Gott tot sei und die An-
archie lebe. Die Leute sind Republikaner, Sozialisten, ohne eige-
nes Urteil und ohne eigene Problemlésungskompetenz.® In den
ibergeordneten Schichten klammern sich Leute an die angeblich

258

ehernen Grundséatze positivistischer Wissenschaftler, Marxisten,
Naturalisten. Sie sind allesamt Atheisten und »noch 6fter Repub-
likaner«” (als in den unteren Abteilungen). Da sie »dank ihrer Bil-
dung« wissen, dass die von ihnen Angebeteten »noch gestern [...]
Streber, Schwindler, Pfuscher« waren, geht Angst um, »wie in den
Kopfen der Passagiere eines grossen, festen iiberseeischen Damp-
fers, wenn auf der hohen See bei in Nebeln verschwundenem fes-
tem Land [...]«<.*® Je hoher in der Pyramide, je mehr Sehende in den
Abteilungen, desto ausgeprégter ist die Angst.

Nur in der obersten Region der Pyramide herrsche keine
Angst, brauche keine Angst zu herrschen. Es ist die Welt der Leit-
wissenschaft, der Physik, namentlich der Atomphysik. Hier werde,
so Kandinskys Missverstandnis, die Welt kithn entmaterialisiert.
Materie werde ersetzt durch bewegte Elektrizitat. Hier tiberschnei-
den sich die Erfindungen der Wissenschaft, die »halbvergessenen
Methoden« der Primitiven, die Bestrebungen der Theosophen. Zu-
sammen mit Religion und Moral (Nietzsche) sowie den Kiinsten
(Maeterlinck, Wagner, Debussy, Mussorgsky, Skrjabin, Schonberg,
Rossetti, Bocklin, Segantini, Cézanne, Matisse, Picasso) wird an der
Zertrimmerung des materialistischen Weltbildes gearbeitet und
bewirkt, dass der Mensch »seinen Blick von der Ausserlichkeit ab
undsich selbst zuwendet«?

In seiner (im Rahmen des Almanachs erschienenen) Schrift
»Uber die Formfrage« (1912) nimmt Kandinsky den Faden der ge-
schichtsmetaphysischen Begriindung wieder auf und spinnt ihn
weiter. Ein mythologischer Populismus tritt hinzu, wonach die
»schwarze Hand«, Reprasentant des Riickschritts und des Mate-
rialismus, mit dem »weissen Strahl« als Reprasentant des Geistes
um Hegemonie kdmpft. Evolution sei nur méglich, wenn ihr keine
Schranken in den Weg gestellt werden. Das Fehlen von Schranken
nennt Kandinsky »dussere Bedingung« der Evolution. Die vorwarts
treibende Kraft sei der abstrakte Geist, jene in den Dingen wal-
tende Instanz, die nach der angeblichen Bankrotterklarung des
Materialismus die Rolle der physikalischen Elemente tibernehme.
Dieser Geist muss, wenn sich Evolution ereignen soll, herausklin-
gen konnen, man muss ihn rufen héren konnen. Dies wird als »in-
nere Bedingung« bezeichnet.*

Die grosse Gegenspielerin des Geistes ist die »schwarze
Hand«, die die Angst vor der »freien Bahn«, die Angst vor »Frei-
heit« ebenso wie die »Taubheit gegen den Geist (stumpfer Materi-
alismus)« als Waffen — Kandinsky bezeichnet sie als »Werkzeuge«
— nutzt, um das Geistige niederzuringen.” Ihr Hauptmittel ist al-
lerdings die Verwandlung allgemein durchgesetzter Standards des
abstrakten Geistes in Schranken, die ein weiteres Vorwartsstiirmen
verhindern sollen. Oder mit Kandinskys Worten: »Das Verwandeln
des neuen Werts (der Frucht der Freiheit) in eine versteinerte Form
(Mauer gegen die Freiheit) [...]. <’ Da die Schranken der schwarzen
Hand nichts anderes sind als die zementierten Errungenschaften
»geistigen Fortschritts«, sind nicht die Errungenschaften das ei-
gentliche Ziel der »geistigen« Evolution, sondern der Geist selbst.
»So sieht man, dass das Absolute nicht in der Form (Materialismus)

Wohin weht der »Geist der Gotik«?



zu suchen ist.< An dieser Stelle kippt die Geschichtsmetaphysik
Kandinskys um in den Entwurf eines Bewegungsgesetzes der Mo-
derne, das »materialistischen« Konzepten der »inneren Notwendig-
keit« gesellschaftlicher Evolution tiberraschend ahnlich sieht.

Die Verschrdankung von Evolution und »Geist« hat trotz einschldgi-
ger Rhetorik mit der zirkuldren Geschichtsauffassung christlich-re-
ligiosen Zuschnitts wenig gemein. In theologischer Auslegung des
alten und neuen Testaments ist aller geschichtlicher Fortschritt
schon aufgehoben im Walten des Anfangsprinzips, im Walten Got-
tes. Veranderung ist nur Wiederholung des ewig Gleichen und das
menschliche Leben ein kurzer Ausflug in eine fremde Welt, ein
ephemeres Ereignis auf dem Weg zuriick in die Sphéare transzen-
denter Existenz. In Kandinskys Modell wird der geschichtliche Pro-
zess zwar an die Leine einer transzendenten Instanz, des Geistigen,
gelegt, manifestiert sich allerdings im Diesseits — eine erstaunlich
»materialistische« Evolution. Die Determiniertheit des Prozesses
als permanente Auf- und Vorwartsentwicklung erinnert nicht nur
an Vorstellungen einer permanenten Revolution (aller gesell-
schaftlichen Verhiltnisse), sondern nimmt auch Ziige des techno-
kratischen Fortschrittsglaubens spéaterer Jahrzehnte vorweg. Das
Geistige, das ist der Fortschritt in Permanenz. Seine energetische
Quintessenz wird als idealistisches Prinzip formuliert. Die begriff-
liche Abstraktion des modernen Evolutionsprozesses wird im Akt
gehobener Magie zum metaphysischen Agens verkehrt. Dieses lasst
sich diskursiv nicht mehr vermitteln. Zu seiner Verkiindigung be-
darf es der Offenbarung. Es ist die Zeit der Seancen, der esoteri-
schen Wahrheiten und der Aurafotografie. Und es ist die Stunde
Kandinskys. Der Kiinstler als unfreiwilliger Seismograph des Be-
wegungsgesetzes der Moderne. Er offenbart es im Zittern seiner
Abstraktionen.

II. Gralssucher der Moderne: Die Geistigen: Franz Marc und Wassily Kandinsky

259



260

Wassily Kandinsky, Brief an Gabriele Miinter,

23. Feb. 1904; zitiert nach: Barnett, Vivian Endicott,
Kandinskys Hauskataloge. Kategorien, Formate,
Stilmittel, in: Der frithe Kandinsky, 1900-1910,

hrsg. von Magdalena M. Moeller, mit Beitragen von
Vivian Endicott Barnett, Andreas Hiineke, Natasha
Kurchanova u. a., Miinchen 1994 (Publikation zur
gleichnamigen Ausstellung, Briicke-Museum Berlin;
Kunsthalle Tiibingen), S. 51.

Zur Rolle der beiden Chiffren in der kulturpolitischen
Auseinandersetzung um die Jahrhundertwende zum
20. Jahrhundert siehe u. a. Wyss, Beat, Der Wille zur
Kunst. Zur édsthetischen Mentalitat der Moderne,
KoIn 1996; Domm-Maurer, Anne S., Der »klassi-
sche« Hans von Marées und die Existenzmalerei
Anfang des 20. Jahrhunderts, Univ. Diss. Miinchen,
(Miscellanea Bavarica Monacensia 46), Miinchen
1989; Flasch, Kurt, Die geistige Mobilmachung. Die
deutschen Intellektuellen uad der Erste Weltkrieg.
Ein Versuch, Berlin 2000.

Kandinsky, Wassily, Riickblicke; zitiert nach der
Einfiihrung von Max Bill in: Kandinsky, Wassily,
Uber das Geistige in der Kunst, 4. Aufl., Bern 1952
(Erstausgabe 1912), S. 9.

Mach, Ernst, Die Analyse der Empfindungen und das
Verhéltnis des Physischen zum Psychischen, 4. Aufl.,
Jena 1903; zitiert nach: Wunberg, Gotthart (Hrsg.),
Die Wiener Moderne. Literatur, Kunst und Musik
zwischen 1890 und 1910, Stuttgart 1981, S. 145.
Kurchanova, Natasha, Die Volksmythologie: eine
visuelle Sprache?, in: Moeller 1994 (wie Anm. 1),

S. 57—69, hier S. 58. Nach Kurchanova lassen sich
seine Studien in Zusammenhang mit den Auffas-
sungen der so genannten mythologischen Schule
bringen, die zu den Hauptstromungen der russischen
Folkloristik gehort.

Kandinsky 1912 (wie Anm. 3), S. 11-12.

Kandinsky, Wassily, Vorwort zum Katalog der
Kandinsky-Kollektiv-Ausstellung 1902—1912, in: Kan-
dinsky, Die Gesammelten Schriften, hrsg. von Hans
K. Roethel und Jelena Koch, Bern 1980, Bd. 1, S. 22.
Kandinsky 1912 (wie Anm. 3), S. 75. Alle Zitierungen
im Original kursiv.

26
27
28
29
30

31
32
3

Kandinsky, Wassily, Das Bild mit weissem Rand, in:
Kandinsky 19011913, Berlin 1913; zitiert nach: Thiirle-
mann, Felix, Kandinsky tiber Kandinsky, Bern 1986,
S. 158.

Siehe dazu die Einfithrung von Max Bill; in: Kan-
dinsky 1912 (wie Anm. 3), S. 7.

Siehe hierzu insbesondere die Untersuchung des
Stellenwerts von Lagarde (1827—1891) und Langbehn
(1851-1907) fiir die weltanschauliche Fundamentie-
rung der deutschen Moderne durch Domm-Maurer
1989 (wie Anm. 2), S. 140—142.

Siehe Kandinskys Bemerkungen iiber die Bevolke-
rung der unteren Abteilungen der gesellschaftlichen
Pyramide; in: Kandinsky 1912 (wie Anm. 3).

Max Bill; in: Kandinsky 1912 (wie Anm. 3), S. 25.

Ebd., S. 23.

Ebd., S. 21 (Hervorhebung durch Kandinsky).
Ebd., S. 22.
Ebd.,/S: 27.
Ebd., S. 29.
Ebd., S.30.
Ebd,, S. 32.
Ebd., S. 32.
Ebd., S.33.
Ebd., S.33.

Ebd., S. 34 (Hervorhebung durch Kandinsky).

Zu der Verbreitung kulturkonservativer Vorstel-
lungen in den »Mittelklassen« der wilhelminischen
Gesellschaft siehe Domm-Maurer 1989 (wie Anm. 2);
Barlosius, Eva, Naturgemdsse Lebensfiihrung. Zur
Geschichte der Lebensreform um die Jahrhundert-
wende, Habil.-Schr. Univ. Hannover, Frankfurt a.
M./New York 1997.

Kandinsky 1912 (wie Anm. 3), S. 36.

Ebd:, S, 37.

Ebd., S. 38.

Ebd., S. 43 (Hevorhebung durch Kandinsky).
Kandinsky, Wassily, Uber die Formfrage, in: Der
Blaue Reiter, hrsg. von Wassily Kandinsky und Franz
Marc, Erstausgabe 1912; dokumentatorische Neuaus-
gabe von Klaus Lankheit, Miinchen 1965, S. 132—188,
hier S. 136. Zitierungen im Original kursiv.

Ebd., S. 136.

Ebd., S. 137.

Ebd., S. 137.

Moeller 1994 (wie Anm. 1), Taf. 2: 1.

Wohin weht der »Geist der Gotik«?



	Wie kommt der Geist in die Kunst? : Zu Wassily Kandinskys Kunstdoktrin

