
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 9-10 (2002-2003)

Artikel: "... der neue Gotiker ohne Dom und Bibel, ohne Bild und Gestalt, der
europäische Gedanke ohne Form" : Franz Marcs Gotik-Begriff und die
kunsthistorische Rezeption seines Werkes

Autor: Birg, Barbara C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720145

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Barbara C. Birg

»... der neue Gotiker ohne Dom und Bibel, ohne Bild und Gestalt, der

europäische Gedanke ohne Form« — Franz Marcs Gotik-Begriff und die

kunsthistorische Rezeption seines Werkes

Im Herbst 1911 verfasste Franz Marc, noch vor dem endgültigen
Bruch mit der Neuen Künstlervereinigung München, einen im

Hinblick auf den Blauen Reiter richtungsweisenden Text über die neue

Künstlergeneration - »Die >Wilden< Deutschlands«. Hieraus stammt

wohl eine der meist zitierten Aussagen Marcs: »Die Mystik erwachte

in den Seelen und mit ihr uralte Elemente der Kunst [...]. Ihr Denken

hat ein anderes Ziel: Durch ihre Arbeit ihrer Zeit Symbole zu schaffen,

die auf die Altäre der kommenden geistigen Religion gehören

und hinter denen der technische Erzeuger verschwindet.«2

Der Schlüssel zu den Werten, welche gemäss Marc die Ikonen

der »Altäre der kommenden geistigen Religion« verkörpern, liegt
in seinen Tierbildern. In ihnen sind die Spuren »der uraltein]
Elemente der Kunst«, der Mystik und der Gotik zu suchen, jedoch nicht

in formalen oder thematischen Reminiszenzen. In seinen
kunsttheoretischen Schriften stellt Franz Marc die Verbindung der Avantgarde

zur Tradition des Geistigen dar, welche für ihn in der Epoche

der Gotik ihre reinste Verkörperung fand. Wie ein exemplarisch

zusammengestellter Abriss der Rezeptionsgeschichte von Marcs

Gemälde »Der Turm der Blauen Pferde« (Abb. 1) zeigt, wurde in den

Jahren des eigentlichen »Gotik-Booms«, während und unmittelbar
nach dem Ersten Weltkrieg, dieser Aspekt von den zeitgenössischen

Kunstkritikern erstaunlicherweise nicht explizit aufgenommen.

In dem von Lankheit herausgegebenen literarischen Nachlass von

Marc erscheint nach den jugendlich unbeschwerten Tagebuchnotizen

der Frankreichreise von 1903 eine im April 1910 unter dem Titel
»Über das Tier in der Kunst« verfasste Schrift. In diesem Text folgte
Marc der Aufforderung Reinhold Pipers, über das eigene Werk zu

schreiben. Bereits zu diesem Zeitpunkt, d. h. vor der Begegnung

Marcs mit der Neuen Künstlervereinigung München (NKVM), vor
seinem späteren kunstpolitischen Engagement und seiner Freundschaft

zu Kandinsky und Macke, werden hier zentrale Überlegungen

deutlich, die das spätere Schaffen des Künstlers prägen; auch wenn

diese, wie in der komplexen Zitierweise Lankheits zum Ausdruck

kommt, für Marc noch keineswegs klar und ausgereift sind.

»Meine Ziele liegen nicht in der Linie besonderer Tiermalerei.

Ich suche einen guten, reinen und lichten Stil, in dem wenigstens
ein Teil dessen, was wir moderne Maler zu sagen haben werden,

restlos aufgehen kann. {Und das wäre vielleicht ein} (Ich such

mein) Empfinden für den organischen Rhythmus aller Dinge (zu

steigern), {ein pantheistisches Sichhineinfühlen} (suche mich pan-
theistisch einzufühlen) in das Zittern und Rinnen des Blutes in der

Natur, in den Bäumen, in den Tieren, in der Luft ; - suche)
das zum {>Bilde«} (Bilde zu) machen, mit neuen Bewegungen und

mit Farbe, die unseres alten Staffeleibildes spotten.«5

Durch Delacroix, Millet, Degas, Cézanne, van Gogh und die

Pointillisten sei die zeitgenössische französische Malerei bereits

auf dieses Thema hin geschult worden, jedoch, wie er sich wundert,

ohne auf das Tierbild zu stossen: »Ich sehe kein glücklicheres

Mittel zur »Animalisierung der Kunst« {, wie ich es nennen möchte,}

als das Tierbild.«" Auch eineinhalb Jahre später nimmt für Marc die

Auseinandersetzung mit dem Tier eine Schlüsselrolle ein. »Gibt es

für einen Künstler eine geheimnisvollere Idee als die {Vorstellung},

wie sich die Natur wohl in dem Auge eines Tieres spiegelt? [...1 Wie

armselig, {ja} seelenlos ist unsre {Gewohnheit} Konvention, Tiere

in eine Landschaft zu setzen, die unsren Augen zugehört statt uns

in die Seele des Tieres zu versenken, I...] um dessen Bildkreis zu

erraten.«5

Es geht für ihn nicht darum, einen äusserlichen Typus eines

Tieres zu zeigen, sondern in seinen Bildern das »innerlich{e,}
zitternde Tierleben herauslzulfühlen«6. Die Suche nach einem »guten,

reinen und lichten« Stil geht mit der Suche nach dem Empfinden für

den »organischen Rhythmus aller Dinge« einher.7 Dieser Stil steht

somit nicht nur für die Überwindung einer althergebrachten,
absterbenden künstlerischen Tradition, sondern er ist auch das Symbol

eines geistigen Wandels. Die »gute, reine und lichte« Malweise

erhält eine ethische Dimension; das Tierbild wird zum Medium, zur

Meditationsformel, welche das Erlangen des revolutionierenden

Stils und das pantheistische Sich-Einfühlen verbindet und es dem

Betrachter ermöglicht, diese elementaren Gefühle nachzuerleben.

II. Gralssucher der Moderne: Die Geistigen: Franz Marc und Wassily Kandinsky 247



Der Wunsch, sich hineinzuversenken, mitzufühlen, erinnert zum

einen an das Aufkommen esoterischer und okkultistischer Strömungen

der damaligen Zeit, deren Ziel es war, mit der geistigen Welt

in Verbindung zu treten, zum anderen an die Religiosität
mittelalterlicher Mystik. Dieser Vergleich war für die zeitgenössischen

Betrachter seiner Werke keineswegs ungewöhnlich. 1916 nennt
Wilhelm Hausenstein Marcs »franziskanische Liebe zu den Tieren und

zu der Erde« das entscheidende Merkmal seiner Bilder: »Tief innen

wohnte in diesen Bildern, deren Beete die Hand eines sorgenden

Gärtners verrieten, eine geistige, ja mystische Animalität, die ins

Zügellose geht.«8 Für Marc selbst konnte es keine »grosse und reine

Kunst« ohne Religion geben. Je religiöser die Kunst gewesen wäre,

»[...] desto {reiner, echter} künstlerischer war«9 sie; »[...] der Taumel

über unsre Klugheit wird sich bald legen und die Kunst wird wieder

zum grossen Gott, ja die Begriffe Gott, Kunst und Religion werden

wiederkommen; neue Symbole und Legenden werden in unsre

erschütterten Herzen einziehen«.10 Um die Vollkommenheit der Kunst

zu erreichen, wird der Künstler erneut hinter seinem Werk zurücktreten,

wie dies - so Marc - in der Reifezeit der Gotik und in der

Romantik der Fall gewesen war." In diesen Epochen hatte sich seiner

Meinung nach in der Kunst »alle Sage, alle Mystik, aller
Okkultismus« offenbart.12 Diese Wahrheit, welche in den Schöpfungen der

Gotik und den Dichtern und Musikern des 19. Jahrhunderts lebendig

war, erwache nun wieder in den Seelen der Künstler.

Franz Marc war der populärste Künstler des Blauen Reiters. Bereits

1917 bemerkte der Hamburger Kunsthistoriker Carl Georg Heise,

dass Marc das Interesse seiner Generation am meisten in Anspruch

nahm." Durch seinen Tod an der Front (1916) war er zum Helden,

zu einer Legende geworden. Zwei Jahre später kaufte Ludwig Justi

Marcs Gemälde »Der Turm der Blauen Pferde« für die Nationalgalerie

Berlin an. Durch den Ankauf sprach Justi Marcs Werk die

Anerkennung aus, Teil der originären deutschen Kunst und Kultur

zu sein,14 welche er im Aufbau der zeitgenössischen Abteilung
der Nationalgalerie zu fördern suchte. Justi wollte damit zum

Erstarken eines neuen deutschen Nationalstils beitragen, der einen

Gegenpol zum vorherrschenden »Impressionismus«, wie ihn Max

Liebermann und seine Mitstreiter propagierten, bilden konnte.5

Diesem Wunsch lag die Vorstellung vieler deutscher Kulturschaffender

zugrunde, dass die Niederlage Deutschlands im Ersten

Weltkrieg durch das Fehlen einer starken deutschen Kultur
entscheidend beeinflusst worden war. Die Ursache für diese Schwäche

wurde im imitierenden deutschen Impressionismus gesehen,

welcher die deutsche Kultur durch Übernahme französischen

Kulturguts bzw. französischen »Wesens« sozusagen »unterwandert«

habe.16 Die Rückbesinnung auf die Ursprünge des »Geistigen« in

der deutschen Kultur sollte dieses Ungleichgewicht tarieren. Diese

Tradition reichte nach Ansicht Justis - und darin stimmte er mit

Marc, wie oben zu sehen war, überein — von Grünewald und der

Gotik bis zu den Künstlern der deutschen Romantik und blühte in

den Werken des Expressionismus wieder auf.

Vor diesem Hintergrund sind auch die Rezeptionen der folgenden

Jahrzehnte zu sehen. Kurt Breysig beschreibt 1927 Marc als

denjenigen, welcher in den Zeiten der »äusseren und inneren Krise

unseres Volkes« selbst die »Augen und die Seele« der Skeptiker mit

dem »Turm der Blauen Pferde« zu Begeisterten des vorgehenden
Wandels werden liess.17 Das »starke Schöpfer-Ich« Marcs zeige hier

»[...] ein neues Jenseits hinter den Dingen, in den Dingen: ein Stück

nicht zwar der wirklichen, doch ganz gewiss der wahren Welt [...]«,18

ein »[...] Urwelttier, das noch keiner Knechtschaft Joch, noch keines

Bezwingers Gewicht getragen«. Durch die »Pforte Tier« erschloss

sich Marc nach Breysig »das innere Heiltum des Weltsinns«.19 Breysig

betonte in seiner Schilderung die noblen, unverbildeten
Charaktere der Urwelttiere, welche frei von allen zivilisatorisch
verderbten Einflüssen sind.

In den Augen Alois Schardts (1936), des Verfassers der ersten

Monografie Marcs, wurden die Blauen Pferde zu transzendentalen

Wesen, zu Boten des geistigen Lebens. Er interpretierte den »Turm

der Blauen Pferde« als Sinnbild »der Erlösung aus allem Leid«20,

als das »(...] Bekenntnis des geistigen Menschen zur Ewigkeit des

Geistes.«21 »Wegweisend führt uns ein blauer Streifen von der

Vorderhand des unteren Pferdes über drei Pferdeleiber hinweg, direkt

zur Höhe: aus der Dunkelheit zum hellen Licht, aus dem Dunstkreis

der leidenschaftlichen Farben zu den Tönen einer reinen, geläuterten

Freude. Visionär steigen blaue Pferdeleiber zur Höhe - schon

durch dieses Blau die Sehnsucht tragend nach der Vereinigung mit
der tiefen Bläue des Himmels. Es sind schwere Pferdeleiber, die

ihre eigene Schwere überwinden und aufsteigend zu schweben

beginnen [...1. Nicht mehr das stoffoffenbarende Licht des Tages,

sondern die Kraft innerer Erleuchtung L I«22 sieht Schardt in

diesem Bild zur Wirkung gebracht. Die Assoziation zur »gotischen«,

aufstrebenden Linie liegt in seinen Beschreibungen zum Greifen

nahe: »Das zur Höhe aufstrebende Gefühl verbindet der Mensch

mit allen aufsteigenden Linien, ob er sie nun an einem aufsteigenden,

sich von der Erdenschwere loslösenden Turm, an einem die

Erdoberfläche überragenden Bergesgipfel, an der aufrechten
Gestalt eines Baumes, an dem stolzen Höhenflug eines Adlers oder an

der Blicklinie seiner zur Wölbung des Himmels erhobenen Augen

erlebt [...]. Dieses gleiche Strebegefühl ist auch dem seelisch-geistigen

Leben eigentümlich.«22

Lankheit (1950) knüpft an das Transzendente, Entmaterialisierte

der Schardt'schen Beschreibung an und versinnbildlicht das

Emporstrebende, die Sehnsucht nach der Vereinigung mit dem

Himmel, das visionäre Aufsteigen zur Höhe anhand des Vergleichs

mit einem »religiösen Gesamtkunstwerk«: der gotischen Kathedrale.24

»Und wir möchten wagen, von der stählernen Statik seiner

in den Himmel aufgetürmten Pferdegruppe weit über die Zeiten die

Brücke in die Vergangenheit zu schlagen, hin zu jenen mittelalterlichen

Kathedraltürmen, die als Symbol überweltlicher Erlösungssehnsucht

die Enge der Wohnstätten überragen.«25 Beide Leistungen

- die Marcs und die des gotischen Baumeisters - beurteilte

Lankheit, indem er eine Formulierung Burckhardts aufgriff, als

248 Wohin weht der »Geist der Gotik«?



»Ausdruck des ewigen und unzerstörbaren metaphysischen
Bedürfnisses der Menschheit«.26 Unwillkürlich wird man durch den

Vergleich Marcs mit einem gotischen Baumeister an sein bereits in

der Einleitung erwähntes Zitat erinnert. »Ihr Denken hat ein anderes

Ziel: Durch ihre Arbeit ihrer Zeit Symbole zu schaffen, die auf

die Altäre der kommenden geistigen Religion gehören und hinter

denen der technische Erzeuger verschwindet.«27 Ob Lankheit diese

Metaphern aus seiner Auseinandersetzung mit Marcs literarischem

Nachlass ableitete, lässt sich nicht nachweisen. Ein Vergleich mit

Zitaten aus Marcs Schriften würde dies nahe legen. Doch geht

Lankheit in seiner grundlegenden Forschung zum Leben und Werk

von Franz Marc nicht auf dessen Gotik-Begriff ein.

Schuster übernimmt in gewisser Hinsicht Lankheits Architekturmetapher.

Er sieht das Tierbild Marcs als eine »sakrale Utopie«, »[...]

in der die Tiere in einer blauen Kristallarchitektur als geläuterte und

vergeistigte Wesen zum Himmel emporwachsen«.28 Doch rezipierte
Marc die Gotik seiner Ansicht nach nicht unmittelbar, sondern in

der formalen Auseinandersetzung mit dem Werk Delaunays. »Seine

Gotikparaphrasen, für Delaunay ein strenges Formexperiment,
[...] wurden durch ihre so offensichtliche Aufhebung der

Zentralperspektive wie durch ihre auf Blau gestimmte Farbigkeit bei den

deutschen Künstlern vielerorts zum Sinnbild einer rein geistigen,
dem Überirdischen zustrebenden Befindlichkeit. Gleiches gilt für ein

zweites Leitmotiv Delaunays, seine »Eiffeltürme« [...]. Von Delaunay

als Signale eines dynamischen Weltstadtgefühls aufgefasst, verwandelten

sich die »Eiffeltürme« bei den deutschen Künstlern bis hin

zu Feiningers Bauhaus-Kathedrale wieder zu Gleichnissen des

Aufstrebens, der Welttranszendierung und schliesslich zu

Himmelsarchitekturen. Marc, der ein besonders eindrückliches Eiffelturm-

Gemälde von Delaunay aus der Ausstellung des »Blauen Reiters«

kannte, hat in seinem »Turm der Blauen Pferde« gleichsam drei

Bilderfindungen Delaunays, seine »Fenster«, seine Gotikvisionen und

seine »Eiffeltürme« zu einer völlig immateriellen, sakral gestimmten,

himmelwärts gewandten Tierarchitektur verbunden.«29

Levine knüpft in seinem Buch »The Apocalyptic Vision« (1979)

an die Sichtweise Breysigs an, verfolgt sie bis zum Tierbild in der

Philosophie des 19. Jahrhunderts und illustriert sie durch Beispiele

aus der expressionistischen Literatur. Er stilisiert die Pferde Marcs

zu Gegenbildern einer »materialistischen, geistlosen und bour-

geoisen wilhelminischen Gesellschaft«; unschuldig, primitiv,
aufrichtig, geleitet durch die »Macht des Geistes, des Instinktes, des

Animalischen«.30 Doch werden bisherige Interpretationen durch

Levine um ein wesentliches Element erweitert: durch die

apokalyptische Vorsehung. Nach Levine fügte Marc die Mondsichel auf

der Brust des unteren Pferdes als Symbol für die bevorstehende

Apokalypse, für den unausweichlichen Läuterungsprozess an,
welcher der Menschheit vor dem Heranbrechen eines neuen Zeitalters

bevorstand.31 Die Symbolik des Mondes begründet er zum einen mit

Beispielen aus der zeitgenössischen Dichtung und zum anderen mit

Vergleichen mit deutschen gotischen Bildwerken. War Marc die

Notwendigkeit eines Krieges zu diesem Zeitpunkt bereits bewusst?

Gehört die Sichel wirklich zum apokalyptischen Vokabular der

folgenden Jahre oder gehört sie, wie andere Himmelszeichen in Marcs

Bildern, zu einer kosmisch-geistigen Einheit, die der Künstler in

seinen Werken zu verdeutlichen sucht? Marcs Schriften, welche in

den ersten Kriegsmonaten entstanden, scheinen Levines Annahmen

zu bestätigen. Jedoch warnt Langner (1980) vor einer

Interpretation des Bildes vor dem Hintergrund dieser Texte, welche im

Folgenden besprochen werden. Man müsse in Rechnung stellen,
»dass die Verstiegenheit der Sinngebungen, mit denen Marc sich im

Krieg gegen das Geschehen um ihn zu behaupten suchte, dem Mass

seiner heillosen Überforderung durch das Grauen entspricht«.32

»Der Turm der Blauen Pferde« entstand im Jahr 1913. In diesem Jahr

kamen Franz Marc und Wassily Kandinsky nach dem hoffnungsvollen

Anfang des Blauen Reiters zur ernüchternden Erkenntnis, dass

die Zeit noch nicht reif für eine umfassende künstlerische Erneuerung

war, und somit wurde eine zweite Ausgabe des Almanachs

auf unbestimmte Zeit verschoben.33 Kurz darauf brach der Erste

Weltkrieg aus. Marcs bisherige Überlegungen reiften unter dem

Eindruck der umwälzenden Ereignisse des Krieges zu einer
Philosophie des »europäischen Gedankens« heran.34 Die Schriften dieser

Zeit gehören zu den kontrovers diskutierten Aussagen Marcs. Zu

ihnen zählen vor allem »Im Fegefeuer des Krieges« (Herbst 1914),

»Das geheime Europa« (Ende 1914), »Der hohe Typus« (1914/15) und

»Die 100 Aphorismen - Das zweite Gesicht« (Anfang 1915). Unter

dem Eindruck der allgemeinen Kriegseuphorie dieser Tage entsteht

bei Marc das Bild einer apokalyptischen Mission des Krieges. An

die Stelle des gescheiterten intellektuellen Kampfes um eine

Erneuerung der geistigen Gesinnung tritt bei Marc nun der Glaube,

durch den Krieg das Alte, Marode, Überkommene auslöschen zu

können und dadurch den Weg für einen Wandel zu ebnen.35

»In solcher Zeit wird jeder, er mag wollen oder nicht, in seine

Nation zurückgerissen. Ich kämpfe in mir sehr dagegen an; das

gute Europäertum liegt meinem Herzen näher als das Deutschtum;

was Sie jetzt fühlen, weiss ich nicht. Ich selbst 1 e b e in diesem
Kriege. Ich sehe in ihm sogar den heilsamen wenn auch grausamen

Durchgang zu unsern Zielen; er wird die Menschen nicht
zurückwerfen, sondern Europa reinigen, »bereit« machen.«36

Kandinsky stimmte ihm in der Notwendigkeit dieses Schrittes

zu: »Bis zum letzten Augenblick konnte ich nicht glauben, dass Ihre

Erwartungen sich rechtfertigen können. Ich dachte, dass für den

Bau der Zukunft der Platz auf eine andere Art gesäubert wird. Der

Preis für diese Säuberung ist entsetzlich l...].«37

Marcs Ansicht nach hatte das Volk geahnt, dass es erst »[...]

durch den grossen Krieg gehen musste, um ein neues Leben und

neue Ideale zu formen«.38 Daher sei der Drang nach Neuem in der

letzten Generation so gering gewesen. Erst nachdem die Schule

des Krieges durchlaufen sei, würde »[...) der Deutsche auch wieder

nach seiner Kunst fragen, ohne die er in keiner reifen Zeit war.

Er war Bildner in der Gotik, Dichter und Musiker im neunzehnten

Jahrhundert und wird wieder Bildner im zwanzigsten Jahrhundert

II. Gralssucher der Moderne: Die Geistigen: Franz Marc und Wassily Kandinsky 249



sein. Wir Deutsche sind seit der Gotik formbildnerisch unsagbar

arm geworden; wir besorgten anderes für diese Welt; heute

besorgen wir das Letzte: diesen entsetzlichen Krieg.«'9 Nach diesem

»Gerichtstag« werde nur noch das bestehen bleiben, was »echt«,

»inhaltsschwer« und »wahr« sei.40

Dass Marc den Deutschen in diesem »Reinigungsprozess« die

Rolle der treibenden Kraft zudachte, steht ohne Zweifel fest. Doch

sind seine komplexen Überlegungen weit davon entfernt, platter
deutsch-nationalistischer Natur zu sein. Dies wird anhand Marcs

Kritik an einer von Wilhelm Worringer verfassten Schrift zum Krieg

deutlich; Zwar habe dieser in seiner »dualistischen Theorie des

»Geschlechterkampfes«« das Prinzip des Krieges begriffen. Jedoch

verstelle er sich nach Marcs Ansicht, wie viele andere Deutsche, durch

sein Beharren auf einer deutsch-nationalen Sichtweise den letzten

Einblick in die wahrhaften Ziele dieses Krieges. »Leider verdirbt

(sich Worringer} an sich den Wert dieser allzu verlockenden

Problemstellung durch die Unentschlossenheit, mit der {er} man hinter

dem politischen Zaun der deutschen Nation stehen bleibt, statt das

Problem auf den europäischen Gedanken einzustellen. Eher wäre es

angemessen zu sagen, dass Europa durch diesen blutigen Austrag

der Waffen die eigne Hysterie überwinden, die {schädlichen} giftigen

und brüchigen Elemente, die dem alternden, in die Irre, Enge

gegangenen Europa anhaften, ausstossen will. Es ändert an dieser

Problemstellung und Erweiterung nichts, dass die mannhaftesten

Elemente Europas, nämlich die deutschen, auch den mannhaftesten,

siegesgewissesten Anteil an diesem Drama haben.«41

»Der kommende Typ des Europäers wird der deutsche Typ

sein; aber zuvor muss der Deutsche ein guter Europäer werden«,42

dies stand für Marc fest. Das Ziel seiner Überlegungen ist jedoch

nicht eine unterdrückende, politische oder kulturelle Vorherrschaft

der Deutschen. Um dies zu verdeutlichen, illustriert er das zukünftige

Verhältnis der Deutschen zu Europa anhand von Beispielen aus

der deutschen Vergangenheit: »Haben die maurisch-französischen

Einflüsse der deutschen Gotik geschadet? Der orientalische

Einfluss von der Gotik bis zur Renaissance ist wahrlich nicht auf

die Verlustliste der deutschen Kunst zu setzen. Unsre deutschen

Bibeln sind deshalb nicht weniger deutsch.«4' Die Gotik erscheint

in diesen Aussagen nicht nur als Epoche, in der eine wahre, reine

und echte Kunst geschaffen wurde, sondern auch als Sinnbild eines

Europas ohne nationale Grenzen, welches scheinbar die politische

Voraussetzung einer solchen künstlerischen Reife schuf.

Die durch den Krieg initiierten Veränderungen würden somit

die politischen Voraussetzungen für eine neue Hochblüte der Kunst

schaffen, die dem gotischen Zeitalter entsprechen würde. Die

Religion, ebenfalls Voraussetzung für eine neue grosse Kunst, wird

jedoch über die Elemente des christlichen Glaubens hinaus erweitert

und in einen europäischen Kontext gesetzt. Die Wissenschaft,

ebenfalls nicht an nationalstaatliche Grenzen gebunden,44 sollte
nach Marc die Grundlage für eine zweite Mystik schaffen. Die

wissenschaftlichen Erkenntnisse Eddingtons und Ostwalds, welche

besagen, dass Masse, d. h. die Materie, nichts anderes als Energie ist

und dass Energie das allein Wirkliche und das allein Wirkende ist,

lieferten Marc den Beweis für ein geistiges Leben, für ein Leben

hinter dem Schein der Dinge.45 Die Wissenschaft bereitete damit

das Fundament für den europäischen Gedanken. Dieser Gedanke,

»die Gotik und den Orient, diese zwei grössten neueren Kulturgebilde,

durch eine neueuropäische Kultur abzulösen«, kreiste seit

Jahrhunderten.46 Aufgrund dieses gewonnenen Wissens würde es

dem Europäer endlich möglich sein, »unabhängig vom Weltbild,

vom schönen und schrecklichen Schein, im zweiten Gesicht (zu)

leben«.47 »Die erste heilige Stufe der europäischen Erkenntnis war
der Glaube des Gotikers, der den Himmel sah, den Legendenhimmel

der Heiligen, und der die Wundmale seines Heilands an seinem

Körper brennen fühlte und die Riesendome nach dem Bilde seiner

Himmelsvorstellung baute.«48 Die mystische Vereinigung des

»Gotikers« mit der geistigen Welt wird nun durch die Beweise der

Wissenschaft untermauert und zur Vollkommenheit gebracht. »Kein

Mystiker erreichte in seinen verzücktesten Stunden, in denen er

den Himmel offen sah, die vollkommene Abstraktion des modernen

Denkers, sein Schauen durch und durch.«49 Auch anderen Kulturen

sei der Glaube nicht verborgen geblieben. Doch war es nie mehr

als ein »Nebensinn, ein Teilsinn einiger Geister«.50 Wie der Glaube

des Gotikers Formen schuf, so würde auch das »zweite Gesicht«

seine Formen im 20. Jahrhundert hervorbringen, nachdem der

Krieg die letzten Erinnerungen an die Vergangenheit ausgelöscht

hat: »Der Europäer geht heute noch taub und blind über sein neues

Land. Er glaubt immer noch im grundlosen Schutt und Sand der

Vergangenheit zu stehen [...), - das ist der Europäer, der stahlharte,

weitäugige, weltwissende Europäer mit bettelarmem, dürstendem

Herzen, der neue Gotiker ohne Dom und Bibel, ohne Bild und

Gestalt, der europäische Gedanke ohne Form.«51

Die Gotik stellte demnach für Marc und seine Vision der kommenden

Epoche der Kunst in vielfacher Hinsicht ein Bezugssystem und

Vorbild dar: für die Einheit von Religion und Kunst, für die Mystik
und für die Überwindung nationalstaatlicher Dünkel. Obwohl »Im

Fegefeuer des Krieges« und »Das Geheime Europa« noch zu seinen

Lebzeiten und eine Auswahl seiner Schriften 1920 unter dem Titel

»Briefe, Aufzeichnungen und Aphorismen« veröffentlicht worden

waren,52 wurde Marcs Gotik-Begriff nicht in Bezug auf den Künstler

und sein Werk rezipiert. In den Ansprachen und Essays, welche

beispielsweise Theodor Däubler, Wilhelm Hausenstein oder Walter

Bombe anlässlich des Todes von Franz Marc verfassten, ist nichts

von Gotik zu lesen. Däubler betonte die pantheistische Seite des

»Lyrikers« Marc. Hausenstein entdeckte neben der bereits erwähnten

franziskanischen Liebe, der anti-materiellen Seite Marcs einen

Wesenszug, eine »Klarheit (s)eines Systems«, der ihn an den

»vornehmen Rationalismus klassischer Kunst« denken Hess. Der

Kunsthistoriker und Hochschullehrer Walter Bombe sah in Marc schliesslich

die »Synthese des deutschen und romanischen Wesens«.5'

Die vorherrschende Betrachtungsebene, auf der das Werk von

Franz Marc beurteilt wird, gründet in der geistigen Tradition der

2S0 Wohin weht der »Geist der Gotik«?



Romantik. Sie wurde in der ersten Monografie von Alois Schardt

eingeführt, durch die Forschung Klaus Lankheits wesentlich vertieft,
und ist auch in der heutigen Forschung dominierend. Exemplarisch

seien hier nur die Beiträge von Hüneke, Schulz-Hoffman, Schuster

oder Zweite in der jüngsten, umfassenden Publikation »Franz Marc.

Kräfte der Natur. Werke 1912—1915«54 genannt. Marcs Gotik-Bild wird

vor diesem Flintergrund implizit mit dem Gotik-Begriff der Romantik

gleichgesetzt. Einzig Magdalena Bushart richtete den Fokus auf

die spezifische Gotik-Rezeption des frühen 20. Jahrhunderts;55 doch

wurde dieser Aspekt in der Forschung über Franz Marc bisher nicht

eingehender betrachtet.

II. Gralssucher der Moderne: Die Geistigen: Franz Marc und Wassily Kandinsky 251



2

î

4

5

6

7

8

9

10

II

12

13

14

15

16

17

Marc. Franz, Aphorismus Nr. 34, im Lankheit, Klaus

(Hrsg.), Franz Marc. Schriften, Köln 1978, S. 195.

Marc, Franz, Die >Wilden< Deutschlands, Herbst 1911,

in: Lankheit 1978 (wie Anm. I), S. 142.

Marc, Franz, Über das Tier in der Kunst, April 1910,

in: Lankheit 1978 (wie Anm. 1), S. 98. Die Zitierform

entspricht dem Original nach Lankheit. {) bedeuten:

im Konzept gestrichen bzw. nicht in die Druckfassung

übernommen; <) bedeuten: von Piper hinzugefügt.

Ebd., S. 98.

Marc, Franz, Aufzeichnungen auf Blättern in Quart,

Winter 1911/12, in: Lankheit 1978 (wie Anm. I), S. 99.

Marc 1910 (wie Anm. 3), S. 98.

Ebd.

Hausenstein, Wilhelm, Franz Marc. Gedächtnisausstellung,

Münchner Neue Sezession, München 1916,

S. 10.

Marc, Franz, Religiöses, 1912/13, in: Lankheit 1978

(wie Anm. I), S. III.

Ebd.. S. III.

Marc, Franz, Im Fegefeuer des Krieges, Herbst 1914,

in: Lankheit 1978 (wie Anm. 1), S. 158-162, hier S. 160,

Ebd., S. 160.

Carl Georg Heise (Hamburg), in: Neue Zürcher

Zeitung, 24. Aug. 1917, Nr. 1562.

Siehe Bärnreuther, Andrea, Ludwig Justi und das

Völkische, in: Blume, Eugen/Scholz, Dieter (Hrsg.),

Überbrückt. Ästhetische Moderne und Nationalsozialismus.

Kunsthistoriker und Künstler 1925-1937, Köln

1999, S. 59-63.

Ebd., S. 59-63.

Dieses Argument erinnert an die Gesinnung des

Werdandi-Bundes, welcher dem »Impressionismus

mit seiner Orientierung an französischen Vorbildern«

den Verrat an den »nationalen Pflichten« der Kunst

vorwarf. Siehe Bushart, Magdalena, Der Geist der

Gotik und die expressionistische Kunst: Kunstgeschichte

und Kunsttheorie 1911-1925, München 1990,

S. III. Der Aufbau und die Förderung einer originären
deutschen Kunst und Kultur wurde somit als eine

der wesentlichen Aufgaben der Museen angesehen.

Siehe Bärnreuther 1999 (wie Anm. 14), S. 59—63.

Breysig, Kurt, Eindruckskunst und Ausdruckskunst.

Ein Blick auf die Entwicklung des zeitgenössischen

Kunstgeistes von Millet bis zu Marc, Berlin 1927,

S. 85-86. Auf eine Interpretation des »Turms der

Blauen Pferde« vor dem Hintergrund Nietzsches

Philosophie wurde hier verzichtet. Siehe hierzu

Strachwitz, Sigrid von, Franz Marc und Friedrich

Nietzsche. Zur Nietzsche-Rezeption in der Bildenden

Kunst, Diss. Univ. Bonn, 1997.

18 Breysig 1927 (wie Anm. 17), S, 87.

19 Ebd., S. 88.

20 Schardt, Alois J., Franz Marc, Berlin 1936, S. 119.

21 Ebd., S. 119.

22 Ebd., S. 123.

23 Ebd., S. 134.

24 Lankheit, Klaus/Marc, Maria (Hrsg.), Franz Marc, Ber¬

lin 1950. Das Vokabular der Beschreibungen Schardts

und Lankheits erinnert in erstaunlicher Weise an die

Beschreibungen gotischer Architektur in der ersten

Hälfte des 20. Jahrhunderts. Hier ein willkürlich

gewähltes Beispiel: Weigert, Hans/Hamann, Richard

(Hrsg.), Das Strassburger Münster und seine

Bildwerke, Berlin 1928. Der Bau der Kathedrale ist

von einem »dynamischen Vertikalismus« geprägt,
das Gewölbe erlebt der Betrachter »als unendlich,

oder zumindest als Symbol des Unendlichen, des

Transcendenten« (S. 8). »Die symbolhafte Wirkung
der Architektur wird noch verstärkt durch die

Entstofflichung der Wände.« Sie bestehen nicht mehr

aus Stein, sondern aus Bildern aus Glas und Licht:

»Weiter kann die Entmaterialisierung und Vergeistigung

des Baukörpers nicht mehr getrieben werden«

(S. 8). Die Begriffe »Vertikalisierung« und »Spirituali-

sierung« werden zum Synonym (S. 10). »Die Materie

in geistige Wirkung verwandeln zu können, war die

begnadete Leistung der Gotiker« (S. 18).

25 Lankheit/Marc 1950 (wie Anm. 24), S. 40.

26 Ebd., S. 40.

27 Marc 1911 (wie Anm. 2), S. 143.

28 Schuster, Peter-Klaus, Vom Tier zum Tod. Die Ideo¬

logie des Geistigen bei Franz Marc, in: Franz Marc.

Kräfte der Natur, Werke 1912—1915, hrsg. von Erich

Franz, Ausst.-Kat. Staatsgalerie moderner Kunst,

München; Westfälisches Landesmuseum Münster,

Stuttgart 1993, S. 168—189, hier S. 170.

29 Ebd., S. 178.

30 Levine, Frederick S., The Apocalyptic Vision. The Art
of Franz Marc as German Expressionism, London

1979, S. 115.

31 Ebd., S. 116. Neben Dürers Holzschnitten zur Apoka¬

lypse verweist er auf eine Abbildung im »Almanach

Der Blaue Reiter«, welche die babylonische Hure aus

der Nürnberger Bibel Anton Koburgers (um 1483)

zeigt.
32 Langner, Johannes, Iphigenie als Hund. Figurenbild

im Tierbild bei Franz Marc, in: Franz Marc, Ausst.-

Kat. Städtische Galerie im Lenbachhaus München,

1980, S. 50-73, hier S. 62.

33 Siehe Lankheit, Klaus (Hrsg.), Wassily Kandinsky

- Franz Marc Briefwechsel. Mit Briefen von und an

Gabriele Munter und Maria Marc, München 1983,

S. 252-260.

34 »Der Artilleriekampf hat selbst für den Artilleristen

oft etwas Mystisches, Mythisches. Wir sind Kinder

zweier Welten. Wir Menschen des zwanzigsten

Jahrhunderts erfahren täglich, dass alle Sage, alle

Mystik, aller Okkultismus einmal Wahrheit wird,

also auch einmal Wahrheit gewesen ist.« Marc 1914

(wie Anm. Il), S. 158. »Es gab nur noch eine Rettung,

das uralte Mittel des Blutopfers. I...I Die Welt aber

will rein werden, sie will den Krieg.« Marc, Franz,

Das geheime Europa, in: Lankheit 1978 (wie Anm. 1),

S. 163.

35 Marc 1914 (wie Anm. II), S. 159.

36 Franz Marc an Wassily Kandinsky, Hageville,

24. Okt. 1914, in: Lankheit 1983 (wie Anm. 33), S. 263.

Hervorhebungen im Original.
37 Wassily Kandinsky an Franz Marc, Goldach,

8. Nov. 1914, in: Lankheit 1983 (wie Anm. 33), S. 265.

38 Marc 1914 (wie Anm. II), S. 159.

39 Ebd., S. 160.

40 Ebd., S. 160.

41 Der Text lautet weiter: »Die bedenkliche Kriegslite¬

ratur, die heute in Deutschland aufschiesst, ist ein

trübes Symptom. Jedenfalls scheint es uns ein

trügerisches Verfangen, um jenes frühen Lobes willen

die zwei kriegerischen Lager in Europa dualistisch

in Mann und Weib, in Männlichkeit und Hysterie zu

teilen. Das Problem liegt tiefer. Der Europäer kämpft

in diesem Kriege um seine Gesundung und Zukunft,

mit Worringer zu reden, gegen die Hysterie und die

alternden verkalkenden Elemente des Leibes.« Marc,

Franz, Das geheime Europa, in: Lankheit 1978 (wie

Anm. I), S. 163-167, hier S. 167.

42 Marc 1914 (wie Anm. II), S. 161.

43 Ebd., S. 162.

44 Ebd., S. 161.

Wohin weht der »Geist der Gotik"?



45 Ebd., S. 117.

46 Die deutsche Musik, der Rokoko, Kant, die Romantik

und der Naturalismus hätten diesen Versuch unter-

Fotonachweis

Ausst.-Kat. München 1993 (wie Anm. 28),

Kat. Nr. 27: I.

nommen. Marc, Franz, Aphorismus Nr. 18, Anfang

1915, in: Lankheit 1978 (wie Anm. I). S. 190.

47 Marc, Franz, Aphorismus Nr. 20, in: Lankheit 1978

(wie Anm. 1), S. 191.

48 Marc, Franz, Aphorismus Nr. 42, in: Lankheit 1978

(wie Annt. I), S. 198.

49 Marc, Franz, Aphorismus Nr. 48, Anfang 1915, in:

Lankheit 1978 (wie Anm. 1), S. 199.

50 Marc, Franz, Aphorismus Nr. 18, Anfang 1915, in:

Lankheit 1978 (wie Anm. I), S. 191.

51 Marc, Franz, Aphorismus Nr. 34, in: Lankheit 1978

(wie Anm. 1), S. 195.

52 Siehe Lankheit 1978 (wie Anm. 1), S. 26 und 31.

53 Lankheit, Klaus, Franz Marc im Urteil seiner Zeit,

Köln 1960.

54 Ausst.-Kat. München 1993 (wie Anm. 28). Darin die

Beiträge von Hüneke, Andreas, Das Jahr 1913: Lauter

ganz verschiedene Bilder, Schulz-Hoffmann, Carla,

Utopie und Abstraktion. Franz Marc und die Bedeutung

romantischer Denkvorstellungen für die Kunst

der Moderne: Schuster, Peter-Klaus, Vom Tier zum

Tod. Die Ideologie des Geistigen bei Franz Marc;

Zweite, Armin, Franz Marcs >•Vögel«. Auch Roland

Mönig in seinem Beitrag »... mit pochendem Herzen

am Anfang der Dinge...«, Franz Marcs »Skizzenbuch

aus dem Felde« oder Günter Meissners Zusammenstellung

von Marcs Selbstzeugnissen in diesem Band

gehen in keiner Weise auf die Gotik-Rezeption Marcs

ein.

55 Siehe Bushart 1990 (wie Anm. 16).

II. Gralssucher der Moderne: Die Geistigen: Franz Marc und Wassily Kandinsky 253


	"... der neue Gotiker ohne Dom und Bibel, ohne Bild und Gestalt, der europäische Gedanke ohne Form" : Franz Marcs Gotik-Begriff und die kunsthistorische Rezeption seines Werkes

