Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zurich
Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich
Band: 9-10 (2002-2003)
Artikel: "... der neue Gotiker ohne Dom und Bibel, ohne Bild und Gestalt, der

européische Gedanke ohne Form" : Franz Marcs Gotik-Begriff und die

kunsthistorische Rezeption seines Werkes
Autor: Birg, Barbara C.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720145

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Barbara C. Birg

»... der neue Gotiker ohne Dom und Bibel, ohne Bild und Gestalt, der

europdische Gedanke ohne Form« — Franz Marcs Gotik-Begriff und die

kunsthistorische Rezeption seines Werkes

Im Herbst 1911 verfasste Franz Marc, noch vor dem endgiiltigen
Bruch mit der Neuen Kiinstlervereinigung Miinchen, einen im Hin-
blick auf den Blauen Reiter richtungsweisenden Text tiber die neue
Kiinstlergeneration — »Die »Wilden« Deutschlands«. Hieraus stammt
wohl eine der meist zitierten Aussagen Marcs: »Die Mystik erwachte
in den Seelen und mit ihr uralte Elemente der Kunst [...]. Ihr Denken
hat ein anderes Ziel: Durch ihre Arbeit ihrer Zeit Symbole zu schaf-
fen, die auf die Altare der kommenden geistigen Religion gehéren
und hinter denen der technische Erzeuger verschwindet.

Der Schliissel zu den Werten, welche gemass Marc die [konen
der »Altare der kommenden geistigen Religion« verkorpern, liegt
in seinen Tierbildern. In ihnen sind die Spuren »der uralte[n] Ele-
mente der Kunst«, der Mystik und der Gotik zu suchen, jedoch nicht
in formalen oder thematischen Reminiszenzen. In seinen kunstthe-
oretischen Schriften stellt Franz Marc die Verbindung der Avant-
garde zur Tradition des Geistigen dar, welche fiir ihn in der Epoche
der Gotik ihre reinste Verkoérperung fand. Wie ein exemplarisch
zusammengestellter Abriss der Rezeptionsgeschichte von Marcs
Gemalde »Der Turm der Blauen Pferde« (Abb. 1) zeigt, wurde in den
Jahren des eigentlichen »Gotik-Booms«, wahrend und unmittelbar
nach dem Ersten Weltkrieg, dieser Aspekt von den zeitgenossischen
Kunstkritikern erstaunlicherweise nicht explizit aufgenommen.

In dem von Lankheit herausgegebenen literarischen Nachlass von
Marc erscheint nach den jugendlich unbeschwerten Tagebuchnoti-
zen der Frankreichreise von 1903 eine im April 1910 unter dem Titel
»Uber das Tier in der Kunst« verfasste Schrift. In diesem Text folgte
Marc der Aufforderung Reinhold Pipers, {iber das eigene Werk zu
schreiben. Bereits zu diesem Zeitpunkt, d. h. vor der Begegnung
Marcs mit der Neuen Kiinstlervereinigung Miinchen (NKVM), vor
seinem spéateren kunstpolitischen Engagement und seiner Freund-
schaft zu Kandinsky und Macke, werden hier zentrale Uberlegungen
deutlich, die das spatere Schaffen des Kiinstlers pragen; auch wenn
diese, wie in der komplexen Zitierweise Lankheits zum Ausdruck
kommt, fiir Marc noch keineswegs klar und ausgereift sind.

II. Gralssucher der Moderne: Die Geistigen: Franz Marc und Wassily Kandinsky

»Meine Ziele liegen nicht in der Linie besonderer Tiermalerei.
Ich suche einen guten, reinen und lichten Stil, in dem wenigstens
ein Teil dessen, was wir moderne Maler zu sagen haben werden,
restlos aufgehen kann. {Und das wére vielleicht ein} (Ich such
mein) Empfinden fiir den organischen Rhythmus aller Dinge (zu
steigern), {ein pantheistisches Sichhineinfiihlen} { suche mich pan-
theistisch einzufithlen)) in das Zittern und Rinnen des Blutes in der
Natur, in den Bdumen, in den Tieren, in der Luft—; ( — suche)
das zum {Bilde<} (Bilde zu) machen, mit neuen Bewegungen und
mit Farbe, die unseres alten Staffeleibildes spotten.<

Durch Delacroix, Millet, Degas, Cézanne, van Gogh und die
Pointillisten sei die zeitgenodssische franzosische Malerei bereits
auf dieses Thema hin geschult worden, jedoch, wie er sich wun-
dert, ohne auf das Tierbild zu stossen: »Ich sehe kein gliicklicheres
Mittel zur »Animalisierung der Kunst« {, wie ich es nennen mochte,}
als das Tierbild.«* Auch eineinhalb Jahre spéter nimmt fiir Marc die
Auseinandersetzung mit dem Tier eine Schliisselrolle ein. »Gibt es
fiir einen Kiinstler eine geheimnisvollere Idee als die {Vorstellung},
wie sich die Natur wohl in dem Auge eines Tieres spiegelt? [...] Wie
armselig, {ja} seelenlos ist unsre {Gewohnheit} Konvention, Tiere
in eine Landschaft zu setzen, die unsren Augen zugehort statt uns
in die Seele des Tieres zu versenken, [...] um dessen Bildkreis zu
erraten. <

Es geht fiir ihn nicht darum, einen &usserlichen Typus eines
Tieres zu zeigen, sondern in seinen Bildern das »innerlich{e,} zit-
ternde Tierleben heraus|zulfiihlen<. Die Suche nach einem »guten,
reinen und lichten« Stil geht mit der Suche nach dem Empfinden fir
den »organischen Rhythmus aller Dinge« einher.” Dieser Stil steht
somit nicht nur fiir die Uberwindung einer althergebrachten, ab-
sterbenden kiinstlerischen Tradition, sondern er ist auch das Sym-
bol eines geistigen Wandels. Die »gute, reine und lichte« Malweise
erhalt eine ethische Dimension; das Tierbild wird zum Medium, zur
Meditationsformel, welche das Erlangen des revolutionierenden
Stils und das pantheistische Sich-Einfiihlen verbindet und es dem
Betrachter ermdoglicht, diese elementaren Gefiihle nachzuerleben.

247



Der Wunsch, sich hineinzuversenken, mitzufiihlen, erinnert zum
einen an das Aufkommen esoterischer und okkultistischer Stromun-
gen der damaligen Zeit, deren Ziel es war, mit der geistigen Welt
in Verbindung zu treten, zum anderen an die Religiositat mittel-
alterlicher Mystik. Dieser Vergleich war fiir die zeitgendssischen
Betrachter seiner Werke keineswegs ungewdchnlich. 1916 nennt Wil-
helm Hausenstein Marcs »franziskanische Liebe zu den Tieren und
zu der Erde« das entscheidende Merkmal seiner Bilder: »Tief innen
wohnte in diesen Bildern, deren Beete die Hand eines sorgenden
Gartners verrieten, eine geistige, ja mystische Animalitat, die ins
Zigellose geht.<® Fiir Marc selbst konnte es keine »grosse und reine
Kunst« ohne Religion geben. Je religioser die Kunst gewesen waére,
»[...] desto {reiner, echter} kiinstlerischer war<’ sie; »|...] der Taumel
tiber unsre Klugheit wird sich bald legen und die Kunst wird wieder
zum grossen Gott, ja die Begriffe Gott, Kunst und Religion werden
wiederkommen; neue Symbole und Legenden werden in unsre er-
schiitterten Herzen einziehen«.” Um die Vollkommenheit der Kunst
zu erreichen, wird der Kiinstler erneut hinter seinem Werk zuriick-
treten, wie dies — so Marc — in der Reifezeit der Gotik und in der
Romantik der Fall gewesen war." In diesen Epochen hatte sich sei-
ner Meinung nach in der Kunst »alle Sage, alle Mystik, aller Okkul-
tismus« offenbart.” Diese Wahrheit, welche in den Schépfungen der
Gotik und den Dichtern und Musikern des 19. Jahrhunderts lebendig
war, erwache nun wieder in den Seelen der Kiinstler.

Franz Marc war der populérste Kiinstler des Blauen Reiters. Bereits
1917 bemerkte der Hamburger Kunsthistoriker Carl Georg Heise,
dass Marc das Interesse seiner Generation am meisten in Anspruch
nahm.” Durch seinen Tod an der Front (1916) war er zum Helden,
zu einer Legende geworden. Zwei Jahre spater kaufte Ludwig Justi
Marcs Gemaélde »Der Turm der Blauen Pferde« fiir die National-
galerie Berlin an. Durch den Ankauf sprach Justi Marcs Werk die
Anerkennung aus, Teil der originaren deutschen Kunst und Kul-
tur zu sein," welche er im Aufbau der zeitgenossischen Abteilung
der Nationalgalerie zu fordern suchte. Justi wollte damit zum Er-
starken eines neuen deutschen Nationalstils beitragen, der einen
Gegenpol zum vorherrschenden »Impressionismus«, wie ihn Max
Liebermann und seine Mitstreiter propagierten, bilden konnte.”
Diesem Wunsch lag die Vorstellung vieler deutscher Kulturschaf-
fender zugrunde, dass die Niederlage Deutschlands im Ersten
Weltkrieg durch das Fehlen einer starken deutschen Kultur ent-
scheidend beeinflusst worden war. Die Ursache fiir diese Schwa-
che wurde im imitierenden deutschen Impressionismus gesehen,
welcher die deutsche Kultur durch Ubernahme franzésischen Kul-
turguts bzw. franzosischen »Wesens« sozusagen »unterwanderte«
habe."® Die Riickbesinnung auf die Urspriinge des »Geistigen« in
der deutschen Kultur sollte dieses Ungleichgewicht tarieren. Diese
Tradition reichte nach Ansicht Justis — und darin stimmte er mit
Marc, wie oben zu sehen war, iiberein — von Griinewald und der
Gotik bis zu den Kinstlern der deutschen Romantik und bliihte in
den Werken des Expressionismus wieder auf.

248

Vor diesem Hintergrund sind auch die Rezeptionen der folgenden
Jahrzehnte zu sehen. Kurt Breysig beschreibt 1927 Marc als den-
jenigen, welcher in den Zeiten der »dusseren und inneren Krise
unseres Volkes« selbst die »Augen und die Seele« der Skeptiker mit
dem »Turm der Blauen Pferde« zu Begeisterten des vorgehenden
Wandels werden liess.” Das »starke Schopfer-Ich« Marcs zeige hier
»[...] ein neues Jenseits hinter den Dingen, in den Dingen: ein Stiick
nicht zwar der wirklichen, doch ganz gewiss der wahren Welt [...]«"®
ein »[...] Urwelttier, das noch keiner Knechtschaft Joch, noch keines
Bezwingers Gewicht getragen«. Durch die »Pforte Tier« erschloss
sich Marc nach Breysig »das innere Heiltum des Weltsinns«."” Brey-
sig betonte in seiner Schilderung die noblen, unverbildeten Cha-
raktere der Urwelttiere, welche frei von allen zivilisatorisch ver-
derbten Einflissen sind.

In den Augen Alois Schardts (1936), des Verfassers der ersten
Monografie Marcs, wurden die Blauen Pferde zu transzendentalen
Wesen, zu Boten des geistigen Lebens. Er interpretierte den »Turm
der Blauen Pferde« als Sinnbild »der Erlésung aus allem Leid«*°,
als das »[...] Bekenntnis des geistigen Menschen zur Ewigkeit des
Geistes.<' »Wegweisend fiihrt uns ein blauer Streifen von der Vor-
derhand des unteren Pferdes iiber drei Pferdeleiber hinweg, direkt
zur Hoéhe: aus der Dunkelheit zum hellen Licht, aus dem Dunstkreis
der leidenschaftlichen Farben zu den Ténen einer reinen, gelauter-
ten Freude. Visionar steigen blaue Pferdeleiber zur Hohe — schon
durch dieses Blau die Sehnsucht tragend nach der Vereinigung mit
der tiefen Bldue des Himmels. Es sind schwere Pferdeleiber, die
ihre eigene Schwere iiberwinden und aufsteigend zu schweben
beginnen [...]. Nicht mehr das stoffoffenbarende Licht des Tages,
sondern die Kraft innerer Erleuchtung [...]<* sieht Schardt in die-
sem Bild zur Wirkung gebracht. Die Assoziation zur »gotischenc,
aufstrebenden Linie liegt in seinen Beschreibungen zum Greifen
nahe: »Das zur Hohe aufstrebende Gefiihl verbindet der Mensch
mit allen aufsteigenden Linien, ob er sie nun an einem aufsteigen-
den, sich von der Erdenschwere loslésenden Turm, an einem die
Erdoberflache tiberragenden Bergesgipfel, an der aufrechten Ge-
stalt eines Baumes, an dem stolzen Hohenflug eines Adlers oder an
der Blicklinie seiner zur Wolbung des Himmels erhobenen Augen
erlebt [...]. Dieses gleiche Strebegefiihl ist auch dem seelisch-geis-
tigen Leben eigentiimlich.®

Lankheit (1950) kniipft an das Transzendente, Entmateriali-
sierte der Schardt'schen Beschreibung an und versinnbildlicht das
Emporstrebende, die Sehnsucht nach der Vereinigung mit dem
Himmel, das visionare Aufsteigen zur Hohe anhand des Vergleichs
mit einem »religiosen Gesamtkunstwerk« der gotischen Kathed-
rale.” »Und wir mochten wagen, von der stahlernen Statik seiner
in den Himmel aufgetiirmten Pferdegruppe weit iiber die Zeiten die
Briicke in die Vergangenheit zu schlagen, hin zu jenen mittelalter-
lichen Kathedraltiirmen, die als Symbol tiberweltlicher Erlosungs-
sehnsucht die Enge der Wohnstétten iiberragen.<” Beide Leistun-
gen — die Marcs und die des gotischen Baumeisters — beurteilte
Lankheit, indem er eine Formulierung Burckhardts aufgriff, als

Wohin weht der »Geist der Gotik«?



»Ausdruck des ewigen und unzerstorbaren metaphysischen Be-
diirfnisses der Menschheit«.?® Unwillkiirlich wird man durch den
Vergleich Marcs mit einem gotischen Baumeister an sein bereits in
der Einleitung erwéhntes Zitat erinnert. »lhr Denken hat ein ande-
res Ziel: Durch ihre Arbeit ihrer Zeit Symbole zu schaffen, die auf
die Altare der kommenden geistigen Religion gehdren und hinter
denen der technische Erzeuger verschwindet.«’ Ob Lankheit diese
Metaphern aus seiner Auseinandersetzung mit Marcs literarischem
Nachlass ableitete, lasst sich nicht nachweisen. Ein Vergleich mit
Zitaten aus Marcs Schriften wiirde dies nahe legen. Doch geht
Lankheit in seiner grundlegenden Forschung zum Leben und Werk
von Franz Marc nicht auf dessen Gotik-Begriff ein.

Schuster tibernimmt in gewisser Hinsicht Lankheits Architektur-
metapher. Er sieht das Tierbild Marcs als eine »sakrale Utopie«, »[...]
in der die Tiere in einer blauen Kristallarchitektur als gelauterte und
vergeistigte Wesen zum Himmel emporwachsen«.”® Doch rezipierte
Marc die Gotik seiner Ansicht nach nicht unmittelbar, sondern in
der formalen Auseinandersetzung mit dem Werk Delaunays. »Seine
Gotikparaphrasen, fiir Delaunay ein strenges Formexperiment,
[...] wurden durch ihre so offensichtliche Aufhebung der Zentral-
perspektive wie durch ihre auf Blau gestimmte Farbigkeit bei den
deutschen Kiinstlern vielerorts zum Sinnbild einer rein geistigen,
dem Uberirdischen zustrebenden Befindlichkeit. Gleiches gilt fiir ein
zweites Leitmotiv Delaunays, seine »Eiffeltirme«[...]. Von Delaunay
als Signale eines dynamischen Weltstadtgefiihls aufgefasst, verwan-
delten sich die >Eiffeltiirme« bei den deutschen Kiinstlern bis hin
zu Feiningers Bauhaus-Kathedrale wieder zu Gleichnissen des Auf-
strebens, der Welttranszendierung und schliesslich zu Himmels-
architekturen. Marc, der ein besonders eindriickliches Eiffelturm-
Gemaélde von Delaunay aus der Ausstellung des »Blauen Reiters«
kannte, hat in seinem >Turm der Blauen Pferde« gleichsam drei Bil-
derfindungen Delaunays, seine >Fenster«, seine Gotikvisionen und
seine »Eiffeltiirme« zu einer vollig immateriellen, sakral gestimm-
ten, himmelwérts gewandten Tierarchitektur verbunden.

Levine kniipft in seinem Buch »The Apocalyptic Vision« (1979)
an die Sichtweise Breysigs an, verfolgt sie bis zum Tierbild in der
Philosophie des 19. Jahrhunderts und illustriert sie durch Beispiele
aus der expressionistischen Literatur. Er stilisiert die Pferde Marcs
zu Gegenbildern einer »materialistischen, geistlosen und bour-
geoisen wilhelminischen Gesellschaft«; unschuldig, primitiv, auf-
richtig, geleitet durch die »Macht des Geistes, des Instinktes, des
Animalischen«.*® Doch werden bisherige Interpretationen durch
Levine um ein wesentliches Element erweitert: durch die apoka-
lyptische Vorsehung. Nach Levine fiigte Marc die Mondsichel auf
der Brust des unteren Pferdes als Symbol fiir die bevorstehende
Apokalypse, fiir den unausweichlichen Lauterungsprozess an, wel-
cher der Menschheit vor dem Heranbrechen eines neuen Zeitalters
bevorstand.” Die Symbolik des Mondes begriindet er zum einen mit
Beispielen aus der zeitgendssischen Dichtung und zum anderen mit
Vergleichen mit deutschen gotischen Bildwerken. War Marc die
Notwendigkeit eines Krieges zu diesem Zeitpunkt bereits bewusst?

1. Gralssucher der Moderne: Die Geistigen: Franz Marc und Wassily Kandinsky

Gehort die Sichel wirklich zum apokalyptischen Vokabular der fol-
genden Jahre oder gehort sie, wie andere Himmelszeichen in Marcs
Bildern, zu einer kosmisch-geistigen Einheit, die der Kiinstler in
seinen Werken zu verdeutlichen sucht? Marcs Schriften, welche in
den ersten Kriegsmonaten entstanden, scheinen Levines Annah-
men zu bestdtigen. Jedoch warnt Langner (1980) vor einer Inter-
pretation des Bildes vor dem Hintergrund dieser Texte, welche im
Folgenden besprochen werden. Man miisse in Rechnung stellen,
»dass die Verstiegenheit der Sinngebungen, mit denen Marc sich im
Krieg gegen das Geschehen um ihn zu behaupten suchte, dem Mass
seiner heillosen Uberforderung durch das Grauen entspricht«.*

»Der Turm der Blauen Pferde« entstand im Jahr 1913. In diesem Jahr
kamen Franz Marc und Wassily Kandinsky nach dem hoffnungsvol-
len Anfang des Blauen Reiters zur erntichternden Erkenntnis, dass
die Zeit noch nicht reif fiir eine umfassende kiinstlerische Erneu-
erung war, und somit wurde eine zweite Ausgabe des Almanachs
auf unbestimmte Zeit verschoben.” Kurz darauf brach der Erste
Weltkrieq aus. Marcs bisherige Uberlegungen reiften unter dem
Eindruck der umwaélzenden Ereignisse des Krieges zu einer Philo-
sophie des »europédischen Gedankens« heran.* Die Schriften dieser
Zeit gehoren zu den kontrovers diskutierten Aussagen Marcs. Zu
ihnen zdhlen vor allem »Im Fegefeuer des Krieges« (Herbst 1914),
»Das geheime Europa« (Ende 1914), »Der hohe Typus« (1914/15) und
»Die 100 Aphorismen — Das zweite Gesicht« (Anfang 1915). Unter
dem Eindruck der allgemeinen Kriegseuphorie dieser Tage entsteht
bei Marc das Bild einer apokalyptischen Mission des Krieges. An
die Stelle des gescheiterten intellektuellen Kampfes um eine Er-
neuerung der geistigen Gesinnung tritt bei Marc nun der Glaube,
durch den Krieg das Alte, Marode, Uberkommene ausléschen zu
konnen und dadurch den Weg fiir einen Wandel zu ebnen.”

»In solcher Zeit wird jeder, er mag wollen oder nicht, in seine
Nation zuriickgerissen. Ich kdmpfe in mir sehr dagegen an; das
gute Européertum liegt meinem Herzen naher als das Deutschtum;
was Sie jetzt fiithlen, weiss ich nicht. Ichselbstlebe in diesem
Kriege. Ich sehe in ihm sogar den heilsamen wenn auch grausamen
Durchgang zu unsern Zielen; er wird die Menschen nicht zuriick-
werfen, sondern Europareinigen, bereitc machen.<*

Kandinsky stimmte ihm in der Notwendigkeit dieses Schrittes
zu: »Bis zum letzten Augenblick konnte ich nicht glauben, dass lhre
Erwartungen sich rechtfertigen konnen. Ich dachte, dass fur den
Bau der Zukunft der Platz auf eine andere Art gesaubert wird. Der
Preis fiir diese Sduberung ist entsetzlich [...].<7

Marcs Ansicht nach hatte das Volk geahnt, dass es erst »[...]
durch den grossen Krieg gehen musste, um ein neues Leben und
neue Ideale zu formen<’® Daher sei der Drang nach Neuem in der
letzten Generation so gering gewesen. Erst nachdem die Schule
des Krieges durchlaufen sei, wiirde »[...] der Deutsche auch wieder
nach seiner Kunst fragen, ohne die er in keiner reifen Zeit war.
Er war Bildner in der Gotik, Dichter und Musiker im neunzehnten
Jahrhundert und wird wieder Bildner im zwanzigsten Jahrhundert

249



sein. Wir Deutsche sind seit der Gotik formbildnerisch unsagbar
arm geworden; wir besorgten anderes fiir diese Welt; heute be-
sorgen wir das Letzte: diesen entsetzlichen Krieg.«<” Nach diesem
»Gerichtstag« werde nur noch das bestehen bleiben, was »echte,
»inhaltsschwer« und »wahr« sei.*

Dass Marc den Deutschen in diesem »Reinigungsprozess« die
Rolle der treibenden Kraft zudachte, steht ohne Zweifel fest. Doch
sind seine komplexen Uberlegungen weit davon entfernt, platter
deutsch-nationalistischer Natur zu sein. Dies wird anhand Marcs
Kritik an einer von Wilhelm Worringer verfassten Schrift zum Krieg
deutlich: Zwar habe dieser in seiner »dualistischen Theorie des »Ge-
schlechterkampfes«« das Prinzip des Krieges begriffen. Jedoch ver-
stelle er sich nach Marcs Ansicht, wie viele andere Deutsche, durch
sein Beharren auf einer deutsch-nationalen Sichtweise den letzten
Einblick in die wahrhaften Ziele dieses Krieges. »Leider verdirbt
{sich Worringer} an sich den Wert dieser allzu verlockenden Pro-
blemstellung durch die Unentschlossenheit, mit der {er} man hinter
dem politischen Zaun der deutschen Nation stehen bleibt, statt das
Problem auf den européaischen Gedanken einzustellen. Eher ware es
angemessen zu sagen, dass Europa durch diesen blutigen Austrag
der Waffen die eigne Hysterie iiberwinden, die {schadlichen} gifti-
gen und briichigen Elemente, die dem alternden, in die Irre, Enge
gegangenen Europa anhaften, ausstossen will. Es dndert an dieser
Problemstellung und Erweiterung nichts, dass die mannhaftesten
Elemente Europas, namlich die deutschen, auch den mannhaftesten,
siegesgewissesten Anteil an diesem Drama haben. <"

»Der kommende Typ des Europaers wird der deutsche Typ
sein; aber zuvor muss der Deutsche ein guter Européer werden«,*
dies stand fiir Marc fest. Das Ziel seiner Uberlegungen ist jedoch
nicht eine unterdriickende, politische oder kulturelle Vorherrschaft
der Deutschen. Um dies zu verdeutlichen, illustriert er das zukiinf-
tige Verhaltnis der Deutschen zu Europa anhand von Beispielen aus
der deutschen Vergangenheit: »Haben die maurisch-franzosischen
Einfliisse der deutschen Gotik geschadet? [...] Der orientalische
Einfluss von der Gotik bis zur Renaissance ist wahrlich nicht auf
die Verlustliste der deutschen Kunst zu setzen. Unsre deutschen
Bibeln sind deshalb nicht weniger deutsch.<* Die Gotik erscheint
in diesen Aussagen nicht nur als Epoche, in der eine wahre, reine
und echte Kunst geschaffen wurde, sondern auch als Sinnbild eines
Europas ohne nationale Grenzen, welches scheinbar die politische
Voraussetzung einer solchen kiinstlerischen Reife schuf.

Die durch den Krieg initiierten Verdanderungen wiirden somit
die politischen Voraussetzungen fiir eine neue Hochbliite der Kunst
schaffen, die dem gotischen Zeitalter entsprechen wiirde. Die Re-
ligion, ebenfalls Voraussetzung fiir eine neue grosse Kunst, wird
jedoch tber die Elemente des christlichen Glaubens hinaus erwei-
tert und in einen europdischen Kontext gesetzt. Die Wissenschaft,
ebenfalls nicht an nationalstaatliche Grenzen gebunden,* sollte
nach Marc die Grundlage fiir eine zweite Mystik schaffen. Die wis-
senschaftlichen Erkenntnisse Eddingtons und Ostwalds, welche be-
sagen, dass Masse, d. h. die Materie, nichts anderes als Energie ist

250

und dass Energie das allein Wirkliche und das allein Wirkende ist,
lieferten Marc den Beweis fiir ein geistiges Leben, fiir ein Leben
hinter dem Schein der Dinge.* Die Wissenschaft bereitete damit
das Fundament fiir den européischen Gedanken. Dieser Gedanke,
»die Gotik und den Orient, diese zwei grossten neueren Kulturge-
bilde, durch eine neueuropéische Kultur abzulésen«, kreiste seit
Jahrhunderten.* Aufgrund dieses gewonnenen Wissens wiirde es
dem Européer endlich moglich sein, »unabhéngig vom Weltbild,
vom schénen und schrecklichen Schein, im zweiten Gesicht (zu)
leben«.” »Die erste heilige Stufe der europdischen Erkenntnis war
der Glaube des Gotikers, der den Himmel sah, den Legendenhim-
mel der Heiligen, und der die Wundmale seines Heilands an seinem
Korper brennen fiihlte und die Riesendome nach dem Bilde seiner
Himmelsvorstellung baute.«*® Die mystische Vereinigung des »Go-
tikers« mit der geistigen Welt wird nun durch die Beweise der Wis-
senschaft untermauert und zur Vollkommenheit gebracht. »Kein
Mystiker erreichte in seinen verziicktesten Stunden, in denen er
den Himmel offen sah, die vollkommene Abstraktion des modernen
Denkers, sein Schauen durch und durch.«* Auch anderen Kulturen
sei der Glaube nicht verborgen geblieben. Doch war es nie mehr
als ein »Nebensinn, ein Teilsinn einiger Geister«*® Wie der Glaube
des Gotikers Formen schuf, so wiirde auch das »zweite Gesicht«
seine Formen im 20. Jahrhundert hervorbringen, nachdem der
Krieg die letzten Erinnerungen an die Vergangenheit ausgeloscht
hat: »Der Européer geht heute noch taub und blind iiber sein neues
Land. [...] Er glaubt immer noch im grundlosen Schutt und Sand der
Vergangenheit zu stehen [...], — das ist der Europaer, der stahlharte,
weitdaugige, weltwissende Européer mit bettelarmem, diirstendem
Herzen, der neue Gotiker ohne Dom und Bibel, ohne Bild und Ge-
stalt, der européische Gedanke ohne Form. <"

Die Gotik stellte demnach fiir Marc und seine Vision der kommen-
den Epoche der Kunst in vielfacher Hinsicht ein Bezugssystem und
Vorbild dar: fiir die Einheit von Religion und Kunst, fiir die Mystik
und fiir die Uberwindung nationalstaatlicher Diinkel. Obwohl »Im
Fegefeuer des Krieges« und »Das Geheime Europa« noch zu seinen
Lebzeiten und eine Auswahl seiner Schriften 1920 unter dem Titel
»Briefe, Aufzeichnungen und Aphorismen« veréffentlicht worden
waren,” wurde Marcs Gotik-Begriff nicht in Bezug auf den Kiinstler
und sein Werk rezipiert. In den Ansprachen und Essays, welche
beispielsweise Theodor Daubler, Wilhelm Hausenstein oder Walter
Bombe anléasslich des Todes von Franz Marc verfassten, ist nichts
von Gotik zu lesen. Daubler betonte die pantheistische Seite des
»Lyrikers« Marc. Hausenstein entdeckte neben der bereits erwahn-
ten franziskanischen Liebe, der anti-materiellen Seite Marcs einen
Wesenszug, eine »Klarheit [sleines Systems«, der ihn an den »vor-
nehmen Rationalismus klassischer Kunst« denken liess. Der Kunst-
historiker und Hochschullehrer Walter Bombe sah in Marc schliess-
lich die »Synthese des deutschen und romanischen Wesens«.”

Die vorherrschende Betrachtungsebene, auf der das Werk von
Franz Marc beurteilt wird, griindet in der geistigen Tradition der

Wohin weht der »Geist der Gotik«?



Romantik. Sie wurde in der ersten Monografie von Alois Schardt ein-
gefiihrt, durch die Forschung Klaus Lankheits wesentlich vertieft,
und ist auch in der heutigen Forschung dominierend. Exemplarisch
seien hier nur die Beitrdge von Hiineke, Schulz-Hoffman, Schuster
oder Zweite in der jiingsten, umfassenden Publikation »Franz Marc.
Kréfte der Natur. Werke 1912—1915<* genannt. Marcs Gotik-Bild wird
vor diesem Hintergrund implizit mit dem Gotik-Begriff der Roman-
tik gleichgesetzt. Einzig Magdalena Bushart richtete den Fokus auf
die spezifische Gotik-Rezeption des frithen 20. Jahrhunderts;* doch
wurde dieser Aspekt in der Forschung tiber Franz Marc bisher nicht
eingehender betrachtet.

1I. Gralssucher der Moderne: Die Geistigen: Franz Marc und Wassily Kandinsky

251



252

Marc, Franz, Aphorismus Nr. 34, in: Lankheit, Klaus
(Hrsg.), Franz Marc. Schriften, KéIn 1978, S. 195.
Marc, Franz, Die »Wilden« Deutschlands, Herbst 1911,
in: Lankheit 1978 (wie Anm. 1), S. 142.

Marc, Franz, Uber das Tier in der Kunst, April 1910,
in: Lankheit 1978 (wie Anm. 1), S. 98. Die Zitierform
entspricht dem Original nach Lankheit. { } bedeuten:
im Konzept gestrichen bzw. nicht in die Druckfas-
sung iibernommen; () bedeuten: von Piper hinzuge-
fugt.

Ebd., S. 98.

Marc, Franz, Aufzeichnungen auf Bléttern in Quart,
Winter 1911/12, in: Lankheit 1978 (wie Anm. 1), S. 99.
Marc 1910 (wie Anm. 3), S. 98.

Ebd.

Hausenstein, Wilhelm, Franz Marc. Gedéchtnisaus-
stellung, Minchner Neue Sezession, Miinchen 1916,
S. 10.

Marc, Franz, Religidses, 1912/13, in: Lankheit 1978
(wie Anm. 1), S. 111.

Ebd., S. 111

Marc, Franz, Im Fegefeuer des Krieges, Herbst 1914,
in: Lankheit 1978 (wie Anm. 1), S. 158162, hier S. 160.
Ebd., S. 160.

Carl Georg Heise (Hamburg), in: Neue Ziircher Zei-
tung, 24. Aug. 1917, Nr. 1562.

Siehe Barnreuther, Andrea, Ludwig Justi und das
Vélkische, in: Blume, Eugen/Scholz, Dieter (Hrsg.),
Uberbriickt. Asthetische Moderne und Nationalsozia-
lismus. Kunsthistoriker und Kiinstler 1925-1937, KéIn
1999, S. 59-63.

Ebd., S. 59-63.

Dieses Argument erinnert an die Gesinnung des
Werdandi-Bundes, welcher dem »Impressionismus
mit seiner Orientierung an franzosischen Vorbildern«
den Verrat an den »nationalen Pflichten« der Kunst
vorwarf. Siehe Bushart, Magdalena, Der Geist der
Gotik und die expressionistische Kunst: Kunstge-
schichte und Kunsttheorie 1911-1925, Miinchen 1990,
S. 111. Der Aufbau und die Férderung einer origindren
deutschen Kunst und Kultur wurde somit als eine
der wesentlichen Aufgaben der Museen angesehen.
Siehe Barnreuther 1999 (wie Anm. 14), S. 59—63.
Breysig, Kurt, Eindruckskunst und Ausdruckskunst.
Ein Blick auf die Entwicklung des zeitgendssischen
Kunstgeistes von Millet bis zu Marc, Berlin 1927,

S. 85—-86. Auf eine Interpretation des »Turms der
Blauen Pferde« vor dem Hintergrund Nietzsches
Philosophie wurde hier verzichtet. Siehe hierzu
Strachwitz, Sigrid von, Franz Marc und Friedrich
Nietzsche. Zur Nietzsche-Rezeption in der Bildenden
Kunst, Diss. Univ. Bonn, 1997.

25
26
27
28

29

Breysig 1927 (wie Anm. 17), S, 87.

Ebd., S. 88.

Schardt, Alois ]., Franz Marc, Berlin 1936, S. 119.

Ebd., S.119.

Ebd., S. 123.

Ebd., S. 134.

Lankheit, Klaus/Marc, Maria (Hrsg.), Franz Marc, Ber-
1in 1950. Das Vokabular der Beschreibungen Schardts
und Lankheits erinnert in erstaunlicher Weise an die
Beschreibungen gotischer Architektur in der ersten
Hélfte des 20. Jahrhunderts. Hier ein willkiirlich
gewdbhltes Beispiel: Weigert, Hans/Hamann, Richard
(Hrsg.), Das Strassburger Miinster und seine
Bildwerke, Berlin 1928. Der Bau der Kathedrale ist
von einem »dynamischen Vertikalismus« gepragt,
das Gewdlbe erlebt der Betrachter »als unendlich,
oder zumindest als Symbol des Unendlichen, des
Transcendenten« (S. 8). »Die symbolhafte Wirkung
der Architektur wird noch verstéarkt durch die
Entstofflichung der Wande. « Sie bestehen nicht mehr
aus Stein, sondern aus Bildern aus Glas und Licht:
»Weiter kann die Entmaterialisierung und Vergeisti-
gung des Baukorpers nicht mehr getrieben werden«
(S. 8). Die Begriffe »Vertikalisierung« und »Spirituali-
sierung« werden zum Synonym (S. 10). »Die Materie
in geistige Wirkung verwandeln zu konnen, war die
begnadete Leistung der Gotiker« (S. 18).
Lankheit/Marc 1950 (wie Anm. 24), S. 40.

Ebd., S. 40.

Marc 1911 (wie Anm. 2), S. 143.

Schuster, Peter-Klaus, Vom Tier zum Tod. Die Ideo-
logie des Geistigen bei Franz Marc, in: Franz Marc.
Kréfte der Natur, Werke 1912—1915, hrsg. von Erich
Franz, Ausst.-Kat. Staatsgalerie moderner Kunst,
Miinchen; Westfélisches Landesmuseum Miinster,
Stuttgart 1993, S. 168189, hier S. 170.

Ebd., S.178.

Levine, Frederick S., The Apocalyptic Vision. The Art
of Franz Marc as German Expressionism, London
1979, S. 115.

2
3
44

Ebd., S. 116. Neben Diirers Holzschnitten zur Apoka-
lypse verweist er auf eine Abbildung im »Almanach
Der Blaue Reiter«, welche die babylonische Hure aus
der Niirnberger Bibel Anton Koburgers (um 1483)
zeigt.

Langner, Johannes, Iphigenie als Hund. Figurenbild
im Tierbild bei Franz Marc, in: Franz Marc, Ausst.-
Kat. Stadtische Galerie im Lenbachhaus Miinchen,
1980, S. 50-73, hier S. 62.

Siehe Lankheit, Klaus (Hrsg.), Wassily Kandinsky

— Franz Marc Briefwechsel. Mit Briefen von und an
Gabriele Miinter und Maria Marc, Miinchen 1983,

S. 252-260.

»Der Artilleriekampf hat selbst fiir den Artilleristen
oft etwas Mystisches, Mythisches. Wir sind Kinder
zweier Welten. Wir Menschen des zwanzigsten
Jahrhunderts erfahren taglich, dass alle Sage, alle
Mystik, aller Okkultismus einmal Wahrheit wird,
also auch einmal Wahrheit gewesen ist.« Marc 1914
(wie Anm. 11), S. 158. »Es gab nur noch eine Rettung,
das uralte Mittel des Blutopfers. [...] Die Welt aber
will rein werden, sie will den Krieg.« Marc, Franz,
Das geheime Europa, in: Lankheit 1978 (wie Anm. 1),
S. 163.

Marc 1914 (wie Anm. 11), S. 159.

Franz Marc an Wassily Kandinsky, Hageville,

24. Okt. 1914, in: Lankheit 1983 (wie Anm. 33), S. 263.
Hervorhebungen im Original.

Wassily Kandinsky an Franz Marc, Goldach,

8. Nov. 1914, in: Lankheit 1983 (wie Anm. 33), S. 265.
Marc 1914 (wie Anm. 1), S. 159.

Ebd., S.160.

Ebd., S. 160.

Der Text lautet weiter: »Die bedenkliche Kriegslite-
ratur, die heute in Deutschland aufschiesst, ist ein
tritbes Symptom. Jedenfalls scheint es uns ein trii-
gerisches Verfangen, um jenes frithen Lobes willen
die zwei kriegerischen Lager in Europa dualistisch
in Mann und Weib, in Méannlichkeit und Hysterie zu
teilen. Das Problem liegt tiefer. Der Européer kdmpft
in diesem Kriege um seine Gesundung und Zukunft,
mit Worringer zu reden, gegen die Hysterie und die
alternden verkalkenden Elemente des Leibes.« Marc,
Franz, Das geheime Europa, in: Lankheit 1978 (wie
Anm. 1), S. 163—167, hier S. 167.

Marc 1914 (wie Anm. 11), S. 161.

Ebd., S. 162.

Ebd., S. 161

Wohin weht der »Geist der Gotik«?



45  Ebd., S. 117. Fotonachweis

46  Die deutsche Musik, der Rokoko, Kant, die Romantik Ausst.-Kat. Miinchen 1993 (wie Anm. 28),
und der Naturalismus hétten diesen Versuch unter- Kat. Nr. 27: 1.
nommen. Marc, Franz, Aphorismus Nr. 18, Anfang
1915, in: Lankheit 1978 (wie Anm. 1), S. 190.

47  Marc, Franz, Aphorismus Nr. 20, in: Lankheit 1978
(wie Anm. 1), S. 191.

48  Marc, Franz, Aphorismus Nr. 42, in: Lankheit 1978
(wie Anm. 1), S. 198.

49  Marc, Franz, Aphorismus Nr. 48, Anfang 1915, in:
Lankheit 1978 (wie Anm. 1), S. 199.

50 Marc, Franz, Aphorismus Nr. 18, Anfang 1915, in:
Lankheit 1978 (wie Anm. 1), S. 191.

51 Marc, Franz, Aphorismus Nr. 34, in: Lankheit 1978
(wie Anm. 1), S. 195.

52 Siehe Lankheit 1978 (wie Anm. 1), S. 26 und 31.

53 Lankheit, Klaus, Franz Marc im Urteil seiner Zeit,
Kéln 1960.

54  Ausst.-Kat. Miinchen 1993 (wie Anm. 28). Darin die
Beitrage von Hiineke, Andreas, Das Jahr 1913: Lauter
ganz verschiedene Bilder; Schulz-Hoffmann, Carla,
Utopie und Abstraktion. Franz Marc und die Bedeu-
tung romantischer Denkvorstellungen fiir die Kunst
der Moderne; Schuster, Peter-Klaus, Vom Tier zum
Tod. Die Ideologie des Geistigen bei Franz Marc;
Zweite, Armin, Franz Marcs »Vogel«. Auch Roland
Ménig in seinem Beitrag »... mit pochendem Herzen
am Anfang der Dinge...«, Franz Marcs »Skizzenbuch
aus dem Felde« oder Giinter Meissners Zusammen-
stellung von Marcs Selbstzeugnissen in diesem Band
gehen in keiner Weise auf die Gotik-Rezeption Marcs
ein.

55  Siehe Bushart 1990 (wie Anm. 16).

1I. Gralssucher der Moderne: Die Geistigen: Franz Marc und Wassily Kandinsky



	"... der neue Gotiker ohne Dom und Bibel, ohne Bild und Gestalt, der europäische Gedanke ohne Form" : Franz Marcs Gotik-Begriff und die kunsthistorische Rezeption seines Werkes

