
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 9-10 (2002-2003)

Artikel: Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell : ein kritischer Beitrag zur
kunsthistorischen Rezeption des Œuvres einer Künstlerin

Autor: Kupper, Wanda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720053

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abb. 1: Meret Oppenheim, »Pelztasse«, auch »Déjeuner en fourrure«, 1935 oder 1936, Objekt, New York, Museum of Modern Art. Fotografie: Man Ray, »Objekt« (»Déjeuner en fourrure«),

1936.

190



Wanda Kupper

Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell

Ein kritischer Beitrag zur kunsthistorischen Rezeption des Œuvres einer Künstlerin

Wie ein Märchen liest sich die schon oft erzählte Lebensgeschichte

zu Meret Oppenheims aussergewöhnlich erfolgreichem Karrierebeginn:

Als erst 18-jährige zog Oppenheim 1932 von der Region Basel

nach Paris, um sich dort zur Künstlerin auszubilden. Sie besuchte

jedoch nur sporadisch Kurse an der Académie de la Grande

Chaumière und arbeitete vor allem in ihrem eigenen Atelier.1 Durch in

Paris ansässige Schweizer Künstler lernte sie das Künstlerpaar

Sophie Taeuber Arp und Hans Arp kennen.2 Dank der Vermittlung

von Hans Arp und Alberto Giacometti fand sie Anschluss an die

surrealistische Künstlerbewegung um André Breton. Bereits ein Jahr

nach ihrer Ankunft in Paris konnte sie sich an einer Ausstellung

der damals von den Surrealisten dominierten »Association artistique

des Surindépendants« beteiligen.' Für den im surrealistischen

Künstlerkreis arbeitenden Fotografen Man Ray stand Oppenheim

in der Zeit von 1933 bis 1936 mehrfach, zum Teil auch nackt, Modell.

Eines dieser Aktfotos mit der Künstlerin als Modell wurde 1934 in

Paris publiziert und erregte Aufsehen.4 Mit ihrem heute noch

bekanntesten Werk, der »Pelztasse« (auch »Le déjeuner en fourrure«,

1935/36),5 zog die junge Oppenheim Mitte der dreissiger Jahre

erstmals die Beachtung der internationalen westlichen Kunstwelt

auf sich. Dieses Objekt hatte sie an einer Gruppenausstellung der

Surrealisten 1936 in Paris ausgestellt. In der zur Ausstellung ver-

fassten Zeitschrift wurde die Pelztasse zum idealen Beispiel eines

surrealistischen Objekts erklärt, da das Werk Oppenheims sexuelle

Vorstellungen hervorrufe.6 Noch im selben Jahr erwarb der damalige

Direktor des Museum of Modern Art, Alfred H. Barr, die

Pelztasse. Durch die Aufnahme in die New Yorker Museumssammlung

wurde Oppenheims Objekt weltberühmt. Ebenfalls 1936 fand ihre

erste Einzelausstellung in der Galerie Schulthess in Basel statt. 1937

kehrte Oppenheim, eine christlich erzogene Deutsche mit jüdischen
Wurzeln, wegen der unsicheren politischen Lage sowie aus
finanziellen und persönlichen Gründen in die Schweiz, das Heimatland
ihrer Mutter, zurück, wohin auch ihre Familie geflohen war.

Der ungemein erfolgreiche Beginn dieser Künstlerinnenkarriere

ist mit Ausstellungsaufnahmen und -kommentaren hinreichend
belegt und kann daher sicherlich nicht einfach dem Reich der

Künstlerinnenlegenden zugeordnet werden. Die Erfolgsgeschichte
der jungen, schönen Künstlerin im Umfeld des Pariser Surrealismus
entwickelte jedoch in ihrer Tradierung eine so starke eigene Dynamik,

dass sie lange Zeit zum dominierenden Topos in der Rezeption
des gesamten Œuvres von Meret Oppenheim wurde.

In der kunsthistorischen Forschung ist die Künstlerin Meret Oppenheim

bis in die achtziger Jahre des 20. Jahrhunderts fast ausschliesslich

im Zusammenhang mit dem Surrealismus erwähnt worden. In
Übersichtswerken zum Surrealismus oder zur Kunst des 20.
Jahrhunderts werden meist dieselben frühen surrealistischen Objekte
der Künstlerin, wie die Pelztasse (Abb. 1) und »Ma gouvernante, my
nurse, mein Kindermädchen« (Abb. 2), abgebildet und besprochen.7

Oppenheims Œuvre ist lange Zeit nur sehr selektiv wahrgenommen
und meistens auf ihre frühen Objekte reduziert worden.

Im Vergleich zur Fülle von Monografien, die es über andere
bekannte Künstler aus dem Kreise des Surrealismus gibt, ist
auffallend, dass bis heute relativ wenig Literatur über Meret Oppenheims

Werk existiert.8 Erst 1982 erschien eine umfassende
Publikation zur Künstlerin. Diese Monografie enthält unter anderem

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2002/03 191



Abb. 2: Meret Oppenheim, »Ma gouvernante, my nurse, mein Kindermädchen«, 1936, Replik 1967, Objekt, Original zerstört, Replik in Stockholm, Moderna Museet.

ein von Dominique Bürgi bearbeitetes Werkverzeichnis und einen

biogralisch orientierten Essay von Bice Curiger.9 Die zahlreichen

Artikel der Kunstkritik und auch die Katalogbeiträge zu Oppenheim

beschränken sich bis in die achtziger Jahre vorwiegend auf

biografische Darstellungen, auf Interviews mit der Künstlerin und auf

kurze allgemeine Einschätzungen ihres Œuvres.10

Ende der achtziger Jahre vollzog sich eine Wende in der

Oppenheim-Forschung. In Katalogbeiträgen zur Legat-Ausstellung"

von 1987 im Kunstmuseum Bern ist eine Abkehr vom biografischen

Ansatz und eine wesentliche Erweiterung in der Rezeption des

Œuvres feststellbar. Die beiden Essays von Isabel Schulz und Josef

Helfenstein im Katalog behandeln erstmals ausführlicher und kritisch

einzelne Aspekte wie die Selbstbildnisse und das Thema der An-

drogynität in Oppenheims Werk.12 Ebenfalls von Schulz und Helfenstein

wurden im Jahre 1993 zwei kunsthistorische Dissertationen zu

thematischen bzw. zeitlichen Ausschnitten des Oppenheim-Œuvres

veröffentlicht."
In den späten neunziger Jahren entstanden umfangreiche

Ausstellungskataloge zu Oppenheim-Retrospektiven in den USA, in

Österreich und in Italien. Diese drei Publikationen mit englischer

Übersetzung boten der internationalen Oppenheim-Forschungsgemeinschaft

eine Plattform, ihre Ergebnisse zusammenzutragen, die

von unterschiedlichen wissenschaftlichen Diskursen wie der Gen-

der-Theorie, der Psychoanalyse oder der Ikonologie geprägt sind.14

Einigen Beiträgen im New Yorker und im Wiener Katalog sind die

Erweiterung des Untersuchungsgegenstandes und eine methodische

Öffnung der Oppenheim-Forschung zu verdanken.

Bei der Durchsicht der Werkkommentare der Surrealisten und der

kunsthistorischen Forschung fällt auf, dass das im Surrealismus

192 Wanda Kupper



Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell 193



virulente Thema der Sexualität viele Interpretationen von den

dreissiger Jahren bis heute wie ein roter Faden durchzieht und die

Rezeption des gesamten Werkes wesentlich geprägt hat. Die

tradierten Kommentare der surrealistischen Künstlerkollegen und der

Kunstkritik in den dreissiger Jahren bilden den entscheidenden

Beginn der sexualisierten Rezeption von Meret Oppenheims Werken.

Das öffentliche Auftreten der Künstlerin als Aktmodell von Man

Ray und die Wichtigkeit des Themas Sexualität im Surrealismus

sind zwei wesentliche Auslöser für die in der kunsthistorischen

Forschung aufgenommene erotisch konnotierte Wahrnehmung

Meret Oppenheims und für die vielfach sexualisierte Rezeption

ihres Œuvres. In diesem Essay soll die von sexuellen Inhalten

geprägte Rezeption exemplarisch anhand ihres bekanntesten Werkes

»Pelztasse« (1935/36) und ihrer Aktion »Frühlingsfest/Festin« (1959)

analysiert und den Gründen für diese Art der Rezeption nachgegangen

werden. Das letzte Kapitel meines Aufsatzes ist Oppenheims

künstlerischen und verbalen Strategien gewidmet, mit denen sie

sich vom surrealistischen, sexualisierten Etikett für ihr Werk und

ihre Person zu distanzieren und als eigenständige Künstlerin zu

profilieren suchte.

Künstlerin und Aktmodell

Meret Oppenheim lernte den amerikanischen Fotografen und

Objektkünstler Man Ray 1933 im surrealistischen Künstlerkreis in Paris

kennen. Dieser scheint von der jungen Künstlerin fasziniert gewesen

zu sein und schlug ihr vor, ihm als Akt für Fotografien Modell zu

stehen.15 Noch im gleichen Jahr entstand Man Rays sehr bekannte

Fotoserie, welche Meret Oppenheim mehrfach nackt im Pariser

Druckatelier des Künstlers Louis Marcoussis zeigt (Abb. 3-5). Zehn

Aufnahmen aus dieser Serie wurden bis heute veröffentlicht. Auf

fünf Fotografien ist Oppenheim zusammen mit Louis Marcoussis in
dunklem Flerrenanzug und mit falschem Bart abgebildet.16 Drei dieser

Aufnahmen zeigen die Künstlerin mit dem verfremdeten

Künstlerkollegen nicht nackt, sondern unauffällig und ganz in Schwarz

gekleidet. Die Szene einer Fesselung, welche zwei der Fotografien

wiedergeben, wirkt trotz des nicht entblössten weiblichen Körpers

äusserst brutal (Abb. 4). Das Modell liegt mit angsterfülltem Gesicht

bäuchlings auf dem Druckwagen einer Tiefdruckpresse. Der Mann

mit falschem Bart fesselt ihr die Hände auf den Rücken, wodurch sie

noch wehrloser erscheint. Ob dieser Gewaltszene eine weitere folgt
und um welche brutale Tat des Mannes es sich handeln könnte, wird

der (sadistischen) Fantasie des Bildbetrachters überlassen.

30 Jahre nach der Entstehung der Fotoserie schreibt Man Ray

in der 1963 publizierten Autobiografie zu den Aufnahmen in

Marcoussis' Atelier: »Meret was one of the most unhibited women I

have ever met. She posed for me in the nude, her hands, and arms

smeared with the black ink of an etching press in Marcoussis's studio.

The latter [...] wore a false beard in one of the pictures. This

was a bit too scabrous for the deluxe art magazine for which it

was intended; the one of Meret alone, leaning on the press, was

used. Still, it was very disturbing, a perfect example of the Surrealist

tendency toward scandal.«17 Man Ray weist hier nur sehr

diskret darauf hin, welche wichtige Bedeutung die Surrealisten dem

erotischen Skandal, dem Angriff auf das Schamgefühl beimassen.18

In der Pariser Kulturzeitschrift »Minotaure« wurde die Fotografie

mit Meret Oppenheim als eine Art Illustration zu einem Text

André Bretons präsentiert und mit der Legende »érotique-voilée«
versehen (Abb. 6). Dieser Ausdruck »erotisch-verhüllt« findet sich

im letzten Satz von Bretons Aufsatz zur surrealistischen,
»konvulsivischen« Schönheit wieder: »La beauté convulsive sera érotique-
voilée, explosante-fixe, magique-circonstancielle ou ne sera pas.«19

Nach Josef Helfensteins Recherchen wurde die Aktaufnahme mit

Oppenheim sofort nach ihrer Veröffentlichung 1934 als Skandal

angesehen.20 Der surrealistische Angriff auf die bürgerliche Moral sei

demzufolge geglückt.

Die Pariser Zeitschrift »Minotaure« wurde 1933 unter der

Leitung von Albert Skira gegründet. Skira und der Chefredaktor Stra-

tis Eleftheriades Tériade arbeiteten von Beginn an eng mit André

Breton zusammen.21 Für die fünfte »Minotaure«-Ausgabe, zu der

mehrere Surrealisten Texte und Bildmaterial beisteuerten, wählte

die Redaktion das »Radfoto«22 aus der Fotoserie mit Meret Oppenheim

aus. Die Wahl der Redaktion fiel gemäss Man Ray auf diese

Aufnahme der Serie, weil sie am wenigsten verfänglich erschien.

Zudem wurde Rays Fotografie in einer am unteren Rand »gekürzten«

Version im »Minotaure« publiziert. Damit wurde der visuelle

Witz, die androgyn erotische Anspielung in der Radfoto-Aufnahme

weggeschnitten (Abb. 5 und 6). Im unteren Bereich und im

Vordergrund ist der Hebel des Rades als Phallussymbol auf Höhe des

Geschlechts von Oppenheim positioniert. Oppenheim verwandelt
sich dadurch in ein androgynes Wesen, in die Gestalt des

Hermaphroditen mit offen gelegter männlicher Potenz.23

In der surrealistischen Literatur und Malerei taucht der
Mythos des Hermaphroditen mehrfach auf. In antiken Quellen und im

sich auf die Mythologie beziehenden Kunstschaffen der Surrealisten

ist der Hermaphrodit oder Androgyn in erster Linie aus pa-

triarchaler Sicht thematisiert worden, beispielsweise als

Vervollkommnung des Mannes durch dessen Vereinigung mit weiblichen
Elementen.24

Die amerikanische Kunsthistorikerin Nancy Spector schreibt,

es sei der Wille der »Minotaure«-Redaktion gewesen, das Radfoto

ohne ganzen Phallus und damit ohne Verbildlichung eines

Zwitterwesens zu publizieren.25 In der Man-Ray-Ausstellung »La

photographie à l'envers« von 1998 in den Galeries nationales du Grand

Palais in Paris waren zahlreiche Original-Fotoabzüge aus den dreissiger

Jahren zu sehen. In vielen der kleinformatigen Kontaktabzügen

hatte Man Ray mit einem Stift einen Rahmen um den ihn

interessierenden Ausschnitt gezogen (Abb. 4 und 7). Man Ray benutzte

die Arbeitstechnik, von seinen Aufnahmen einen oder mehrere

Ausschnitte für die grösseren endgültigen Abzüge auszuwählen.26

Daher schliesse ich im Gegensatz zu Nancy Spector nicht gänzlich

194 Wanda Kupper



Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell 195



Abb. 5: Man Ray, »Erotique-voilée« (ganze Aufnahme), 1933, Fotografie (© ProLitteris, 2004, Zürich).

196 Wanda Kupper



ÊROTIQUE-VOILÊE

trouvaille, qu'elle soit artisti(|iie, scientifique, phi-
losophi<|ue ou d'aussi médiocre utilité qu'on voudra,
enlève à mes veux toute beauté à ce qui n'est pas elle.
C'est en elle seule qu'il nous est donné de reconnaître
le merveilleux précipité- du désir. Elle seule a le pouvoir

d'agrandir l'univers, de le faire revenir partiellement

sur son opacité, de nous découvrir en lui des
capacités de recel extraordinaire, proportionnées aux
besoins innombrables de l'esprit. La vie quotidienne
abonde, du reste, en menues découvertes de cette sorte,
où prédomine
fréquemment un
élément d'apparente

gratuité,
fonction très
probablement de
notre incompréhension

provisoire,

et (pli ne
me paraissent par
suite nullement
dédaignâmes. Je
suis intimement
persuadé que
toute perception
enregistrée de la
manière la plus
involontaire comme,

par exemple,
celle de paroles
prononcées à la
cantonade, porte
en elle la solution,

symbolique
ou autre, d'une
difficulté où l'on
est avec soi-
même. Il n'est
encore «pie de
savoir s'orienter
dans le dédale.
Le délire
d'interprétation ne com-
in en ce qu'où
l'homme mal
préparé prend peur
dans cette jorêt
d'indices. Mais je
soutiens que
l'attention se ferait
plutôt briser les
poignets (pie de se prêter une seconde, pour un être,
a ce à quoi le désir de cet être reste extérieur.

Ce qui me séduit dans une telle manière de voir,
c'est qu'à perte de vue elle est recréatrice de désir.
Comment ne pas espérer faire surgir à volonté la
bête aux veux de prodiges, comment supporter
l'idée «pie, parfois pour longtemps, elle ne peut être
forcée dans sa retraite C'est toute la question des
appâts. Ainsi, pour faire apparaître une femme, me
suis-je vu ouvrir une porte, la fermer, la rouvrir, —
quand j'avais constaté que c'était insuffisant

glisser une lame dans un livre choisi au hasard, après
avoir |x>stulé que telle ligne de la page de gauche 011

de droite devait me renseigner d'une manière plus
ou moins indirecte sur ses dis]x>sitions, me confirmer

sa venue imminente ou sa non-venue. puis
recommencer à déplacer les objets, chercher les uns
par rapport aux autres à leur faire occupes des
positions insolites, etc. Cette femme 11e venait pas ton-
jours mais alors il me semble que cela m'aidait à
comprendre pourquoi elle ne viendrait pas, il me

semble que
j'acceptais mieux
(pi'elle 11e vînt
pas. D'autres
jours, où la question

de l'absence,
du manque invincible

était
tranchée, c'était des

cartes, interrogées

tout à fait
hors des- règles,
quoique selon 1111

code personnel
invariable et
assez precis, que
j'essayais d'obtenir

pour le
présent, pour l'avenir,

une vue claire
de ma grâce et de

ma disgrâce. Des
années durant je
me suis servi pour
cela toujours du
même jeu, qui
porte au dos le
pavillon de la
•Hamburg-America

Linie» et sa
magnifique devise

: « Mein Feld
ist die Welt »,

sans doute aussi

parce (pie dans ce
jeu la dame de
piqul est plus
belle que la dame
de cœur. Lemode
de consultation
auquel allait et va

encore ma prédilection supposa presque d'emblée la
disposition des cartes en croix (au centre ce que
j'interroge : moi, elle, l'amour, le danger, la mort,
le mystère, au-dessus ce qui plane, à gauche ce qui
effraye ou nuit, à droite ce qui est certain, au-
dessous ce qui est surmonté). L'impatience voulut
que, devant trop dé réponses évàsives, j'eusse recours
très vite à l'interposition, dans cette figure, d'un
objet central très personnalisé tel (pie lettre ou
photographie, qui me parut amener des résultats
meilleurs puis, électivement, tour à tour, de deux

Abb. 6: Man Ray, links: »En Pleine -Occultation« de Venus«, rechts: »Erotique-voilée« (publizierte Aufnahme in: Minotaure 5, 1934, S. 14-15), 1933, Fotografie.

aus, dass Man Ray aus eigener Initiative und nicht auf Wunsch der

Redaktion den unteren Teil des Radfotos für die Publikation im

»Minotaure« wegliess. Hierbei könnte es sich auch um einen Fall

der Selbstzensur handeln, da Man Ray eventuell Bedenken hatte,

der Redaktion die nach bürgerlicher Moralvorstellung perverse

Hermaphroditen-Fotografie mit Meret Oppenheim zur Veröffentlichung

vorzuschlagen.27 Oppenheim war mit der Publikation des

gekürzten Radfotos einverstanden.28 Daraus ist zu schliessen, dass

Oppenheim von den Surrealisten oder der Redaktion um Druckerlaubnis

angefragt wurde. Die Künstlerin hatte bei dieser Nachfrage

ebenfalls Gelegenheit, zensurierend zu intervenieren und eine

Abänderung des Hermaphroditen-Fotos zu veranlassen.

In der neueren Forschung wird das Radfoto von mehreren

Kunsthistorikerinnen und -historikern als eine Art Selbstdarstel¬

lung Oppenheims interpretiert.29 »Tatsächlich ist man versucht, in
Man Rays berühmter Fotografie eine versteckte Selbstdarstellung
Meret Oppenheims zu sehen«, schreibt Helfenstein in vorsichtiger

Weise.50 Nancy Spector sieht in der Man-Ray-Fotoserie und
in den zahlreichen anderen Aufnahmen, welche die Künstlerin ihr
Leben lang machen liess (Abb. 8), eine bestimmte Absicht Oppenheims

belegt. Die Künstlerin habe bewusst verschiedene »Selbst«,

unterschiedliche Selbstdarstellungen für die Kamera »konstruiert«

und in Szene gesetzt. Dieser Akt der variierenden
Selbstinszenierung sei ein wichtiger Teil ihrer »ästhetischen Philosophie«
gewesen. Spector spricht von einer parodistischen Performance",
von verschiedenen performativen Identitäten, die Oppenheim in
der ganzen Druckatelier-Fotoserie spiele: »A one-woman show,
she enacted a number of distinctive theatrical characters: fragile

Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell 197



Abb. 7: Man Ray, ohne Titel (Akt, Meret Oppenheim sitzend), 1933, Fotografie.

198

victim, mechanical bride, cunning hermaphrodite and artistic
prodigy. To complete this picture of artistic travesty, as it were,

Oppenheim appeared cross-dressed in a 1936 photograph taken by

Ed Schmid.«32 Zu Recht verweist Spector auf eine Portraitfotografie

von Oppenheim, in der sie sich im Herrenanzug, mit Krawatte und

kurzem, nach hinten gekämmtem Haar ablichten Hess (Abb. 8). Das

Crossdressing der Künstlerin in dieser Studioaufnahme zeigt eine

Verwandtschaft mit Fotografien wie »Selbstporträt als Dandy« (um

1920; Abb. 9) von Claude Cahun, die »offen als Lesbe, zeitweise in

Männerkleidung, mit Monokel und exzentrischer Haartracht« im

Pariser Surrealistenkreis der zwanziger und dreissiger Jahre
verkehrte.33 Wie Cahun und andere »Neue Frauen«34 ihrer Zeit hatte

Oppenheim eine Affinität dafür, sich durch Kurzhaarfrisur und

Crossdressing in eine »männliche« Zwitterfigur zu verwandeln. Im

Radfoto fällt auf, dass der Busen der Künstlerin durch das Radgestänge

bzw. dessen Schatten verdeckt wird und durch die betonte

Darstellung des Phallus die Männlichkeit die Oberhand in der

zweigeschlechtlichen Figur gewinnt.35

Wie Spector die ganze Fotoserie Man Rays als

Selbstdarstellungen Oppenheims zu interpretieren, scheint mir jedoch ein

kühner Schritt, da eine zentrale Frage der Interpretation in den

bislang aufgearbeiteten Quellen nicht beantwortet wird: Welchen

künstlerischen und performativen Beitrag leistete Oppenheim zu

dieser Fotoserie? Die zutreffende Antwort liegt wohl im Bereich

zwischen passivem Modell und autonomer Selbstinszenierung.

1932, ein Jahr vor der Entstehung der Fotoserie, fertigte die

Künstlerin eines der in dieser Zeit in ihrem Œuvre seltenen Selbst-

portraits an. Die Tuschzeichnung mit dem Titel »Selbstbildnis

(Grimasse)« (Abb. 10) zeigt die erkennbaren Gesichtszüge und die nach

hinten gekämmte Frisur der jungen Oppenheim, wie wir sie von

Portraitaufnahmen aus den dreissiger Jahren her kennen (Abb. 8).36

In Vorderansicht ist die eine Grimasse schneidende und die Nase

rümpfende Künstlerin zu sehen. Oppenheim nimmt in dieser Zeichnung

eine nicht auf Schönheit ausgerichtete, aggressive Haltung

ein. In der Zeichnung kommen Vitalität und Kampfeslust der
dargestellten Person zum Ausdruck.37 Das spontan wirkende Selbstbildnis

Oppenheims steht in einem Gegensatz zu den gekünstelten und se-

xualisierten Inszenierungen der meisten Aufnahmen von Man Rays

Fotoserie. Dieser Vergleich lässt vermuten, dass die junge Künstlerin

in Marcoussis' Atelier andere Rollen gewählt hätte. Einzig die

androgyne Figur des Hermaphroditen, welche Oppenheim im Radfoto

einnimmt, scheint mir für das Menschenbild und das Werk der

Künstlerin von Bedeutung zu sein. Diese spielerische Inszenierung

mit dem phallischen Radhebel könnte daher vielleicht eine künstlerische

Idee Oppenheims gewesen sein. In jedem Falle deckt sich die

von ihr dargestellte Gestalt des Hermaphroditen mit ihrem Ideal

des androgynen Menschen. Das von den Theorien C. G. Jungs

geprägte zweigeschlechtliche Menschenbild der Künstlerin, über das

sie sich zwar erst in den Interviews und Texten der siebziger und

achtziger Jahre äusserte, ist ein klarer Anhaltspunkt für ihre

Affinität zur Figur des Hermaphroditen. Oppenheim hatte bereits als

Wanda Kupper



Abb. 8: Ed Schmid, »Meret Oppenheim«, 1936, Fotografie.

Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell 199



Jugendliche beispielsweise von der zweigeschlechtlichen Animus-

Anima-Theorie C. G. Jungs Kenntnis, da ihr Vater als Allgemeinarzt

Seminare bei Jung besucht hatte.'8 Während ihrer psychischen

Krise nach 1937 setzte sie sich erneut intensiv mit der Lehre Jungs

auseinander.'9 Sicherlich seit dem 15. Lebensjahr beschäftigte sich

Oppenheim ihr Leben lang mit der in der Tiefenpsychologie wichtigen

Deutung ihrer Träume. In einigen ihrer Traumaufzeichnungen,

die Jahrzehnte nach der Man-Ray-Fotoserie entstanden, spielen
das Transsexuelle und die Figur des Flermaphroditen eine zentrale

Rolle.40 Insbesondere der Traum vom 6. März 1984 mit Oppenheims

Fragen »Welche Rolle spiele ich? Die des Hermaphroditen?« zeugt

von der vitalen Bedeutung dieser mythologischen Figur für die

Künstlerin; möglicherweise hatte die in den Traumaufzeichnungen

erkennbare Identifikation Oppenheims mit dem Androgyn bereits

1933 bestanden.

Die Kunsthistorikerin Renée Riese Hubert vermutet eine

gleichberechtigte Partnerschaft zwischen dem Fotografen Man Ray

und seinem Modell Oppenheim während der Aufnahme der Fotoserie:

»Man Ray, I presume, could not have dictated appealing poses

to his model even had he so wished. She participated in the

unconventional mise-en-scènes in such a way that she became his

partner.«41 Huberts Annahme scheint mir richtig. Oppenheim konnte als

Künstlerkollegin und zeitweilige Geliebte Man Rays von ihm wohl

kaum zu ihr widerstrebenden Darstellungen gezwungen werden.42

Die Frage bleibt jedoch weiterhin offen, wieweit sie aktiv Ideen

zu den Szenen der Fotoserie beisteuerte. Die Aufnahme mit der

bekleideten Oppenheim, welche auf dem Druckwagen liegend von

Louis Marcoussis an den Händen gefesselt wird, zeigt männliche

Gewalt gegenüber einer Frau (Abb. 4). Mit Sadismus verbundene

Gewalttaten gegen den Frauenkörper wurden in der surrealistischen

Kunst von Männern oft dargestellt (Abb. 11-13). Die beschriebene

Fesselungsszene bewegt sich in dieser ikonografischen Tradition

des Surrealismus und scheint mir daher eine Inszenierung von

Man Ray zu sein.

Erst ab Mitte der siebziger Jahre interessierten sich zahlreiche

Journalistinnen und Kunsthistoriker für Meret Oppenheim als

Interviewpartnerin. Oppenheim wurde bis zu ihrem Tode 1985 in

vielen der aufgezeichneten Gesprächen auf die Man-Ray-Fotoserie

in Marcoussis' Atelier angesprochen. In den Interviews hat sie

wiederholt ihren aktiven Beitrag zur Fotoserie heruntergespielt oder

gar gänzlich negiert.4' Auf Robert Beitons Frage, ob sie das Radfoto

nicht als eines ihrer Werke anerkenne, antwortete sie: »Not at all.

He was the boss.«44 Für eine Retrospektive von 1984 im Musée d'art

moderne de la ville de Paris wollte Oppenheim nicht, dass die

Fotoserie Man Rays ausgestellt wurde. Von den Pariser Kuratorinnen

nach dem Grund für den Ausschluss der Fotos befragt, meinte die

Künstlerin prägnant-, »Je ne vois pas ce gue mon œuvre a à voir

avec ce corps de jeune fille.«45 Trotz solchen dezidierten verbalen

Distanzierungen von den Man-Ray-Fotos willigte Oppenheim

beispielsweise 1977 ein, der französischen Fotografie-Zeitschrift
»Créatis« ein Interview zu geben, das zusammen mit der bekannten

t
F

Abb. 9: Claude Cahun, »Selbstporträt als Dandy«, um 1920, Fotografie.

n.G'

Abb. 10: Meret Oppenheim, »Selbstbildnis (Grimasse)«, 1932, Tusche, 27 x 21 cm,

Palma de Mallorca, Yannick Vu.

200 Wanda Kupper



Abb. 11: Max Ernst, »Le lion de belfort 28« (lllustrationsvorlage zu »Une semaine de

bonté«, Kap. I, 28), 1934, Collage, 15,4 x 12,3 cm, Paris, Privatsammlung.

Fotoserie und anderen Aktaufnahmen Man Rays veröffentlicht
werden sollte.46 Es scheint, als ob Oppenheim einerseits die

Werbewirksamkeit dieser Bilder für sich als Künstlerin und für ihr Werk

erkannte, andererseits jedoch auch eine ambivalente bis ablehnende

Haltung gegenüber diesen Fotografien entwickelt hatte.

Das spätere Negieren jeglicher Mitautorenschaft an der

Fotoserie war eine Strategie der Künstlerin, sich von ihrem öffentlichen

Auftritt als Modell in den dreissiger Jahren und vom grossen

Bekanntheitsgrad der Man-Ray-Fotos zu distanzieren. Oppenheim

hoffte wohl durch ihr Abstandnehmen vom viel beachteten

Radfoto, weniger als schöne, anti-bürgerliche Muse der Surrealisten,

sondern vielmehr als Künstlerin mit einem eigenen Œuvre

wahrgenommen zu werden.

Sexualisierung der Objekte: Das Fallbeispiel »Pelztasse «

Die Gruppe von surrealistischen Schriftstellern, bildenden Künstlern

und einigen wenigen Künstlerinnen hatte sich bereits Mitte

der zwanziger Jahre um André Breton formiert. Der Literat und

ausgebildete Mediziner André Breton war die geistig und

organisatorisch treibende Kraft der surrealistischen Bewegung. Das

Bestreben der Surrealisten, in ihrer Kunst Unkonventionelles,
Tabubrechendes auszudrücken und dadurch Teile des individuellen

Unbewussten hervorzulocken, hat eine wichtige Wurzel in den

psychoanalytischen Theorien Sigmund Freuds, mit denen sich Breton

intensiv beschäftigte. Ab 1915, seit seinem Sanitätsdienst als Soldat

und seiner späteren Tätigkeit in der Psychiatrie als Assistenzarzt,

beschäftigte sich Breton mit den Schriften Freuds. Er kannte die

Freud'sche Triebtheorie und war von der enormen Wichtigkeit
des Sexualtriebs für den Menschen überzeugt.47 Das revolutionäre
Pathos der oftmals Aufsehen erregenden surrealistischen

Publikationen, Aktionen und Ausstellungen begründete sich von Mitte

der zwanziger bis Mitte der dreissiger Jahre vor allem durch die

kommunistische Gesinnung der Surrealisten. André Breton, Louis

Aragon, Paul Eluard, Benjamin Péret und Pierre Unik traten 1927

in die Kommunistische Partei Frankreichs ein. 1935 kam es auf

Grund ihrer kritischen Haltung gegenüber Stalins Sowjetregime

zum endgültigen Bruch der Surrealisten mit der Kommunistischen

Partei.48 In Bretons Werk und Wirken trat nun statt der Revolution

vermehrt die Erotik als Vehikel zur individuellen Befreiung in den

Vordergrund.
Im Gegensatz zur Dichtung und Malerei, mit denen sich die

Surrealisten bereits in den zwanziger Jahren intensiv auseinander

setzten, fanden die Skulptur und die Objektkunst erst in den dreissiger

Jahren bei den Surrealisten grosse Beachtung. Nach 1930 war

unter ihnen ein reges Interesse am Kreieren von Objekten und auch

eine Diskussion über die Beschaffenheit und die Funktionen eines

surrealistischen Objekts aufgekommen.49 An diesem seit 1931 in

surrealistischen Zeitschriften dokumentierten Diskurs beteiligten
sich in erster Linie André Breton, Salvador Dali und Marcel Jean.

Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell 201



Abb. 12: André Masson, »Massacre«, 1931, Öl auf Leinwand, 120 x 160 cm, Paris, Galerie Louise Leiris.

202 Wanda Kupper



Abb. 14: Maurice Henry, »Hommage à Paganini«. 1936, Objekt, Standort unbekannt.

HANS BKLLMKR

LR MONTAGE D'UNE
ARTICULÉE

CARIAT IONS SUR

MINEURE

Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell
203



Sowohl bei Breton wie auch bei Dali galt Alberto Giacomettis Plastik

»La boule suspendue« (dt. »Schwebende Kugel«) als exemplarische

Vertreterin eines surrealistischen Objekts.'50 Dali stellte 1931 in

einer surrealistischen Zeitschrift eine Typologie der Objekte auf.

Der Spanier reihte Giacomettis »Schwebende Kugel« in die Kategorie

»Objets à fonctionnement symbolique (origine automatique)«
ein.51 Die zweiteilige Skulptur Alberto Giacomettis setzt sich aus

einer hängenden, eingekerbten Kugel und einem länglich geformten

Gegenstück, das genau unter der Einkerbung zu liegen kommt,

zusammen. Die Plastik verleite die Betrachtenden dazu, die Kugel

in die einzig mögliche Pendelbewegung zu versetzen. Die Kerbe der

Kugel sei eine »weibliche Vertiefung«, und die kantige Form darunter

ähnle einem »croissant«; durch die Pendelbewegung könnten

sich das weibliche und männliche Element der Skulptur fast berühren,

führte Dali seine sexuellen Assoziationen zum Werk aus. In

seinem Artikel von 1931 schlug er generell vor, surrealistische

Objekte mit erotischer Bedeutung herzustellen, deren Basis »die

erotischen Fantasien und Wünsche« und insbesondere »die sexuelle

Perversion« seien. In der gleichen Ausgabe von »Le Surréalisme au

Service de la Révolution« stimmte André Breton dem grundsätzlich

zu, erhob jedoch gegenüber Dali den Einwand, dass einseitig und

eindeutig erotisch ausgerichtete Werke der Interpretation wenig

Raum Hessen. Breton plädierte für die Anwendung verschlüsselter,

indirekter künstlerischer Mittel, wodurch ebenfalls eine sexuelle

Stimmung bei den Betrachtenden erzeugt werden sollte.52

Im Mai 1936 fand in der Pariser Galerie Charles Ratton die

erste dem surrealistischen Objekt gewidmete Ausstellung statt.

In der von Breton organisierten »Exposition surréaliste d'objets«

war sowohl die Auswahl der Exponate als auch deren Präsentation

unkonventionell. Im Galerieraum war ein Sammelsurium

von plastischen Werken der Surrealisten, von Naturobjekten wie

Fleisch fressenden Pflanzen, Kristallen und einem ausgestopften

Ameisenbär zu sehen. Es wurden verkohlte Gegenstände, welche

angeblich nach einem Vulkanausbruch gefunden worden waren, in

den Regalen präsentiert. Von Max Ernst im Institut Henri Poincaré

entdeckte und von Man Ray ausgewählte dreidimensionale
mathematische Modelle waren ebenfalls ausgestellt. Zudem zeigte der

Galerist Charles Ratton, ein Experte für aussereuropäische Kunst,

Kultobjekte aus Amerika, Asien und Ozeanien in denselben Regalen

und Vitrinen.5' Dergestalt glich die surrealistische Ausstellung

einer fürstlichen Kunst- und Wunderkammer der Spätrenaissance,

in der Kunstwerke, ungewöhnliche Gegenstände und Naturobjekte
nebeneinander präsentiert wurden.54

Diese den Objekten und Kunstobjekten verschiedenster Art

gewidmete surrealistische Ausstellung war nur vom 22. bis 29. Mai

1936 für eine Woche geöffnet. Trotzdem fand dieser Anlass in der

Galerie Ratton grosse Beachtung in der Pariser Kunstwelt.55 Breton

hatte zuvor Kunstschaffende aus dem surrealistischen Kreis,

darunter auch Meret Oppenheim, aufgefordert, speziell für diese

Ausstellung Objekte zu schaffen. Diese neuen Werke kombinierte Breton

mit bis zu zwanzig Jahre alten kubistischen und dadaistischen

Objekten der Künstler Pablo Picasso und Marcel Duchamp, die den

Surrealisten in dieser Zeit nahe standen.56 Breton stellte damit die

surrealistischen Objekterfindungen in die Traditionen der kubistischen

Plastik, der Verwendung von vorfabrizierten Gegenständen

im Readymade und der dadaistischen Entdeckung des Zufalls und

des Automatismus als Gestaltungsformeln.57

Meret Oppenheim war in der Galerie Ratton mit drei Arbeiten

vertreten. Sie zeigte dort erstmals ihr heute bekanntestes Werk,

die so genannte »Pelztasse« von 1935 oder 1936 (Abb. I).58 Zudem

waren ihr Holzobjekt »Kopf eines Ertrunkenen. 3. Zustand« und das

Schuhobjekt »Ma gouvernante, my nurse, mein Kindermädchen«

(Abb. 2) zu sehen.59

Neben dem mit Pelz besetzten Gedeck Oppenheims fanden

sich in der Objekt-Ausstellung andere mit verfremdendem Material

eingekleidete Gegenstände. Eine beschädigte, vollständig
einbandagierte Geige stellte Maurice Henry unter dem Titel »Hommage

à Paganini« aus (Abb. 14). Obwohl in der Galerie Ratton surrealistische

Objekte mit einer verwandten Gestaltungsidee vorhanden

waren, wurde die Pelztasse Oppenheims laut William Rubin »der

grosse Schlager der Ausstellung«. Rubin erklärt sich dies damit,

dass das Pelzgedeck »das Grundprinzip des surrealistischen

Objekts mit der klassischen Schlichtheit von Lautréamonts Imago

präsentierte«.60 Die Bandagen um die Geige Henrys beziehen sich

vermutlich auf den »verletzten« Zustand des Saiteninstruments.

Oppenheims Pelzverkleidung kann hingegen nicht auf den ersten

Blick in einen narrativ-logischen Bezug zum Porzellangeschirr mit
Löffel gebracht werden. Daher wirkt Oppenheims Verfremdung

eines Gebrauchsgegenstandes rätselhafter und provokativer als

diejenige bei anderen surrealistischen Objekten.61

Noch im gleichen Jahr kaufte der Direktor des New Yorker

Museums of Modern Art, Alfred H. Barr, die Pelztasse Oppenheims
an.62 Bevor das surrealistische Werk Oppenheims seinen noch heute

wichtigen Platz in der Sammlung des 1929 gegründeten Museums

of Modern Art einnahm, war die Pelztasse im Sommer 1936 an der

»International Surrealist Exhibition« in London zu sehen.6' Im New

Yorker Museum of Modern Art machte das Objekt Oppenheims erstmals

Furore in der Ausstellung »Fantastic Art, Dada, Surrealism«,

welche von Alfred H. Barr kuratiert wurde.64 Der amerikanische

Museumsdirektor schrieb 1937, kurz nach dem Ende dieser Ausstellung,

es habe in den letzten Jahren nur wenige Kunstwerke gegeben,

welche die Fantasie des Publikums derart angeregt hätten wie

das surrealistische Objekt Meret Oppenheims. Bei »Zehntausenden

von Amerikanern« habe die Pelztasse Spannung und Erregung
ausgelöst, welche in »Wutausbrüchen, Gelächter, Ekel und Entzücken«

zum Ausdruck kamen.65 In den beiden ausführlichen Studien zum

Œuvre Oppenheims und in der neueren Forschung zum Museum of

Modern Art finden sich weitere Belege dafür, dass der Pelztasse in

Amerika seit ihrem Ankauf sowohl grosse Kritik als auch Bewunderung

entgegengebracht wurde. Die Aufregung, welche die

Pelztasse beim amerikanischen Publikum und bei Kunstfachleuten der

USA auslöste, verstärkte wiederum die Rezeption dieses Werkes

204 Wanda Kupper



unter den Surrealisten, von denen um 1940 viele wegen des

kriegerischen Faschismus in Europa in die Staaten emigrierten.66

Begleitend zur »Surrealistischen Ausstellung von Objekten«

von 1936 in der Pariser Galerie Ratton erschien eine dem Thema

»L'objet« gewidmete Ausgabe der Zeitschrift »Cahiers d'art«. Darin

nahm Marcel Jean die um das Objekt entstandene Diskussion
zwischen Breton und Dali wieder auf. Der Autor bezeichnet die in der

Objekt-Ausstellung gezeigte Pelztasse Oppenheims als exemplarisch

für ein surrealistisches Objekt: »L'objet n'est plus tant destiné

à l'accomplissement de tel mouvement symbolique déterminé

toujours le même. 11 tend à répondre à des besoins physiologiques,

intellectuels généraux, un besoin par exemple, qui serait à

la nutrition ce qu'est aux tasses et aux cuillers le couvert revêtu

de fourrure de Méret Oppenheim. Tout ceci est assez clair et l'on

retrouve la perversion sexuelle et son éclatante valeur poétique,
à peine latente et tout naturellement incorporée à l'objet qu'elle
a fait naître.«67 Bereits anlässlich der ersten Ausstellung der

Pelztasse verbindet Jean das Werk Oppenheims mit sexuellen Vorstellungen.

Indem Breton dem Objekt den erotisch konnotierten Titel

»Le déjeuner en fourrure« verlieh, setzte sich diese Sexualisierung

der Pelztasse während der dreissiger Jahre fort.

Im 1938 von den Surrealisten publizierten »Dictionnaire

abrégé du Surréalisme« taucht der Titel Bretons erstmals auf.68

Oppenheim selbst hat dem Objekt keinen besonderen Titel gegeben.

In der Zeitschrift »Cahiers d'art« zur Objekt-Ausstellung von 1936

wird dementsprechend das Werk sachlich mit der Bildlegende

»Tasse, soucoupe et cuiller revêtues de fourrure« versehen.

Bretons Bezeichnung »Le déjeuner en fourrure« verweist als Wortspiel
auf Edouard Manets Skandalbild »Le déjeuner sur l'herbe« von

18 63.69 Die Künstlerin selbst stellt einen Bezug zwischen der Titel-

gebung Bretons und dem sadomasochistischen Roman »Vénus en

fourrures« von Leopold von Sacher-Masoch her.70 In diesem

literarischen Werk von 1869 wird die Geschichte einer Perversion, die

Beziehung eines masochistischen Mannes zu seiner pelztragenden

Domina beschrieben. Diese Erzählung Sacher-Masochs ist von den

Surrealisten gelesen und hoch geschätzt worden.71

Die sich auf sexuelle Inhalte konzentrierende Diskussion um

das surrealistische Objekt und die zusätzliche erotische Aufladung

der Pelztasse durch den Titel Bretons haben die sexualisierte

Interpretation des Werkes initiiert und verfestigt. Die einseitig
sexuell ausgerichtete Interpretation hat sich bis in heutige Zeit

erhalten: So bemerkt Werner Hofmann in einer Laudatio von 1982,

dass der Pelz »seit jeher mit dem weiblichen Geschlechtsteil

assoziiert werde«.721991 schlägt Robert Beiton als mögliche Interpretation

vor, die Verbindung von Tasse und darin rührendem Löffel als

Symbol des Geschlechtsakts zu sehen.73 Thomas McEvilley interpretiert

1996 das Pelzgedeck in derselben sexualisierten Richtung als

»uterine vessel and the extended spoon that enters it«.74 Die von

sexuellen Fantasien beflügelte Verbindung der Pelztasse mit den

Geschlechtsorganen ist nicht ausschliesslich von Männern hergestellt

worden. Renée Riese Hubert interpretiert »Das Frühstück in

Abb. 15: Fotograf unbekannt, Aufnahme des »Frühlingsfestes« von Meret Oppenheim in
Bern, April 1959, Fotografie.

Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell 205



Pelz« in gleicher Weise: »In both >Ma gouvernante' and >Le

Déjeuner en fourrure- Oppenheim alludes to the feminine. The fur

suggests an expensively decked-out woman; the cup, hollow yet
round, can evoke female genitalia; the spoon with its phallic shape

further eroticizes the hairy object.«75

Maureen P. Sherlock stellt in ihrem pointierten Essay »Mistaken

identities« die These auf, Oppenheim habe die männlichen Diskurse

Freuds, der Surrealisten und C. G. Jungs als Orientierungen in ihrem

Leben zu Hilfe genommen. Die Autorin zeigt auf, wie das Schuhobjekt

»Ma gouvernante, my nurse, mein Kindermädchen« (Abb. 2) und

die Pelztasse (Abb. 1) in der Rezeption im Sinne männlicher Sexualität

erotisiert worden sind. Dieses männliche Sprechen über Werke

Oppenheims sei jedoch auch von Kunsthistorikerinnen übernommen

worden. Sie verweist unter anderen auf Whitney Chadwick, welche

die zusammengebundenen Stöckelschuhe von »Ma gouvernante
[...]« als einen auf dem Rücken liegenden Frauenakt mit gespreizten
Beinen sieht.76 Im Gegensatz zu diesem Kopieren von männlichen

Diskursen benötige es einer eigenen weiblichen Sprache, einer
»anderen Muttersprache« (engl. »[MlOTHER TONGUE«), um den Werken

der Künstlerin gerecht zu werden, betont Sherlock in ihrem Essay.

Damit bleibt die Autorin in einem fixierten binären Denken über die

Geschlechter verhaftet, was ihren ansonsten prägnanten Ideen die

innovative Kraft nimmt.77

Hätte Oppenheim auf die Geschlechtsorgane und den

Geschlechtsakt anspielen wollen, würde sie meines Erachtens das

Pelzgedeck entsprechend arrangiert und die »weibliche« Tasse mit
dem sich darin befindlichen »phallischen« Löffel dem Publikum

präsentiert haben. 1936, im Entstehungsjahr der Tasse, fertigten die

Künstlerin Dora Maar und Man Ray je eine Aufnahme des Pelzobjekts

an (Abb. 1). Beide fotografischen Arrangements des Werkes

zeigen den Löffel rechts neben der Tasse mit Unterteller liegend. Da

Oppenheim in späterer Zeit nachweislich ein Wort bei den fotografischen

Aufnahmen ihrer Werke mitreden wollte78 und sie mit Dora

Maar und Man Ray um 1936 befreundet war, kann eine Mitarbeit

der Künstlerin bei den zwei Pelztassen-Fotos angenommen werden.

Bei der fotografischen Abbildung ihres Pelzobjekts legte Oppenheim

offenbar keinen Wert auf die Betonung der assoziativen Verbindungen

zwischen dem Löffel in der Tasse und dem Geschlechtsakt. Die

unumwunden sexualisierte Auslegung der Tasse als Vagina und des

Löffels als Phallus deckt sich daher wohl nicht mit der Intention der

Künstlerin in der Entstehungszeit des Werkes. Laut Schulz betreibt

Oppenheim mit der Pelztasse zwar das surrealistische »Spiel erotischer

Aufladung »harmloser« Gegenstände«. Im Gegensatz zu ihren

männlichen Surrealistenkollegen vermeide die Künstlerin jedoch

jegliche geschlechtliche Zuordnung und sexuelle Projektion.79

In vielen der schriftlich aufgezeichneten Interviews von 1973

bis zu ihrem Todesjahr 1985 wurde Oppenheim auf ihr bekanntestes

Werk, die Pelztasse, angesprochen. Die Künstlerin erzählte in

diesem Zusammenhang immer wieder dieselbe Geschichte zur

Entstehung der Objektidee. Sarah Schumann referiert die Anekdote

in ihren Gesprächsaufzeichnungen von 1977: »Meret Oppenheim

sagt, die Pelztasse, das war nichts weiter als eine in einem

Gespräch entstandene Idee. Sie hatte sich ein Armband gemacht. Ein

Klempner hatte ihr ein breites Stück Messingrohr abgeschnitten
und eine breite Vertiefung in das Rohr gefräst, die sie mit Pelz

ausgelegt hatte. Sie sass mit dem Armband im Café. Hinzukommende

Freunde, es waren Dora Maar und Picasso, bewunderten ihren

neuen Schmuck. Sie sagten, da könne man ja schliesslich alles mit
Pelz überziehen — dies und das und z. B. diese Tasse, sagte dann

Meret Oppenheim. Als A. Breton sie kurz darauf bat, ein Objekt an

eine Ausstellung zu geben, setzte sie diese Idee in die Tat um.«80 Mit

dieser wiederholt und lapidar erzählten Geschichte zur Entstehung

der Idee wollte die Künstlerin der sexualisierten Interpretation der

Pelztasse entgegenwirken und dem Wirbel um ihr berühmtes,
surrealistisches Objekt den Boden entziehen.

Frühlingsfest im Winter

Im April 1959 lud Oppenheim in Bern Freunde zu einem Frühlingsfest

ein. Für dieses Fest kurz nach der Frühjahrs-Tag-und-Nacht-
Gleiche und dem Wiedererwachen der Natur hatte die Künstlerin

eine besondere Idee: Eine junge Frau, die Oppenheim nur flüchtig

kannte, bildete das Zentrum dieses allein von der Künstlerin

arrangierten Anlasses. Oppenheim hatte den Festtisch mit selbst

gepflückten Waldanemonen geschmückt und das Aktmodell, das

als Platte fungierte und mit Medikamenten eingeschläfert worden

war, mit verschiedenen Speisen dekoriert (Abb. 15). Das Haupt der

jungen Frau hatte die Künstlerin vergoldet und mit Rosen und

Mimosen bekränzt. Das Schmücken der Frau und das Essen fanden bei

Kerzenlicht statt, was dem Fest einen rituellen Charakter verlieh.
Das Modell verkörperte an diesem Abendessen eine Art weibliche

Gottheit, die mit ihrer naturgegebenen Fruchtbarkeit den
Menschen Nahrung spendet. Die vier geladenen Kunstschaffenden und

Oppenheim assen Speisen wie Tartarsteak, Champignonsalat, Obst

und Schokoladenmousse ohne Teller und Besteck direkt vom Körper

der jungen Frau.81

Die Literatur der zweiten Frauenbewegung des 20. Jahrhunderts

setzt sich mit Riten matriarchaler Spiritualität und Kulturen

auseinander. Auf den Zusammenhang zwischen diesen Riten und

Oppenheims sorgfältiger Inszenierung des Frühlingsfestes weist

Peter Gorsen in seinem monografischen Aufsatz zu dieser Festidee

hin.82 Thomas McEvilley sieht in Oppenheims Frühlingsgöttin eine

Vorwegnahme der Symbole so genannt matriarchaler, urgeschichtlicher

Gesellschaften, wie sie feministische Künstlerinnen in den

siebziger Jahren (re)produzierten und verehrten.85 Er vergisst

dabei, dass die künstlerische Darstellung archaischer Frauenstatuetten

bereits in den frühen sechziger Jahren bei Louise Bourgeois

und Niki de Saint Phalle zu finden ist.84

Schulz und McEvilley verweisen auf die problematische
tradierte Gleichsetzung von Weiblichkeit und Natur, welche Oppenheim

mit ihrem Frühlingsfest zelebrierte. Vor allem während ihrer

206 Wanda Kupper



Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell 207



künstlerischen Krise, Ende der dreissiger bis Mitte der fünfziger

Jahre, habe sich die Künstlerin auf die traditionellen Dichotomien

zwischen Natur und Kultur bzw. zwischen Weiblich und Männlich

konzentriert und damit ein patriarchales Denkmuster wiederholt,
schreibt McEvilley: »This was difficult, since it was a distinction that
had already been characteristic of the patriarchy, in which woman

had seemed the weak link, the unbeliever who could betray
civilization and got over to a primitive and nature-based view-point.
The association of the female with nature, then, might contribute

to perpetuating her oppression — and actually, it was culture she

[Oppenheim, Anm. d. Verf.] really wanted to participate in.«85

Das Grundkonzept dieses der »Erdfruchtbarkeit« gewidmeten

Frühlingsfestes86 griff Oppenheim für einen weit grösseren und im

Dezember 1959 stattfindenden Anlass wieder auf. »Nur auf André

Bretons Drängen hin« und »etwas gegen ihre Überzeugung«, wie

die Künstlerin im Nachhinein beteuerte,87 willigte sie ein, nochmals

das »Festin« für die grosse surrealistische EROS-Ausstellung in der

Pariser Galerie Cordier zu inszenieren.88 Eine am Vernissage-Abend

aufgenommene Fotografie, die damals als Pressefoto international

grosse Verbreitung fand,89 zeigt ein etwas anderes Arrangement
als beim Frühlingsfest (Abb. 16): Die Beine des Modells wurden

ganz mit weissen Tüchern und der Oberkörper mit einem goldenen

Netzstoff bedeckt.90 Die Vernissage-Gäste bedienten sich von den

Speisen und assen sie am Tisch konventionell mit Teller und

Besteck. Auch der Speiseplan hatte sich gegenüber dem Frühlingsfest

geändert:91 Wie die Fotografie zeigt, sind die erotisch-aggressiv
wirkenden Langusten auf den Oberschenkeln der Frau besonders

auffallend. Die pikant-sadistische Kombination von Schalentieren wie

Hummer mit dem weiblichen Akt ist bereits 1939 in einer Fotomontage

mit Salvador Dali vorzufinden, dessen surrealistisches Objekt

»Hummertelefon« von 1936 eines seiner bekanntesten Werke aus

den dreissiger Jahren ist.92 Die bekannten publizierten Fotografien

vom Pariser »Festin« zeigen fast ausschliesslich Männer, die sich

an den auf der nackten Frau liegenden Speisen gütlich tun. Dies

verdeutlicht die lüsterne, sensationsgierige und sicherlich von den

Surrealisten beeinflusste öffentliche Rezeption dieses Anlasses: Im

Zentrum des Interesses stand das erotisch-kulinarische Vergnügen
des Mannes. Die nackte Frau verhielt sich während des Banketts

immobil und passiv; nach der Vernissage wurde sie in der Ausstellung

bezeichnenderweise durch eine Schaufensterpuppe ersetzt.

Die Bankett-Frau war Objekt in zweifacher Hinsicht, sie fungierte
als Buffetplatte und als erotischer Anziehungspunkt. »Essen und

Sexualität scheinen austauschbar«, schreibt Schulz 1993 dazu.93 Die

Verbindung von Erotik und Nahrungsaufnahme, in der die Frau zu

einem Teil des kulinarischen Angebots wurde, war bereits vor der

EROS-Ausstellung von 1959/60 ein beliebtes Thema Salvador Dalis.

1941 organisierte der spanische Künstler unter anderen ein dem

Pariser Bankett ähnliches Festmahl zugunsten emigrierter Künstler

im kalifornischen Del Monte. Oppenheims Konzept des Frühlingsfestes

und dessen Neuauflage in der Pariser Ausstellung hatten

eine gefährliche Nähe zum androzentrierten »Kannibalismus der

surrealistischen Erotik«.94 Das dürfte wohl ein Grund dafür gewesen

sein, dass der rituelle, mythische und matriarchale Charakter

des »Festins« von ihren surrealistischen Künstlerkollegen nicht
verstanden wurde und bei der Durchführung des Vernissage-Ban-

ketts nicht zum Tragen kam. Oppenheim war im Nachhinein mit
dem Ablauf und der öffentlichen Rezeption des Pariser Banketts

unzufrieden.95

Meret Oppenheims Frühlingsfestidee von 1959, welche meines

Erachtens der weiblichen kreativ-geistigen Fruchtbarkeit gewidmet
war,96 konnte im Kontext der surrealistischen EROS-Ausstellung

keinen Bestand haben. Das kleine, rituelle Frühlingsfest zu Ehren der

Fruchtbarkeitsgöttin wurde an der Vernissage in Paris zum

spektakulären, aufreizenden Candle-Light-Dinner mit nackter Dame.

In einer kurz nach dem Pariser Bankett datierten Traumaufzeichnung

fragt sich Oppenheim, ob sie dieses »Geheimnis«, die

matriarchale Festidee, habe verraten dürfen oder gar habe verraten

»müssen«. In dieser und einer weiteren Traumnotiz vom
Dezember 1959 schreibt sie von Schutzsymbolen, die sie in dieser Zeit

benötigt habe, da sie sich »mit dieser Idee der >Festin< wirklich

exponiert habe«.97 In diesen Aufzeichnungen und auch in späteren

Äusserungen der Künstlerin kommt mehrfach zum Ausdruck,

dass Oppenheim die »Festin«-Durchführung in der surrealistischen

Ausstellung als misslungen betrachtet und ihren Entscheid zur

Neuauflage des Festes im Nachhinein bedauert hat.98 Peter Gorsen

kommentiert den inneren Konflikt der Künstlerin zu Recht folgen-
dermassen: »Als sie sich auf den Mythos der Naturfrau und den mit
ihr kombinierten Erotismus der Surrealisten einliess, [...], musste

Meret Oppenheim damit rechnen, dass ihre Identitätskonflikte
übersehen werden.«99

In seinen Romanen »Nadja« (1928), »L'amour fou« (1937) und

»Arcane 17« (1944/47) beschreibt André Breton die Frau als

Inspirationsquelle, verrückte Muse des Mannes, als Türöffnerin ins Reich

des Emotionalen und des Unbewussten.100 In den Büchern »L'amour

fou« und »Arcane 17«, die Bretons Ehepartnerinnen gewidmet sind,

wird die Frau als zweite ergänzende Hälfte des Mannes in einer

ewig währenden Liebesbeziehung dargestellt. Wie Xavière Gauthier

in ihrem Buch »Surrealismus und Sexualität« aufzeigt, herrscht in

der surrealistischen Literatur ein verklärendes, überhöhendes
Frauenbild als Muse und Liebende vor, während in der surrealistischen

bildenden Kunst Sexualität und Perversion die dominierenden Themen

in Frauendarstellungen sind.101 In Max Emsts Collage-Romanen

»Une semaine de bonté« (1931/34; Abb. 11) und »La femme 100

têtes« (1929) werden Frauen von Männern auf diverse Arten gemartert.

André Masson setzte in seinen Bildern zahlreiche Massaker an

weiblichen Körpern um (Abb. 12). Der Berliner Grafiker Hans Bellmer

fotografierte fast ausschliesslich weibliche Puppen, die er zuvor in

ihre Glieder zerlegt und in unterschiedlichen, oft perversen Arten

neu zusammengesetzt hatte (Abb. 13).102 Diese gewalttätigen Darstellungen,

die ein Angriff auf bürgerliche Moralvorstellungen waren,
boten den weiblichen Surrealistinnen keine Identiftkationsmöglich-
keit, ausser derjenigen des weiblichen masochistischen Opfers.103

208 Wanda Kupper



Die These liegt nahe, dass Meret Oppenheim mit ihren
weiblichen Figuren den surrealistischen und allgemein den patriar-
chalen Frauenbildern kritisch hinterfragende, für sie stimmigere
Entwürfe von Frau-Sein und weiblicher Sexualität entgegensetzen
wollte. Die Episode des »Banketts« in der surrealistischen Ausstellung

zeigt, dass Oppenheim jedoch eine solche Neudefinition von

Weiblichkeit im surrealistischen Umfeld nicht gelingen konnte. In

der Forschung wird diese Durchführung des »Festin« oft als Oppenheims

letzter Beitrag zu einer surrealistischen Ausstellung und als

Anlass für den endgültigen Bruch mit den Surrealisten dargestellt.
Dies entspricht zwar nicht ganz den Tatsachen — bis 1961 nahm sie

noch an Surrealisten-Ausstellungen Bretons teil104 —, ein innerer
Bruch der Künstlerin mit Breton und der Bewegung des Surrealismus

dürfte jedoch bereits nach dem »Bankett« von 1959 stattgefunden

oder sich vorbereitet haben.

Es gab einen weiteren wesentlichen Grund, weswegen Oppenheim

sich Anfang der sechziger Jahre als Künstlerin zugestand, ihre

beruflichen Verbindungen zu André Breton und anderen Künstlern

aus dem surrealistischen Kreis endgültig aufzugeben. In den fünfziger

Jahren hatte sie sich durch ihre Zusammenarbeit und Kontakte

mit dem Leiter der Berner Kunsthalle, Arnold Rüdlinger, mit Daniel

Spoerri und weiteren Kunstschaffenden in Bern und Paris ein neues

internationales Künstler- und Kuratorennetzwerk aufbauen können.

Distanzierungen

Im Europa der vierziger und fünfziger Jahre liess das allgemeine
Interesse am Surrealismus und damit auch an der Pelztasse als einer

Art Ikone dieser Kunstbewegung nach.105 Ein Grund dafür waren

die in den fünfziger Jahren aufkommenden informellen und

konstruktiven Kunsttendenzen, die an Aktualität gewannen. Wegen

ihrer von circa 1937 bis 1954 dauernden künstlerischen und

psychischen Krise sowie der eingeschränkten Möglichkeiten während

der Kriegsjahre war die Ausstellungstätigkeit Oppenheims in den

vierziger Jahren nicht sehr umfangreich.106 Nach Ende des Zweiten

Weltkrieges besserte sich ihre Lage als Künstlerin ein wenig, da sie

wieder in Pariser Galerien und zusammen mit den aus der Emigration

zurückgekehrten Surrealisten ausstellen konnte. Wie bereits

erwähnt, beteiligte sich Oppenheim bis Anfang der sechziger Jahre

an zumeist von André Breton organisierten Veranstaltungen des

Surrealismus. Seit 1937 hatte Oppenheim einen Schweizer Wohnsitz,

zuerst in Basel und später im Kanton Bern, wohin sie 1949 frisch

verheiratet mit dem Basler Wolfgang La Roche gezogen war. In der

Schweiz hatte sie Kunstschaffende einer jüngeren Generation wie

Daniel Spoerri und Jean Tinguely kennen gelernt, die in Paris,

Mailand, London und in den USA um I960 ihre ersten spektakulären

Aktionen und Ausstellungen unter dem Etikett »Nouveaux Réalistes«

durchführen konnten,107

Die jungen Vertreter und Vertreterinnen eines »Neo-Realismus«

der sechziger Jahre hatten ein besonderes Interesse an der

dadaistischen und surrealistischen Objektkunst. Schriften wie die
1961 publizierte Studie »L'Art fantastique« von Marcel Brion108 und
die sich häufenden Ausstellungen surrealistischer Kunst aus einer
historischen Perspektive lenkten die Aufmerksamkeit des Kunstpublikums

erneut auf den Surrealismus. In vielen Überblickswerken

zur surrealistischen Kunst, die ab den sechziger Jahren zahlreich

erschienen, wurde Oppenheims Pelztasse als das einzige ihrer
Werke und mit wenig begleitendem Text abgebildet.109

Der schwedische Kurator Pontus Hulten, ein Förderer der
»Nouveaux Réalistes«, organisierte 1967 die erste Retrospektive zu

Oppenheims Œuvre im Moderna Museet in Stockholm. Mit der im

Kunstmuseum Solothurn, in Winterthur und in Duisburg stattfindenden

Retrospektive 1974,"° für die wie in Stockholm die Pelztasse

eingeflogen wurde, begann eine Phase, während der der Künstlerin

eine auf hohem Niveau andauernde Beachtung zuteil wurde.
Im gleichen Jahr wurde ihr der Kunstpreis der Stadt Basel

zugesprochen. Die in den sechziger und siebziger Jahren erstarkende

politisch-soziale Frauenbewegung hatte auch Auswirkungen auf
den kulturellen Bereich und auf die Wahrnehmung von Künstlerinnen.

In den siebziger Jahren häuften sich an Meret Oppenheim

gerichtete Einladungen zur Teilnahme an feministisch motivierten
Künstlerinnenausstellungen. Obwohl ihre Haltung gegenüber dem
Feminismus"1 ambivalent und gegenüber Frauenkunst-Ausstellungen

kritisch war, nahm Oppenheim an ein paar wenigen teil."21982

wurde der Künstlerin der Grosse Preis der Stadt Berlin verliehen.
Im gleichen Jahr war sie eingeladen, an der documenta 7 in Kassel

teilzunehmen, und die erste Monografte zu ihrem Werk wurde pu-^
bliziert. Bis zu ihrem Tod im November 1985 fanden grosse
Einzelausstellungen unter anderem in Italien, Bern und Paris statt."'
Zahlreiche Interviews und mehrere Dokumentarfilme mit der Künstlerin
entstanden in den letzten drei Jahren ihres Lebens.

Sämtliche Interviews mit Meret Oppenheim stammen aus den

siebziger und achtziger Jahren. In diesen Gesprächen mit
Journalistinnen und Kunsthistorikern wird die Künstlerin mehrheitlich
auf ihr bekanntestes Werk, »Le déjeuner en fourrure«, angesprochen.

Etwas weniger häufig, aber dennoch sehr beliebt bei den

Interviewenden sind Fragen nach ihrer gemeinsamen Zeit mit den

Surrealisten in Paris und nach dem bekannten Radfoto Man Rays.

Alle genannten Fragen zielen auf bereits Bekanntes, auf die in der

Kunstliteratur geförderten Kategorisierungen Oppenheims als

erotische Muse Man Rays, als Surrealistin und als Pelzobjekt-Künst-
lerin. In den Interviews distanziert sie sich auf unterschiedlichste

Art und Weise von den Werken und Etiketten, die in der Rezeption
ihres Œuvres und in der öffentlichen Wahrnehmung ihrer Person

dominant sind.

Befragt nach der Pelztasse ist die Künstlerin in den aufgezeichneten

Gesprächen bestrebt, mit ihren Erläuterungen ihr berühmtestes

Werk zu entmystifizieren. Wiederholt erzählt sie die banal

und alltäglich wirkende Entstehungsgeschichte zur Objektidee.114

In den achtziger Jahren hat sie in freundschaftlichen Gesprächen
die Pelztasse auch ironisch-distanziert als »die Alte« bezeichnet."5

Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell 209



Abb. 17: Meret Oppenheim, »Eichhörnchen«, 1969, Multiple des Objekts von 1960.

Mit ihren Aussagen hat sie wohl auch beabsichtigt, der verbreiteten

sexualisierten Interpretation von »Le déjeuner en fourrure«

den Wind aus den Segeln zu nehmen. In den aufgezeichneten

Gesprächen betont Oppenheim verschiedentlich, dass der erotisch

konnotierte französische Titel nicht von ihr, sondern von André

Breton stamme."6 Gegenüber Robert Beiton hat die Künstlerin dazu

gemeint: »But to return to the dogmatism of Breton and others — it
was he who named it »Déjeuner en fourrure«, playing on the

associations with queer sexuality in Manet's »Déjeuner sur l'herbe« and

Sacher-Masoch's »Vénus en fourrures«. The word-games of critics,
the power struggles of men! So part of its scandalous appeal was

not invented by me.«"7

Oppenheim entsexualisiert und banalisiert die Pelztasse in

ihren verbalen Äusserungen. Sie reagiert zudem künstlerisch auf

den das übrige Werk überschattenden Erfolg des Objekts. Bezeichnend

für ihre unabhängige Haltung und für ihre Distanzierung ist,
dass sie nach dem Verkauf der Tasse 1936 in ihrem künstlerischen

Schaffen keine Objekte mehr mit Pelz überzogen hat.118 Sie ist der

ökonomisch lukrativen Versuchung nicht erlegen, aus ihrem

Markenzeichen Profit zu schlagen und kunstmarktorientiert vor allem

Pelzobjekte zu produzieren.119

Obwohl sie mehrfach angefragt wurde, lehnte es Oppenheim

konsequent ab, Duplikate der Pelztasse herzustellen.120 Von anderen

Werken wie zum Beispiel »Ma gouvernante [...]« (Abb. 2) hat

die Künstlerin hingegen Repliken angefertigt.121 Sie liess mehrere

ihrer Objekte als Multiples edieren.122 Die Pelztasse jedoch hat sie

in dreidimensionaler Originalform nie vervielfältigen lassen. Als

eine Art ironischen Kommentar zu ihrem bekanntesten Werk schuf

sie ausschliesslich paraphrasierende Multiples des »Frühstücks in

Pelz«.l2i 1960 kreierte sie das Objekt »Eichhörnchen« (Abb. 17),

bestehend aus einem mit Plastikschaum gefüllten Bierglas und einem

hinzugefügten Pelzteil, welches in seiner S-Form einem
Eichhörnchenschwanz stark ähnelt.124 Das phallische Pelzteil und das Bierglas

verweisen auf Männlichkeit und auf männliche Erlebniswelten

wie etwa den Stammtisch in der Kneipe, lsabel Schulz versteht das

»Eichhörnchen« als »»männliches« Pendant« zu der durch die

Interpretation weiblich konnotierten Pelztasse. Sie sieht darin »eine kon-

terkarierende Antwort« Oppenheims auf die sexualisierte Rezeption

des »Déjeuner en fourrure«.125 Als ein Galerist 1970 der Künstlerin

vorschlug, die Pelztasse als Multiple neu aufzulegen, reagierte die

Künstlerin mit der Kreation des die Pelztasse paraphrasierenden

Multiples »Souvenir du déjeuner en fourrure« (Abb. 18).126 Als

Anregung für die Gestaltung des »Souvenir« diente ihr ein Touristenandenken.

Unter einem ovalen, bombierten Glas befindet sich ein

Mini-Abbild der Pelztasse. Das hierfür verwendete Fellimitat, der

falsche Damast und das künstliche Edelweiss in der Rahmung der

Materialcollage geben dem »Souvenir« den Charakter eines

Kitschobjektes. Das Multiple in Kitschform ist eine billige Imitation, eine

nostalgische Karikatur der Pelztasse. 1971 liess Oppenheim Man

Rays bekannte Fotografie der Pelztasse von 1936 als Poster in drei

Farbvarianten herstellen.127 Dieses Drucken derselben Aufnahme

210 Wanda Kupper



in verschiedenen Farben erinnert an den künstlerischen Umgang

mit Fotografien, der auf Andy Warhol und die Pop-Art zurückgeht.

Wie beim »Souvenir« wird dem Publikum und den Käufern mit dem

Poster nicht die Pelztasse selbst, sondern nur ein Abbild davon

präsentiert. Das »Souvenir« und das Poster dienen als Substitute

für das eigentlich Gewünschte, für das fast mythisch aufgeladene

Original im New Yorker Museum of Modern Art.

Gelegentlich kokettierte die Künstlerin auch mit ihrer in der

Öffentlichkeit verankerten Rolle als »Pelztassen-Dame«. In einem

Fernsehfilm zu ihrer ersten Retrospektive 1967 im Moderna Museet

Stockholm führte sie die Pelztasse als Akt symbolischen Trinkens

zum Mund (Abb. 19 Oppenheims Inszenierung oder auch nur ihre

Bereitschaft zu einer solchen Geste zeigt die spielerische Haltung,

die sie gegenüber ihrem berühmten Objekt einnahm. Zudem war
sich die Künstlerin sicherlich bewusst, dass ihr Spiel mit der

bekannten Tasse beim Publikum einen grossen Werbe- und Wieder-

erkennungseffekt haben würde.

Neben der Pelztasse waren die Aktfotos Man Rays lange Zeit

die bekanntesten Werke, mit denen die Künstlerin in Verbindung

gebracht wurde. Oftmals auf diese Fotografien und insbesondere

auf das auch »érotique-voilée« genannte Radfoto angesprochen,

spielte Oppenheim in den Interviews wiederholt ihren aktiven

Beitrag zur Fotoserie herunter oder negierte diesen gar gänzlich.128

Gegenüber dem Etikett »Surrealistin«, das seit der Pariser

Schaffenszeit in den dreissiger Jahren an ihr haften blieb, reagierte
die Künstlerin in Interviews ebenfalls distanziert. Die Frage, ob sie

sich mit der in vielen Publikationen vorkommenden Einordnung

ihres Werkes in den Surrealismus unwohl fühle, bejaht Oppenheim
1984.129 In einem Interview aus dem gleichen Jahr sagte die Künstlerin

zum Etikett »Surrealismus« pointiert-. »Ich ertrage diese

Etikette nicht mehr, ça me donne la nausée.«'20 Oppenheim betonte

in mehreren Gesprächen, dass bereits der Nachkriegs-Surrealismus

nichts mehr mit den ursprünglichen surrealistischen Ideen zu tun

gehabt habe. Das erste Surrealistische Manifest von André Breton

finde sie immer noch fabelhaft, das zweite Manifest des Surrealismus

sei jedoch Politik, und das interessiere sie weniger. Mit den

links-revolutionären Überzeugungen der Surrealisten habe sie sich

schon in den dreissiger Jahren nicht identifizieren können.121 Neben

wohlwollenden Äusserungen zu Künstlern wie Alberto Giacometti

und Marcel Duchamp aus dem surrealistischen Kreis der dreissiger

Jahre äusserte sich Oppenheim auch sehr negativ über einzelne

Surrealisten und deren sadistischen Frauen verachtenden Tendenzen.

Von Robert Beiton auf Xavière Gauthiers Buch »Surréalisme

et sexualité« (1971) und die darin behandelten sadistischen

Frauendarstellungen der Surrealisten angesprochen, reagierte Oppenheim

sehr bestimmt: »Certainly Woman has been mistreated, which

makes this Gauthier seem correct - 1 have the book but 1 confess 1

haven't read it. Bellmer and Molinier, for example, mistreated the

bodies of their women. But they are cases, psychological cases,

perverts. Crazies, you know.«122 Das sexistische Gewaltpotenzial
und die unterdrückenden sexualisierten Frauenbilder einiger

Abb. 18: Meret Oppenheim, »Souvenir du déjeuner en fourrure«, 1970/72, Multiple

(Fellimitat, falscher Damast, künstliches Edelweiss unter bombiertem Glas).

Abb. 19: Filmstandbild (Meret Oppenheim hebt die Pelztasse an den Mund), 1967, aus

Fernsehfilm anlässlich der Retrospektive in Stockholm, Moderna Museet.

Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell 2,1



ehemaliger surrealistischer Künstlerkollegen hat Oppenheim in

den achtziger Jahren klar erkannt und abgelehnt.

In derselben surrealistischen Gruppenausstellung von 1936,'"

in der Oppenheim erstmals die Pelztasse der Öffentlichkeit zeigte,

stellte die Künstlerin ein weiteres surrealistisches Objekt aus, ein

Schuhobjekt mit dem Titel »Ma gouvernante, my nurse, Mein

Kindermädchen« (Abb. 2). Für dieses Werk schnürte Oppenheim ein

Paar weisse Stöckelschuhe zusammen und platzierte diese gleich

einem Braten auf einer metallenen Servierplatte.134 Die Absätze

garnierte sie mit Papiermanschettchen, wie dies bei gebratenen

Geflügelschenkeln üblich war. Bei der Produktion dieses Werkes

hielt sich die Künstlerin wie bei der Pelztasse an bereits durch Man

Ray und Dali erprobte Prinzipien des surrealistischen Objekts. Im

»objet surréaliste« werden verschiedene Gegenstände, Formen

und Materialien aus unterschiedlichsten Kontexten miteinander

kombiniert. Dadurch entstehen skurrile Überlagerungen und

Verschiebungen in den alltäglichen Bedeutungen der Gegenstände.

Das Objekt »Ma gouvernante [...]« spielt mit verschiedenen

Assoziationen: Die weissen Damenschuhe gehören vermutlich dem im

Werktitel bezeichneten Kindermädchen oder repräsentieren es

durch das Arrangement in der Form eines Bratens. Die Servierplatte

verweist auf die dienende Funktion einer Gouvernante im

bürgerlichen Haushalt. Die Fesseln um die Schuhe könnten auf die

sozial abhängige Stellung des weiblichen Hauspersonals hinweisen.

Diesem Objekt könnten also durchaus sozialkritische und frau-

enemanzipatorische Inhalte zugesprochen werden.

Oppenheim kommentierte 1982 in einem Brief an den Kurator

Jean-Christophe Ammann die »Gouvernante« jedoch folgendermas-

sen: »Das Ding [...] ruft in mir die Assoziation von lustvoll zusam-

mengepressten Schenkeln hervor. Ja, auch ein >sich anbieten«. Ich

war ein kleines Kind, [...], wir [...] hatten ein junges Kindermädchen.

Es war (sonntags?) weiss gekleidet. Vielleicht war es verliebt, und

vielleicht strömte es daher eine sinnliche Atmosphäre aus, die ich

unbewusst gespürt habe und vielleicht hat sich mir darum das weiss-

gekleidete >Elseli< eingeprägt.«135 Sie assoziierte dieses Objekt mit

einem sinnlichen, verliebten Kindermädchen. Doch dürfen wir dies

der Künstlerin einfach so glauben? Ist diese Briefstelle nicht als eine

Persiflage der Künstlerin auf die vorherrschende sexualiserte Rezeption

ihres berühmtesten Objekts, der Pelztasse, zu verstehen?

Oppenheims Assemblage »Bon appétit, Marcel! (Die weisse

Königin)« (1966; Abb. 20) besteht aus einer hellen, weiblichen

Teigfigur, die eingefasst von Gabel und Messer auf einem Teller

liegt. Das Gedeck befindet sich auf einem Schachbrett aus Wachstuch,

das als Tisch-Set figuriert. In der Aufnahme im Werkkatalog

komplettieren eine Serviette, ein halbgefülltes Trinkglas und ein

Aschenbecher mit Zigarette das Tisch-Arrangement.136 Das Werk

entstand 1966 zu Gunsten des »American Chess Foundation s

Duchamp Chess Endownment Fund«, der von dem Künstlerkollegen

Marcel Duchamp initiiert worden war. Mit Duchamp war

Oppenheim seit den dreissiger Jahren befreundet. In »Bon appétit,
Marcel! (Die weisse Königin)« wird die handgeformte Teigfigur,

die weisse (Schach-)Königin, dem Künstler und passionierten

Schachspieler Duchamp auf dem Teller zum Essen serviert. In dieser

Assemblage gestaltete Oppenheim mit schwarzem Humor das

aus dem Schachspiel bekannte und im Surrealismus oftmals

dargestellte »Damenopfer«. Möglicherweise ist »Bon appétit, Marcel!

(Die weisse Königin)« eine humoristische, kannibalische Persiflage

auf Marcel Duchamps zeitgleich abgeschlossene Peep-Show-Instal-

lation »Étant donnés-....« (1947—66), in der hinter einer Holztür mit
Gucklöchern ebenfalls ein weisser, nackter Frauenkörper den

neugierigen Betrachtern als erotischer »Frass« vorgeführt wird.137

Das mehrdeutige Motiv der »zum Essen servierten Frau« ist

1936 im Objekt »Ma gouvernante [...]« erstmals vorzufinden und tritt
danach beim »Frühlingsfest/Festin« (1959) und in der Assemblage

»Bon appétit, Marcel!« (1966) in Oppenheims Œuvre wiederholt auf.

Daraus lässt sich schliessen, dass sich die Künstlerin seit ihrer Zeit

als junge Frau unter den Pariser Surrealisten mit bürgerlichen und

anti-bürgerlich surrealistischen Frauenbildern künstlerisch
auseinander gesetzt hat. In der von Männern wie Dali und Max Ernst

geprägten surrealistischen Kunst war das von ihnen verwendete

Motiv des »als Speise servierten Frauenkörpers« mit Fantasien von

sadistisch-masochistischer Sexualität und Kannibalismus verbunden.138

Dieses surrealistische Lustbild männlicher Dominanz griff
Oppenheim in ihrem Werk auf und wandelte es mehrfach um. Die

gefesselten Frauenschuhe als Braten serviert, können durchaus als

Kritik an der unterdrückten Stellung der Frauen in der Gesellschaft

gesehen werden. Im »Frühlingsfest« Oppenheims wird die Kombination

von »Frau und Speise« zu einem matriarchalen Symbol für

die weiblich-geistige Fruchtbarkeit. In der Assemblage »Bon appétit,

Marcel!« behandelt die Künstlerin das kannibalische Sujet der

»zum Frasse vorgeworfenen Frau« mit Ironie und schwarzem Humor.

Durch witzige, emanzipatorisch oder matriarchal konnotierte

Gestaltungen des bildnerischen Themas schafft sie kritische Distanz zu

den patriarchalen surrealistischen Werken mit Frauenkörpern, die

dem Betrachter als sadistisch sexuelle »Speise« serviert werden.

Meret Oppenheims verbale und künstlerische Reaktionen auf die

das übrige Werk überschattende und sexualisierte Rezeption der

Pelztasse sind vielgestaltig. Zum erotisch konnotierten Werktitel

»Déjeuner en fourrure« von Breton und zu den ersten sexualisier-

ten Interpretationen des Objekts durch Pariser Surrealisten sind

uns aus deren Entstehungszeit keine sich dazu distanzierende

Bemerkungen Oppenheims bekannt. Als junge, plötzlich erfolgreiche
Künstlerin hatte sie in den dreissiger Jahren keinen Anlass, von

werbewirksamen, skandalträchtigen Werkkommentaren ihrer

damaligen Förderer Abstand zu nehmen. Bemerkenswert ist jedoch,
dass sich Oppenheim bereits in dieser frühen Zeit als Künstlerin

dagegen verwahrte, nach dem überraschenden internationalen
Erfolg mit der Tasse weitere Pelzobjekte zu gestalten und diese als

ihr künstlerisches Markenzeichen zu propagieren. Erst Jahrzehnte

später, 1960 griff sie das Motiv der Pelztasse wieder auf. Als

ironische künstlerische Reaktion auf die Werkinterpretation der

212 Wanda Kupper



Abb. 20: Meret Oppenheim, »Bon appétit, Marcel! (Die weisse Königin)«, 1966, New York, Forster Goldstrom.

Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell



Pelztasse als weibliches Geschlecht schuf Oppenheim ein »männliches

Pendant« dazu, das Bierglasobjekt mit pelzigem
Eichhörnchenschwanz (Multiple »Eichhörnchen«)."9 Die Künstlerin kreierte

zu ihrem bekanntesten Werk ausschliesslich »paraphrasierende

Multiples« und liess 1971 Poster von Man Rays bekannter Fotografie

der Pelztasse in Druck geben. Das Tassenobjekt von 1935/36 hat sie

jedoch nie in dreidimensionaler Originalform vervielfältigen
lassen. Neben künstlerischen Paraphrasierungen der sexualisierten

Pelztasse bezog sie auch durch karikierende Äusserungen Stellung

gegen die erotisierte Interpretation ihrer bekannten Objekte aus

surrealistischer Zeit. Oppenheims Kommentar von 1982, das Schuhobjekt

»Ma gouvernante [...]« (Abb. 2) erinnere sie an ihr Sinnlichkeit

ausstrahlendes Kindermädchen »Elseli«,140 negiert vollkommen

das aggressive Potenzial der Objektgestaltung und ist daher meines

Erachtens als Persiflage der verbreiteten sexualisierten

Interpretationen ihrer Objekte zu verstehen.

In den Interviews wurde Oppenheim oftmals auf ihr bekanntestes

Werk, die Pelztasse, angesprochen. Mit ihrer banalen

Geschichte, die Pelztasse sei aus »Jux« entstanden,141 versuchte die

Künstlerin, den berühmten, sexualisierten Status dieses Objekts in

der Kunsthistoriografie und in ihrem Œuvre zu untergraben.
Neben der in der kunsthistorischen Literatur geförderten

Kategorisierung »Pelztassen-Dame« musste sich die Künstlerin mit

weiteren ihr bis zum Tode anhaftenden Etiketten wie »Man-Ray-

Muse« und »Surrealistin« auseinander setzen. Auf alle diese

Einordnungen reagierte Oppenheim in den Interviews aus den siebziger

und achtziger Jahren mit diversen Aussagen der Distanzierung.

Meret Oppenheim setzte ihre ganze verbale Überzeugungskraft

dafür ein, sich von diesen ihr falsch oder nicht mehr zutreffend
erscheinenden Kategorisierungen zu befreien. Sie wollte damit erreichen,

dass sie im Kunstbetrieb als Gegenwartskünstlerin mit einem

eigenständigen Œuvre und nicht als alternde Surrealistin

wahrgenommen wird. Gelegentlich kokettierte die Künstlerin jedoch auch

mit ihrer in der Öffentlichkeit verankerten Rollen als »Pelztassen-

Dame« und »Man-Ray-Aktmodell« und wusste deren Werbeeffekt

für ihr aktuelles künstlerisches Werk zu nutzen.

Oppenheims stilpluralistisches Gesamtwerk beinhaltet neben den

teils sehr bekannten Objekten und Plastiken zahlreiche Zeichnungen

und Malerei, die mehrheitlich in der Kunstwissenschaft noch

kaum aufgearbeitet wurden und dem Kunstpublikum weitgehend
unbekannt sind. Die kunsthistorische Rezeption des Œuvres

konzentrierte sich bis in die achtziger Jahre hauptsächlich auf das

surrealistische Frühwerk und auf (teils vermeintliche) sexuelle Inhalte

der Werke. Dies sind wichtige Gründe für den noch immer engen
wissenschaftlichen Blick auf Oppenheims Gesamtwerk. In der

Oppenheim-Forschung bedarf es einer weiteren Öffnung des

Untersuchungsgegenstandes und der methodischen Ansätze. Denn die

in der Kunstgeschichte hochgehaltene »junge, schöne Surrealistin«

der dreissiger Jahre hat ihr künstlerisches Werk während des

folgenden halben Jahrhunderts vergrössert und weiterentwickelt.

214 Wanda Kupper



Dieser Essay basiert auf Teilen meiner Lizentiatsarbeit

»Vom Wandel der Geschlechter. Geschlechtlichkeit und

Androgynität im Werk Meret Oppenheims«, die ich 1999

bei Prof. Dr. Oskar Bätschmann an der Universität Bern

eingereicht habe. Die verwendeten Kapitel der Lizentiatsarbeit

sind jedoch überarbeitet und durch Gedanken zur

neusten Forschung ergänzt worden.

1 Oppenheim hatte bis 1932 vor allem Zeichnungen

und Aquarelle geschaffen. 1933 entstanden das erste

Ölbild »Sitzende Figur mit verschränkten Fingern«
1933 [Werkverz.-Nr. A 4; Öl auf Karton; Kunstmuseum

Bern], ein erster Entwurf für die Plastik »Urzeit-

Venus« [Nr. A 4; Grundriss: Sepiatinte; Modell:

Gips und Ölfarbe; beide Kunstmuseum Solothurnl

und zwei Objekte aus Holz kombiniert mit
ungewöhnlichen Materialien wie Zuckermandeln und

Maiskolbenblättern [»Kopf eines Ertrunkenen.
3. Zustand«, 1933, bemaltes Holz, weisse Zuckermandeln

in Vertiefungen eingeklebt, Standort

unbekannt; »Hausgöttin«, 1933, Kastanienholz, Maisblätter

und Ölfarbe, Privatsammlung, Lugano; beide Nr. A 41.

Zu dem von Dominique Bürgi und Meret Oppenheim

bearbeiteten Werkverzeichnis vgl. Curiger, Bice,

Meret Oppenheim. Spuren durchstandener Freiheit,

mit Catalogue Raisonné von Dominique Bürgi und

Meret Oppenheim, Zürich 1982, 3. Überarb. Aufl. 1989,

S. 134-263, hier S. 142-143.

2 Über die Freundin und Künstlerin Irène Zurkinden,

über Hans-Rudolf Schiess und Kurt Seligmann hat

Oppenheim zahlreiche weitere Kunstschaffende

kennen gelernt. An einem Fest des Baslers Kurt

Seligmann soll Oppenheim erstmals Sophie Taeuber

und Hans Arp getroffen haben. Vgl. Tavel, Hans

Christoph von, Spuren zu einer Biographie, gesichert
durch Hans Christoph von Tavel, in: Meret Oppenheim,

hrsg. von André Kamber, Ausst.-Kat. Museum

der Stadt Solothurn, Kunstmuseum Winterthur,
Wilhelm-Lehmbruck-Museum der Stadt Duisburg
1974/75, Solothurn 1974, o. S.; Curiger 1989 (wie

Anm. 1), S. 15-21; Tavel, Hans Christoph von, Meret

Oppenheim und ihre Biographie. Autobiographische
Notizen, in: Berner Kunstmitteilungen 254, 1987,

S. 1-6, hier S. 3.

3 Diese »6. Ausstellung« der »Surindépendants« fand

vom 27. Oktober bis 26. November 1933 in Paris statt.

Oppenheim stellte dort unter anderem gemeinsam

mit Arp, Dali, Max Ernst, Giacometti, Magritte, Miro,

Man Ray, Tanguy und dem Gastkünstler Kandinsky

aus. Vgl. Helfenstein, Josef, Meret Oppenheim und

der Surrealismus, Diss. Univ. Bern, Stuttgart 1993,

S. 20-21.

4 Siehe Kap. »Künstlerin und Aktmodell«.
5 Siehe Kap. »Sexualisierung der Objekte: Das Fallbei¬

spiel >Pelztasse<«.

6 Vgl. Jean, Marcel, Arivée de la belle époque, in:

Cahiers d'art 11, 1936, Heft 1-2, S. 60, Abb. o. S.:

»Pelztasse«.

7 Vgl. Rotzler, Willy, Objektkunst. Von Duchamp bis

zur Gegenwart, Köln 1975, S. 84-86, Abb. 51-53;

Rowell, Margit (Hrsg.), Skulptur im 20. Jahrhundert,

München 1986, S. 169; Thomas, Karin, Bis

Heute. Stilgeschichte der bildenden Kunst im

20. Jahrhundert, Köln 1986, S. 129. Vgl. Jean, Marcel,

Histoire de la peinture surréaliste, Paris 1959; dt.

Ausg.: Geschichte des Surrealismus, Köln 1961, S. 274;

Waldberg, Patrick, Le surréalisme, Paris 1962; dt.

Ausg.: Der Surrealismus, übers, von Ruth Henry,

Köln 1965, 2. Überarb. Aufl. 1972, Abb. 129; Rubin,

William S., Dada and Surrealist Art, New York 1968;

dt. Ausg.: Dada und Surrealismus, Stuttgart 1972,

S. 266, Abb. 269. Teils noch in neusten Übersichtswerken

zum Surrealismus ist Oppenheim (fast)

ausschliesslich mit ihren frühen surrealistischen

Objekten vertreten. Vgl. Gale, Matthew, Dada S

Surrealism, London 1997, S. 296, S. 311-312, S. 315,

S. 329, S. 409, Abb. Frontispiz, 169; Bradley, Fiona,

Surrealismus, (Kunst Basics), Ostfildern 2001, S. 44,

S. 47, Abb. 31; Egger, Anne, Le Surrealismus. La

révolution du regard, Paris 2002, S. 76. Einen Überblick

zum Stand der Oppenheim-Literatur bis Anfang

der neunziger Jahre gibt Isabel Schulz in ihrer

Dissertation. Vgl. Schulz, Isabel, »Edelfuchs im

Morgenrot'. Studien zum Werk von Meret Oppenheim,

Diss. Univ. Hamburg, München 1993, S. 7-8, S. 91—92,

S. 154, Anm. 274.

8 Zu bildenden Künstlern wie Max Ernst oder Alberto

Giacometti, die wie Oppenheim in den dreissiger

Jahren zum surrealistischen Künstlerkreis in Paris

gehörten, existieren weitaus mehr kunstwissenschaftliche

Publikationen. Eine Recherche im BHA

(Bibliography of the History of Art, J. Paul Getty

Trust 8 CNRS) am 14. März 2003 zeigte folgendes

Resultat: Unter dem Keyword »Meret Oppenheim«

erschienen 53 Publikationen, unter »Alberto Giacometti«

hingegen 436 und unter »Max Ernst« sogar

658 Publikationen.

9 Curiger 1989 (wie Anm. I).

10 Siehe unter anderem Meret Oppenheim. Utställ-

ning, hrsg. von Pontus Hulten, Ausst.-Kat. Moderna

Museet, Stockholm 1967; Ausst.-Kat. Solothurn 1974

(wie Anm. 2); Meret Oppenheim, hrsg. von Suzanne

Pagé und Béatrice Parent, Ausst.-Kat. Musée d'art

moderne de la ville de Paris, 1984.

11 Die am 15. November 1985 verstorbene Künstlerin

hat in ihrem Testament verfügt, dass das Kunstmuseum

Bern einen Dritte] der verkäuflichen Werke

aus dem Nachlass zugesprochen erhält. Vgl. Tavel,

Hans Christoph von, Das Vermächtnis von Meret

Oppenheim im Kunstmuseum, in: Meret Oppenheim.

Legat an das Kunstmuseum Bern, hrsg. von Josef

Helfenstein, Ausst.-Kat. Kunstmuseum Bern, 1987,

S. 7-10.

12 Schulz, Isabel, Qui êtes-vous? Who are you? Wer

sind Sie? Gedanken zu den Selbstporträts von Meret

Oppenheim, in: Ausst.-Kat. Bern 1987 (wie Anm. II),

S. 53-66; Helfenstein, Josef, Androgynität als

Bildthema und Persönlichkeitsmodell, in: ebd., S. 14-29.

13 Die Studie von Schulz ist von »Ergebnissen der

feministischen Kunstwissenschaft aus den letzten

Jahren geprägt« und befasst sich in einzelnen

thematischen Blöcken mit Selbstdarstellungen
Oppenheims, mit der Rolle des Traumes und der

Psychoanalyse in ihrem Werk, mit der Rezeption der
Pelztasse und mit der Materialästhetik. Helfensteins

Dissertation »Meret Oppenheim und der Surrealismus«

wirkt thematisch in sich geschlossener. Der

Autor setzt in seiner Studie das Schaffen Oppenheims

in Beziehung zu Werken und Texten der

Surrealisten und zeigt die ambivalente Haltung der

Künstlerin gegenüber der surrealistischen Bewegung
auf. Vgl. Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 8; Helfenstein
1993 (wie Anm. 3).

14 1996/97 fand eine Retrospektive unter dem sinnigen
Titel »Meret Oppenheim. Beyond the Teacup- in

mehreren amerikanischen Museen statt. Der von

Jacqueline Burckhardt und Bice Curiger herausgegebene

Katalog zu dieser Ausstellung enthält eine

Reihe interessanter Essays unter anderem von Nancy

Spector und Thomas McEvilley. Vgl. Meret

Oppenheim. Beyond the Teacup, hrsg. von

Jacqueline Burckhardt und Bice Curiger, Ausst.-Kat.

Guggenheim Museum New York, Museum of

Contemporary Art, Chicago, Bass Museum of Art,
Miami Beach und Joslyn Art Museum, Omaha,

1996/97, New York 1996. Im Wiener Katalog »Meret

Oppenheim. Eine andere Retrospektive« von 1997

sind unter anderem aufschlussreiche Forschungsbeiträge

von Peter Gorsen zu Oppenheims
»Frühlingsfest/Festin« und von Isabel Schulz zur »Zeichnung im

Werk von Meret Oppenheim« zu finden. Der

Mailänder Oppenheim-Katalog von 1998 beinhaltet

unter anderem eine umfangreichere Untersuchung
der Kunstkritikerin Martina Corgnati und eine Studie

der literarischen Oppenheim-Herausgeberin

Christiane Meyer-Thoss zu frühen Entwürfen der

Künstlerin im Bereich der angewandten Kunst. Zum

selben Thema hat Meyer-Thoss bereits 1996 »Meret

Oppenheim. Buch der Ideen« veröffentlicht. Vgl.

Meret Oppenheim. Eine andere Retrospektive,
Ausst.-Kat. Galerie Krinzinger, Wien, Museum voor
Moderne Kunst Arnhem, Niederlande, Uppsala

Konstmuseum und Helsinki City Art Museum 1997/98,

Wien 1997; Meret Oppenheim, hrsg. von Martina

Corgnati, Ausst.-Kat. Galleria del Gruppo Credito

Valtellinese >Refettorio delle Stelline«, Mailand

1998/99, Mailand 1998; Meyer-Thoss, Christiane,

Meret Oppenheim. Buch der Ideen. Frühe

Zeichnungen, Skizzen und Entwürfe für Mode,

Schmuck und Design, Berlin/Bern 1996.

Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell 21S



15 Von 1933 bis 1936 entstanden vielerlei Fotografien

von Man Ray mit Meret Oppenheim. Neben den

verschiedenen Aktfotos, wovon einige sehr intim

und gemäss Nancy Spector auch »pornografisch«

wirken, gibt es mehrere Portraitaufnahmen und

private Schnappschüsse in Pariser Cafés und Parks,

welche die junge Künstlerin zeigen. Vgl. Spector,

Nancy, Performing Identities, in: Ausst.-Kat. New

York 1996 (wie Anm. 14), S. 34-43, hier S. 34-37.

16 Die heute bekannteste Aufnahme aus dieser Serie

zeigt das nackte Modell Meret Oppenheim hinter

dem Rad der Druckerpresse. Viele Forscherinnen und

Forscher erwähnen nicht, dass es von dieser »Rad-

Szene« zwei verschiedene in den Publikationen

zugängliche Aufnahmen gibt. In der einen, 1934

publizierten Fotografie hält Oppenheim ihre mit

Druckerschwärze verschmierte linke Hand genau

oberhalb der Augenbrauen (siehe Abb. 5 und 6). In

der zweiten Aufnahme befindet sich dieselbe Hand

etwas weiter oben. Vgl. Abbildung der zweiten

Aufnahme der »Rad-Szene«: Feugas, Jean-Claude de,

Conversation avec Meret Oppenheim, in: Créatis. La

photographie au présent 5, 1977, o. S. Alain Sayag

erwähnt im 1998 publizierten Pariser Ausstellungskatalog

»Man Ray. Das photographische Werk«

insgesamt neun Negative, die allein von dieser »Rad-

Szene« in Man Rays Nachlass noch vorhanden seien.

In allen greifbaren Publikationen sind zehn

verschiedene Aufnahmen aus der Fotoserie

vorzufinden, von denen noch zahlreichere Abzüge

mit verschiedenen Aufnahmeausschnitten

veröffentlicht worden sind. Vgl. Sayag, Alain, Von

Ausstellung zu Ausstellung. Einführung, in: Man

Ray. Das photographische Werk, hrsg. von

Emmanuelle de l'Ecotais und Alain Sayag, Kat. zur

Ausst. »La photographie à l'envers« in den Galeries

nationales du Grand Palais, org. vom Musée national

d'art moderne, Centre Georges Pompidou, Paris,

München 1998, S. 13-14, hier S. 14.

17 Ray, Man, Self-Portrait, Boston/Toronto 1963, S. 252—

253; dt. Ausg.: Selbstporträt, übers, von Reinhard

Kaiser, München 1983, S. 242.

18 Im zweiten surrealistischen Manifest von 1930

schrieb Breton, dass den Surrealisten alle Mittel

recht seien, die »Ideale Familie, Vaterland, Religion

zu zerschlagen«. Vgl. Breton, André, Second

manifeste du surréalisme. 1930, in: André Breton,

Manifestes du surréalisme, (Collection Folio essais

5), Paris 1962; Überarb. Aufl., Paris 1996, S. 67-137,

hier S. 76-78.

19 Dt.: »Die konvulsivische Schönheit wird erotisch¬

verhüllt, berstend-starr, magisch und umstandsbe-

dingt sein, oder sie wird nicht sein.« Breton, André,

La beauté sera convulsive, in: Minotaure 5, 1934,

S. 8-16, hier S. 15-16; übers, nach Helfenstein 1993

(wie Anm. 3), S. 54.

20 Um den Skandal von 1934 zu belegen, verweist

Helfenstein ausschliesslich auf zwei Interview-

Aussagen Oppenheims aus dem Jahre 1984.

Jahrzehnte später kommentierte Oppenheim die

Publikation der Man-Ray-Fotografie folgendermas-

sen: »Poser nue m'était complètement indifférent.

Man Ray avait déjà fait beaucoup de portraits de moi

et puis, il m'a dit >Veux tu venir chez Marcoussis

j'aimerais te photographier nue devant cette

machine« une presse en taille douce. C'est

certainement par esprit de rébellion que j'ai accepté

qu'il la reproduise dans le -Minotaure«. Cela a été un

petit scandale paraft-il. Je l'ai appris bien après.«

Pagé, Suzanne/Parent, Béatrice, Interview de Meret

Oppenheim, in: Ausst.-Kat. Paris 1984 (wie Anm. 10),

S. 11—22, hier S. 17. Siehe auch: Belton, Robert,

Androgyny. Interview with Meret Oppenheim, in:

Dada. Surrealism, Association for the Study of Dada

and Surrealism, University of Iowa 18, 1990; 2. Aufl.:

Surrealism and women, hrsg. von Mary Ann Caws,

Rudolf E. Kuenzli und Gwen Raaberg, London 1991,

S. 63-75, hier S. 69; Helfenstein 1993 (wie Anm. 3),

S. 52-62. Weitere Quellen zum Skandal konnte ich

bei meinen bisherigen Recherchen in der

Bibliothèque nationale in Paris ebenfalls noch nicht

auffinden.

21 Seit der ersten Ausgabe des »Minotaure« konnten

André Breton und andere Surrealisten immer wieder

eigene Texte und Bilder in der Zeitschrift publizieren.

1937 wurde Breton Chefredakteur des

»Minotaure«. Vgl. André Breton. La beauté

convulsive, hrsg. von Agnès Angliviel de la

Beaumelle, Isabelle Monod-Fontaine und Claude

Schweisguth, Ausst.-Kat. Musée national d'art

moderne, Centre Georges Pompidou, Paris 1991,

S. 206-209; Durozoi, Gérard, Die Zeitschriften des

Surrealismus: Paris-New York, einmal anders, in:

Die surrealistische Revolution, hrsg. von Werner

Spies, Ausst.-Kat. Centre Georges Pompidou, Paris,

K20 Kunstsammlung Nordrhein-Westfalen,

Düsseldorf, Ostfildern-Ruit 2002, S. 352-362, hier

S. 358-360.

22 Die Bezeichnung »Radfoto« ist kein von Man Ray,

Oppenheim oder Breton verwendeter Titel für die

bekannteste Aktaufnahme mit Meret Oppenheim

hinter dem Rad der Druckerpresse. Ich benutze diese

umschreibende Bezeichnung für diejenigen

Aufnahmen, die Oppenheim nackt hinter dem Rad

stehend und mit erhobenem linken Arm zeigen.

Einzig für die im »Minotaure« publizierte Fotografie

ohne ganzen Phallus benutze ich parallel dazu die

von Breton kreierte Bildlegende »érotique-voilée«. In

der Forschung wird -érotique-voilée« oftmals als

Titel für alle Abzüge mit der nackten Künstlerin

hinter dem Rad verwendet.

23 Parallelitäten zur visuellen Abschwächung des mit

Erotik aufgeladenen Man-Ray-Fotos von 1934 weist

ein Vorkommnis anlässlich der Louise-Bourgeois-

Retrospektive von 1982 im New Yorker Museum of
Modern Art auf. Der weltbekannte, in den USA

mehrfach kritisierte und zensurierte Fotograf Robert

Mapplethorpe porträtierte 1982 die

französischamerikanische Künstlerkollegin. Auf diesem Foto

hält die siebzigjährige Bourgeois ihr Phalluswerk

»Fillette« unter dem Oberarm und lächelt dazu in

entwaffnender Weise. Für die Portraitabbildung am

Anfang des New Yorker Katalogs von 1982 wurde

jedoch nur ein Ausschnitt dieses Fotos verwendet,

der zwar die lächelnde Künstlerin, jedoch nicht den

Grund ihrer heiteren Stimmung, den Phallus unter
ihrem Arm zeigt. Somit wiederholte sich in den USA

fast 50 Jahre nach der eingeschränkten Publikation

des »Radfotos«, das Oppenheim ohne »Phallus« zeigt,

eine ähnliche Geschichte der Zensur. Eine Frau mit

einem Phallussymbol, ob alt oder jung, ob bekleidet

oder nackt, scheint bis in die heutige Zeit von der

amerikanischen Öffentlichkeit vordergründig, das

heisst ausserhalb des Bereichs der Pornografie, nicht

akzeptiert zu werden. Künstlerinnen, die wie

Bourgeois mit dem männlichen Geschlecht

spielerisch umgehen oder wie Oppenheim sich mit

ihm in einen Hermaphroditen verwandeln, wirken

anstössig oder gar bedrohlich für die patriarchal-

bürgerliche Moral. Vgl. Louise Bourgeois, hrsg. von

Deborah Wye, Ausst.-Kat. Museum of Modern Art,

New York 1982, S. 4; Louise Bourgeois. Sculptures,

environnements, dessins. 1938—1995, hrsg. von

Suzanne Pagé und Béatrice Parent, Ausst.-Kat. Musée

d'art moderne de la ville de Paris, 1995, S. 116. - Zur

Zensur die Fotografien Robert Mapplethorpes

betreffend: Merkel, Jane, Report from Cincinnati. Art
on Trial, in: Art in America 12, 1990, S. 41-51; Barrie,

Denis, The Scene of the crime, in: Art Journal 3, 1991,

S. 29-32; Robert Mapplethorpe, Ausst.-Kat. Louisiana

Museum, Humblebaek/Dänemark 1992, S. 315.

24 Eines der ältesten schriftlichen Zeugnisse des

Androgyns ist die von Aristophanes verbreitete

Geschichte aus Piatons »Symposion« (dt. »Das

Gastmahl«), Dort wird von einem dritten Geschlecht

erzählt, das weiblich und männlich zugleich sei. Da

dem Göttervater das Treiben dieser merkwürdigen

Wesen ungeheuer wird, beschliesst er, deren Macht

und Kraft zu verringern, indem er sie in zwei Hälften

schneidet. Seitdem streben die daraus entstandenen

Menschen nach ihrer verlorenen Hälfte, die sowohl

entgegengesetzten als auch gleichen Geschlechts

sein kann. Die Vereinigung zweier männlicher

Hälften wird bei den Griechen höher bewertet als

die zweier weiblicher Hälften, was wahrscheinlich

aus einer allgemeinen Höherbewertung des Mannes

herzuleiten ist. Vgl. Prinz, Ursula, Einführung, in:

Androgyn. Sehnsucht nach Vollkommenheit, hrsg.

von Ursula Prinz, Ausst.-Kat. Neuer Berliner

Kunstverein und Kunstverein Hannover 1986/87,

Berlin 1986, S. 9-32, hier S. 9; Piaton, Das Gastmahl

oder Von der Liebe, übers, von Kurt Hildebrandt,

Stuttgart 1949, Überarb. Aufl. 1979, S. 54—61. In Ovids

Metamorphosen wird die Verwandlungssage des

Hermaphroditen erzählt. Hermaphrodit, ein Sohn des

Hermes und der Aphrodite, wird von der Quellennymphe

Salmakis geliebt. Da Hermaphrodit ihre

Liebe nicht erwidert, lässt Salmakis mit Hilfe der

216 Wanda Kupper



Götter ihre beiden Körper für immer verschmelzen.

Aus dieser Verwandlung entsteht ein Zwitter, der

zweigeschlechtliche Hermaphrodit. Vgl. Ovid,

Metamorphosen. Epos in 15 Büchern, übers, und

hrsg. von Hermann Breitenbach, Stuttgart 1971,

unveränd. Aufl. 1998, S. 130-134, 4. Buch, V. 285-388.

Zum Hermaphrodit oder Androgyn im Surrealismus:

Gauthier, Xavière, Surréalisme er sexualité, Paris

1971; dt. Ausg.: Surrealismus und Sexualität.

Inszenierung der Weiblichkeit, übers, von Heiner

Noger, Berlin 1980, S. 49-66; Chadwick, Whitney,

Women Artists and the Surrealist Movement,

London 1985, S. 141—154; Short, Robert, Der Androgyn
im Surrealismus, in: Ausst.-Kat. Berlin 1986 (wie

Anm. 24), S. 144-159, hier S. 146-147; Helfenstein 1987

(wie Anm. 12), S. 14; Spector 1996 (wie Anm. 15),

S. 40-41; Féminin masculin. Le sexe de l'art, Ausst.-

Kat. Centre Georges Pompidou 1996, Paris 1995,

S. 154, S. 272-302.

25 Spector 1996 (wie Anm. 15), S. 39-40.
26 Vgl. L'Ecotais, Emmanuelle de, Die >authentische<

Photographie, in: Ausst.-Kat. Paris 1998 (wie

Anm. 16), S. 56-75, hier S. 71-74; S. 102-103.

27 Man Ray pflegte um 1934 ein enges Verhältnis zu

Meret Oppenheim; der Fotograf und die Künstlerin

waren damals zeitweise liiert. Möglicherweise hatte

Man Ray Bedenken, Oppenheim durch die

Publikation des provokativen Hermaphroditen-Fotos
der bürgerlichen Kritik zum »Frass« vorzuwerfen.

28 Vgl. Pagé/Parent 1984 (wie Anm. 20), S. 17.

29 Vgl. Hofmann, Werner, Laudatio auf Meret

Oppenheim, in: Kunstpreis Berlin, hrsg. von der

Akademie der bildenden Künste, Berlin 1982, S. 7-9,
hier S. 7-8; Hubert, Renée Riese, From Déjeuner en

fourrure to Caroline. Meret Oppenheims Chronicle

of Surrealism, in: Caws/Kuenzli/Raaberg 1991 (wie

Anm. 20), S. 37-49, hier S. 40-41; Lessmann, Sabina,

»Das Bewusstsein hat immer einen Leib-. Fotografische

Selbstbildnisse Lee Millers und Meret

Oppenheims und die Rolle beider als Aktmodelle

Man Rays, in: Frauen Kunstwissenschaft.

Rundbrief 14, 1992, S. 53-66, hier S. 62-65;

Helfenstein 1993 (wie Anm. 3), S. 52-62.

30 Helfenstein 1993 (wie Anm. 3), S. 56.

31 Spector bezieht sich auf Judith Butlers Begriff der

»performativen Subversionen«. Als ein Beispiel einer

solchen Subversion erwähnt die Geschlechtertheo-

retikerin die Performanz der Travestie - Performanz

im Sinne Butlers als wiederholtes Handeln verstanden.

»Indem die Travestie die Geschlechtsidentität

imitiert, offenbart sie implizit die Imitationstruktur
der Geschlechtsidentität als solcher - wie auch ihre

Kontingenz«, führt Butler aus. Eine Hauptthese in

Butlers Geschlechtertheorie ist die soziale Konstruktion

von Geschlecht. Dies impliziert gesellschaftlich
die laufende Veränderung und den Pluralismus von

Geschlechtsidentitäten. Vgl. Butler, Judith, Gender

Trouble. Feminism and the Subversion of Identity,
New York 1990; dt. Ausg.: Das Unbehagen der

Geschlechter, übers, von Kathrina Menke, (Gender

Studies, Neue Folge 722), Frankfurt a. M. 1991,

S. 190-218, bes. S. 202.

32 Spector 1996 (wie Anm. 15), S. 41. - Mit dem Begriff
der »mechanischen Braut« (engl, »mechanical bride«)

beschreibt Spector sicherlich die Vereinigung von

Disparatem, von nackter Frau und metallener

Maschine in der Fotoserie; zudem spielt die Autorin

mit diesem Begriff vermutlich auf die thematische

Verwandtschaft der Fotos mit Marcel Duchamps »La

Mariée mise à nu par ses célibataires, même« (sog.

»Grosses Glas«, 1918—1923) an. Vgl. auch Daniels,

Dieter, Duchamp und die anderen. Der Modellfall
einer künstlerischen Wirkungsgeschichte in der

Moderne, Diss. Techn. Hochschule Aachen, Köln

1992, S. 73-82.

33 Messerschmid, Dorothee, Claude Cahun. Anmerkun¬

gen zu den Maskierungen einer Dissidentin, in:

Frauen Kunst Wissenschaft 33, Juni 2002, S. 28—35,

bes. S. 28.

34 Zum Thema »Imagines der >Neuen Frau<« vgl. Frauen

Kunst Wissenschaft, Rundbrief 9/10, Sept. 1990.

35 Vgl. Surrealism. Desire unbound, hrsg. von Jennifer

Mundy, Ausst.-Kat. Täte Modern, London/

Metropolitan Museum of Art, New York, London

2001, S. 224-225 (Kurztext von David Lomas).

36 »Selbstbildnis (Grimasse)«, 1932 [Nr. A3; 27 x 21 cm;

Tusche, Yannick Vu, Palma de Mallorca, Spanien];

vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 138.

37 Zur Wirkung des Selbstbildnisses von 1932 siehe:

Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 13-15.

38 Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 9.

39 Vgl. Pagé/Parent 1984 (wie Anm. 20), S. 16; Schulz

1993 (wie Anm. 7), S. 51-82.

40 Vgl. Oppenheim, Meret, Aufzeichnungen 1928-1985.

Träume, hrsg. von Christiane Meyer-Thoss, Berlin/

Bern 1986, S. 68-72. Oppenheim zeichnete um

1984/85, also in der Zeit der erotischen

Hermaphroditen-Träume, das Werk »Der See der Hermaphroditen«.

Die Ölkreidezeichnung ist im Werkverzeichnis

mit »1984-85« datiert INr. AH 163; 76 x 56 cm;

Privatbesitz, Basel]; vgl. Curiger 1989 (wie Anm. I),

S. 134, S. 249.

41 Hubert, Renée Riese, Magnifying Mirrors. Women,

Surrealism and Partnership, Lincoln/London 1994,

S. 69-70.

42 Vgl. Spector 1996 (wie Anm. 15), S. 37.

43 Vgl. Klüver, Billy/Krauskopf, Jill, Interview mit Meret

Oppenheim, vom 11. Dez. 1979, zitiert in: Ausst.-Kat.

Paris 1998 (wie Anm. 16), S. 68; Gianelli, Ida,

Intervista a Meret Oppenheim, in: Meret Oppenheim,

hrsg. von Ida Gianelli, Ausst.-Kat. des Goethe

Instituts im Palazzo Bianco, Genua, Padiglione d'Arte

Contemporanea, Mailand und Museo Diego Aragona

Pignatelli, Neapel, Firenze 1983, S. 114-119, hier

S. 114-115; Pagé/Parent 1984 (wie Anm. 20), S. 17;

Beiton 1991 (wie Anm. 20), S. 69-70.

44 Beiton 1991 (wie Anm. 20), S. 64. - Josef Helfenstein

verweist in seiner Dissertation allerdings darauf,
dass das 1984 in Paris geführte und erst mehrere

Jahre nach dem Tod Oppenheims veröffentlichte
Interview von Robert Beiton »mit Vorsicht zu lesen«

sei, »allein schon wegen der fehlerhaften Einführung
Beitons«. Helfensteins warnendem Hinweis möchte
ich hinzufügen, dass einige Antworten der

Künstlerin in diesem Interview mir zu plakativ
formuliert erscheinen. In einer E-Mail vom 8.

Okt. 2003 teilte Josef Helfenstein mir einige seiner
Vorbehalte gegenüber diesem Interview mit: Erstens
die mehrjährige Zeitspanne zwischen Durchführung
und Publikation des Interviews und die fehlende

Angabe von Beiton, ob Oppenheim die publizierte
Interview-Fassung gelesen und autorisiert habe;

zweitens das Problem der Obersetzung, da nicht
anzunehmen sei, Oppenheim habe im Interview auf
Englisch geantwortet, und drittens die bereits
erwähnten Fehler in der Einführung, die Helfenstein
»misstrauisch gegenüber der editorischen Sorgfalt
bzw. Authentizität des Interviews« werden Hessen.

Helfenstein äussert jedoch in der E-Mail auch die

Meinung, dass der Inhalt der Aussagen von

Oppenheim in diesem Interview »im Allgemeinen mit
ihren sonstigen Positionen und Überzeugungen

übereinstimmt«. Siehe ferner Helfenstein 1993 (wie

Anm. 3), S. 184, Anm. 63.

45 Pagé/Parent 1984 (wie Anm. 20), S. 17.

46 Feugas 1977 (wie Anm. 16), o. S.

47 Vgl. Zotz, Volker, André Breton, (rororo-bildmono-

graphien 374), Reinbeck bei Hamburg 1990, S. 25-32;

Ausst.-Kat. Paris 1991 (wie Anm. 21), S. 169-248.
48 Vgl. Zotz 1990 (wie Anm. 47), S. 92-99; Ausst.-Kat.

Paris 1991 (wie Anm. 21), S. 221.

49 Isabel Schulz behandelt den Diskurs um das

surrealistische Objekt in ihrer Dissertation

ausführlich. Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 101-105.

50 1930 stellte Giacometti die Gipsversion der

»Schwebenden Kugel« in der Frühjahrsausstellung
der Galerie Pierre Loeb in Paris aus. Breton war von
der Skulptur begeistert und kaufte sie bereits in
dieser ersten Ausstellung. Alberto Giacometti, »La

boule suspendue« 1930/31 II. Version in Gips und

Metall, Kunstmuseum Basel; 2. Version in
Buchsbaumholz und Metall, Nachlass André Breton], Vgl.
Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 103-104; Brenson,
Michael Francis, The early work ofAlberto
Giacometti. 1925 1915, Diss. Johns Hopkins

University, Baltimore, Ann Arbor: Xerox University
Microfilms, 1975, S. 62-69, S. 235.

Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell 217



51 Henry Okun hat in seiner umfassenden Studie zum

surrealistischen Objekt die Objekt-Typologien

verschiedener Surrealisten untersucht. Er kommt zu

folgendem Schluss-. Die von Dali und Breton

vorgeschlagenen Objekttypologien sind keineswegs

analytisch durchdacht und daher unsystematisch.

Ihre Typologien basieren auf einer willkürlichen

Auswahl von Ausstellungsobjekten eines bestimmten

surrealistischen Anlasses. Breton bezeichnete

beispielsweise die technisch konventionellen

Plastiken von Max Ernst und Alberto Giacometti

sowohl als Skulpturen wie auch als Objekte. Vgl.

Dali, Salvador, Objets surréalistes, in: Le Surréalisme

au Service de la Révolution 3, 1931, S. 16-17, hier S. 16;

Okun, Henry, The Surrealist Object, unpubl. Diss.

New York University, New York 1981, S. 457-460.

52 »Tout récemment encore j'ai vivement insisté auprès

de tous mes amis pour qu'ils donassent suite à la

proposition de Dali, concernant la fabrication

d'objets animables, manifestement érotiques, je

veux dire destinés à procurer, par des moyens

indirects, une émotion sexuelle particulière.

Quelques-uns de ces objets sont reproduits dans ce

numéro. [...1 ils sont véritablement extraordinaires —

sur leur valeur explosive ou sur leur >beauté<, qu'ils

livrent à l'interprétation une étendue moins vaste,

comme on pouvait s'y attendre, que les objets dans

le même sens moins systématiquement déterminés.«

Breton, André, L'objet fantôme, in: Le Surréalisme au

Service de la Révolution 3, 1931, S. 20-22, hier S. 22.

53 Eine genaue Beschreibung der Ausstellung in der

Galerie Ratton von 1936 findet sich bei: Jean 1961

(wie Anm. 7), S. 247-254.

54 Diesen Hinweis verdanke ich Herrn Prof. Dr. Oskar

Bätschmann. Henry Okun reiht die Art der

Präsentation von verschiedensten speziellen

Gegenständen ebenfalls in die Tradition des

Raritätenkabinetts ein. Er spricht davon, dass die

Ausstellung mehr oder weniger »like some explorer's

trophy room« ausgesehen habe. Dieter Daniels

vergleicht die Art der Präsentation mit den »Kunst-

und Wunderkammern der Renaissance«. Vgl. Okun

1981 (wie Anm. 51), S. 80; Daniels 1992 (wie Anm. 32),

S. 219-220; Schlosser, Julius von, Die Kunst- und

Wunderkammern der Spätrenaissance, Leipzig 1908.

55 Vgl. Helfenstein 1993 (wie Anm. 3), S. 68-72.

56 In der Galerie Ratton waren erstmalig ausgestellt:

Das Readymade »Flaschentrockner« [Version von

1936; erstmals 19141 und das Readymade-aidé »Why

not sneeze?« [Version von 1936; erstmals 1921 für die

amerikanische Sammlerin Suzan Dreier entstanden)

von Marcel Duchamp; Pablo Picassos kubistische

Plastik »Das Absinth-Glas« von 1914 [Gips, bemalt, mit

integriertem Löffel; Philadelphia Museum of Artl.

Vgl. Duchamp, hrsg. von Gloria Moure, Ausst.-Kat.

Fundaciön Joan Mirö, Barcelona, und Museum

Ludwig, Köln, 1984, S. 237-238; Daniels 1992 (wie

Anm. 32), S. 219.

57 Zum bedeutungsvollen Status von Duchamps

Readymades in der surrealistischen Objekt-

Ausstellung schreibt Okun: »Duchamp's Readymades

and Assisted Readymades occupied a place of honor

all of their own as retroactively the first Surrealist

objects. To generalize then, Surrealist objects were

wholly made ones, either assembled or constructed.

Unaltered or slightly altered objects, either

physically or by renaming, were what can be called

para-Surrealist objects. The sculptures were seen

alternatively as Surrealist sculptures or objects.«

Okun 1981 (wie Anm. 51), S. 460.

58 Im Werkverzeichnis von Dominique Bürgi und Meret

Oppenheim wird 1936 als Entstehungsjahr der

Pelztasse angegeben. In dem die Werke auflistenden

Originalheft Oppenheims, das Grundlage des

Werkverzeichnisses ist, notierte die Künstlerin »1935

ou (1936?)«. Im Katalog der ersten Retrospektive (in

Stockholm 1967) wird das Werk ebenfalls mit 1935

datiert. Sog. »Pelztasse«, im Werkverz. »Das

Frühstück im Pelz« (Übers, von Bretons Titel

»Déjeuner en fourrure«), 1935 oder 1936 [Nr. A 21;

Tasse 0 11 cm, Teller 0 24 cm, Löffel 24 cm lang;

Porzellantasse, -teller und Löffel mit Pelz überzogen;

Museum of Modern Art, New Yorkl. Vgl. Curiger 1989

(wie Anm. 1), S. 146; Ausst.-Kat. Stockholm 1967 (wie

Anm. 10), S. 30.

59 »Kopf eines Ertrunkenen. 3. Zustand«. 1933 [Nr. A 4;

ca. 27 x 20 x 5 cm; bemaltes Holz, weisse Zuckermandeln

in Vertiefungen eingeklebt; Standort

unbekannt!; »Ma gouvernante, my nurse, mein

Kindermädchen«, 1936 (Replik 1967) [Nr. A 22; ca.

20 x 30 x 15 cm, weisse Damenschuhe, Papiermanschetten,

auf ovaler Metallplatte; Original von 1936

zerstört; Replik von 1967 im Moderna Museet,

Stockholm]. Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 143,

S. 146.

60 Rubin, William S., Dada and Surrealist Art, New York

1968; 2. Teil der Publ. in dt.: Surrealismus, übers,

von Herbert Frank, Stuttgart 1979, S. 127. Mit

»Lautréamonts Imago« meint Rubin die von den

Surrealisten hoch geschätzte Definition von

Schönheit des Comte de Lautréamont (eigentlich

Isidore Ducasse, 1846-1870). Als Schönheits-

Metapher gilt für Lautréamont die zufällige

Begegnung einer Nähmaschine und eines

Regenschirms auf dem Seziertisch. Vgl. Comte de

Lautréamont, Les chants de Maldoror, 1869; dt.

Ausg.: Die Gesänge des Maldoror, übers, von Ré

Soupault, München 1976.

61 Ich beziehe mich auf Gedanken von Isabel Schulz,

die jedoch meinerseits noch ergänzt wurden. Schulz

1993 (wie Anm. 7), S. 101.

62 In der Forschung finden sich zum Verkaufspreis

unterschiedliche Angaben, die Isabel Schulz in ihrer

Dissertation zusammengetragen hat: 200 Schweizer

Franken, 250 Schweizer Franken und 200 Dollar

werden erwähnt. In einem Interview von 1983 meinte

Oppenheim zum Preis der Pelztasse, Alfred H. Barr

habe für ihr Objekt »fast gar nichts« bezahlt. Vgl.

Mifflin, Margot, An Interview with Meret Oppenheim,

in-. Women Artists News 4, 1986, S. 30-32, hier
S. 30; Schulz 1993 (wie Anm, 7), S. 154, Anm. 270.

63 An der von englischen und französischen

Surrealisten organisierten Ausstellung in den New

Burlington Galleries nahmen Kunstschaffende aus 14

Ländern teil. Diese Londoner Präsentation zeigte

auf, dass sich der Surrealismus zu einer internationalen

künstlerischen Bewegung entwickelt hatte.

Vgl. The International Surrealist Exhibition, mit

einem Vorwort von André Breton, Ausst.-Kat. New

Burlington Galleries, London 1936, S. 25.

64 Im Ausstellungskatalog »Fantastic Art, Dada,

Surrealism« von 1936 ist die Pelztasse abgebildet und

wird im Katalogtext erwähnt. Obwohl Oppenheim

ausser dem Pelzgedeck keine weiteren Kunstobjekte

mit Pelzverkleidung angefertigt hat, schreibt

Georges Hugnet im Plural von »den Alltagsgegenständen

in Pelz«, welche die Künstlerin geschaffen

habe. Die Pelztasse ist bereits im Entstehungsjahr zu

einer Art Markenzeichen Oppenheims geworden.

Vgl. Fantastic Art. Dada. Surrealism, hrsg. von Alfred
H. Barr, Ausst.-Kat. Museum of Modern Art, New

York 1936; Neuausg.: New York 1968, S. 12, S. 48-50,

Abb. S. 192; Kantor, Sybil Gordon, Alfred H. Barr Jr.

and the intellectual origins of the Museum of
Modern Art, Cambridge Mass./London 2002,

S. 337-338, S. 356-357.

65 Barr, Alfred H., Surrealism. What it is in literature
and arts. Its origins and its future. »The world

today«, in: Encyclopaedia Britannica 4, 4, 1937, S. 4;

nach Helfenstein 1993 (wie Anm. 3), S. 72-73.

66 Josef Helfenstein hat unter anderem Quellen zur

amerikanischen Rezeption der Pelztasse im Museum

of Modern Art in New York aufgearbeitet. Isabel

Schulz zeichnet auf Grund umfassender Literaturrecherchen

eine Rezeptionsgeschichte der Pelztasse

von 1936 bis circa 1990 nach. Die Wirkungsgeschichte

der Pelztasse wird auch am Rande in der

amerikanischen Forschung zum Museum of Modern

Art behandelt. Vgl. Kantor 2002 (wie Anm. 64),

S. 337-341; Helfenstein 1993 (wie Anm. 3), S. 68-78;
Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 91-109.

67 Jean 1936 (wie Anm. 6), S. 60.

218 Wanda Kupper



68 Dieser alphabetisch wie ein Lexikon aufgebaute »Dic¬

tionnaire» wurde anlässlich der Exposition

internationale du Surréalisme von 1938 in der Pariser

Galerie Beaux-Arts herausgegeben. Die Pelztasse ist

mit dem Titel »Le déjeuner en fourrure« darin

abgebildet. Die Künstlerin des Objekts bleibt jedoch

im lexikalischen Teil des Katalogs unerwähnt,

vermutlich weil sie nicht an der Aussteilung

teilgenommen hat. Vgl. Dictionnaire abrégé du

Surréalisme, hrsg. von André Breton und Paul

Eluard, Ausst.-Kat. Galerie Beaux-Arts, Paris 1938,

S. 46.

69 Edouard Manet »Le déjeuner sur l'herbe« 1863

1208 x 264,5 cm, Öl auf Leinwand, Paris, Musée

d'Orsayl. Manets Bild einer nackten Frau beim

Picknick mit zwei jungen Herren löste 1863 im Salon

des Refusés einen Skandal aus. Vgl. Manet 1832-

1883, hrsg. von Françoise Cachin, Ausst.-Kat.

Galeries nationales du Grand Palais, Paris,

Métropolitain Museum of Art, New York 1983, Paris

1983, S. 165-174.

70 Vgl. Beiton 1991 (wie Anm. 20), S. 68; Schulz 1993 (wie

Anm. 7), S. 94-96; Sacher-Masoch, Leopold von,

Venus im Pelz, 1869; Neuausg. mit einer Studie von

Gilles Deleuze, Frankfurt a. M. 1980.

71 Josef Helfenstein weist zudem darauf hin, dass

Bretons Titel »möglicherweise in einem assoziativen

Zusammenhang« mit Max Emsts Ölbild »Le déjeuner

sur l'herbe«, einer surrealistischen Paraphrase

von Manets Gemälde, stehen könnte. Max Ernst

»Le déjeuner sur l'herbe«, 1936 [Öl auf Leinwand;

46 x 56 cm; Privatsammlung New York], Vgl. Helfenstein

1993 (wie Anm. 3), S. 69-70.
72 Hofmann 1982 (wie Anm. 29), S. 8.

73 Beiton, Robert, Speaking with Forked Tongues.

»Male« discourse in »Female« Surrealism?, in: Caws/

Kuenzli/Raaberg 1991 (wie Anm. 20), S. 50-62, hier
S. 53.

74 McEvilley, Thomas, Basic Dichotomies in Meret

Oppenheims Work, in-. Ausst.-Kat. New York 1996

(wie Anm. 14), S. 45—53, hier S. 47.

75 Hubert 1994 (wie Anm. 41), S. 64.

76 Vgl. Chadwick 1985 (wie Anm. 24), S. 122.

77 Vgl. Sherlock, Maureen P., Mistaken Identities: Meret

Oppenheim, in: Hall, Michael D./Metcalf, Eugene W./

Cardinal, Roger (Hrsg.), The Artist Outsider.

Creativity and the Boundaries of Culture,

Washington/London 1994, S. 276-289.

78 Für den Katalog der surrealistischen EROS-

Ausstellung von 1959/60 stellte Oppenheim ihr

Schuhobjekt »Das Paar« von 1956 für eine Abbildung

zur Verfügung. Als der Fotograf in Paris die beiden

Damenstiefel fälschlicherweise völlig zugeschnürt

und nicht wie von Oppenheim intendiert geöffnet

fotografierte, beschwerte sich die Künstlerin darüber

bei André Breton, dem Organisator der Ausstellung.

Auf Oppenheims Beanstandung hin gab Breton dem

Katalogfoto kurzerhand den Untertitel »à délacer«.

Zu Bretons Ergänzung schreibt Schulz: »Dieser

Zusatz, für Uneingeweihte weniger korrigierende

Information als vielmehr Interpretation, potenziert
mittels der Korsett-Assoziation die Fetischisierung

des Liebespaars (des Werkes -Das Paar», Anm. d.

Verf.1.« Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 115.

79 Ebd., S. 97.

80 Schumann, Sarah, Fragen und Assoziationen zu den

Arbeiten von Meret Oppenheim, in: Künstlerinnen

international 1877-1977, hrsg. von der Arbeitsgruppe

Frauen in der Kunst, Ausst.-Kat. Neue Gesellschaft

für bildende Kunst, Schloss Charlottenburg-Berlin,

Berlin 1977, S. 72-79, hier S. 75.

81 Oppenheim hatte drei Männer und eine Frau zum

Frühlingsfest eingeladen, so dass zusammen mit

Oppenheim und dem liegenden Modell je drei

Frauen und drei Männer beim Fest anwesend waren.

Laut Sarah Schumann beschrieb die Künstlerin In

einem Gespräch von 1977 den Essvorgang beim

Frühlingsfest folgendermassen: Die Geladenen

sollen die Speisen »mit dem Mund vom Körper« des

Modells genommen haben. Ob das Essen tatsächlich

durchwegs auf diese unkonventionelle und erotisch

konnotierte Weise von den Gästen eingenommen

wurde, sei dahingestellt. Da Oppenhelm den

geladenen Freunden auch für das Dessert

»Schokoladenschlagsahne« kein Besteck gab, lag

eine unkonventionelle Nahrungsaufnahme sicherlich

in der Absicht der Künstlerin und sollte wohl eine

Nähe zur Essen-spendenden »Frühlingsgöttin«

herstellen. Vgl. Tatort Bern, hrsg. von Urs Dickerhof

und Bernhard Giger, Ausst.-Kat. Museum Bochum,

Kunstsammlung, Bern 1976, S. 128; Schumann 1977

(wie Anm. 80), S. 75.

82 Gorsen, Peter, Meret Oppenheims Festmähler. Zur

Theorie androgyner Kreativität, in: Ausst.-Kat. Wien

1997 (wie Anm. 14), S. 32-34, hier S. 32.

83 McEvilley 1996 (wie Anm. 74), S. 48—50. — Die These

einer frühgeschichtlichen matriarchalen Kulturphase

in der Menschheit begründete Johann Jakob

Bachofen bereits im 19. Jahrhundert und wurde

später von den analytischen Psychologen Carl

Gustav Jung und Erich Neumann aufgegriffen. Vgl.

Bachofen, Johann Jakob, Das Mutterrecht, Stuttgart

1861; Neuausg.: Das Mutterrecht. Eine Untersuchung

über die Gynaikokratie der alten Welt nach ihrer

religiösen und rechtlichen Natur, eine Auswahl hrsg.

von Hans-Jürgen Heinrichs, Frankfurt a. M. 1975;

Jung, Carl Gustav, Die Frau in Europa, in: Europäische

Revue. [Berlin] 1927; Neuausg.: Die Frau in

Europa, Zürich/Stuttgart 1948; Neumann, Erich, The

Great Mother. An analysis of the archetype, übers,

von Ralph Manheim, New York 1955; dt. Ausg.: Die

grosse Mutter. Der Archetyp des grossen

Weiblichen, Zürich 1956.

84 Im Œuvre der beiden französisch-amerikanischen

Künstlerinnen Louise Bourgeois und Niki de Saint

Phalle gibt es archaische Frauenfiguren mit betonten
Fruchtbarkeits- und Geschlechtsmerkmalen, die an

urgeschichtliche Frauenstatuetten erinnern. Die 1938

in die Staaten ausgewanderte Bourgeois beginnt
Anfang der sechziger Jahre kleine, in den Formen

rudimentäre Frauenliguren zu modellieren, die

grosse Busen, einen Schwangerschaftsbauch, meist
keine Arme und einen kleinen oder aber einen

phallischen Kopf aufweisen. Gewisse in Frankreich

gefundene Statuetten aus dem Paläolithikum
könnten Bourgeois als Inspirationsquellen für die

rein weiblichen und die »phänischen« Frauenplastiken

gedient haben. Niki de Saint Phalle hat seit 1964

die an Menschengrösse überragenden »Nana«-

Figuren gestaltet, welche wie die urgeschichtlichen
»Venusstatuetten« voluminöse Hüften, Gesäss und

Brüste sowie einen kleinen Kopf haben. In einer

Interviewaussage suggeriert Saint Phalle zwar, die

Formen ihrer ersten Nanas habe sie nicht von

urgeschichtlichen Figuren wie der »Venus von
Willendorf» abgeleitet. Da Oppenheim und

Bourgeois um 1935 an der Académie de la Grande

Chaumière in Paris Kurse belegten und sich im

Umfeld der surrealistischen Kunstschaffenden

bewegten, könnten sie sich in dieser Zeit persönlich
begegnet sein. Über Daniel Spoerri und Jean

Tinguely haben sich Niki de Saint Phalle und Meret

Oppenheim kennen gelernt. Vgl. Ausst.-Kat. New

York 1982 (wie Anm. 23), S. 23-28; Louise Bourgeois.

Skulpturen und Installationen, hrsg. von Carl

Haenlein, Ausst.-Kat. der Kestner-Gesellschaft,
Hannover 1994, S. 34-38; Niki de Saint Phalle.

Retrospektive 1954-1984, Ausst.-Kat. Wilhelm
Lehmbruck-Museum Duisburg, Neue Galerie der

Stadt Linz, Kunsthalle Nürnberg, Haus am Waldsee

Berlin, Kunstmuseum Hannover, Duisburg 1980,
S. 36; Niki de Saint Phalle. Bilder, Figuren,
Phantastische Gärten, hrsg. von Carla Schulz-

Hoffmann, Ausst.-Kat. Kunsthalle der Hypo-

Kulturstiftung München, 1987; Bosinski, Gerhard,

Menschendarstellungen der Altsteinzeit, in: Der

Löwenmensch. Tier und Mensch in der Kunst der
Eiszeit, hrsg. von Brigitte Reinhardt und Kurt

Wehrberger, Ausst.-Kat. Ulmer Museum, Sigmaringen

1994, S. 77-97; Duhard, Jean-Pierre, Réalisme de

l'image féminine paléolithique, (Cahiers du

Quaternaire 19), Paris 1993.

85 Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 125; vgl. auch McEvilley
1996 (wie Anm. 74), S. 49—50.

86 Im Gespräch von 1977 mit Sarah Schumann meinte
Oppenheim zur Bedeutung des »Frühlingsfestes«:
»Der ihm [dem Fest, Anm. d. Verf.l zugrunde liegende
Sinn habe mehr mit der Erdfruchtbarkeit zu tun und
nichts mit dem, was man üblicherweise unter Erotik
verstehe.« Schumann 1977 (wie Anm. 80), S. 76.

87 Zitate aus einem Brief Meret Oppenheims vom
14. Okt. 1974 an Peter Gorsen. Brief ist publiziert in:

Gorsen 1997 (wie Anm. 82), S. 30.

Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell 219



88 Der vollständige Titel der Ausstellung lautet »8e

Exposition inteRnatiOnale de Surréalisme. EROS«,

1959/60. Eine »porte vaginale« lud zur Ausstellung

ein, sie führte die Besucher und Besucherinnen in

ein »Labyrinthe du désir« und in eine von Mimi

Parent gestaltete »Crypte fétichiste«, in der unter
anderem Oppenheims Schuhobjekt »Das Paar« zu

sehen war. Die Ausgestaltung des hintersten Saales,

der bordellartig ganz in rotem Samt ausgekleidet

war, hatte Oppenheim übernommen. Dort waren

unter anderem Objekte und Teile einer in Erinnerung

an de Sade entstandenen »Rüstung« von Jean Benoft

und ein »Target«-Bild von Jasper Johns zu sehen. In

diesem Raum inszenierte die Künstlerin das »Festin«.

In einer Ausstellungsbesprechung werden die beiden

mitwirkenden Künstlerinnen Mimi Parent und Meret

Oppenheim in ironischer Weise als die »zwei

Priesterinnen der Sekte« bezeichnet (»deux

prêtresses de la secte«). Vgl. G. B., 8e Exposition
inteRnatiOnale de Surréalisme ou Le Cabinet des

Mirages érotiques, in: Les lettres nouvelles 7,

16. Dez. 1959, Nr. 34, S. 24-26.

89 Vgl. Gorsen 1997 (wie Anm. 82), S. 32.

90 Wie beim Berner Fest war das Haupt der jungen Frau

golden geschminkt und bekränzt worden. Statt des

Blumenkranzes, den Oppenheim beim Frühlingsfest

verwendete, trägt das Modell in Paris einen

Lorbeerkranz.

91 Eine detaillierte Beschreibung der auf dem Modell

liegenden Speisen ist zu finden in: Schulz 1993 (wie

Anm. 7), S. 124.

92 Bei der Fotomontage handelt es sich um ein Werk

von George Platt Lynes. Salvador Dali inszenierte

einige Jahre nach dem Vernissage-Bankett in seinem

Haus in Port Lligat ein ähnliches Festmahl mit

nackter Frau, bei dem das Modell »mit einem Rochen

(roh) und einer Languste (lebend) garniert« wurde.

Vgl. Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 126, S. 160,

Anm. 406; Gorsen 1997 (wie Anm. 82), S. 33; Salvador

Dali. Rétrospective 1920-1980, Ausst.-Kat. Musée

national d'art moderne, Centre Georges Pompidou,

Paris 1979/80; dt. Ausg.: Salvador Dali. Retrospektive

1920-1980, München 1980, S. 231-243.

93 Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 124. — Die surrealisti¬

schen Künstler und Literaten waren vom Zusammenhang

zwischen Essenslust und Sexualität, den Freud

in der oralen, kannibalischen Organisation der

kindlichen prägenitalen Libido fand, fasziniert. Vgl.

Gorsen 1997 (wie Anm. 82), S. 33. In der englischsprachigen

Forschung wird das Bankett bezeichnenderweise

mit »cannibal feast« betitelt. Renée Riese

Hubert spricht von einer »cannibalization«, der die

mit Speisen bedeckte und daher passiv liegende Frau

des Banketts nicht habe entfliehen können. Vgl.

Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 124; Alexandrian, Sarane,

L'Art surréaliste, Paris 1969; engl. Ausg.: Surrealist

Art, New York 1970, S. 227; Hubert 1991 (wie Anm. 29),

S. 40.

94 Gorsen 1997 (wie Anm. 82), S. 33.

95 »But the original intention was misunderstood.

Instead of a simple spring festival, it was yet

another woman taken as a source of male pleasure.

There's always a gap between aims and public

comprehension«, kommentierte Oppenheim das

Pariser Bankett in einem Interview von 1984. Vgl.

Beiton 1991 (wie Anm. 20), S. 70; Oppenheim 1986

(wie Anm. 40), S. 45—47.

96 In ihrer Rede von 1975 anlässlich der Übergabe des

Kunstpreises der Stadt Basel hielt Oppenheim in

einem Gedankenentwurf fest: »Im alten Griechenland

waren es die Musen, die die grossen Männer

inspirierten. Das heisst, das Geistig-Weibliche in

ihnen selbst war beteiligt am Werk, und das ist

heute noch so. Ebenso hat das Geistig-Männliche teil

an den Werken der Frauen.« In der später

publizierten Monografie von Bice Curiger hat

Oppenheim die dort abgedruckte Kunstpreis-Rede

mit einer Anmerkung ergänzt und darin ihr

Inspirations-Modell weiterentwickelt: So wie der

grossartig kreativ tätige Mann, der Genius, von den

Musen geküsst und dadurch inspiriert werde, so

werde analog dazu die künstlerisch-geistig aktive

Frau vom Genius geküsst. Der die Musen küssende

Genius steht bei Oppenheim für das »Geistig-

Männliche« in den Dichterinnen, Künstlerinnen und

Denkerinnen selbst. Meret Oppenheim übernimmt

die tradierte Vorstellung der den Genius küssenden

Muse und wendet diese Metapher auch in

umgekehrter Geschlechterrollenverteilung an.

Oppenheim, Meret, Rede anlässlich der Übergabe

des Kunstpreises der Stadt Basel 1974, am 16. Januar
1975, in-, Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 130-131;

Helfenstein 1993 (wie Anm. 3), S. 166.

97 Oppenheim 1986 (wie Anm. 40), S. 45—47.

98 Brief Meret Oppenheims vom 14. Okt. 1974 an Peter

Gorsen; vgl. Gorsen 1997 (wie Anm. 82), S. 30.

99 Ebd., S. 33.

100 Breton, André, Nadja, Paris-. Gallimard, 1928;

Überarb. Aufl., Paris 1964; (Collection Folio 73), Paris:

Gallimard, 1972; unveränd. Aufl. 1994. Breton, André,

L'Amour fou, Paris: Gallimard, 1937; (Collection Folio

723), Paris: Gallimard, 1976; unveränd. Aufl. 1998.

Breton, André, Arcane 17, New York: Brentano's,

1944; überarb. Aufl., Paris: Editions Fontaine, 1947;

unveränd. Aufl., Paris: Jean-Jacques Pauvert, 1971.

101 Gauthier 1980 (wie Anm. 24), S. 249-250.

102 1934 publizierte Hans Bellmer erstmals ein kleines

Buch mit seinen Fotografien (Buchtitel: »Die Puppe«).

Ein Jahr später traf er die surrealistischen Künstler

in Paris. Diese waren vom Werk des Deutschen angetan

und luden Bellmer sogleich ein, in der von

Breton mitgestalteten Zeitschrift »Minotaure« einige

seiner Puppen-Fotografien zu publizieren. Seitdem

war Bellmer ein aktives Mitglied der surrealistischen

Bewegung. Vgl. Bellmer, Hans, Poupée. Variations

sur le montage d'une mineure articulée, in:

Minotaure 6, 1935, S. 30-31 (siehe Abb. 13); Webb,

Peter, Hans Bellmer, in: Ausst.-Kat. Berlin 1986 (wie

Anm. 24), S. 160-165, hier S. 160.

103 Siehe in: Gauthier 1980 (wie Anm. 24); Sade/Surreal.

Der Marquis de Sade und die erotische Fantasie des

Surrealismus in Bild und Text, hrsg. von Tobias

Bezzola, Michael Pfister und Stefan Zweifel, Ausst.-

Kat. Kunsthaus Zürich 2001/2002, Ostfildern-Ruit

2001.

104 Vgl. Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 159, Anm. 385.

105 Ebd., S. 91-109.

106 Oppenheim nahm in den vierziger Jahren aus¬

schliesslich an ein bis zwei Gruppenausstellungen

pro Jahr teil. Nach einer ersten Einzelausstellung

1936 in der Galerie Schulthess in Basel konnte sie

erst 1952 wieder alleine in einer Galerie ihr Werk

zeigen. Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 268—271.

107 Vgl. Rotzler 1975 (wie Anm. 7), S. 96—151; Out of
Actions. Between performance and the object
1949-1979, hrsg. von Paul Schimmel, Ausst.-Kat.

Geffen Contemporary, Museum of Contemporary Art,

Los Angeles 1998, S. 29-46.

108 Marcel Brion, L'Art fantastique, Paris 1961.

109 Vgl. Waldberg 1972 (wie Anm. 7), Abb. 129; Jean 1961

(wie Anm. 7), S. 274; Rubin 1972 (wie Anm. 7), S. 266,

Abb. 269; Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 91-92, S. 154,

Anm. 274.

110 Ausst.-Kat. Solothurn 1974 (wie Anm. 2); Helfenstein,

Josef, Meret Oppenheim - eine Wiederentdeckung.

Die Ausstellung im Museum der Stadt Solothurn 1974,

in-, Gegenwartskunst in Solothurn. Ausstellungen -
Projekte - Protagonisten 1850-2000, hrsg. von

Christoph Lichtin und Roswitha Schild, Zürich 2000,
S. 183-191.

111 In mehreren Gesprächen weist zwar Oppenheim

darauf hin, dass das Sich-Einsetzen für die Sache der

Frau in ihrer Familie Tradition habe. Ihre Grossmutter

habe sich aktiv für das Frauenstimmrecht in der

Schweiz eingesetzt. Jedoch äusserte sich Oppenheim

negativ über die Wirksamkeit der zweiten

Frauenbewegung und über bestimmte feministische

Diskurse wie beispielsweise denjenigen zur

»weiblichen Ästhetik«. Oppenheim kritisierte die

Separierungstendenzen in der Frauenbewegung. Die

Probleme zwischen Männern und Frauen könnten

nicht gelöst werden, indem die beiden Geschlechter

voneinander isoliert werden, meinte die Künstlerin

1983 in einem Gespräch mit Margot Mifflin.

Oppenheim resümierte daher: »The feminists didn't

help us in many ways.« Mit ihren kritischen

Äusserungen gegenüber der zweiten Frauenbewegung

wollte sie eine gewisse Distanz zwischen sich

und dem Feminismus schaffen. Oppenheim hatte an

der einen, androgynen Kultur und nicht an der

weiblichen teilnehmen wollen. Vgl. Schumann 1977

(wie Anm. 80), S. 78; Strobl, Ingrid, Die Schöne und

das Biest, in: Emma 7, 1981, S. 54-61, hier S. 56;

Tillman, Lynn M., Don't Cry. Work, in-. Art and Artists

8, 1973, S. 22-27, hier S. 25; Mifflin 1986 (wie

Anm. 62), S. 31.

220 Wanda Kupper



112 Vgl. Magna. Feminismus, Kunst und Kreativität,
hrsg. von Valie Export, Ausst.-Kat. Galerie Nächst St.

Stephan, Wien 1975; Ausst.-Kat. Berlin 1977 (wie

Anm. 80).
113 Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 268-275; Schulz

1993 (wie Anm. 7), S. 164-165, S. 169.

114 Vgl. Anekdote Oppenheims zur Entstehung des

Objekts in Kap. »Sexualisierung der Objekte: Das

Fallbeispiel >Pelztasse<«; Ditzen, Lore, Die Dame mit
der Pelztasse. Eine Begegnung mit Meret

Oppenheim, in: Süddeutsche Zeitung, 21.HB. März

1982, Nr. 72, S. 15.

115 Vgl. Martin, Jean-Hubert, Vorwort, in: Meret

Oppenheim, hrsg. von Jean-Hubert Martin, Ausst.-

Kat. Kunsthalle Bern, 1984, S. 3-4, hier S. 4.

116 Interessanterweise hat Oppenheim Bretons Titel in

ihrem Werkverzeichnis übernommen, obwohl sie sich

mehrfach eher negativ dazu geäussert hat. In einem

Gespräch von 1984 sagte die Künstlerin: -Le titre
Ivon Breton, Anm. d. Verf.] m'était complètement

indifférent. Et au fond, ça ne va pas avec moi, ce

n'est pas mon genre de titre. Mais maintenant gu'il
est donné, ça m'est égal.« Pagé/Parent 1984 (wie

Anm. 20), S. 15-16; Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 146.

117 Belton 1991 (wie Anm. 20), S. 68.

118 Einzig 1978 kreierte Oppenheim einen mit Pelz

beklebten Fingerring aus Messing — dies in

Anlehnung an ihren metallenen Armreif mit Pelz aus

den dreissiger Jahren, der ausschlaggebend für die

»Pelztassen-ldee« gewesen war. Vgl. Schulz 1993 (wie

Anm. 7), S. 106.

119 Eine Gesprächsnotiz Sarah Schumanns dazu: »Meret

Oppenheim meint, sie hätte danach natürlich alles

mit Pelz beziehen können - den Füllfederhalter oder

die Rocky-Mountains, dann hätte sie sich eine

Kundenliste angelegt und sich Leute angestellt.«

Schumann 1977 (wie Anm. 80), S. 75.

120 Vgl. Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 106, S. 158, Anm. 346.

121 Ebd., S. III.

122 Beispielsweise vom Objekt »Hafer-Blumen« INr. S 134,

19691 liess Oppenheim in einer zweiten Edition 300

Multiples herstellen; vgl. Curiger 1989 (wie Anm. I),

S. 201.

123 Den Begriff »paraphrasierende Multiples« habe ich

von Isabel Schulz übernommen. Schulz 1993 (wie

Anm. 7), S. 105-109.

124 1969 hat Oppenheim das Objekt »Eichhörnchen«

von der La Medusa Gallery in Rom als Multiple
edieren lassen. »Eichhörnchen«, 1960 [Nr. I 71;

ca. 22 x 19 x 9 cm; Bierglas, Plastikschaum und Pelz;

Nachlass]; 1969 [Nr. S 126; 23 x 17,5 x 8 cm; Bierglas,

Plastikschaum und Pelz; Multiple in Aufl. von 1001.

Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 180, S. 200.

125 Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 109.

126 »Andenken an das Pelzfrühstück«/»Souvenir du

déjeuner en fourrure« 1970/1972 [Nr. T 151a;

20 x 17 x 5 cm; Fellimitat, falscher Damast,

künstliches Edelweiss unter bombiertem Glas;

Multiple-Edition von 1972 in Aufl. von 120 Ex. und

10 ExJ. Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 204.

127 »Poster Pelztasse (nach Photo Man Ray)- 1971 [Nr. U

153; Offset-Druck, in den Farbvarianten bräunlich-rot,

grünlich-gelb und bläulich-rosa; Galerie Martin

Krebs, Bern, in Aufl. von 190 Ex. und 30 handsigniert.

Ex.l. Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. I), S. 204.

128 Siehe Kap. »Künstlerin und Aktmodell«.

129 Vgl. Pagé/Parent 1984 (wie Anm. 20), S. 13.

130 Fellenberg, Walo von/Grundbacher, François/Martin,

Jean-Hubert, Meret Oppenheim. Träume und Bilder,

Dichtungen und Deutungen, in: Ausst.-Kat. Bern

1984 (wie Anm. 115), S. 13-16, hier S. 16.

131 Krüger. Werner, Kunst kann nur in der Stille

entstehen, in: Krüger, Werner/Pehnt, Wolfgang

(Hrsg.), Documenta. Documente. Künstler im

Gespräch, Köln 1984, S. 92-103, hier S. 95-99;

Strasser, Catherine, Entretien avec Meret

Oppenheim, in: Arte Factum. Zeitschrift für aktuelle

Kunst in Europa 7, 1985, S. 16-19, hier S. 17.

132 Belton 1991 (wie Anm. 20), S. 66.

133 Siehe Kap. »Sexualisierung der Objekte: Das

Fallbeispiel .Pelztasse<«.

134 Pikanterweise sollen die 1936 von Oppenheim

verwendeten Stöckelschuhe der vorherigen

Partnerin von Max Ernst, mit dem Oppenheim

damals eine Liebesbeziehung hatte, gehört haben.

Vgl. Chadwick 1985 (wie Anm. 24), S. 106; Schulz 1993

(wie Anm. 7), S. 158, Anm. 357.

135 Oppenheims Brief vom 8. Juni 1982 an Kurator Jean-

Christophe Ammann, vgl. Ammann, Jean-Christophe,

Für Meret Oppenheim, in: Curiger 1989 (wie Anm. 1),

S. 116-117, hier S. 116.

136 »Bon appétit, Marcel! (Die weisse Königin)«

[Nr. P 109; 1966; Forster Goldstrom, New York]; vgl.

Curiger 1989 (wie Anm. I), S. 195; Helfenstein 1993

(wie Anm. 3), S. 116-119.

137 Marcel Duchamp, »Étant donnés: 18 la chute d'eau,

28 le gaz d'éclairage« (1947-66; seit 1968 im

Philadelphia Museum of Art installiert); vgl. Daniels

1992 (wie Anm. 32), S. 284-291.

138 Siehe Werkbeispiele in Kap. -Frühlingsfest im

Winter«.

139 Vgl. Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 105-109.

140 Siehe oben in Kap. »Distanzierungen«; vgl. Ammann

1982 (wie Anm. 135), S. 116.

141 Siehe Kap. »Sexualisierung der Objekte: Das

Fallbeispiel >Pelztasse<«.

ruiunacuweis
Bern, Œuvre Meret Oppenheim: 2, 8, 10, 15, 17, 18, 19,

20; Bon Encontre, Man Ray Trust/Telimage: I, 3, 4, 5,

7; Lausanne, Bibliothèque Cantonale et Universitaire:
6, 13; Zürich, © ProLitteris: 5.

Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell 221




	Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell : ein kritischer Beitrag zur kunsthistorischen Rezeption des Œuvres einer Künstlerin

