Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich

Band: 9-10 (2002-2003)

Artikel: Meret Oppenheim als Kiunstlerin und Modell : ein kritischer Beitrag zur
kunsthistorischen Rezeption des Euvres einer Kunstlerin

Autor: Kupper, Wanda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720053

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abb. 1: Meret Oppenheim, »Pelztasse«, auch »Déjeuner en fourrure«, 1935 oder 1936, Objekt, New York, Museum of Modern Art. Fotografie: Man Ray, »Objekt« (-Déjeuner en fourrure«),
1936.

190



Wanda Kupper

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell

Ein Kkritischer Beitrag zur kunsthistorischen Rezeption des (Euvres einer Kiinstlerin

Wie ein Marchen liest sich die schon oft erzahlte Lebensgeschichte
zu Meret Oppenheims aussergewo6hnlich erfolgreichem Karrierebe-
ginn: Als erst 18-jahrige zog Oppenheim 1932 von der Region Basel
nach Paris, um sich dort zur Kiinstlerin auszubilden. Sie besuchte
jedoch nur sporadisch Kurse an der Académie de la Grande Chau-
miére und arbeitete vor allem in ihrem eigenen Atelier.' Durch in
Paris ansassige Schweizer Kiinstler lernte sie das Kiinstlerpaar
Sophie Taeuber Arp und Hans Arp kennen.? Dank der Vermittlung
von Hans Arp und Alberto Giacometti fand sie Anschluss an die sur-
realistische Kiinstlerbewegung um André Breton. Bereits ein Jahr
nach ihrer Ankunft in Paris konnte sie sich an einer Ausstellung
der damals von den Surrealisten dominierten »Association artis-
tique des Surindépendants« beteiligen.’ Fiir den im surrealistischen
Kiinstlerkreis arbeitenden Fotografen Man Ray stand Oppenheim
in der Zeit von 1933 bis 1936 mehrfach, zum Teil auch nackt, Modell.
Eines dieser Aktfotos mit der Kiinstlerin als Modell wurde 1934 in
Paris publiziert und erregte Aufsehen.* Mit ihrem heute noch be-
kanntesten Werk, der »Pelztasse« (auch »Le déjeuner en fourrurex,
1935/36), zog die junge Oppenheim Mitte der dreissiger Jahre
erstmals die Beachtung der internationalen westlichen Kunstwelt
auf sich. Dieses Objekt hatte sie an einer Gruppenausstellung der
Surrealisten 1936 in Paris ausgestellt. In der zur Ausstellung ver-
fassten Zeitschrift wurde die Pelztasse zum idealen Beispiel eines
surrealistischen Objekts erklart, da das Werk Oppenheims sexuelle
Vorstellungen hervorrufe.® Noch im selben Jahr erwarb der dama-
lige Direktor des Museum of Modern Art, Alfred H. Barr, die Pelz-
tasse. Durch die Aufnahme in die New Yorker Museumssammlung
wurde Oppenheims Objekt weltberithmt. Ebenfalls 1936 fand ihre

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitit Ziirich 2002/03

erste Einzelausstellung in der Galerie Schulthess in Basel statt. 1937
kehrte Oppenheim, eine christlich erzogene Deutsche mit jiidischen
Wurzeln, wegen der unsicheren politischen Lage sowie aus finan-
ziellen und personlichen Griinden in die Schweiz, das Heimatland
ihrer Mutter, zuriick, wohin auch ihre Familie geflohen war.

Der ungemein erfolgreiche Beginn dieser Kiinstlerinnenkarri-
ere ist mit Ausstellungsaufnahmen und -kommentaren hinreichend
belegt und kann daher sicherlich nicht einfach dem Reich der
Kiinstlerinnenlegenden zugeordnet werden. Die Erfolgsgeschichte
der jungen, schénen Kiinstlerin im Umfeld des Pariser Surrealismus
entwickelte jedoch in ihrer Tradierung eine so starke eigene Dyna-
mik, dass sie lange Zeit zum dominierenden Topos in der Rezeption
des gesamten (Euvres von Meret Oppenheim wurde.

In der kunsthistorischen Forschung ist die Kiinstlerin Meret Oppen-
heim bis in die achtziger Jahre des 20. Jahrhunderts fast ausschliess-
lich im Zusammenhang mit dem Surrealismus erwdhnt worden. In
Ubersichtswerken zum Surrealismus oder zur Kunst des 20. Jahr-
hunderts werden meist dieselben friihen surrealistischen Objekte
der Kiinstlerin, wie die Pelztasse (Abb. 1) und »Ma gouvernante, my
nurse, mein Kindermadchen« (Abb. 2), abgebildet und besprochen.’
Oppenheims CEuvre ist lange Zeit nur sehr selektiv wahrgenommen
und meistens auf ihre frithen Objekte reduziert worden.

Im Vergleich zur Fiille von Monografien, die es iiber andere
bekannte Kiinstler aus dem Kreise des Surrealismus gibt, ist auf-
fallend, dass bis heute relativ wenig Literatur iiber Meret Oppen-
heims Werk existiert.® Erst 1982 erschien eine umfassende Publi-
kation zur Kiinstlerin. Diese Monografie enthalt unter anderem

191



Abb. 2: Meret Oppenheim, »Ma gouvernante, my nurse, mein Kinderméadchen«, 1936, Replik 1967, Objekt, Original zerstort, Replik in Stockholm, Moderna Museet.

ein von Dominique Biirgi bearbeitetes Werkverzeichnis und einen
biografisch orientierten Essay von Bice Curiger.” Die zahlreichen
Artikel der Kunstkritik und auch die Katalogbeitrage zu Oppenheim
beschrdnken sich bis in die achtziger Jahre vorwiegend auf bio-
grafische Darstellungen, auf Interviews mit der Kiinstlerin und auf
kurze allgemeine Einschatzungen ihres CEuvres."

Ende der achtziger Jahre vollzog sich eine Wende in der Op-
penheim-Forschung. In Katalogbeitrdgen zur Legat-Ausstellung"
von 1987 im Kunstmuseum Bern ist eine Abkehr vom biografischen
Ansatz und eine wesentliche Erweiterung in der Rezeption des CEu-
vres feststellbar. Die beiden Essays von Isabel Schulz und Josef Hel-
fenstein im Katalog behandeln erstmals ausfiihrlicher und kritisch
einzelne Aspekte wie die Selbstbildnisse und das Thema der An-
drogynitét in Oppenheims Werk."” Ebenfalls von Schulz und Helfen-
stein wurden im Jahre 1993 zwei kunsthistorische Dissertationen zu

192

thematischen bzw. zeitlichen Ausschnitten des Oppenheim-CEuvres
veroffentlicht.”

In den spéaten neunziger Jahren entstanden umfangreiche
Ausstellungskataloge zu Oppenheim-Retrospektiven in den USA, in
Osterreich und in Italien. Diese drei Publikationen mit englischer
Ubersetzung boten der internationalen Oppenheim-Forschungsge-
meinschaft eine Plattform, ihre Ergebnisse zusammenzutragen, die
von unterschiedlichen wissenschaftlichen Diskursen wie der Gen-
der-Theorie, der Psychoanalyse oder der Ikonologie gepragt sind."
Einigen Beitragen im New Yorker und im Wiener Katalog sind die
Erweiterung des Untersuchungsgegenstandes und eine methodi-
sche Offnung der Oppenheim-Forschung zu verdanken.

Bei der Durchsicht der Werkkommentare der Surrealisten und der
kunsthistorischen Forschung fallt auf, dass das im Surrealismus

Wanda Kupper



Abb. 3: Man Ray, ohne Titel (Meret Oppenheim und Louis Marcoussis), 1933, Fotografie.

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell

193



virulente Thema der Sexualitat viele Interpretationen von den
dreissiger Jahren bis heute wie ein roter Faden durchzieht und die
Rezeption des gesamten Werkes wesentlich gepragt hat. Die tra-
dierten Kommentare der surrealistischen Kiinstlerkollegen und der
Kunstkritik in den dreissiger Jahren bilden den entscheidenden Be-
ginn der sexualisierten Rezeption von Meret Oppenheims Werken.
Das offentliche Auftreten der Kiinstlerin als Aktmodell von Man
Ray und die Wichtigkeit des Themas Sexualitdt im Surrealismus
sind zwei wesentliche Ausloser fiir die in der kunsthistorischen
Forschung aufgenommene erotisch konnotierte Wahrnehmung
Meret Oppenheims und fir die vielfach sexualisierte Rezeption
ihres CEuvres. In diesem Essay soll die von sexuellen Inhalten ge-
préagte Rezeption exemplarisch anhand ihres bekanntesten Werkes
»Pelztasse« (1935/36) und ihrer Aktion »Friihlingsfest/Festin« (1959)
analysiert und den Griinden fiir diese Art der Rezeption nachgegan-
gen werden. Das letzte Kapitel meines Aufsatzes ist Oppenheims
kiinstlerischen und verbalen Strategien gewidmet, mit denen sie
sich vom surrealistischen, sexualisierten Etikett fiir ihr Werk und
ihre Person zu distanzieren und als eigenstandige Kiinstlerin zu
profilieren suchte.

Kiinstlerin und Aktmodell

Meret Oppenheim lernte den amerikanischen Fotografen und Ob-
jektkiinstler Man Ray 1933 im surrealistischen Kiinstlerkreis in Paris
kennen. Dieser scheint von der jungen Kiinstlerin fasziniert gewe-
sen zu sein und schlug ihr vor, ihm als Akt fiir Fotografien Modell zu
stehen.” Noch im gleichen Jahr entstand Man Rays sehr bekannte
Fotoserie, welche Meret Oppenheim mehrfach nackt im Pariser
Druckatelier des Kiinstlers Louis Marcoussis zeigt (Abb. 3-5). Zehn
Aufnahmen aus dieser Serie wurden bis heute veroffentlicht. Auf
funf Fotografien ist Oppenheim zusammen mit Louis Marcoussis in
dunklem Herrenanzug und mit falschem Bart abgebildet.” Drei die-
ser Aufnahmen zeigen die Kiinstlerin mit dem verfremdeten Kiinst-
lerkollegen nicht nackt, sondern unauffallig und ganz in Schwarz
gekleidet. Die Szene einer Fesselung, welche zwei der Fotografien
wiedergeben, wirkt trotz des nicht entblossten weiblichen Kérpers
dusserst brutal (Abb. 4). Das Modell liegt mit angsterfiilltem Gesicht
béauchlings auf dem Druckwagen einer Tiefdruckpresse. Der Mann
mit falschem Bart fesselt ihr die Hinde auf den Riicken, wodurch sie
noch wehrloser erscheint. Ob dieser Gewaltszene eine weitere folgt
und um welche brutale Tat des Mannes es sich handeln konnte, wird
der (sadistischen) Fantasie des Bildbetrachters iiberlassen.

30 Jahre nach der Entstehung der Fotoserie schreibt Man Ray
in der 1963 publizierten Autobiografie zu den Aufnahmen in Mar-
coussis' Atelier: »Meret was one of the most unhibited women |
have ever met. She posed for me in the nude, her hands, and arms
smeared with the black ink of an etching press in Marcoussis's stu-
dio. The latter [...] wore a false beard in one of the pictures. This
was a bit too scabrous for the deluxe art magazine for which it

194

was intended; the one of Meret alone, leaning on the press, was
used. Still, it was very disturbing, a perfect example of the Surre-
alist tendency toward scandal.«” Man Ray weist hier nur sehr dis-
kret darauf hin, welche wichtige Bedeutung die Surrealisten dem
erotischen Skandal, dem Angriff auf das Schamgefiihl beimassen."
In der Pariser Kulturzeitschrift »Minotaure« wurde die Fotogra-
fie mit Meret Oppenheim als eine Art Illustration zu einem Text
André Bretons prasentiert und mit der Legende »érotique-voilée«
versehen (Abb. 6). Dieser Ausdruck »erotisch-verhiillt« findet sich
im letzten Satz von Bretons Aufsatz zur surrealistischen, »konvul-
sivischen« Schonheit wieder: »La beauté convulsive sera érotique-
voilée, explosante-fixe, magique-circonstancielle ou ne sera pas. <’
Nach Josef Helfensteins Recherchen wurde die Aktaufnahme mit
Oppenheim sofort nach ihrer Veroffentlichung 1934 als Skandal an-
gesehen.” Der surrealistische Angriff auf die biirgerliche Moral sei
demzufolge gegliickt.

Die Pariser Zeitschrift »Minotaure« wurde 1933 unter der Lei-
tung von Albert Skira gegriindet. Skira und der Chefredaktor Stra-
tis Eleftheriades Tériade arbeiteten von Beginn an eng mit André
Breton zusammen.” Fiir die fiinfte »Minotaure«Ausgabe, zu der
mehrere Surrealisten Texte und Bildmaterial beisteuerten, wéhlte
die Redaktion das »Radfoto«* aus der Fotoserie mit Meret Oppen-
heim aus. Die Wahl der Redaktion fiel geméass Man Ray auf diese
Aufnahme der Serie, weil sie am wenigsten verfanglich erschien.
Zudem wurde Rays Fotografie in einer am unteren Rand »gekiirz-
ten« Version im »Minotaure« publiziert. Damit wurde der visuelle
Witz, die androgyn erotische Anspielung in der Radfoto-Aufnahme
weggeschnitten (Abb. 5 und 6). Im unteren Bereich und im Vor-
dergrund ist der Hebel des Rades als Phallussymbol auf Hohe des
Geschlechts von Oppenheim positioniert. Oppenheim verwandelt
sich dadurch in ein androgynes Wesen, in die Gestalt des Herma-
phroditen mit offen gelegter mannlicher Potenz. #

In der surrealistischen Literatur und Malerei taucht der My-
thos des Hermaphroditen mehrfach auf. In antiken Quellen und im
sich auf die Mythologie beziehenden Kunstschaffen der Surrealis-
ten ist der Hermaphrodit oder Androgyn in erster Linie aus pa-
triarchaler Sicht thematisiert worden, beispielsweise als Vervoll-
kommnung des Mannes durch dessen Vereinigung mit weiblichen
Elementen.?

Die amerikanische Kunsthistorikerin Nancy Spector schreibt,
es sei der Wille der »Minotaure«Redaktion gewesen, das Radfoto
ohne ganzen Phallus und damit ohne Verbildlichung eines Zwit-
terwesens zu publizieren.” In der Man-Ray-Ausstellung »La photo-
graphie a I'envers« von 1998 in den Galeries nationales du Grand
Palais in Paris waren zahlreiche Original-Fotoabziige aus den dreis-
siger Jahren zu sehen. In vielen der kleinformatigen Kontaktabzii-
gen hatte Man Ray mit einem Stift einen Rahmen um den ihn inte-
ressierenden Ausschnitt gezogen (Abb. 4 und 7). Man Ray benutzte
die Arbeitstechnik, von seinen Aufnahmen einen oder mehrere
Ausschnitte fiir die grosseren endgiiltigen Abziige auszuwéhlen.”
Daher schliesse ich im Gegensatz zu Nancy Spector nicht géanzlich

Wanda Kupper



Abb. 4: Man Ray, ohne Titel (Fesselung, Meret Oppenheim und Louis Marcoussis), 1933, Fotografie.

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell

195



Abb. 5: Man Ray, »Erotique-voilée« (ganze Aufnahme), 1933, Fotografie (© ProlLitteris, 2004, Zirich)

196 Wanda Kupper



trouvaille, qu'elle wu 1m~tn|m
losophicue ou

entifique, phi-
aqwon voudra,
est

avoir post
de droite devaif

ot moins indirecte su
mer sa venue imminente ov
recommencer a dé
par rappo

ositions, me confir-

rentie, - puis
chercher les uns
i oceup
tions in te femme ne v
jours lors il me semble g
comprendre pourquoi elle ne vienc

s découvir en Iui des
proportionné
g

prédomine
emment un
élément d'appa-
rente gratuité,
fonction  trés
probablement d
notre. incom

1 mieux
quielle ne vint
D’autres

i
nir pour le
sent, pour

qui
porte au dos le
pavillon de Ia
‘Hamburg-Ame-

méme jeu,

ion ne com-
ce qulon
U'homme mial pré-
paré prend peur
dans cette Hlnl

tention se [Lr'ut N
plutdt briser les

(an centre ce que
la lll()ll

clest quia ])(rle de v
Comment ne pas espérer fai

retraite 2 C'ést toute la question it
pour faire apparaitre une femme, me
1 ouvrir une porte, la fermer, la rouvrir, —
quand javais constaté que ¢'était insuffisant

objet
photographi
meillears puis

lectivement, tour a tour, de deux

e on vz

S

EROTIQUE-VOILEE.

Man R,

Abb. 6: Man Ray, links: »En Pleine »Occultation« de Venuse, rechts: »Erotique-voilée« (publizierte Aufnahme in: Minotaure 5, 1934, S. 14-15), 1933, Fotografe.

aus, dass Man Ray aus eigener Initiative und nicht auf Wunsch der
Redaktion den unteren Teil des Radfotos fir die Publikation im
»Minotaure« wegliess. Hierbei konnte es sich auch um einen Fall
der Selbstzensur handeln, da Man Ray eventuell Bedenken hatte,
der Redaktion die nach biirgerlicher Moralvorstellung perverse
Hermaphroditen-Fotografie mit Meret Oppenheim zur Veroffent-
lichung vorzuschlagen.” Oppenheim war mit der Publikation des
gekiirzten Radfotos einverstanden.?® Daraus ist zu schliessen, dass
Oppenheim von den Surrealisten oder der Redaktion um Drucker-
laubnis angefragt wurde. Die Kiinstlerin hatte bei dieser Nachfrage
ebenfalls Gelegenheit, zensurierend zu intervenieren und eine Ab-
dnderung des Hermaphroditen-Fotos zu veranlassen.

In der neueren Forschung wird das Radfoto von mehreren
Kunsthistorikerinnen und -historikern als eine Art Selbstdarstel-

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell

lung Oppenheims interpretiert.”” »Tatsdchlich ist man versucht, in
Man Rays beriihmter Fotografie eine versteckte Selbstdarstellung
Meret Oppenheims zu sehene, schreibt Helfenstein in vorsichti-
ger Weise.”” Nancy Spector sieht in der Man-Ray-Fotoserie und
in den zahlreichen anderen Aufnahmen, welche die Kiinstlerin ihr
Leben lang machen liess (Abb. 8), eine bestimmte Absicht Oppen-
heims belegt. Die Kiinstlerin habe bewusst verschiedene »Selbst,
unterschiedliche Selbstdarstellungen fiir die Kamera »konstru-
iert« und in Szene gesetzt. Dieser Akt der variierenden Selbstin-
szenierung sei ein wichtiger Teil ihrer »adsthetischen Philosophie«
gewesen. Spector spricht von einer parodistischen Performance”,
von verschiedenen performativen Identitéten, die Oppenheim in
der ganzen Druckatelier-Fotoserie spiele: »A one-woman show,
she enacted a number of distinctive theatrical characters: fragile

197



Abb. 7: Man Ray, ohne Titel (Akt, Meret Oppenheim sitzend), 1933, Fotografie.

198

victim, mechanical bride, cunning hermaphrodite and artistic pro-
digy. To complete this picture of artistic travesty, as it were, Op-
penheim appeared cross-dressed in a 1936 photograph taken by
Ed Schmid.<” Zu Recht verweist Spector auf eine Portraitfotografie
von Oppenheim, in der sie sich im Herrenanzug, mit Krawatte und
kurzem, nach hinten gekimmtem Haar ablichten liess (Abb. 8). Das
Crossdressing der Kiinstlerin in dieser Studioaufnahme zeigt eine
Verwandtschaft mit Fotografien wie »Selbstportrat als Dandy« (um
1920; Abb. 9) von Claude Cahun, die »offen als Lesbe, zeitweise in
Ménnerkleidung, mit Monokel und exzentrischer Haartracht« im
Pariser Surrealistenkreis der zwanziger und dreissiger Jahre ver-
kehrte.” Wie Cahun und andere »Neue Frauen<* ihrer Zeit hatte
Oppenheim eine Affinitdt dafir, sich durch Kurzhaarfrisur und
Crossdressing in eine »mannliche« Zwitterfigur zu verwandeln. Im
Radfoto fallt auf, dass der Busen der Kiinstlerin durch das Radge-
stange bzw. dessen Schatten verdeckt wird und durch die betonte
Darstellung des Phallus die Mannlichkeit die Oberhand in der zwei-
geschlechtlichen Figur gewinnt.”

Wie Spector die ganze Fotoserie Man Rays als Selbstdar-
stellungen Oppenheims zu interpretieren, scheint mir jedoch ein
kithner Schritt, da eine zentrale Frage der Interpretation in den
bislang aufgearbeiteten Quellen nicht beantwortet wird: Welchen
kiinstlerischen und performativen Beitrag leistete Oppenheim zu
dieser Fotoserie? Die zutreffende Antwort liegt wohl im Bereich
zwischen passivem Modell und autonomer Selbstinszenierung.

1932, ein Jahr vor der Entstehung der Fotoserie, fertigte die
Kinstlerin eines der in dieser Zeit in ihrem CEuvre seltenen Selbst-
portraits an. Die Tuschzeichnung mit dem Titel »Selbstbildnis (Gri-
masse)« (Abb. 10) zeigt die erkennbaren Gesichtsziige und die nach
hinten gekdmmte Frisur der jungen Oppenheim, wie wir sie von
Portraitaufnahmen aus den dreissiger Jahren her kennen (Abb. 8).%
In Vorderansicht ist die eine Grimasse schneidende und die Nase
rimpfende Kiinstlerin zu sehen. Oppenheim nimmt in dieser Zeich-
nung eine nicht auf Schonheit ausgerichtete, aggressive Haltung
ein. In der Zeichnung kommen Vitalitat und Kampfeslust der darge-
stellten Person zum Ausdruck.”’ Das spontan wirkende Selbstbildnis
Oppenheims steht in einem Gegensatz zu den gekiinstelten und se-
xualisierten Inszenierungen der meisten Aufnahmen von Man Rays
Fotoserie. Dieser Vergleich lasst vermuten, dass die junge Kiinst-
lerin in Marcoussis’ Atelier andere Rollen gewahlt hatte. Einzig die
androgyne Figur des Hermaphroditen, welche Oppenheim im Rad-
foto einnimmt, scheint mir fiir das Menschenbild und das Werk der
Kiinstlerin von Bedeutung zu sein. Diese spielerische Inszenierung
mit dem phallischen Radhebel konnte daher vielleicht eine kiinstle-
rische Idee Oppenheims gewesen sein. In jedem Falle deckt sich die
von ihr dargestellte Gestalt des Hermaphroditen mit ihrem Ideal
des androgynen Menschen. Das von den Theorien C. G. Jungs ge-
pragte zweigeschlechtliche Menschenbild der Kiinstlerin, tiber das
sie sich zwar erst in den Interviews und Texten der siebziger und
achtziger Jahre ausserte, ist ein klarer Anhaltspunkt fiir ihre Affi-
nitat zur Figur des Hermaphroditen. Oppenheim hatte bereits als

Wanda Kupper



Abb. 8: Ed Schmid, »Meret Oppenheim«, 1936, Fotografie.

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell 199



Jugendliche beispielsweise von der zweigeschlechtlichen Animus-
Anima-Theorie C. G. Jungs Kenntnis, da ihr Vater als Allgemein-
arzt Seminare bei Jung besucht hatte.”® Wahrend ihrer psychischen
Krise nach 1937 setzte sie sich erneut intensiv mit der Lehre Jungs
auseinander.” Sicherlich seit dem 15. Lebensjahr beschéftigte sich
Oppenheim ihr Leben lang mit der in der Tiefenpsychologie wichti-
gen Deutung ihrer Traume. In einigen ihrer Traumaufzeichnungen,
die Jahrzehnte nach der Man-Ray-Fotoserie entstanden, spielen
das Transsexuelle und die Figur des Hermaphroditen eine zentrale
Rolle.* Insbesondere der Traum vom 6. Mérz 1984 mit Oppenheims
Fragen »Welche Rolle spiele ich? Die des Hermaphroditen?« zeugt
von der vitalen Bedeutung dieser mythologischen Figur fir die
Kiinstlerin; moglicherweise hatte die in den Traumaufzeichnungen
erkennbare Identifikation Oppenheims mit dem Androgyn bereits
1933 bestanden.

Die Kunsthistorikerin Renée Riese Hubert vermutet eine
gleichberechtigte Partnerschaft zwischen dem Fotografen Man Ray
und seinem Modell Oppenheim wahrend der Aufnahme der Fotose-
rie: »Man Ray, [ presume, could not have dictated appealing poses
to his model even had he so wished. She participated in the uncon-
ventional mise-en-scenes in such a way that she became his part-
ner.«" Huberts Annahme scheint mir richtig. Oppenheim konnte als
Kiinstlerkollegin und zeitweilige Geliebte Man Rays von ihm wohl
kaum zu ihr widerstrebenden Darstellungen gezwungen werden.*
Die Frage bleibt jedoch weiterhin offen, wieweit sie aktiv Ideen
zu den Szenen der Fotoserie beisteuerte. Die Aufnahme mit der
bekleideten Oppenheim, welche auf dem Druckwagen liegend von
Louis Marcoussis an den Handen gefesselt wird, zeigt mannliche
Gewalt gegeniiber einer Frau (Abb. 4). Mit Sadismus verbundene
Gewalttaten gegen den Frauenkoérper wurden in der surrealisti-
schen Kunst von Mannern oft dargestellt (Abb. 11-13). Die beschrie-
bene Fesselungsszene bewegt sich in dieser ikonografischen Tradi-
tion des Surrealismus und scheint mir daher eine Inszenierung von
Man Ray zu sein.

Erst ab Mitte der siebziger Jahre interessierten sich zahlrei-
che Journalistinnen und Kunsthistoriker fiir Meret Oppenheim als
Interviewpartnerin. Oppenheim wurde bis zu ihrem Tode 1985 in
vielen der aufgezeichneten Gesprachen auf die Man-Ray-Fotoserie
in Marcoussis' Atelier angesprochen. In den Interviews hat sie wie-
derholt ihren aktiven Beitrag zur Fotoserie heruntergespielt oder
gar ginzlich negiert.” Auf Robert Beltons Frage, ob sie das Radfoto
nicht als eines ihrer Werke anerkenne, antwortete sie: »Not at all.
He was the boss.«* Fiir eine Retrospektive von 1984 im Musée d'art
moderne de la ville de Paris wollte Oppenheim nicht, dass die Fo-
toserie Man Rays ausgestellt wurde. Von den Pariser Kuratorinnen
nach dem Grund fiir den Ausschluss der Fotos befragt, meinte die
Kiinstlerin préagnant: »Je ne vois pas ce que mon ceuvre a a voir
avec ce corps de jeune fille.<* Trotz solchen dezidierten verba-
len Distanzierungen von den Man-Ray-Fotos willigte Oppenheim
beispielsweise 1977 ein, der franzosischen Fotografie-Zeitschrift
»Créatis« ein Interview zu geben, das zusammen mit der bekannten

200

Abb. 10: Meret Oppenheim, »Selbstbildnis (Grimasse)«, 1932, Tusche, 27 x 21 cm,
Palma de Mallorca, Yannick Vu.

Wanda Kupper



Abb. 11: Max Ernst, »Le lion de belfort 28« (Illustrationsvorlage zu »Une semaine de
bonté«, Kap. 1, 28), 1934, Collage, 15,4 x 12,3 cm, Paris, Privatsammlung.

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell

Fotoserie und anderen Aktaufnahmen Man Rays veréffentlicht
werden sollte.* Es scheint, als ob Oppenheim einerseits die Wer-
bewirksamkeit dieser Bilder fiir sich als Kiinstlerin und fiir ihr Werk
erkannte, andererseits jedoch auch eine ambivalente bis ableh-
nende Haltung gegentiber diesen Fotografien entwickelt hatte.

Das spatere Negieren jeglicher Mitautorenschaft an der Fo-
toserie war eine Strategie der Kinstlerin, sich von ihrem offentli-
chen Auftritt als Modell in den dreissiger Jahren und vom grossen
Bekanntheitsgrad der Man-Ray-Fotos zu distanzieren. Oppenheim
hoffte wohl durch ihr Abstandnehmen vom viel beachteten Rad-
foto, weniger als schone, anti-biirgerliche Muse der Surrealisten,
sondern vielmehr als Kiinstlerin mit einem eigenen CEuvre wahr-
genommen zu werden.

Sexualisierung der Objekte: Das Fallbeispiel »Pelztasse«

Die Gruppe von surrealistischen Schriftstellern, bildenden Kiinst-
lern und einigen wenigen Kiinstlerinnen hatte sich bereits Mitte
der zwanziger Jahre um André Breton formiert. Der Literat und
ausgebildete Mediziner André Breton war die geistig und orga-
nisatorisch treibende Kraft der surrealistischen Bewegung. Das
Bestreben der Surrealisten, in ihrer Kunst Unkonventionelles, Ta-
bubrechendes auszudriicken und dadurch Teile des individuellen
Unbewussten hervorzulocken, hat eine wichtige Wurzel in den psy-
choanalytischen Theorien Sigmund Freuds, mit denen sich Breton
intensiv beschéftigte. Ab 1915, seit seinem Sanitatsdienst als Soldat
und seiner spateren Tatigkeit in der Psychiatrie als Assistenzarzt,
beschéftigte sich Breton mit den Schriften Freuds. Er kannte die
Freud'sche Triebtheorie und war von der enormen Wichtigkeit
des Sexualtriebs fiir den Menschen iiberzeugt.” Das revolutionare
Pathos der oftmals Aufsehen erregenden surrealistischen Publi-
kationen, Aktionen und Ausstellungen begriindete sich von Mitte
der zwanziger bis Mitte der dreissiger Jahre vor allem durch die
kommunistische Gesinnung der Surrealisten. André Breton, Louis
Aragon, Paul Eluard, Benjamin Péret und Pierre Unik traten 1927
in die Kommunistische Partei Frankreichs ein. 1935 kam es auf
Grund ihrer kritischen Haltung gegeniiber Stalins Sowjetregime
zum endgiiltigen Bruch der Surrealisten mit der Kommunistischen
Partei.” In Bretons Werk und Wirken trat nun statt der Revolution
vermehrt die Erotik als Vehikel zur individuellen Befreiung in den
Vordergrund.

Im Gegensatz zur Dichtung und Malerei, mit denen sich die
Surrealisten bereits in den zwanziger Jahren intensiv auseinander
setzten, fanden die Skulptur und die Objektkunst erst in den dreis-
siger Jahren bei den Surrealisten grosse Beachtung. Nach 1930 war
unter ihnen ein reges Interesse am Kreieren von Objekten und auch
eine Diskussion iiber die Beschaffenheit und die Funktionen eines
surrealistischen Objekts aufgekommen.” An diesem seit 1931 in
surrealistischen Zeitschriften dokumentierten Diskurs beteiligten
sich in erster Linie André Breton, Salvador Dali und Marcel Jean.

201



Abb. 12: André Masson, »Massacre«, 1931, Ol auf Leinwand, 120 x 160 cm, Paris, Galerie Louise Leiris.

202 Wanda Kupper



HANS BELLMER

VARIATIONS SUR LE MONTAGE D'UNE
MINEURE ARTICULEE

Abb. 13: Hans Bellmer, »Poupée. Variations sur le montage d'une mineure articulée« (in: Minotaure 6, 1935, S. 30-31), 1934, Objekt-Fotografien.

Abb. 14: Maurice Henry, »Hommage a Paganini«, 1936, Objekt, Standort unbekannt.

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell



Sowohl bei Breton wie auch bei Dali galt Alberto Giacomettis Plas-
tik »La boule suspendue« (dt. »Schwebende Kugel«) als exemplari-
sche Vertreterin eines surrealistischen Objekts.” Dali stellte 1931 in
einer surrealistischen Zeitschrift eine Typologie der Objekte auf.
Der Spanier reihte Giacomettis »Schwebende Kugel« in die Katego-
rie »Objets a fonctionnement symbolique (origine automatique)«
ein.” Die zweiteilige Skulptur Alberto Giacomettis setzt sich aus
einer hangenden, eingekerbten Kugel und einem langlich geform-
ten Gegenstiick, das genau unter der Einkerbung zu liegen kommt,
zusammen. Die Plastik verleite die Betrachtenden dazu, die Kugel
in die einzig mogliche Pendelbewegung zu versetzen. Die Kerbe der
Kugel sei eine »weibliche Vertiefung«, und die kantige Form darun-
ter dhnle einem »croissant«; durch die Pendelbewegung kénnten
sich das weibliche und méannliche Element der Skulptur fast beriih-
ren, fiihrte Dali seine sexuellen Assoziationen zum Werk aus. In
seinem Artikel von 1931 schlug er generell vor, surrealistische Ob-
jekte mit erotischer Bedeutung herzustellen, deren Basis »die ero-
tischen Fantasien und Wiinsche« und inshesondere »die sexuelle
Perversion« seien. In der gleichen Ausgabe von »Le Surréalisme au
Service de la Révolution« stimmte André Breton dem grundsétzlich
zu, erhob jedoch gegentiber Dali den Einwand, dass einseitig und
eindeutig erotisch ausgerichtete Werke der Interpretation wenig
Raum liessen. Breton pladierte fiir die Anwendung verschliisselter,
indirekter kiinstlerischer Mittel, wodurch ebenfalls eine sexuelle
Stimmung bei den Betrachtenden erzeugt werden sollte.”

Im Mai 1936 fand in der Pariser Galerie Charles Ratton die
erste dem surrealistischen Objekt gewidmete Ausstellung statt.
In der von Breton organisierten »Exposition surréaliste d'objets«
war sowohl die Auswahl der Exponate als auch deren Préasenta-
tion unkonventionell. Im Galerieraum war ein Sammelsurium
von plastischen Werken der Surrealisten, von Naturobjekten wie
Fleisch fressenden Pflanzen, Kristallen und einem ausgestopften
Ameisenbér zu sehen. Es wurden verkohlte Gegenstédnde, welche
angeblich nach einem Vulkanausbruch gefunden worden waren, in
den Regalen présentiert. Von Max Ernst im Institut Henri Poincareé
entdeckte und von Man Ray ausgewahlte dreidimensionale mathe-
matische Modelle waren ebenfalls ausgestellt. Zudem zeigte der
Galerist Charles Ratton, ein Experte fiir aussereuropaische Kunst,
Kultobjekte aus Amerika, Asien und Ozeanien in denselben Rega-
len und Vitrinen.” Dergestalt glich die surrealistische Ausstellung
einer frstlichen Kunst- und Wunderkammer der Spatrenaissance,
in der Kunstwerke, ungewohnliche Gegenstande und Naturobjekte
nebeneinander prasentiert wurden.”

Diese den Objekten und Kunstobjekten verschiedenster Art
gewidmete surrealistische Ausstellung war nur vom 22. bis 29. Mai
1936 fiir eine Woche geoffnet. Trotzdem fand dieser Anlass in der
Galerie Ratton grosse Beachtung in der Pariser Kunstwelt.” Breton
hatte zuvor Kunstschaffende aus dem surrealistischen Kreis, dar-
unter auch Meret Oppenheim, aufgefordert, speziell fiir diese Aus-
stellung Objekte zu schaffen. Diese neuen Werke kombinierte Bre-
ton mit bis zu zwanzig Jahre alten kubistischen und dadaistischen

204

Objekten der Kiinstler Pablo Picasso und Marcel Duchamp, die den
Surrealisten in dieser Zeit nahe standen.’® Breton stellte damit die
surrealistischen Objekterfindungen in die Traditionen der kubisti-
schen Plastik, der Verwendung von vorfabrizierten Gegenstanden
im Readymade und der dadaistischen Entdeckung des Zufalls und
des Automatismus als Gestaltungsformeln.”

Meret Oppenheim war in der Galerie Ratton mit drei Arbeiten
vertreten. Sie zeigte dort erstmals ihr heute bekanntestes Werk,
die so genannte »Pelztasse« von 1935 oder 1936 (Abb. 1).*® Zudem
waren ihr Holzobjekt »Kopf eines Ertrunkenen. 3. Zustand« und das
Schuhobjekt »Ma gouvernante, my nurse, mein Kindermadchen«
(Abb. 2) zu sehen.”

Neben dem mit Pelz besetzten Gedeck Oppenheims fanden
sich in der Objekt-Ausstellung andere mit verfremdendem Material
eingekleidete Gegenstdnde. Eine beschadigte, vollstandig einban-
dagierte Geige stellte Maurice Henry unter dem Titel »Hommage
a Paganini« aus (Abb. 14). Obwohl in der Galerie Ratton surrealis-
tische Objekte mit einer verwandten Gestaltungsidee vorhanden
waren, wurde die Pelztasse Oppenheims laut William Rubin »der
grosse Schlager der Ausstellung«. Rubin erklart sich dies damit,
dass das Pelzgedeck »das Grundprinzip des surrealistischen Ob-
jekts mit der klassischen Schlichtheit von Lautréamonts Imago
prasentierte«*° Die Bandagen um die Geige Henrys beziehen sich
vermutlich auf den »verletzten« Zustand des Saiteninstruments.
Oppenheims Pelzverkleidung kann hingegen nicht auf den ersten
Blick in einen narrativ-logischen Bezug zum Porzellangeschirr mit
Loffel gebracht werden. Daher wirkt Oppenheims Verfremdung
eines Gebrauchsgegenstandes ratselhafter und provokativer als
diejenige bei anderen surrealistischen Objekten.®

Noch im gleichen Jahr kaufte der Direktor des New Yorker
Museums of Modern Art, Alfred H. Barr, die Pelztasse Oppenheims
an.® Bevor das surrealistische Werk Oppenheims seinen noch heute
wichtigen Platz in der Sammlung des 1929 gegriindeten Museums
of Modern Art einnahm, war die Pelztasse im Sommer 1936 an der
»International Surrealist Exhibition« in London zu sehen.” Im New
Yorker Museum of Modern Art machte das Objekt Oppenheims erst-
mals Furore in der Ausstellung »Fantastic Art, Dada, Surrealisms,
welche von Alfred H. Barr kuratiert wurde.®* Der amerikanische
Museumsdirektor schrieb 1937, kurz nach dem Ende dieser Ausstel-
lung, es habe in den letzten Jahren nur wenige Kunstwerke gege-
ben, welche die Fantasie des Publikums derart angeregt hatten wie
das surrealistische Objekt Meret Oppenheims. Bei »Zehntausenden
von Amerikanern« habe die Pelztasse Spannung und Erregung aus-
gelost, welche in »Wutausbriichen, Gelachter, Ekel und Entziicken«
zum Ausdruck kamen.® In den beiden ausfiihrlichen Studien zum
(CEuvre Oppenheims und in der neueren Forschung zum Museum of
Modern Art finden sich weitere Belege dafiir, dass der Pelztasse in
Amerika seit ihrem Ankauf sowohl grosse Kritik als auch Bewun-
derung entgegengebracht wurde. Die Aufregung, welche die Pelz-
tasse beim amerikanischen Publikum und bei Kunstfachleuten der
USA ausloste, verstarkte wiederum die Rezeption dieses Werkes

Wanda Kupper



unter den Surrealisten, von denen um 1940 viele wegen des krie-
gerischen Faschismus in Europa in die Staaten emigrierten.®

Begleitend zur »Surrealistischen Ausstellung von Objekten«
von 1936 in der Pariser Galerie Ratton erschien eine dem Thema
»L'objet« gewidmete Ausgabe der Zeitschrift »Cahiers d'art«. Darin
nahm Marcel Jean die um das Objekt entstandene Diskussion zwi-
schen Breton und Dali wieder auf. Der Autor bezeichnet die in der
Objekt-Ausstellung gezeigte Pelztasse Oppenheims als exempla-
risch fir ein surrealistisches Objekt: »L'objet n'est plus tant des-
tiné a I'accomplissement de tel mouvement symbolique déterminé
toujours le méme. Il tend a répondre a des besoins physiologi-
ques, intellectuels généraux, un besoin par exemple, qui serait a
la nutrition ce qu'est aux tasses et aux cuillers le couvert revétu
de fourrure de Méret Oppenheim. Tout ceci est assez clair et I'on
retrouve la perversion sexuelle et son éclatante valeur poétique,
a peine latente et tout naturellement incorporée a l'objet qu'elle
a fait naitre.« %" Bereits anlasslich der ersten Ausstellung der Pelz-
tasse verbindet Jean das Werk Oppenheims mit sexuellen Vorstel-
lungen. Indem Breton dem Objekt den erotisch konnotierten Titel
»Le déjeuner en fourrure« verlieh, setzte sich diese Sexualisierung
der Pelztasse wahrend der dreissiger Jahre fort.

Im 1938 von den Surrealisten publizierten »Dictionnaire ab-
régé du Surréalisme« taucht der Titel Bretons erstmals auf.®® Op-
penheim selbst hat dem Objekt keinen besonderen Titel gegeben.
In der Zeitschrift »Cahiers d'art« zur Objekt-Ausstellung von 1936
wird dementsprechend das Werk sachlich mit der Bildlegende
»Tasse, soucoupe et cuiller revétues de fourrure« versehen. Bre-
tons Bezeichnung »Le déjeuner en fourrure« verweist als Wortspiel
auf Edouard Manets Skandalbild »Le déjeuner sur I'herbe« von
1863.%% Die Kiinstlerin selbst stellt einen Bezug zwischen der Titel-
gebung Bretons und dem sadomasochistischen Roman »Vénus en
fourrures« von Leopold von Sacher-Masoch her.” In diesem litera-
rischen Werk von 1869 wird die Geschichte einer Perversion, die
Beziehung eines masochistischen Mannes zu seiner pelztragenden
Domina beschrieben. Diese Erzdhlung Sacher-Masochs ist von den
Surrealisten gelesen und hoch geschétzt worden.”

Die sich auf sexuelle Inhalte konzentrierende Diskussion um
das surrealistische Objekt und die zuséatzliche erotische Aufladung
der Pelztasse durch den Titel Bretons haben die sexualisierte In-
terpretation des Werkes initiiert und verfestigt. Die einseitig se-
xuell ausgerichtete Interpretation hat sich bis in heutige Zeit er-
halten: So bemerkt Werner Hofmann in einer Laudatio von 1982,
dass der Pelz »seit jeher mit dem weiblichen Geschlechtsteil asso-
ziiert werde«.”” 1991 schldgt Robert Belton als mogliche Interpreta-
tion vor, die Verbindung von Tasse und darin rihrendem Loffel als
Symbol des Geschlechtsakts zu sehen.” Thomas McEvilley interpre-
tiert 1996 das Pelzgedeck in derselben sexualisierten Richtung als
»uterine vessel and the extended spoon that enters it«<.* Die von
sexuellen Fantasien befliigelte Verbindung der Pelztasse mit den
Geschlechtsorganen ist nicht ausschliesslich von Mdnnern herge-
stellt worden. Renée Riese Hubert interpretiert »Das Friihstiick in

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell

Abb. 15: Fotograf unbekannt, Aufnahme des »Friihlingsfestes< von Meret Oppenheim in
Bern, April 1959, Fotografie.

205



Pelz« in gleicher Weise: »In both »Ma gouvernante« and ->Le Dé-
jeuner en fourrure« Oppenheim alludes to the feminine. The fur
suggests an expensively decked-out woman; the cup, hollow yet
round, can evoke female genitalia; the spoon with its phallic shape
further eroticizes the hairy object.«”

Maureen P. Sherlock stellt in ihrem pointierten Essay »Mistaken
identities« die These auf, Oppenheim habe die mannlichen Diskurse
Freuds, der Surrealisten und C. G. Jungs als Orientierungen in ihrem
Leben zu Hilfe genommen. Die Autorin zeigt auf, wie das Schuhob-
jekt »Ma gouvernante, my nurse, mein Kindermadchen« (Abb. 2) und
die Pelztasse (Abb. 1) in der Rezeption im Sinne mannlicher Sexuali-
tat erotisiert worden sind. Dieses mannliche Sprechen iiber Werke
Oppenheims sei jedoch auch von Kunsthistorikerinnen iibernommen
worden. Sie verweist unter anderen auf Whitney Chadwick, welche
die zusammengebundenen Stockelschuhe von »Ma gouvernante
[...I<als einen auf dem Riicken liegenden Frauenakt mit gespreizten
Beinen sieht.” Im Gegensatz zu diesem Kopieren von ménnlichen
Diskursen bendtige es einer eigenen weiblichen Sprache, einer »an-
deren Muttersprache« (engl. »[MJOTHER TONGUE«), um den Werken
der Kiinstlerin gerecht zu werden, betont Sherlock in ihrem Essay.
Damit bleibt die Autorin in einem fixierten binaren Denken tiber die
Geschlechter verhaftet, was ihren ansonsten pragnanten Ideen die
innovative Kraft nimmt.”

Hatte Oppenheim auf die Geschlechtsorgane und den Ge-
schlechtsakt anspielen wollen, wiirde sie meines Erachtens das
Pelzgedeck entsprechend arrangiert und die »weibliche« Tasse mit
dem sich darin befindlichen »phallischen« Loffel dem Publikum pra-
sentiert haben. 1936, im Entstehungsjahr der Tasse, fertigten die
Kiinstlerin Dora Maar und Man Ray je eine Aufnahme des Pelzob-
jekts an (Abb. 1). Beide fotografischen Arrangements des Werkes
zeigen den Loffel rechts neben der Tasse mit Unterteller liegend. Da
Oppenheim in spaterer Zeit nachweislich ein Wort bei den fotogra-
fischen Aufnahmen ihrer Werke mitreden wollte” und sie mit Dora
Maar und Man Ray um 1936 befreundet war, kann eine Mitarbeit
der Kiinstlerin bei den zwei Pelztassen-Fotos angenommen werden.
Bei der fotografischen Abbildung ihres Pelzobjekts legte Oppenheim
offenbar keinen Wert auf die Betonung der assoziativen Verbindun-
gen zwischen dem Loffel in der Tasse und dem Geschlechtsakt. Die
unumwunden sexualisierte Auslegung der Tasse als Vagina und des
Loffels als Phallus deckt sich daher wohl nicht mit der Intention der
Kunstlerin in der Entstehungszeit des Werkes. Laut Schulz betreibt
Oppenheim mit der Pelztasse zwar das surrealistische »Spiel eroti-
scher Aufladung »harmloser« Gegenstande«. Im Gegensatz zu ihren
mannlichen Surrealistenkollegen vermeide die Kiinstlerin jedoch
jegliche geschlechtliche Zuordnung und sexuelle Projektion.”

In vielen der schriftlich aufgezeichneten Interviews von 1973
bis zu ihrem Todesjahr 1985 wurde Oppenheim auf ihr bekanntes-
tes Werk, die Pelztasse, angesprochen. Die Kiinstlerin erzahlte in
diesem Zusammenhang immer wieder dieselbe Geschichte zur Ent-
stehung der Objektidee. Sarah Schumann referiert die Anekdote
in ihren Gesprachsaufzeichnungen von 1977: »Meret Oppenheim

206

sagt, die Pelztasse, das war nichts weiter als eine in einem Ge-
sprach entstandene Idee. Sie hatte sich ein Armband gemacht. Ein
Klempner hatte ihr ein breites Stiick Messingrohr abgeschnitten
und eine breite Vertiefung in das Rohr gefrast, die sie mit Pelz aus-
gelegt hatte. Sie sass mit dem Armband im Café. Hinzukommende
Freunde, es waren Dora Maar und Picasso, bewunderten ihren
neuen Schmuck. Sie sagten, da konne man ja schliesslich alles mit
Pelz iiberziehen — dies und das und z. B. diese Tasse, sagte dann
Meret Oppenheim. Als A. Breton sie kurz darauf bat, ein Objekt an
eine Ausstellung zu geben, setzte sie diese Idee in die Tat um.<° Mit
dieser wiederholt und lapidar erzéhlten Geschichte zur Entstehung
der Idee wollte die Kiinstlerin der sexualisierten Interpretation der
Pelztasse entgegenwirken und dem Wirbel um ihr berithmtes, sur-
realistisches Objekt den Boden entziehen.

Friihlingsfest im Winter

Im April 1959 lud Oppenheim in Bern Freunde zu einem Friihlings-
fest ein. Fiir dieses Fest kurz nach der Frithjahrs-Tag-und-Nacht-
Gleiche und dem Wiedererwachen der Natur hatte die Kiinstlerin
eine besondere Idee: Eine junge Frau, die Oppenheim nur fliich-
tig kannte, bildete das Zentrum dieses allein von der Kiinstlerin
arrangierten Anlasses. Oppenheim hatte den Festtisch mit selbst
gepfliickten Waldanemonen geschmiickt und das Aktmodell, das
als Platte fungierte und mit Medikamenten eingeschlafert worden
war, mit verschiedenen Speisen dekoriert (Abb. 15). Das Haupt der
jungen Frau hatte die Kiinstlerin vergoldet und mit Rosen und Mi-
mosen bekranzt. Das Schmiicken der Frau und das Essen fanden bei
Kerzenlicht statt, was dem Fest einen rituellen Charakter verlieh.
Das Modell verkorperte an diesem Abendessen eine Art weibliche
Gottheit, die mit ihrer naturgegebenen Fruchtbarkeit den Men-
schen Nahrung spendet. Die vier geladenen Kunstschaffenden und
Oppenheim assen Speisen wie Tartarsteak, Champignonsalat, Obst
und Schokoladenmousse ohne Teller und Besteck direkt vom Kor-
per der jungen Frau.”

Die Literatur der zweiten Frauenbewegung des 20. Jahrhun-
derts setzt sich mit Riten matriarchaler Spiritualitat und Kulturen
auseinander. Auf den Zusammenhang zwischen diesen Riten und
Oppenheims sorgféltiger Inszenierung des Friihlingsfestes weist
Peter Gorsen in seinem monografischen Aufsatz zu dieser Festidee
hin.®” Thomas McEvilley sieht in Oppenheims Friihlingsgéttin eine
Vorwegnahme der Symbole so genannt matriarchaler, urgeschicht-
licher Gesellschaften, wie sie feministische Kinstlerinnen in den
siebziger Jahren (re)produzierten und verehrten.* Er vergisst
dabei, dass die kiinstlerische Darstellung archaischer Frauenstatu-
etten bereits in den frithen sechziger Jahren bei Louise Bourgeois
und Niki de Saint Phalle zu finden ist.®*

Schulz und McEvilley verweisen auf die problematische tra-
dierte Gleichsetzung von Weiblichkeit und Natur, welche Oppen-
heim mit ihrem Frihlingsfest zelebrierte. Vor allem wéhrend ihrer

Wanda Kupper



,.-.?'.‘14.‘.0 -‘.‘.‘,
fron ’ ) ' ; ‘:6 9
g;&{‘;

bl B

-5

A

Abb. 16: Fotograf unbekannt, Pressefotografie des »Banketts« von Meret Oppenheim anlasslich der »Exposition inteRnatiOnale du Surréalisme« in Paris, 1959, Paris, Galerie Daniel Cordier.

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell 207



kiinstlerischen Krise, Ende der dreissiger bis Mitte der fiinfziger
Jahre, habe sich die Kiinstlerin auf die traditionellen Dichotomien
zwischen Natur und Kultur bzw. zwischen Weiblich und Mannlich
konzentriert und damit ein patriarchales Denkmuster wiederholt,
schreibt McEvilley: »This was difficult, since it was a distinction that
had already been characteristic of the patriarchy, in which woman
had seemed the weak link, the unbeliever who could betray civi-
lization and got over to a primitive and nature-based view-point.
The association of the female with nature, then, might contribute
to perpetuating her oppression — and actually, it was culture she
[Oppenheim, Anm. d. Verf.] really wanted to participate in.«*

Das Grundkonzept dieses der »Erdfruchtbarkeit« gewidmeten
Friihlingsfestes® griff Oppenheim fiir einen weit grosseren und im
Dezember 1959 stattindenden Anlass wieder auf. »Nur auf André
Bretons Drdngen hin« und »etwas gegen ihre Uberzeugung«, wie
die Kiinstlerin im Nachhinein beteuerte, willigte sie ein, nochmals
das »Festin« flir die grosse surrealistische EROS-Ausstellung in der
Pariser Galerie Cordier zu inszenieren.® Eine am Vernissage-Abend
aufgenommene Fotografie, die damals als Pressefoto international
grosse Verbreitung fand,* zeigt ein etwas anderes Arrangement
als beim Friihlingsfest (Abb. 16): Die Beine des Modells wurden
ganz mit weissen Tiichern und der Oberkoérper mit einem goldenen
Netzstoff bedeckt.”® Die Vernissage-Géste bedienten sich von den
Speisen und assen sie am Tisch konventionell mit Teller und Be-
steck. Auch der Speiseplan hatte sich gegentiber dem Friihlingsfest
geidndert:” Wie die Fotografie zeigt, sind die erotisch-aggressiv wir-
kenden Langusten auf den Oberschenkeln der Frau besonders auf-
fallend. Die pikant-sadistische Kombination von Schalentieren wie
Hummer mit dem weiblichen Akt ist bereits 1939 in einer Fotomon-
tage mit Salvador Dali vorzufinden, dessen surrealistisches Objekt
»Hummertelefon« von 1936 eines seiner bekanntesten Werke aus
den dreissiger Jahren ist.”” Die bekannten publizierten Fotografien
vom Pariser »Festin« zeigen fast ausschliesslich Manner, die sich
an den auf der nackten Frau liegenden Speisen gitlich tun. Dies
verdeutlicht die liisterne, sensationsgierige und sicherlich von den
Surrealisten beeinflusste 6ffentliche Rezeption dieses Anlasses: Im
Zentrum des Interesses stand das erotisch-kulinarische Vergniigen
des Mannes. Die nackte Frau verhielt sich wahrend des Banketts
immobil und passiv; nach der Vernissage wurde sie in der Ausstel-
lung bezeichnenderweise durch eine Schaufensterpuppe ersetzt.
Die Bankett-Frau war Objekt in zweifacher Hinsicht, sie fungierte
als Buffetplatte und als erotischer Anziehungspunkt. »Essen und
Sexualitat scheinen austauschbar«, schreibt Schulz 1993 dazu.” Die
Verbindung von Erotik und Nahrungsaufnahme, in der die Frau zu
einem Teil des kulinarischen Angebots wurde, war bereits vor der
EROS-Ausstellung von 1959/60 ein beliebtes Thema Salvador Dalis.
1941 organisierte der spanische Kiinstler unter anderen ein dem Pa-
riser Bankett dhnliches Festmahl zugunsten emigrierter Kiinstler
im kalifornischen Del Monte. Oppenheims Konzept des Friihlings-
festes und dessen Neuauflage in der Pariser Ausstellung hatten
eine gefahrliche Nahe zum androzentrierten »Kannibalismus der

208

surrealistischen Erotik«.’* Das diirfte wohl ein Grund dafiir gewe-
sen sein, dass der rituelle, mythische und matriarchale Charakter
des »Festins« von ihren surrealistischen Kiinstlerkollegen nicht
verstanden wurde und bei der Durchfiihrung des Vernissage-Ban-
ketts nicht zum Tragen kam. Oppenheim war im Nachhinein mit
dem Ablauf und der o6ffentlichen Rezeption des Pariser Banketts
unzufrieden.”

Meret Oppenheims Friihlingsfestidee von 1959, welche meines
Erachtens der weiblichen kreativ-geistigen Fruchtbarkeit gewidmet
war,” konnte im Kontext der surrealistischen EROS-Ausstellung kei-
nen Bestand haben. Das kleine, rituelle Frithlingsfest zu Ehren der
Fruchtbarkeitsgottin wurde an der Vernissage in Paris zum spekta-
kuldren, aufreizenden Candle-Light-Dinner mit nackter Dame.

In einer kurz nach dem Pariser Bankett datierten Traumauf-
zeichnung fragt sich Oppenheim, ob sie dieses »Geheimnis«, die
matriarchale Festidee, habe verraten diirfen oder gar habe verra-
ten »miissen«. In dieser und einer weiteren Traumnotiz vom De-
zember 1959 schreibt sie von Schutzsymbolen, die sie in dieser Zeit
benotigt habe, da sie sich »mit dieser Idee der »Festin< wirklich
exponiert habe«” In diesen Aufzeichnungen und auch in spéte-
ren Ausserungen der Kiinstlerin kommt mehrfach zum Ausdruck,
dass Oppenheim die »Festin«-Durchfiihrung in der surrealistischen
Ausstellung als misslungen betrachtet und ihren Entscheid zur
Neuauflage des Festes im Nachhinein bedauert hat.”® Peter Gorsen
kommentiert den inneren Konflikt der Kiinstlerin zu Recht folgen-
dermassen: »Als sie sich auf den Mythos der Naturfrau und den mit
ihr kombinierten Erotismus der Surrealisten einliess, [...|, musste
Meret Oppenheim damit rechnen, dass ihre Identitatskonflikte
iibersehen werden. «*’

In seinen Romanen »Nadja« (1928), »L'amour fou« (1937) und
»Arcane 17« (1944/47) beschreibt André Breton die Frau als Inspira-
tionsquelle, verriickte Muse des Mannes, als Tiiroffnerin ins Reich
des Emotionalen und des Unbewussten.' In den Biichern »L'amour
fou« und »Arcane 17«, die Bretons Ehepartnerinnen gewidmet sind,
wird die Frau als zweite erganzende Halfte des Mannes in einer
ewig wahrenden Liebesbeziehung dargestellt. Wie Xaviere Gauthier
in ihrem Buch »Surrealismus und Sexualitat« aufzeigt, herrscht in
der surrealistischen Literatur ein verklarendes, tiberhohendes Frau-
enbild als Muse und Liebende vor, wahrend in der surrealistischen
bildenden Kunst Sexualitat und Perversion die dominierenden The-
men in Frauendarstellungen sind."” In Max Ernsts Collage-Roma-
nen »Une semaine de bonté« (1931/34; Abb. 11) und »La femme 100
tétes« (1929) werden Frauen von Mannern auf diverse Arten gemar-
tert. André Masson setzte in seinen Bildern zahlreiche Massaker an
weiblichen Kérpern um (Abb. 12). Der Berliner Grafiker Hans Bellmer
fotografierte fast ausschliesslich weibliche Puppen, die er zuvor in
ihre Glieder zerlegt und in unterschiedlichen, oft perversen Arten
neu zusammengesetzt hatte (Abb. 13).' Diese gewalttitigen Darstel-
lungen, die ein Angriff auf biirgerliche Moralvorstellungen waren,
boten den weiblichen Surrealistinnen keine Identifikationsmoglich-
keit, ausser derjenigen des weiblichen masochistischen Opfers.'”

Wanda Kupper



Die These liegt nahe, dass Meret Oppenheim mit ihren weib-
lichen Figuren den surrealistischen und allgemein den patriar-
chalen Frauenbildern kritisch hinterfragende, fiir sie stimmigere
Entwiirfe von Frau-Sein und weiblicher Sexualitat entgegensetzen
wollte. Die Episode des »Banketts« in der surrealistischen Ausstel-
lung zeigt, dass Oppenheim jedoch eine solche Neudefinition von
Weiblichkeit im surrealistischen Umfeld nicht gelingen konnte. In
der Forschung wird diese Durchfiihrung des »Festin« oft als Oppen-
heims letzter Beitrag zu einer surrealistischen Ausstellung und als
Anlass fiir den endgiiltigen Bruch mit den Surrealisten dargestellt.
Dies entspricht zwar nicht ganz den Tatsachen — bis 1961 nahm sie
noch an Surrealisten-Ausstellungen Bretons teil®™ —, ein innerer
Bruch der Kiinstlerin mit Breton und der Bewegung des Surrealis-
mus diirfte jedoch bereits nach dem »Bankett« von 1959 stattgefun-
den oder sich vorbereitet haben.

Es gab einen weiteren wesentlichen Grund, weswegen Oppen-
heim sich Anfang der sechziger Jahre als Kiinstlerin zugestand, ihre
beruflichen Verbindungen zu André Breton und anderen Kiinstlern
aus dem surrealistischen Kreis endgiiltig aufzugeben. In den fiinfzi-
ger Jahren hatte sie sich durch ihre Zusammenarbeit und Kontakte
mit dem Leiter der Berner Kunsthalle, Arnold Riidlinger, mit Daniel
Spoerri und weiteren Kunstschaffenden in Bern und Paris ein neues
internationales Kuinstler- und Kuratorennetzwerk aufbauen kénnen.

Distanzierungen

Im Europa der vierziger und fiinfziger Jahre liess das allgemeine In-
teresse am Surrealismus und damit auch an der Pelztasse als einer
Art lkone dieser Kunstbewegung nach.'” Ein Grund daftir waren
die in den fiinfziger Jahren aufkommenden informellen und kon-
struktiven Kunsttendenzen, die an Aktualitit gewannen. Wegen
ihrer von circa 1937 bis 1954 dauernden kiinstlerischen und psy-
chischen Krise sowie der eingeschréankten Moglichkeiten wahrend
der Kriegsjahre war die Ausstellungstatigkeit Oppenheims in den
vierziger Jahren nicht sehr umfangreich.'” Nach Ende des Zweiten
Weltkrieges besserte sich ihre Lage als Kiinstlerin ein wenig, da sie
wieder in Pariser Galerien und zusammen mit den aus der Emigra-
tion zuriickgekehrten Surrealisten ausstellen konnte. Wie bereits
erwihnt, beteiligte sich Oppenheim bis Anfang der sechziger Jahre
an zumeist von André Breton organisierten Veranstaltungen des
Surrealismus. Seit 1937 hatte Oppenheim einen Schweizer Wohnsitz,
zuerst in Basel und spater im Kanton Bern, wohin sie 1949 frisch
verheiratet mit dem Basler Wolfgang La Roche gezogen war. In der
Schweiz hatte sie Kunstschaffende einer jiingeren Generation wie
Daniel Spoerri und Jean Tinguely kennen gelernt, die in Paris, Mai-
land, London und in den USA um 1960 ihre ersten spektakuldren
Aktionen und Ausstellungen unter dem Etikett »Nouveaux Réalis-
tes« durchfiihren konnten.'”’

Die jungen Vertreter und Vertreterinnen eines »Neo-Realis-
mus« der sechziger Jahre hatten ein besonderes Interesse an der

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell

dadaistischen und surrealistischen Objektkunst. Schriften wie die
1961 publizierte Studie »L'Art fantastique« von Marcel Brion'®® und
die sich haufenden Ausstellungen surrealistischer Kunst aus einer
historischen Perspektive lenkten die Aufmerksamkeit des Kunstpu-
blikums erneut auf den Surrealismus. In vielen Uberblickswerken
zur surrealistischen Kunst, die ab den sechziger Jahren zahlreich
erschienen, wurde Oppenheims Pelztasse als das einzige ihrer
Werke und mit wenig begleitendem Text abgebildet.*

Der schwedische Kurator Pontus Hulten, ein Foérderer der
»Nouveaux Réalistes«, organisierte 1967 die erste Retrospektive zu
Oppenheims CEuvre im Moderna Museet in Stockholm. Mit der im
Kunstmuseum Solothurn, in Winterthur und in Duisburg stattfin-
denden Retrospektive 1974," fiir die wie in Stockholm die Pelztasse
eingeflogen wurde, begann eine Phase, wahrend der der Kiinstle-
rin eine auf hohem Niveau andauernde Beachtung zuteil wurde.
Im gleichen Jahr wurde ihr der Kunstpreis der Stadt Basel zuge-
sprochen. Die in den sechziger und siebziger Jahren erstarkende
politisch-soziale Frauenbewegung hatte auch Auswirkungen auf
den kulturellen Bereich und auf die Wahrnehmung von Kiinstle-
rinnen. In den siebziger Jahren hauften sich an Meret Oppenheim
gerichtete Einladungen zur Teilnahme an feministisch motivierten
Kiinstlerinnenausstellungen. Obwohl ihre Haltung gegeniiber dem
Feminismus" ambivalent und gegeniiber Frauenkunst-Ausstellun-
gen kritisch war, nahm Oppenheim an ein paar wenigen teil."2 1982
wurde der Kiinstlerin der Grosse Preis der Stadt Berlin verliehen.
Im gleichen Jahr war sie eingeladen, an der documenta 7 in Kassel
teilzunehmen, und die erste Monografie zu ihrem Werk wurde pu-4
bliziert. Bis zu ihrem Tod im November 1985 fanden grosse Einzel-
ausstellungen unter anderem in Italien, Bern und Paris statt." Zahl-
reiche Interviews und mehrere Dokumentarfilme mit der Kiinstlerin
entstanden in den letzten drei Jahren ihres Lebens.

Samtliche Interviews mit Meret Oppenheim stammen aus den
siebziger und achtziger Jahren. In diesen Gesprachen mit Journa-
listinnen und Kunsthistorikern wird die Kiinstlerin mehrheitlich
auf ihr bekanntestes Werk, »Le déjeuner en fourrure«, angespro-
chen. Etwas weniger héufig, aber dennoch sehr beliebt bei den In-
terviewenden sind Fragen nach ihrer gemeinsamen Zeit mit den
Surrealisten in Paris und nach dem bekannten Radfoto Man Rays.
Alle genannten Fragen zielen auf bereits Bekanntes, auf die in der
Kunstliteratur geforderten Kategorisierungen Oppenheims als ero-
tische Muse Man Rays, als Surrealistin und als Pelzobjekt-Kiinst-
lerin. In den Interviews distanziert sie sich auf unterschiedlichste
Art und Weise von den Werken und Etiketten, die in der Rezeption
ihres CEuvres und in der 6ffentlichen Wahrnehmung ihrer Person
dominant sind.

Befragtnach der Pelztasse ist die Kiinstlerin in den aufgezeich-
neten Gesprachen bestrebt, mit ihren Erldauterungen ihr beriihm-
testes Werk zu entmystifizieren. Wiederholt erzéhlt sie die banal
und alltaglich wirkende Entstehungsgeschichte zur Objektidee.™
In den achtziger Jahren hat sie in freundschaftlichen Gespréichen
die Pelztasse auch ironisch-distanziert als »die Alte« bezeichnet."s

209



Abb. 17: Meret Oppenheim, »Eichhérnchens, 1969, Multiple des Objekts von 1960.

210

Mit ihren Aussagen hat sie wohl auch beabsichtigt, der verbrei-
teten sexualisierten Interpretation von »Le déjeuner en fourrure«
den Wind aus den Segeln zu nehmen. In den aufgezeichneten Ge-
sprachen betont Oppenheim verschiedentlich, dass der erotisch
konnotierte franzosische Titel nicht von ihr, sondern von André
Breton stamme."® Gegeniiber Robert Belton hat die Kiinstlerin dazu
gemeint: »But to return to the dogmatism of Breton and others — it
was he who named it »Déjeuner en fourrure«, playing on the asso-
ciations with queer sexuality in Manet's »Déjeuner sur ['herbe« and
Sacher-Masoch's »Vénus en fourrures<«. The word-games of critics,
the power struggles of men! So part of its scandalous appeal was
not invented by me.«”

Oppenheim entsexualisiert und banalisiert die Pelztasse in
ihren verbalen Ausserungen. Sie reagiert zudem kiinstlerisch auf
den das iibrige Werk tiberschattenden Erfolg des Objekts. Bezeich-
nend fiir ihre unabhédngige Haltung und fiir ihre Distanzierung ist,
dass sie nach dem Verkauf der Tasse 1936 in ihrem kiinstlerischen
Schaffen keine Objekte mehr mit Pelz {iberzogen hat." Sie ist der
okonomisch lukrativen Versuchung nicht erlegen, aus ihrem Mar-
kenzeichen Profit zu schlagen und kunstmarktorientiert vor allem
Pelzobjekte zu produzieren."

Obwohl sie mehrfach angefragt wurde, lehnte es Oppenheim
konsequent ab, Duplikate der Pelztasse herzustellen.”® Von ande-
ren Werken wie zum Beispiel »Ma gouvernante [...]« (Abb. 2) hat
die Kiinstlerin hingegen Repliken angefertigt.” Sie liess mehrere
ihrer Objekte als Multiples edieren.”” Die Pelztasse jedoch hat sie
in dreidimensionaler Originalform nie vervielfaltigen lassen. Als
eine Art ironischen Kommentar zu ihrem bekanntesten Werk schuf
sie ausschliesslich paraphrasierende Multiples des »Friihstiicks in
Pelz«.” 1960 kreierte sie das Objekt »Eichhérnchen« (Abb. 17), be-
stehend aus einem mit Plastikschaum gefiillten Bierglas und einem
hinzugefiigten Pelzteil, welches in seiner S-Form einem Eichhorn-
chenschwanz stark dhnelt.”* Das phallische Pelzteil und das Bier-
glas verweisen auf Ménnlichkeit und auf méannliche Erlebniswelten
wie etwa den Stammtisch in der Kneipe. Isabel Schulz versteht das
»Eichhornchen« als »»mannliches« Pendant« zu der durch die Inter-
pretation weiblich konnotierten Pelztasse. Sie sieht darin »eine kon-
terkarierende Antwort« Oppenheims auf die sexualisierte Rezeption
des »Déjeuner en fourrure«.” Als ein Galerist 1970 der Kiinstlerin
vorschlug, die Pelztasse als Multiple neu aufzulegen, reagierte die
Kiinstlerin mit der Kreation des die Pelztasse paraphrasierenden
Multiples »Souvenir du déjeuner en fourrure« (Abb. 18).”® Als An-
regung fiir die Gestaltung des »Souvenir« diente ihr ein Touristen-
andenken. Unter einem ovalen, bombierten Glas befindet sich ein
Mini-Abbild der Pelztasse. Das hierfiir verwendete Fellimitat, der
falsche Damast und das kiinstliche Edelweiss in der Rahmung der
Materialcollage geben dem »Souvenir« den Charakter eines Kitsch-
objektes. Das Multiple in Kitschform ist eine billige Imitation, eine
nostalgische Karikatur der Pelztasse. 1971 liess Oppenheim Man
Rays bekannte Fotografie der Pelztasse von 1936 als Poster in drei
Farbvarianten herstellen.”” Dieses Drucken derselben Aufnahme

Wanda Kupper



Abb. 18: Meret Oppenheim, »Souvenir du déjeuner en fourrure<, 1970/72, Multiple
(Fellimitat, falscher Damast, kiinstliches Edelweiss unter bombiertem Glas).

Abb. 19: Filmstandbild (Meret Oppenheim hebt die Pelztasse an den Mund), 1967, aus
Fernsehfilm anlésslich der Retrospektive in Stockholm, Moderna Museet.

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell

in verschiedenen Farben erinnert an den kiinstlerischen Umgang
mit Fotografien, der auf Andy Warhol und die Pop-Art zuriickgeht.
Wie beim »Souvenir« wird dem Publikum und den Kéufern mit dem
Poster nicht die Pelztasse selbst, sondern nur ein Abbild davon
prasentiert. Das »Souvenir« und das Poster dienen als Substitute
fiir das eigentlich Gewiinschte, fiir das fast mythisch aufgeladene
Original im New Yorker Museum of Modern Art.

Gelegentlich kokettierte die Kiinstlerin auch mit ihrer in der
Offentlichkeit verankerten Rolle als »Pelztassen-Dame«. In einem
Fernsehfilm zu ihrer ersten Retrospektive 1967 im Moderna Museet
Stockholm fiihrte sie die Pelztasse als Akt symbolischen Trinkens
zum Mund (Abb. 19 ). Oppenheims Inszenierung oder auch nur ihre
Bereitschaft zu einer solchen Geste zeigt die spielerische Haltung,
die sie gegeniiber ihrem beriihmten Objekt einnahm. Zudem war
sich die Kiinstlerin sicherlich bewusst, dass ihr Spiel mit der be-
kannten Tasse beim Publikum einen grossen Werbe- und Wieder-
erkennungseffekt haben wiirde.

Neben der Pelztasse waren die Aktfotos Man Rays lange Zeit
die bekanntesten Werke, mit denen die Kiinstlerin in Verbindung
gebracht wurde. Oftmals auf diese Fotografien und inshesondere
auf das auch »érotique-voilée« genannte Radfoto angesprochen,
spielte Oppenheim in den Interviews wiederholt ihren aktiven Bei-
trag zur Fotoserie herunter oder negierte diesen gar géanzlich.”®

Gegeniiber dem Etikett »Surrealistin«, das seit der Pariser
Schaffenszeit in den dreissiger Jahren an ihr haften blieb, reagierte
die Kiinstlerin in Interviews ebenfalls distanziert. Die Frage, ob sie
sich mit der in vielen Publikationen vorkommenden Einordnung
ihres Werkes in den Surrealismus unwohl fiihle, bejaht Oppenheim
1984."” In einem Interview aus dem gleichen Jahr sagte die Kiinst-
lerin zum Etikett »Surrealismus« pointiert: »Ich ertrage diese Eti-
kette nicht mehr, ¢a me donne la nausée.<"® Oppenheim betonte
in mehreren Gesprachen, dass bereits der Nachkriegs-Surrealismus
nichts mehr mit den urspriinglichen surrealistischen Ideen zu tun
gehabt habe. Das erste Surrealistische Manifest von André Breton
finde sie immer noch fabelhaft, das zweite Manifest des Surrealis-
mus sei jedoch Politik, und das interessiere sie weniger. Mit den
links-revolutionaren Uberzeugungen der Surrealisten habe sie sich
schon in den dreissiger Jahren nicht identifizieren konnen.” Neben
wohlwollenden Ausserungen zu Kiinstlern wie Alberto Giacometti
und Marcel Duchamp aus dem surrealistischen Kreis der dreissiger
Jahre ausserte sich Oppenheim auch sehr negativ tber einzelne
Surrealisten und deren sadistischen Frauen verachtenden Tenden-
zen. Von Robert Belton auf Xaviere Gauthiers Buch »Surréalisme
et sexualité« (1971) und die darin behandelten sadistischen Frau-
endarstellungen der Surrealisten angesprochen, reagierte Oppen-
heim sehr bestimmt: »Certainly Woman has been mistreated, which
makes this Gauthier seem correct — | have the book but I confess |
haven't read it. Bellmer and Molinier, for example, mistreated the
bodies of their women. But they are cases, psychological cases,
perverts. Crazies, you know.<” Das sexistische Gewaltpotenzial
und die unterdriickenden sexualisierten Frauenbilder einiger

21



ehemaliger surrealistischer Kiinstlerkollegen hat Oppenheim in
den achtziger Jahren klar erkannt und abgelehnt.

In derselben surrealistischen Gruppenausstellung von 1936,
in der Oppenheim erstmals die Pelztasse der Offentlichkeit zeigte,
stellte die Kiinstlerin ein weiteres surrealistisches Objekt aus, ein
Schuhobjekt mit dem Titel »Ma gouvernante, my nurse, Mein Kin-
dermédchen« (Abb. 2). Fiir dieses Werk schniirte Oppenheim ein
Paar weisse Stockelschuhe zusammen und platzierte diese gleich
einem Braten auf einer metallenen Servierplatte.”™ Die Absatze
garnierte sie mit Papiermanschettchen, wie dies bei gebratenen
Gefligelschenkeln tiblich war. Bei der Produktion dieses Werkes
hielt sich die Kiinstlerin wie bei der Pelztasse an bereits durch Man
Ray und Dali erprobte Prinzipien des surrealistischen Objekts. Im
»objet surréaliste« werden verschiedene Gegenstdnde, Formen
und Materialien aus unterschiedlichsten Kontexten miteinander
kombiniert. Dadurch entstehen skurrile Uberlagerungen und Ver-
schiebungen in den alltadglichen Bedeutungen der Gegensténde.
Das Objekt »Ma gouvernante [...]« spielt mit verschiedenen Asso-
ziationen: Die weissen Damenschuhe gehoren vermutlich dem im
Werktitel bezeichneten Kindermadchen oder reprasentieren es
durch das Arrangement in der Form eines Bratens. Die Servier-
platte verweist auf die dienende Funktion einer Gouvernante im
biirgerlichen Haushalt. Die Fesseln um die Schuhe kénnten auf die
sozial abhdngige Stellung des weiblichen Hauspersonals hinwei-
sen. Diesem Objekt konnten also durchaus sozialkritische und frau-
enemanzipatorische Inhalte zugesprochen werden.

Oppenheim kommentierte 1982 in einem Brief an den Kurator
Jean-Christophe Ammann die »Gouvernante« jedoch folgendermas-
sen: »Das Ding [...] ruft in mir die Assoziation von lustvoll zusam-
mengepressten Schenkeln hervor. Ja, auch ein »>sich anbieten<. Ich
war ein kleines Kind, [...], wir [...] hatten ein junges Kindermadchen.
Es war (sonntags?) weiss gekleidet. Vielleicht war es verliebt, und
vielleicht stromte es daher eine sinnliche Atmosphére aus, die ich
unbewusst gespiirt habe und vielleicht hat sich mir darum das weiss-
gekleidete »Elseli< eingepréagt.<” Sie assoziierte dieses Objekt mit
einem sinnlichen, verliebten Kindermadchen. Doch diirfen wir dies
der Kiinstlerin einfach so glauben? Ist diese Briefstelle nicht als eine
Persiflage der Kiinstlerin auf die vorherrschende sexualiserte Rezep-
tion ihres beriihmtesten Objekts, der Pelztasse, zu verstehen?

Oppenheims Assemblage »Bon appétit, Marcel! (Die weisse
Kénigin)« (1966; Abb. 20) besteht aus einer hellen, weiblichen
Teigfigur, die eingefasst von Gabel und Messer auf einem Teller
liegt. Das Gedeck befindet sich auf einem Schachbrett aus Wachs-
tuch, das als Tisch-Set figuriert. In der Aufnahme im Werkkatalog
komplettieren eine Serviette, ein halbgefiilltes Trinkglas und ein
Aschenbecher mit Zigarette das Tisch-Arrangement.”® Das Werk
entstand 1966 zu Gunsten des »American Chess Foundation's
Duchamp Chess Endownment Fund«, der von dem Kiinstlerkolle-
gen Marcel Duchamp initiiert worden war. Mit Duchamp war Op-
penheim seit den dreissiger Jahren befreundet. In »Bon appétit,
Marcel! (Die weisse Konigin)« wird die handgeformte Teigfigur,

212

die weisse (Schach-)Konigin, dem Kiinstler und passionierten
Schachspieler Duchamp auf dem Teller zum Essen serviert. In die-
ser Assemblage gestaltete Oppenheim mit schwarzem Humor das
aus dem Schachspiel bekannte und im Surrealismus oftmals dar-
gestellte »Damenopfer«. Moglicherweise ist »Bon appétit, Marcel!
(Die weisse Konigin)« eine humoristische, kannibalische Persiflage
auf Marcel Duchamps zeitgleich abgeschlossene Peep-Show-Instal-
lation »Etant donnés:...« (1947—66), in der hinter einer Holztiir mit
Gucklochern ebenfalls ein weisser, nackter Frauenkorper den neu-
gierigen Betrachtern als erotischer »Frass« vorgefiihrt wird.”’

Das mehrdeutige Motiv der »zum Essen servierten Frau« ist
1936 im Objekt »Ma gouvernante [...]« erstmals vorzufinden und tritt
danach beim »Friihlingsfest/Festin« (1959) und in der Assemblage
»Bon appétit, Marcel!« (1966) in Oppenheims CEuvre wiederholt auf.
Daraus lasst sich schliessen, dass sich die Kiinstlerin seit ihrer Zeit
als junge Frau unter den Pariser Surrealisten mit biirgerlichen und
anti-birgerlich surrealistischen Frauenbildern kiinstlerisch aus-
einander gesetzt hat. In der von Mannern wie Dali und Max Ernst
gepragten surrealistischen Kunst war das von ihnen verwendete
Motiv des »als Speise servierten Frauenkorpers« mit Fantasien von
sadistisch-masochistischer Sexualitait und Kannibalismus verbun-
den.” Dieses surrealistische Lustbild méannlicher Dominanz griff
Oppenheim in ihrem Werk auf und wandelte es mehrfach um. Die
gefesselten Frauenschuhe als Braten serviert, konnen durchaus als
Kritik an der unterdriickten Stellung der Frauen in der Gesellschaft
gesehen werden. Im »Frithlingsfest« Oppenheims wird die Kombi-
nation von »Frau und Speise« zu einem matriarchalen Symbol fiir
die weiblich-geistige Fruchtbarkeit. In der Assemblage »Bon appé-
tit, Marcel!« behandelt die Kiinstlerin das kannibalische Sujet der
»zum Frasse vorgeworfenen Frau« mit Ironie und schwarzem Humor.
Durch witzige, emanzipatorisch oder matriarchal konnotierte Ge-
staltungen des bildnerischen Themas schafft sie kritische Distanz zu
den patriarchalen surrealistischen Werken mit Frauenkorpern, die
dem Betrachter als sadistisch sexuelle »Speise« serviert werden.

Meret Oppenheims verbale und kiinstlerische Reaktionen auf die
das tibrige Werk tiberschattende und sexualisierte Rezeption der
Pelztasse sind vielgestaltig. Zum erotisch konnotierten Werktitel
»Déjeuner en fourrure« von Breton und zu den ersten sexualisier-
ten Interpretationen des Objekts durch Pariser Surrealisten sind
uns aus deren Entstehungszeit keine sich dazu distanzierende Be-
merkungen Oppenheims bekannt. Als junge, plotzlich erfolgreiche
Kiinstlerin hatte sie in den dreissiger Jahren keinen Anlass, von
werbewirksamen, skandaltrachtigen Werkkommentaren ihrer da-
maligen Forderer Abstand zu nehmen. Bemerkenswert ist jedoch,
dass sich Oppenheim bereits in dieser frithen Zeit als Kiinstlerin
dagegen verwahrte, nach dem iiberraschenden internationalen Er-
folg mit der Tasse weitere Pelzobjekte zu gestalten und diese als
ihr kiinstlerisches Markenzeichen zu propagieren. Erst Jahrzehnte
spater, 1960 griff sie das Motiv der Pelztasse wieder auf. Als iro-
nische kiinstlerische Reaktion auf die Werkinterpretation der

Wanda Kupper



Abb. 20: Meret Oppenheim, »Bon appétit, Marcel! (Die weisse Konigin)«, 1966, New York, Forster Goldstrom.

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell

213



Pelztasse als weibliches Geschlecht schuf Oppenheim ein »mann-
liches Pendant« dazu, das Bierglasobjekt mit pelzigem Eichhorn-
chenschwanz (Multiple »Eichhérnchen«).” Die Kiinstlerin kreierte
zu ihrem bekanntesten Werk ausschliesslich »paraphrasierende
Multiples« und liess 1971 Poster von Man Rays bekannter Fotografie
der Pelztasse in Druck geben. Das Tassenobjekt von 1935/36 hat sie
jedoch nie in dreidimensionaler Originalform vervielféltigen las-
sen. Neben kiinstlerischen Paraphrasierungen der sexualisierten
Pelztasse bezog sie auch durch karikierende Ausserungen Stellung
gegen die erotisierte Interpretation ihrer bekannten Objekte aus
surrealistischer Zeit. Oppenheims Kommentar von 1982, das Schuh-
objekt »Ma gouvernante [...]« (Abb. 2) erinnere sie an ihr Sinnlich-
keit ausstrahlendes Kinderméadchen »Elseli«,"* negiert vollkommen
das aggressive Potenzial der Objektgestaltung und ist daher mei-
nes Erachtens als Persiflage der verbreiteten sexualisierten Inter-
pretationen ihrer Objekte zu verstehen.

In den Interviews wurde Oppenheim oftmals auf ihr bekann-
testes Werk, die Pelztasse, angesprochen. Mit ihrer banalen Ge-
schichte, die Pelztasse sei aus »Jux« entstanden,'' versuchte die
Kiinstlerin, den berithmten, sexualisierten Status dieses Objekts in
der Kunsthistoriografie und in ihrem CEuvre zu untergraben.

Neben der in der kunsthistorischen Literatur geforderten
Kategorisierung »Pelztassen-Dame« musste sich die Kiinstlerin mit
weiteren ihr bis zum Tode anhaftenden Etiketten wie »Man-Ray-
Muse« und »Surrealistin« auseinander setzen. Auf alle diese Einord-
nungen reagierte Oppenheim in den Interviews aus den siebziger
und achtziger Jahren mit diversen Aussagen der Distanzierung.
Meret Oppenheim setzte ihre ganze verbale Uberzeugungskraft
dafiir ein, sich von diesen ihr falsch oder nicht mehr zutreffend er-
scheinenden Kategorisierungen zu befreien. Sie wollte damit errei-
chen, dass sie im Kunstbetrieb als Gegenwartskiinstlerin mit einem
eigenstandigen CEuvre und nicht als alternde Surrealistin wahrge-
nommen wird. Gelegentlich kokettierte die Kiinstlerin jedoch auch
mit ihrer in der Offentlichkeit verankerten Rollen als »Pelztassen-
Dame« und »Man-Ray-Aktmodell« und wusste deren Werbeeffekt
fur ihr aktuelles kiinstlerisches Werk zu nutzen.

Oppenheims stilpluralistisches Gesamtwerk beinhaltet neben den
teils sehr bekannten Objekten und Plastiken zahlreiche Zeichnun-
gen und Malerei, die mehrheitlich in der Kunstwissenschaft noch
kaum aufgearbeitet wurden und dem Kunstpublikum weitgehend
unbekannt sind. Die kunsthistorische Rezeption des CEuvres kon-
zentrierte sich bis in die achtziger Jahre hauptsachlich auf das sur-
realistische Frithwerk und auf (teils vermeintliche) sexuelle Inhalte
der Werke. Dies sind wichtige Griinde fiir den noch immer engen
wissenschaftlichen Blick auf Oppenheims Gesamtwerk. In der Op-
penheim-Forschung bedarf es einer weiteren Offnung des Unter-
suchungsgegenstandes und der methodischen Ansatze. Denn die
in der Kunstgeschichte hochgehaltene »junge, schone Surrealistin«
der dreissiger Jahre hat ihr kiinstlerisches Werk wéahrend des fol-
genden halben Jahrhunderts vergrossert und weiterentwickelt.

214

Wanda Kupper



Dieser Essay basiert auf Teilen meiner Lizentiatsarbeit
»Vom Wandel der Geschlechter. Geschlechtlichkeit und
Androgynitat im Werk Meret Oppenheims«, die ich 1999
bei Prof. Dr. Oskar Batschmann an der Universitat Bern
eingereicht habe. Die verwendeten Kapitel der Lizentiats-
arbeit sind jedoch tiberarbeitet und durch Gedanken zur
neusten Forschung erganzt worden.

1 Oppenheim hatte bis 1932 vor allem Zeichnungen
und Aquarelle geschaffen. 1933 entstanden das erste
Olbild »Sitzende Figur mit verschrankten Fingern«
1933 [Werkverz.-Nr. A 4; Ol auf Karton; Kunstmuseum
Bern], ein erster Entwurf fir die Plastik »Urzeit-
Venus« [Nr. A 4; Grundriss: Sepiatinte; Modell:

Gips und Olfarbe; beide Kunstmuseum Solothurn]
und zwei Objekte aus Holz kombiniert mit unge-
wohnlichen Materialien wie Zuckermandeln und
Maiskolbenblattern [»Kopf eines Ertrunkenen.

3. Zustande, 1933, bemaltes Holz, weisse Zuckerman-
deln in Vertiefungen eingeklebt, Standort unbe-
kannt; »Hausgottine, 1933, Kastanienholz, Maisblatter
und Olfarbe, Privatsammlung, Lugano; beide Nr. A 4].
Zu dem von Dominique Biirgi und Meret Oppenheim
bearbeiteten Werkverzeichnis vgl. Curiger, Bice,
Meret Oppenheim. Spuren durchstandener Freiheit,
mit Catalogue Raisonné von Dominique Biirgi und
Meret Oppenheim, Ziirich 1982, 3. iiberarb. Aufl. 1989,
S. 134-263, hier S. 142—143.

2 Uber die Freundin und Kiinstlerin Iréene Zurkinden,
iiber Hans-Rudolf Schiess und Kurt Seligmann hat
Oppenheim zahlreiche weitere Kunstschaffende
kennen gelernt. An einem Fest des Baslers Kurt
Seligmann soll Oppenheim erstmals Sophie Taeuber
und Hans Arp getroffen haben. Vgl. Tavel, Hans
Christoph von, Spuren zu einer Biographie, gesichert
durch Hans Christoph von Tavel, in: Meret Oppen-
heim, hrsg. von André Kamber, Ausst.-Kat. Museum
der Stadt Solothurn, Kunstmuseum Winterthur,
Wilhelm-Lehmbruck-Museum der Stadt Duishurg
1974/75, Solothurn 1974, o. S.; Curiger 1989 (wie
Anm. 1), S. 15-2I; Tavel, Hans Christoph von, Meret
Oppenheim und ihre Biographie. Autobiographische
Notizen, in: Berner Kunstmitteilungen 254, 1987,

S. 1-6, hier S. 3.

3 Diese »6. Ausstellung« der »Surindépendants« fand
vom 27. Oktober bis 26. November 1933 in Paris statt.
Oppenheim stellte dort unter anderem gemeinsam
mit Arp, Dali, Max Ernst, Giacometti, Magritte, Miro,
Man Ray, Tanguy und dem Gastkiinstler Kandinsky
aus. Vgl. Helfenstein, Josef, Meret Oppenheim und
der Surrealismus, Diss. Univ. Bern, Stuttgart 1993,

S. 20-21.

4 Siehe Kap. »Kiinstlerin und Aktmodell«.

5 Siehe Kap. »Sexualisierung der Objekte: Das Fallbei-
spiel »Pelztasse««.

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell

Vgl. Jean, Marcel, Arivée de la belle époque, in: 3
Cahiers d'art 11, 1936, Heft 1-2, S. 60, Abb. o. S.:
»Pelztasse«.

Vgl. Rotzler, Willy, Objektkunst. Von Duchamp bis
zur Gegenwart, K6ln 1975, S. 84-86, Abb. 51-53;
Rowell, Margit (Hrsq.), Skulptur im 20. Jahrhun-
dert, Miinchen 1986, S. 169; Thomas, Karin, Bis
Heute. Stilgeschichte der bildenden Kunst im

20. Jahrhundert, K6In 1986, S. 129. Vgl. Jean, Marcel,
Histoire de la peinture surréaliste, Paris 1959; dt.
Ausg.: Geschichte des Surrealismus, Koln 1961, S. 274;
Waldberg, Patrick, Le surréalisme, Paris 1962; dt.
Ausg.: Der Surrealismus, tibers. von Ruth Henry,
Koln 1965, 2. iiberarb. Aufl. 1972, Abb. 129; Rubin,
William S., Dada and Surrealist Art, New York 1968;
dt. Ausg.: Dada und Surrealismus, Stuttgart 1972, 14
S. 266, Abb. 269. Teils noch in neusten Ubersichts-
werken zum Surrealismus ist Oppenheim (fast)
ausschliesslich mit ihren friihen surrealistischen
Objekten vertreten. Vgl. Gale, Matthew, Dada &
Surrealism, London 1997, S. 296, S. 311-312, S. 315,

S. 329, S. 409, Abb. Frontispiz, 169; Bradley, Fiona,
Surrealismus, (Kunst Basics), Ostfildern 2001, S. 44,
S. 47, Abb. 31; Egger, Anne, Le surréalismus. La
révolution du regard, Paris 2002, S. 76. Einen Uber-
blick zum Stand der Oppenheim-Literatur bis Anfang
der neunziger Jahre gibt Isabel Schulz in ihrer
Dissertation. Vgl. Schulz, Isabel, »Edelfuchs im Mor-
genrot«. Studien zum Werk von Meret Oppenheim,
Diss. Univ. Hamburg, Miinchen 1993, S. 7-8, S. 91-92,
S. 154, Anm. 274.

Zu bildenden Kiinstlern wie Max Ernst oder Alberto
Giacometti, die wie Oppenheim in den dreissiger
Jahren zum surrealistischen Kunstlerkreis in Paris
gehorten, existieren weitaus mehr kunstwissen-
schaftliche Publikationen. Eine Recherche im BHA
(Bibliography of the History of Art, J. Paul Getty
Trust & CNRS) am 14. Mérz 2003 zeigte folgendes
Resultat: Unter dem Keyword »Meret Oppenheim«
erschienen 53 Publikationen, unter »Alberto Giaco-
metti« hingegen 436 und unter »Max Ernst« sogar
658 Publikationen.

Curiger 1989 (wie Anm. ).

Siehe unter anderem Meret Oppenheim. Utstall-
ning, hrsg. von Pontus Hulten, Ausst.-Kat. Moderna
Museet, Stockholm 1967; Ausst.-Kat. Solothurn 1974
(wie Anm. 2); Meret Oppenheim, hrsg. von Suzanne
Pagé und Béatrice Parent, Ausst.-Kat. Musée d'art
moderne de la ville de Paris, 1984.

Die am 15. November 1985 verstorbene Kiinstlerin
hat in ihrem Testament verfiigt, dass das Kunstmu-
seum Bern einen Drittel der verkauflichen Werke
aus dem Nachlass zugesprochen erhalt. Vgl. Tavel,
Hans Christoph von, Das Vermdchtnis von Meret
Oppenheim im Kunstmuseum, in: Meret Oppenheim.
Legat an das Kunstmuseum Bern, hrsg. von Josef
Helfenstein, Ausst.-Kat. Kunstmuseum Bern, 1987,

S. 7-10.

Schulz, Isabel, Qui étes-vous? Who are you? Wer
sind Sie? Gedanken zu den Selbstportréts von Meret
Oppenheim, in: Ausst.-Kat. Bern 1987 (wie Anm. 11),
S. 53-66; Helfenstein, Josef, Androgynitét als Bild-
thema und Personlichkeitsmodell, in: ebd., S. 14-29.

Die Studie von Schulz ist von »Ergebnissen der
feministischen Kunstwissenschaft aus den letzten
Jahren gepréagt« und befasst sich in einzelnen
thematischen Blcken mit Selbstdarstellungen
Oppenheims, mit der Rolle des Traumes und der
Psychoanalyse in ihrem Werk, mit der Rezeption der
Pelztasse und mit der Materialasthetik. Helfensteins
Dissertation »Meret Oppenheim und der Surrealis-
mus« wirkt thematisch in sich geschlossener. Der
Autor setzt in seiner Studie das Schaffen Oppen-
heims in Beziehung zu Werken und Texten der
Surrealisten und zeigt die ambivalente Haltung der
Kinstlerin gegeniiber der surrealistischen Bewegung
auf. Vgl. Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 8; Helfenstein
1993 (wie Anm. 3).

1996/97 fand eine Retrospektive unter dem sinnigen
Titel »Meret Oppenheim. Beyond the Teacup« in
mehreren amerikanischen Museen statt. Der von
Jacqueline Burckhardt und Bice Curiger herausgege-
bene Katalog zu dieser Ausstellung enthélt eine
Reihe interessanter Essays unter anderem von Nancy
Spector und Thomas McEvilley. Vgl. Meret
Oppenheim. Beyond the Teacup, hrsg. von
Jacqueline Burckhardt und Bice Curiger, Ausst.-Kat.
Guggenheim Museum New York, Museum of
Contemporary Art, Chicago, Bass Museum of Art,
Miami Beach und Joslyn Art Museum, Omaha,
1996/97, New York 1996. Im Wiener Katalog »Meret
Oppenheim. Eine andere Retrospektive« von 1997
sind unter anderem aufschlussreiche Forschungsbei-
trage von Peter Gorsen zu Oppenheims »Friihlings-
fest/Festin« und von Isabel Schulz zur »Zeichnung im
Werk von Meret Oppenheim« zu finden. Der
Mailander Oppenheim-Katalog von 1998 beinhaltet
unter anderem eine umfangreichere Untersuchung
der Kunstkritikerin Martina Corgnati und eine Studie
der literarischen Oppenheim-Herausgeberin
Christiane Meyer-Thoss zu frithen Entwiirfen der
Kiinstlerin im Bereich der angewandten Kunst. Zum
selben Thema hat Meyer-Thoss bereits 1996 »Meret
Oppenheim. Buch der Ideen« veréffentlicht. Vgl.
Meret Oppenheim. Eine andere Retrospektive,
Ausst.-Kat. Galerie Krinzinger, Wien, Museum voor
Moderne Kunst Arnhem, Niederlande, Uppsala
Konstmuseum und Helsinki City Art Museum 1997/98,
Wien 1997; Meret Oppenheim, hrsg. von Martina
Corgnati, Ausst.-Kat. Galleria del Gruppo Credito
Valtellinese »Refettorio delle Stelline<, Mailand
1998/99, Mailand 1998; Meyer-Thoss, Christiane,
Meret Oppenheim. Buch der Ideen. Friihe
Zeichnungen, Skizzen und Entwiirfe fiir Mode,
Schmuck und Design, Berlin/Bern 1996.

215



216

Von 1933 bis 1936 entstanden vielerlei Fotografien
von Man Ray mit Meret Oppenheim. Neben den
verschiedenen Aktfotos, wovon einige sehr intim
und gemass Nancy Spector auch »pornografisch«
wirken, gibt es mehrere Portraitaufnahmen und
private Schnappschiisse in Pariser Cafés und Parks,
welche die junge Kiinstlerin zeigen. Vgl. Spector,
Nancy, Performing Identities, in: Ausst.-Kat. New
York 1996 (wie Anm. 14), S. 34—43, hier S. 34-37.

Die heute bekannteste Aufnahme aus dieser Serie
zeigt das nackte Modell Meret Oppenheim hinter
dem Rad der Druckerpresse. Viele Forscherinnen und
Forscher erwihnen nicht, dass es von dieser »Rad-
Szene« zwei verschiedene in den Publikationen
zugangliche Aufnahmen gibt. In der einen, 1934
publizierten Fotografie halt Oppenheim ihre mit
Druckerschwirze verschmierte linke Hand genau
oberhalb der Augenbrauen (siehe Abb. 5 und 6). In
der zweiten Aufnahme befindet sich dieselbe Hand
etwas weiter oben. Vgl. Abbildung der zweiten
Aufnahme der »Rad-Szene«: Feugas, Jean-Claude de,
Conversation avec Meret Oppenheim, in: Créatis. La
photographie au présent 5, 1977, o. S. Alain Sayag
erwihnt im 1998 publizierten Pariser Ausstellungska-
talog »Man Ray. Das photographische Werk«
insgesamt neun Negative, die allein von dieser »Rad-
Szene« in Man Rays Nachlass noch vorhanden seien.
In allen greifbaren Publikationen sind zehn
verschiedene Aufnahmen aus der Fotoserie
vorzufinden, von denen noch zahlreichere Abziige
mit verschiedenen Aufnahmeausschnitten
veroffentlicht worden sind. Vgl. Sayag, Alain, Von
Ausstellung zu Ausstellung. Einfiihrung, in: Man
Ray. Das photographische Werk, hrsg. von
Emmanuelle de I'Ecotais und Alain Sayag, Kat. zur
Ausst. »La photographie a I'envers« in den Galeries
nationales du Grand Palais, org. vom Musée national
d'art moderne, Centre Georges Pompidou, Paris,
Miinchen 1998, S. 13-4, hier S. 14.

Ray, Man, Self-Portrait, Boston/Toronto 1963, S. 252—
253; dt. Ausg.: Selbstportrdt, tibers. von Reinhard
Kaiser, Miinchen 1983, S. 242.

Im zweiten surrealistischen Manifest von 1930
schrieb Breton, dass den Surrealisten alle Mittel
recht seien, die »Ideale Familie, Vaterland, Religion
zu zerschlagen«. Vgl. Breton, André, Second
manifeste du surréalisme. 1930, in: André Breton,
Manifestes du surréalisme, (Collection Folio essais
5), Paris 1962; iiberarb. Aufl., Paris 1996, S. 67137,
hier S. 76-78.

Dt.: »Die konvulsivische Schonheit wird erotisch-
verhiillt, berstend-starr, magisch und umstandsbe-
dingt sein, oder sie wird nicht sein.« Breton, André,
La beauté sera convulsive, in: Minotaure 5, 1934,

S. 816, hier S. 15-16; iibers. nach Helfenstein 1993
(wie Anm. 3), S. 54.

20

21

22

Um den Skandal von 1934 zu belegen, verweist
Helfenstein ausschliesslich auf zwei Interview-
Aussagen Oppenheims aus dem Jahre 1984.
Jahrzehnte spéater kommentierte Oppenheim die
Publikation der Man-Ray-Fotografie folgendermas-
sen: »Poser nue m'était complétement indifférent.
Man Ray avait déja fait beaucoup de portraits de moi
et puis, il m'a dit »Veux tu venir chez Marcoussis
j'aimerais te photographier nue devant cette
machine« une presse en taille douce. C'est
certainement par esprit de rébellion que j'ai accepté
qu'il la reproduise dans le -Minotaure-. Cela a été un
petit scandale parait-il. Je I'ai appris bien apres.«
Pagé, Suzanne/Parent, Béatrice, Interview de Meret
Oppenheim, in: Ausst.-Kat. Paris 1984 (wie Anm. 10),
S. 11=-22, hier S. 17. Siehe auch: Belton, Robert,
Androgyny. Interview with Meret Oppenheim, in:
Dada. Surrealism, Association for the Study of Dada
and Surrealism, University of lowa 18, 1990; 2. Aufl.:
Surrealism and women, hrsg. von Mary Ann Caws,
Rudolf E. Kuenzli und Gwen Raaberg, London 1991,
S. 63—75, hier S. 69; Helfenstein 1993 (wie Anm. 3),

S. 52—62. Weitere Quellen zum Skandal konnte ich
bei meinen bisherigen Recherchen in der Biblio-
théque nationale in Paris ebenfalls noch nicht
auffinden.

Seit der ersten Ausgabe des »Minotaure« konnten
André Breton und andere Surrealisten immer wieder
eigene Texte und Bilder in der Zeitschrift publizie-
ren. 1937 wurde Breton Chefredakteur des
»Minotaure«. Vgl. André Breton. La beauté
convulsive, hrsg. von Agnes Angliviel de la
Beaumelle, Isabelle Monod-Fontaine und Claude
Schweisguth, Ausst.-Kat. Musée national d'art
moderne, Centre Georges Pompidou, Paris 1991,

S. 206-209; Durozoi, Gérard, Die Zeitschriften des
Surrealismus: Paris—New York, einmal anders, in:
Die surrealistische Revolution, hrsg. von Werner
Spies, Ausst.-Kat. Centre Georges Pompidou, Paris,
K20 Kunstsammlung Nordrhein-Westfalen,
Diisseldorf, Ostfildern-Ruit 2002, S. 352-362, hier

S. 358-360.

Die Bezeichnung »Radfoto« ist kein von Man Ray,
Oppenheim oder Breton verwendeter Titel fir die
bekannteste Aktaufnahme mit Meret Oppenheim
hinter dem Rad der Druckerpresse. Ich benutze diese
umschreibende Bezeichnung fiir diejenigen
Aufnahmen, die Oppenheim nackt hinter dem Rad
stehend und mit erhobenem linken Arm zeigen.
Einzig fiir die im »Minotaure« publizierte Fotografe
ohne ganzen Phallus benutze ich parallel dazu die
von Breton kreierte Bildlegende »érotique-voilée«. In
der Forschung wird »érotique-voilée« oftmals als
Titel fiir alle Abziige mit der nackten Kiinstlerin
hinter dem Rad verwendet.

24

Parallelitaten zur visuellen Abschwéchung des mit
Erotik aufgeladenen Man-Ray-Fotos von 1934 weist
ein Vorkommnis anlasslich der Louise-Bourgeois-
Retrospektive von 1982 im New Yorker Museum of
Modern Art auf. Der weltbekannte, in den USA
mehrfach kritisierte und zensurierte Fotograf Robert
Mapplethorpe portratierte 1982 die franzésisch-
amerikanische Kinstlerkollegin. Auf diesem Foto
halt die siebzigjahrige Bourgeois ihr Phalluswerk
»Fillette« unter dem Oberarm und lachelt dazu in
entwaffnender Weise. Fir die Portraitabbildung am
Anfang des New Yorker Katalogs von 1982 wurde
jedoch nur ein Ausschnitt dieses Fotos verwendet,
der zwar die lachelnde Kiinstlerin, jedoch nicht den
Grund ihrer heiteren Stimmung, den Phallus unter
ihrem Arm zeigt. Somit wiederholte sich in den USA
fast 50 Jahre nach der eingeschrankten Publikation
des »Radfotos«, das Oppenheim ohne »Phallus« zeigt,
eine ahnliche Geschichte der Zensur. Eine Frau mit
einem Phallussymbol, ob alt oder jung, ob bekleidet
oder nackt, scheint bis in die heutige Zeit von der
amerikanischen Offentlichkeit vordergriindig, das
heisst ausserhalb des Bereichs der Pornografie, nicht
akzeptiert zu werden. Kiinstlerinnen, die wie
Bourgeois mit dem ménnlichen Geschlecht
spielerisch umgehen oder wie Oppenheim sich mit
ihm in einen Hermaphroditen verwandeln, wirken
anstossig oder gar bedrohlich fiir die patriarchal-
biirgerliche Moral. Vgl. Louise Bourgeois, hrsg. von
Deborah Wye, Ausst.-Kat. Museum of Modern Art,
New York 1982, S. 4; Louise Bourgeois. Sculptures,
environnements, dessins. 1938—1995, hrsg. von
Suzanne Pagé und Béatrice Parent, Ausst.-Kat. Musée
d'art moderne de la ville de Paris, 1995, S. 116. — Zur
Zensur die Fotografien Robert Mapplethorpes
betreffend: Merkel, Jane, Report from Cincinnati. Art
on Trial, in: Art in America 12, 1990, S. 41-5I; Barrie,
Denis, The Scene of the crime, in: Art Journal 3, 1991,
S. 29-32; Robert Mapplethorpe, Ausst.-Kat. Louisiana
Museum, Humblebaek/Danemark 1992, S. 315.

Eines der éltesten schriftlichen Zeugnisse des
Androgyns ist die von Aristophanes verbreitete
Geschichte aus Platons »Symposion« (dt. »Das
Gastmahl«). Dort wird von einem dritten Geschlecht
erzéhlt, das weiblich und ménnlich zugleich sei. Da
dem Gottervater das Treiben dieser merkwiirdigen
Wesen ungeheuer wird, beschliesst er, deren Macht
und Kraft zu verringern, indem er sie in zwei Halften
schneidet. Seitdem streben die daraus entstandenen
Menschen nach ihrer verlorenen Halfte, die sowohl
entgegengesetzten als auch gleichen Geschlechts
sein kann. Die Vereinigung zweier mannlicher
Halften wird bei den Griechen hoher bewertet als
die zweier weiblicher Halften, was wahrscheinlich
aus einer allgemeinen Hoherbewertung des Mannes
herzuleiten ist. Vgl. Prinz, Ursula, Einfihrung, in:
Androgyn. Sehnsucht nach Vollkommenbheit, hrsg.
von Ursula Prinz, Ausst.-Kat. Neuer Berliner
Kunstverein und Kunstverein Hannover 1986/87,
Berlin 1986, S. 9-32, hier S. 9; Platon, Das Gastmahl
oder Von der Liebe, iibers. von Kurt Hildebrandt,
Stuttgart 1949, tiberarb. Aufl. 1979, S. 54—61. In Ovids
Metamorphosen wird die Verwandlungssage des
Hermaphroditen erzahlt. Hermaphrodit, ein Sohn des
Hermes und der Aphrodite, wird von der Quellen-
nymphe Salmakis geliebt. Da Hermaphrodit ihre
Liebe nicht erwidert, lasst Salmakis mit Hilfe der

Wanda Kupper



25
26

27

28
29

31

Gotter ihre beiden Korper fiir immer verschmelzen.
Aus dieser Verwandlung entsteht ein Zwitter, der
zweigeschlechtliche Hermaphrodit. Vgl. Ovid,
Metamorphosen. Epos in I5 Biichern, iibers. und
hrsg. von Hermann Breitenbach, Stuttgart 1971,
unverand. Aufl. 1998, S. 130134, 4. Buch, V. 285-388.
Zum Hermaphrodit oder Androgyn im Surrealismus:
Gauthier, Xaviere, Surréalisme et sexualité, Paris
1971; dt. Ausg.: Surrealismus und Sexualitét.
Inszenierung der Weiblichkeit, iibers. von Heiner
Noger, Berlin 1980, S. 49—66; Chadwick, Whitney,
Women Artists and the Surrealist Movement,
London 1985, S. 141-154; Short, Robert, Der Androgyn
im Surrealismus, in: Ausst.-Kat. Berlin 1986 (wie
Anm. 24), S. 144159, hier S. 146—147; Helfenstein 1987
(wie Anm. 12), S. 14; Spector 1996 (wie Anm. 15),

S. 40—4l; Féminin masculin. Le sexe de lart, Ausst.-
Kat. Centre Georges Pompidou 1996, Paris 1995,

S. 154, S. 272-302.

Spector 1996 (wie Anm. 15), S. 39—40.

Vgl. L'Ecotais, Emmanuelle de, Die »authentische:
Photographie, in: Ausst.-Kat. Paris 1998 (wie

Anm. 16), S. 5675, hier S. 71-74; S. 102-103.

Man Ray pflegte um 1934 ein enges Verhéltnis zu
Meret Oppenheim; der Fotograf und die Kiinstlerin
waren damals zeitweise liiert. Moglicherweise hatte
Man Ray Bedenken, Oppenheim durch die
Publikation des provokativen Hermaphroditen-Fotos
der burgerlichen Kritik zum »Frass« vorzuwerfen.
Vgl. Pagé/Parent 1984 (wie Anm. 20), S. 17.

Vgl. Hofmann, Werner, Laudatio auf Meret
Oppenheim, in: Kunstpreis Berlin, hrsg. von der
Akademie der bildenden Kiinste, Berlin 1982, S. 7-9,
hier S. 7-8; Hubert, Renée Riese, From Déjeuner en
fourrure to Caroline. Meret Oppenheim’s Chronicle
of Surrealism, in: Caws/Kuenzli/Raaberg 1991 (wie
Anm. 20), S. 37—49, hier S. 40—4l; Lessmann, Sabina,
»Das Bewusstsein hat immer einen Leib«. Fotograh-
sche Selbstbildnisse Lee Millers und Meret
Oppenheims und die Rolle beider als Aktmodelle
Man Rays, in: Frauen Kunst Wissenschaft.
Rundbrief 14, 1992, S. 53—66, hier S. 62—65;
Helfenstein 1993 (wie Anm. 3), S. 52-62.

Helfenstein 1993 (wie Anm. 3), S. 56.

Spector bezieht sich auf Judith Butlers Begriff der
»performativen Subversionene. Als ein Beispiel einer
solchen Subversion erwéhnt die Geschlechtertheo-
retikerin die Performanz der Travestie — Performanz
im Sinne Butlers als wiederholtes Handeln verstan-
den. »Indem die Travestie die Geschlechtsidentitat
imitiert, offenbart sie implizit die Imitationstruktur
der Geschlechtsidentitét als solcher — wie auch ihre
Kontingenz, fiihrt Butler aus. Eine Hauptthese in
Butlers Geschlechtertheorie ist die soziale Konstruk-
tion von Geschlecht. Dies impliziert gesellschaftlich
die laufende Veranderung und den Pluralismus von
Geschlechtsidentitaten. Vgl. Butler, Judith, Gender
Trouble. Feminism and the Subversion of Identity,
New York 1990; dt. Ausg.: Das Unbehagen der
Geschlechter, tibers. von Kathrina Menke, (Gender
Studies, Neue Folge 722), Frankfurt a. M. 1991,
S.190-218, bes. S. 202.

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell

32

37

38
39

40

41

42
43

Spector 1996 (wie Anm. 15), S. 41. — Mit dem Begriff
der »mechanischen Braut« (engl. »mechanical bride«)
beschreibt Spector sicherlich die Vereinigung von
Disparatem, von nackter Frau und metallener
Maschine in der Fotoserie; zudem spielt die Autorin
mit diesem Begriff vermutlich auf die thematische
Verwandtschaft der Fotos mit Marcel Duchamps »La
Mariée mise a nu par ses célibataires, méme« (sog.
»Grosses Glase, 1918—1923) an. Vgl. auch Daniels,
Dieter, Duchamp und die anderen. Der Modellfall
einer kiinstlerischen Wirkungsgeschichte in der
Moderne, Diss. Techn. Hochschule Aachen, KéIn
1992, S. 73—-82.

Messerschmid, Dorothee, Claude Cahun. Anmerkun-
gen zu den Maskierungen einer Dissidentin, in:
Frauen Kunst Wissenschaft 33, Juni 2002, S. 28-35,
bes. S. 28.

Zum Thema »Imagines der »Neuen Frau«« vgl. Frauen
Kunst Wissenschaft, Rundbrief 9/10, Sept. 1990.
Vgl. Surrealism. Desire unbound, hrsg. von Jennifer
Mundy, Ausst.-Kat. Tate Modern, London/
Metropolitan Museum of Art, New York, London
2001, S. 224-225 (Kurztext von David Lomas).
»Selbstbildnis (Grimasse)«, 1932 [Nr. A3; 27 x 2l cm;
Tusche, Yannick Vu, Palma de Mallorca, Spanienl;
vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 138.

Zur Wirkung des Selbstbildnisses von 1932 siehe:
Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 13-15.

Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 9.

Vgl. Pagé/Parent 1984 (wie Anm. 20), S. 16; Schulz
1993 (wie Anm. 7), S. 51-82.

Vgl. Oppenheim, Meret, Aufzeichnungen 1928—1985.
Traume, hrsg. von Christiane Meyer-Thoss, Berlin/
Bern 1986, S. 68—72. Oppenheim zeichnete um
1984/85, also in der Zeit der erotischen Hermaphro-
diten-Traume, das Werk »Der See der Hermaphrodi-
ten«. Die Olkreidezeichnung ist im Werkverzeichnis
mit »1984—85« datiert [Nr. AH 163; 76 x 56 cm;
Privatbesitz, Basell; vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1),
S. 134, S. 249.

Hubert, Renée Riese, Magnifying Mirrors. Women,
Surrealism and Partnership, Lincoln/London 1994,
S. 69-70.

Vgl. Spector 1996 (wie Anm. 15), S. 37.

Vgl. Kliver, Billy/Krauskopf, Jill, Interview mit Meret

Oppenheim, vom 11. Dez. 1979, zitiert in: Ausst.-Kat.
Paris 1998 (wie Anm. 16), S. 68; Gianelli, Ida,
Intervista a Meret Oppenheim, in: Meret Oppen-
heim, hrsg. von Ida Gianelli, Ausst.-Kat. des Goethe

Instituts im Palazzo Bianco, Genua, Padiglione d'Arte

Contemporanea, Mailand und Museo Diego Aragona
Pignatelli, Neapel, Firenze 1983, S. 114119, hier

S. 114-115; Pagé/Parent 1984 (wie Anm. 20), S. 17;
Belton 1991 (wie Anm. 20), S. 69-70.

44

4
46
47

48

49

50

Belton 1991 (wie Anm. 20), S. 64. — Josef Helfenstein
verweist in seiner Dissertation allerdings darauf,
dass das 1984 in Paris gefiihrte und erst mehrere
Jahre nach dem Tod Oppenheims veroffentlichte
Interview von Robert Belton »mit Vorsicht zu lesen«
sei, »allein schon wegen der fehlerhaften Einfihrung
Beltons«. Helfensteins warnendem Hinweis mochte
ich hinzufiigen, dass einige Antworten der
Kinstlerin in diesem Interview mir zu plakativ
formuliert erscheinen. In einer E-Mail vom 8.

Okt. 2003 teilte Josef Helfenstein mir einige seiner
Vorbehalte gegeniiber diesem Interview mit: Erstens
die mehrjéhrige Zeitspanne zwischen Durchfiihrung
und Publikation des Interviews und die fehlende
Angabe von Belton, ob Oppenheim die publizierte
Interview-Fassung gelesen und autorisiert habe;
zweitens das Problem der Ubersetzung, da nicht
anzunehmen sei, Oppenheim habe im Interview auf
Englisch geantwortet, und drittens die bereits
erwihnten Fehler in der Einfithrung, die Helfenstein
»misstrauisch gegentiber der editorischen Sorgfalt
bzw. Authentizitat des Interviews« werden liessen.
Helfenstein aussert jedoch in der E-Mail auch die
Meinung, dass der Inhalt der Aussagen von
Oppenheim in diesem Interview »im Allgemeinen mit
ihren sonstigen Positionen und Uberzeugungen
tibereinstimmt«. Siehe ferner Helfenstein 1993 (wie
Anm. 3), S. 184, Anm. 63.

Pagé/Parent 1984 (wie Anm. 20), S. 17.

Feugas 1977 (wie Anm. 16), 0. S.

Vgl. Zotz, Volker, André Breton, (rororo-bildmono-
graphien 374), Reinbeck bei Hamburg 1990, S. 25-32;
Ausst.-Kat. Paris 1991 (wie Anm. 21), S. 169-248.

Vgl. Zotz 1990 (wie Anm. 47), S. 92-99; Ausst.-Kat.
Paris 1991 (wie Anm. 21), S. 221.

Isabel Schulz behandelt den Diskurs um das
surrealistische Objekt in ihrer Dissertation
ausfihrlich. Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 101-105.
1930 stellte Giacometti die Gipsversion der
»Schwebenden Kugel« in der Friihjahrsausstellung
der Galerie Pierre Loeb in Paris aus. Breton war von
der Skulptur begeistert und kaufte sie bereits in
dieser ersten Ausstellung. Alberto Giacometti, »La
boule suspendue« 1930731 [1. Version in Gips und
Metall, Kunstmuseum Basel; 2. Version in Buchs-
baumholz und Metall, Nachlass André Breton]. Vgl.
Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 103—104; Brenson,
Michael Francis, The early work of Alberto
Giacometti. 1925—1935, Diss. Johns Hopkins
University, Baltimore, Ann Arbor: Xerox University
Microfilms, 1975, S. 62—69, S. 235.

217



51

52

53

54

55
56

218

Henry Okun hat in seiner umfassenden Studie zum 57
surrealistischen Objekt die Objekt-Typologien
verschiedener Surrealisten untersucht. Er kommt zu
folgendem Schluss: Die von Dali und Breton
vorgeschlagenen Objekttypologien sind keineswegs
analytisch durchdacht und daher unsystematisch.
Ihre Typologien basieren auf einer willkiirlichen
Auswahl von Ausstellungsobjekten eines bestimmten
surrealistischen Anlasses. Breton bezeichnete
beispielsweise die technisch konventionellen
Plastiken von Max Ernst und Alberto Giacometti
sowohl als Skulpturen wie auch als Objekte. Vgl.
Dali, Salvador, Objets surré. , in: Le Surréali 58
au Service de la Révolution 3, 1931, S. 16-17, hier S. 16;
Okun, Henry, The Surrealist Object, unpubl. Diss.
New York University, New York 1981, S. 457—460.
»Tout récemment encore j'ai vivement insisté aupres
de tous mes amis pour qu'ils donassent suite a la
proposition de Dali, concernant la fabrication
d'objets animables, manifestement érotiques, je
veux dire destinés a procurer, par des moyens
indirects, une émotion sexuelle particuliére.
Quelques-uns de ces objets sont reproduits dans ce
numéro. [...] ils sont véritablement extraordinaires —
sur leur valeur explosive ou sur leur »beauté«, qu'ils
livrent a l'interpretation une étendue moins vaste,
comme on pouvait s'y attendre, que les objets dans
le méme sens moins systématiquement déterminés. « 59
Breton, André, Lobjet fantome, in: Le Surréalisme au
Service de la Révolution 3, 1931, S. 2022, hier S. 22.
Eine genaue Beschreibung der Ausstellung in der
Galerie Ratton von 1936 findet sich bei: Jean 1961
(wie Anm. 7), S. 247—254.

Diesen Hinweis verdanke ich Herrn Prof. Dr. Oskar
Bétschmann. Henry Okun reiht die Art der
Prasentation von verschiedensten speziellen
Gegenstianden ebenfalls in die Tradition des
Raritatenkabinetts ein. Er spricht davon, dass die 60
Ausstellung mehr oder weniger »like some explorer’s
trophy room« ausgesehen habe. Dieter Daniels
vergleicht die Art der Prasentation mit den »Kunst-

-

und Wunderkammern der Renaissance«. Vgl. Okun
1981 (wie Anm. 51), S. 80; Daniels 1992 (wie Anm. 32),
S. 219—220; Schlosser, Julius von, Die Kunst- und
Wunderk 'n der Spatr e, Leipzig 1908.
Vgl. Helfenstein 1993 (wie Anm. 3), S. 68—72.

In der Galerie Ratton waren erstmalig ausgestellt:

Das Readymade »Flaschentrockner« [Version von
1936; erstmals 1914] und das Readymade-aidé »Why
not sneeze?« [Version von 1936; erstmals 1921 fir die
amerikanische Sammlerin Suzan Dreier entstanden] 6l
von Marcel Duchamp; Pablo Picassos kubistische
Plastik »Das Absinth-Glas« von 1914 [Gips, bemalt, mit
integriertem Loffel; Philadelphia Museum of Art].
Vgl. Duchamp, hrsg. von Gloria Moure, Ausst.-Kat.
Fundacion Joan Miré, Barcelona, und Museum
Ludwig, Kéln, 1984, S. 237-238; Daniels 1992 (wie
Anm. 32), S. 219.

Zum bedeutungsvollen Status von Duchamps 62
Readymades in der surrealistischen Objekt-

Ausstellung schreibt Okun: »Duchamp’s Readymades

and Assisted Readymades occupied a place of honor

all of their own as retroactively the first Surrealist

objects. To generalize then, Surrealist objects were

wholly made ones, either assembled or constructed.
Unaltered or slightly altered objects, either

physically or by renaming, were what can be called
para-Surrealist objects. The sculptures were seen
alternatively as Surrealist sculptures or objects.« 63
Okun 1981 (wie Anm. 51), S. 460.

Im Werkverzeichnis von Dominique Biirgi und Meret
Oppenheim wird 1936 als Entstehungsjahr der

Pelztasse angegeben. In dem die Werke auflistenden
Originalheft Oppenheims, das Grundlage des
Werkverzeichnisses ist, notierte die Kinstlerin »1935

ou (1936?)«. Im Katalog der ersten Retrospektive (in
Stockholm 1967) wird das Werk ebenfalls mit 1935

datiert. Sog. »Pelztasse«, im Werkverz. »Das 64
Friihstiick im Pelz« (Ubers. von Bretons Titel

»Déjeuner en fourrure«), 1935 oder 1936 [Nr. A 2I;

Tasse ¢ 1l cm, Teller @ 24 cm, Loffel 24 cm lang;
Porzellantasse, -teller und Loffel mit Pelz iiberzogen;
Museum of Modern Art, New Yorkl. Vgl. Curiger 1989

(wie Anm. 1), S. 146; Ausst.-Kat. Stockholm 1967 (wie

Anm. 10), S. 30.

»Kopf eines Ertrunkenen. 3. Zustand«, 1933 [Nr. A 4;

ca. 27 x 20 x 5 cm; bemaltes Holz, weisse Zuckerman-

deln in Vertiefungen eingeklebt; Standort

unbekanntl; »Ma gouvernante, my nurse, mein
Kindermadchens, 1936 (Replik 1967) [Nr. A 22; ca.

20 x 30 x 15 cm, weisse Damenschuhe, Papierman-

schetten, auf ovaler Metallplatte; Original von 1936

zerstort; Replik von 1967 im Moderna Museet,

Stockholm]. Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 143, 65
S. 146.

Rubin, William S., Dada and Surrealist Art, New York

1968; 2. Teil der Publ. in dt.: Surrealismus, iibers.

von Herbert Frank, Stuttgart 1979, S. 127. Mit 66
»Lautréamonts Imago« meint Rubin die von den

Surrealisten hoch geschétzte Definition von

Schonheit des Comte de Lautréamont (eigentlich

Isidore Ducasse, 1846—1870). Als Schonheits-

Metapher gilt fir Lautréamont die zufallige

Begegnung einer Ndhmaschine und eines

Regenschirms auf dem Seziertisch. Vgl. Comte de
Lautréamont, Les chants de Maldoror, 1869; dt.

Ausg.: Die Gesédnge des Maldoror, iibers. von Ré

Soupault, Miinchen 1976.

Ich beziehe mich auf Gedanken von Isabel Schulz, 67
die jedoch meinerseits noch erganzt wurden. Schulz

1993 (wie Anm. 7), S. 101.

In der Forschung finden sich zum Verkaufspreis
unterschiedliche Angaben, die Isabel Schulz in ihrer
Dissertation zusammengetragen hat: 200 Schweizer
Franken, 250 Schweizer Franken und 200 Dollar
werden erwéhnt. In einem Interview von 1983 meinte
Oppenheim zum Preis der Pelztasse, Alfred H. Barr
habe fiir ihr Objekt »fast gar nichts« bezahlt. Vgl.
Mifflin, Margot, An Interview with Meret Oppen-
heim, in: Women Artists News 4, 1986, S. 30-32, hier
S. 30; Schulz 1993 (wie Anm, 7), S. 154, Anm. 270.

An der von englischen und franzésischen
Surrealisten organisierten Ausstellung in den New
Burlington Galleries nahmen Kunstschaffende aus 14
Landern teil. Diese Londoner Prasentation zeigte
auf, dass sich der Surrealismus zu einer internatio-
nalen kiinstlerischen Bewegung entwickelt hatte.
Vgl. The International Surrealist Exhibition, mit
einem Vorwort von André Breton, Ausst.-Kat. New
Burlington Galleries, London 1936, S. 25.

Im Ausstellungskatalog »Fantastic Art, Dada,
Surrealism« von 1936 ist die Pelztasse abgebildet und
wird im Katalogtext erwéhnt. Obwohl Oppenheim
ausser dem Pelzgedeck keine weiteren Kunstobjekte
mit Pelzverkleidung angefertigt hat, schreibt
Georges Hugnet im Plural von »den Alltagsgegen-
standen in Pelz«, welche die Kiinstlerin geschaffen
habe. Die Pelztasse ist bereits im Entstehungsjahr zu
einer Art Markenzeichen Oppenheims geworden.
Vgl. Fantastic Art. Dada. Surrealism, hrsg. von Alfred
H. Barr, Ausst.-Kat. Museum of Modern Art, New
York 1936; Neuausg.: New York 1968, S. 12, S. 4850,
Abb. S. 192; Kantor, Sybil Gordon, Alfred H. Barr r.
and the intellectual origins of the Museum of
Modern Art, Cambridge Mass./London 2002,

S. 337-338, S. 356—357.

Barr, Alfred H., Surrealism. What it is in literature
and arts. Its origins and its future. »The world
today«, in: Encyclopaedia Britannica 4, 4, 1937, S. 4;
nach Helfenstein 1993 (wie Anm. 3), S. 72-73.

Josef Helfenstein hat unter anderem Quellen zur
amerikanischen Rezeption der Pelztasse im Museum
of Modern Art in New York aufgearbeitet. Isabel
Schulz zeichnet auf Grund umfassender Literaturre-
cherchen eine Rezeptionsgeschichte der Pelztasse
von 1936 bis circa 1990 nach. Die Wirkungsge-
schichte der Pelztasse wird auch am Rande in der
amerikanischen Forschung zum Museum of Modern
Art behandelt. Vgl. Kantor 2002 (wie Anm. 64),

S. 337-341; Helfenstein 1993 (wie Anm. 3), S. 68—78;
Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 91-109.

Jean 1936 (wie Anm. 6), S. 60.

Wanda Kupper



68

69

70

71

72
3

74

75
76
77

78

Dieser alphabetisch wie ein Lexikon aufgebaute »Dic-
tionnaire« wurde anlésslich der Exposition
internationale du Surréalisme von 1938 in der Pariser
Galerie Beaux-Arts herausgegeben. Die Pelztasse ist
mit dem Titel »Le déjeuner en fourrure« darin
abgebildet. Die Kiinstlerin des Objekts bleibt jedoch
im lexikalischen Teil des Katalogs unerwahnt,
vermutlich weil sie nicht an der Ausstellung
teilgenommen hat. Vgl. Dictionnaire abrégé du
Surréalisme, hrsg. von André Breton und Paul
Eluard, Ausst.-Kat. Galerie Beaux-Arts, Paris 1938,

S. 46.

Edouard Manet »Le déjeuner sur I'herbe« 1863

[208 x 264,5 cm, Ol auf Leinwand, Paris, Musée
d'Orsayl. Manets Bild einer nackten Frau beim
Picknick mit zwei jungen Herren loste 1863 im Salon
des Refusés einen Skandal aus. Vgl. Manet 1832—
1883, hrsg. von Frangoise Cachin, Ausst.-Kat.
Galeries nationales du Grand Palais, Paris,
Metropolitain Museum of Art, New York 1983, Paris
1983, S. 165-174.

Vgl. Belton 1991 (wie Anm. 20), S. 68; Schulz 1993 (wie
Anm. 7), S. 94-96; Sacher-Masoch, Leopold von,
Venus im Pelz, 1869; Neuausg. mit einer Studie von
Gilles Deleuze, Frankfurt a. M. 1980.

Josef Helfenstein weist zudem darauf hin, dass
Bretons Titel »méglicherweise in einem assoziativen
Zusammenhang« mit Max Ernsts Olbild »Le déjeuner
sur I'herbe«, einer surrealistischen Paraphrase

von Manets Gemalde, stehen kénnte. Max Ernst

»Le déjeuner sur I'herbe, 1936 [0l auf Leinwand;

46 x 56 cm; Privatsammlung New Yorkl. Vgl. Helfen-
stein 1993 (wie Anm. 3), S. 69-70.

Hofmann 1982 (wie Anm. 29), S. 8.

Belton, Robert, Speaking with Forked Tongues.
»Male« discourse in »Female« Surrealism?, in: Caws/
Kuenzli/Raaberg 1991 (wie Anm. 20), S. 50—62, hier
S.53.

McEvilley, Thomas, Basic Dichotomies in Meret
Oppenheim’s Work, in: Ausst.-Kat. New York 1996
(wie Anm. 14), S. 45-53, hier S. 47.

Hubert 1994 (wie Anm. 41), S. 64.

Vgl. Chadwick 1985 (wie Anm. 24), S. 122.

Vgl. Sherlock, Maureen P., Mistaken Identities: Meret
Oppenheim, in: Hall, Michael D./Metcalf, Eugene W./
Cardinal, Roger (Hrsg.), The Artist Outsider.
Creativity and the Boundaries of Culture,
Washington/London 1994, S. 276—289.

Fiir den Katalog der surrealistischen EROS-
Ausstellung von 1959/60 stellte Oppenheim ihr
Schuhobjekt »Das Paar« von 1956 fiir eine Abbildung
zur Verfugung. Als der Fotograf in Paris die beiden
Damenstiefel falschlicherweise vollig zugeschniirt
und nicht wie von Oppenheim intendiert ge6ffnet
fotografierte, beschwerte sich die Kiinstlerin dariiber
bei André Breton, dem Organisator der Ausstellung.
Auf Oppenheims Beanstandung hin gab Breton dem
Katalogfoto kurzerhand den Untertitel »a délacer«.
Zu Bretons Ergdnzung schreibt Schulz: »Dieser
Zusatz, fiir Uneingeweihte weniger korrigierende
Information als vielmehr Interpretation, potenziert
mittels der Korsett-Assoziation die Fetischisierung
des Liebespaars [des Werkes »>Das Paar<, Anm. d.
Verf.].« Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 115.

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell

79
80

81

82

83

Ebd., S. 97.

Schumann, Sarah, Fragen und Assoziationen zu den
Arbeiten von Meret Oppenheim, in: Kiinstlerinnen
international 1877—1977, hrsg. von der Arbeitsgruppe
Frauen in der Kunst, Ausst.-Kat. Neue Gesellschaft
fiir bildende Kunst, Schloss Charlottenburg-Berlin,
Berlin 1977, S. 72-79, hier S. 75.

Oppenheim hatte drei Méanner und eine Frau zum
Friihlingsfest eingeladen, so dass zusammen mit
Oppenheim und dem liegenden Modell je drei
Frauen und drei Manner beim Fest anwesend waren.
Laut Sarah Schumann beschrieb die Kiinstlerin in
einem Gespréch von 1977 den Essvorgang beim
Friihlingsfest folgendermassen: Die Geladenen
sollen die Speisen »mit dem Mund vom Kérper« des
Modells genommen haben. Ob das Essen tatséachlich
durchwegs auf diese unkonventionelle und erotisch
konnotierte Weise von den Gasten eingenommen
wurde, sei dahingestellt. Da Oppenheim den
geladenen Freunden auch fiir das Dessert
»Schokoladenschlagsahne« kein Besteck gab, lag
eine unkonventionelle Nahrungsaufnahme sicherlich
in der Absicht der Kiinstlerin und sollte wohl eine
Nahe zur Essen-spendenden »Friihlingsgottin«
herstellen. Vgl. Tatort Bern, hrsg. von Urs Dickerhof
und Bernhard Giger, Ausst.-Kat. Museum Bochum,
Kunstsammlung, Bern 1976, S. 128; Schumann 1977
(wie Anm. 80), S. 75.

Gorsen, Peter, Meret Oppenheims Festméhler. Zur
Theorie androgyner Kreativitat, in: Ausst.-Kat. Wien
1997 (wie Anm. 14), S. 32-34, hier S. 32.

McEvilley 1996 (wie Anm. 74), S. 48—50. — Die These
einer frithgeschichtlichen matriarchalen Kulturphase
in der Menschheit begriindete Johann Jakob
Bachofen bereits im 19. Jahrhundert und wurde
spéter von den analytischen Psychologen Carl
Gustav Jung und Erich Neumann aufgegriffen. Vgl.
Bachofen, Johann Jakob, Das Mutterrecht, Stuttgart
1861; Neuausg.: Das Mutterrecht. Eine Untersuchung
iiber die Gynaikokratie der alten Welt nach ihrer
religiosen und rechtlichen Natur, eine Auswahl hrsg.
von Hans-Jiirgen Heinrichs, Frankfurt a. M. 1975;
Jung, Carl Gustav, Die Frau in Europa, in: Europdi-
sche Revue, [Berlin] 1927; Neuausg.: Die Frau in
Europa, Ziirich/Stuttgart 1948; Neumann, Erich, The
Great Mother. An analysis of the archetype, iibers.
von Ralph Manheim, New York 1955; dt. Ausg.: Die
grosse Mutter. Der Archetyp des grossen
Weiblichen, Ziirich 1956.

84

85

86

87

Im CEuvre der beiden franzosisch-amerikanischen
Kiinstlerinnen Louise Bourgeois und Niki de Saint
Phalle gibt es archaische Frauenfiguren mit betonten
Fruchtbarkeits- und Geschlechtsmerkmalen, die an
urgeschichtliche Frauenstatuetten erinnern. Die 1938
in die Staaten ausgewanderte Bourgeois beginnt
Anfang der sechziger Jahre kleine, in den Formen
rudimentére Frauenfiguren zu modellieren, die
grosse Busen, einen Schwangerschaftsbauch, meist
keine Arme und einen kleinen oder aber einen
phallischen Kopf aufweisen. Gewisse in Frankreich
gefundene Statuetten aus dem Palaolithikum
kénnten Bourgeois als Inspirationsquellen fiir die
rein weiblichen und die »phallischen« Frauenplasti-
ken gedient haben. Niki de Saint Phalle hat seit 1964
die an Menschengrosse iiberragenden »Nana«-
Figuren gestaltet, welche wie die urgeschichtlichen
»Venusstatuetten« voluminése Hiiften, Gesass und
Briiste sowie einen kleinen Kopf haben. In einer
Interviewaussage suggeriert Saint Phalle zwar, die
Formen ihrer ersten Nanas habe sie nicht von
urgeschichtlichen Figuren wie der »Venus von
Willendorf« abgeleitet. Da Oppenheim und
Bourgeois um 1935 an der Académie de la Grande
Chaumiére in Paris Kurse belegten und sich im
Umfeld der surrealistischen Kunstschaffenden
bewegten, konnten sie sich in dieser Zeit personlich
begegnet sein. Uber Daniel Spoerri und Jean
Tinguely haben sich Niki de Saint Phalle und Meret
Oppenheim kennen gelernt. Vgl. Ausst.-Kat. New
York 1982 (wie Anm. 23), S. 23-28; Louise Bourgeois.
Skulpturen und Installationen, hrsg. von Carl
Haenlein, Ausst.-Kat. der Kestner-Gesellschaft,
Hannover 1994, S. 34-38; Niki de Saint Phalle.
Retrospektive 1954—1984, Ausst.-Kat. Wilhelm
Lehmbruck-Museum Duisburg, Neue Galerie der
Stadt Linz, Kunsthalle Niirnberg, Haus am Waldsee
Berlin, Kunstmuseum Hannover, Duisburg 1980,
S.36; Niki de Saint Phalle. Bilder, Figuren,
Phantastische Gérten, hrsg. von Carla Schulz-
Hoffmann, Ausst.-Kat. Kunsthalle der Hypo-
Kulturstiftung Miinchen, 1987; Bosinski, Gerhard,
Menschendarstellungen der Altsteinzeit, in: Der
Léwenmensch. Tier und Mensch in der Kunst der
Eiszeit, hrsg. von Brigitte Reinhardt und Kurt
Wehrberger, Ausst.-Kat. Ulmer Museum, Sigmarin-
gen 1994, S. 77-97; Duhard, Jean-Pierre, Réalisme de
l'image féminine paléolithique, (Cahiers du
Quaternaire 19), Paris 1993.

Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 125; vgl. auch McEvilley
1996 (wie Anm. 74), S. 49-50.

Im Gespréch von 1977 mit Sarah Schumann meinte
Oppenheim zur Bedeutung des »Friihlingsfestes«:
»Der ihm [dem Fest, Anm. d. Verf.] zugrunde liegende
Sinn habe mehr mit der Erdfruchtbarkeit zu tun und
nichts mit dem, was man iiblicherweise unter Erotik
verstehe.« Schumann 1977 (wie Anm. 80), S. 76.
Zitate aus einem Brief Meret Oppenheims vom

14. Okt. 1974 an Peter Gorsen. Brief ist publiziert in:
Gorsen 1997 (wie Anm. 82), S. 30.

219



88

89
90

91

92

93

220

Der vollstandige Titel der Ausstellung lautet »8° 94
Exposition inteRnatiOnale de Surréalisme. EROS«, 95
1959/60. Eine »porte vaginale« lud zur Ausstellung

ein, sie fiihrte die Besucher und Besucherinnen in

ein »Labyrinthe du désir« und in eine von Mimi

Parent gestaltete »Crypte fétichiste«, in der unter

anderem Oppenheims Schuhobjekt »Das Paar« zu

sehen war. Die Ausgestaltung des hintersten Saales,

der bordellartig ganz in rotem Samt ausgekleidet

war, hatte Oppenheim iibernommen. Dort waren 96
unter anderem Objekte und Teile einer in Erinnerung

an de Sade entstandenen »Riistung« von Jean Benoit

und ein »Target«-Bild von Jasper Johns zu sehen. In

diesem Raum inszenierte die Kiinstlerin das »Festin«.

In einer Ausstellungsbesprechung werden die beiden
mitwirkenden Kiinstlerinnen Mimi Parent und Meret
Oppenheim in ironischer Weise als die »zwei

Priesterinnen der Sekte« bezeichnet (~deux

prétresses de la secte<). Vgl. G. B., 8° Exposition
inteRnatiOnale de Surréalisme ou Le Cabinet des

Mirages érotiques, in: Les lettres nouvelles 7,

16. Dez. 1959, Nr. 34, S. 24-26.

Vgl. Gorsen 1997 (wie Anm. 82), S. 32.

Wie beim Berner Fest war das Haupt der jungen Frau

golden geschminkt und bekranzt worden. Statt des
Blumenkranzes, den Oppenheim beim Friihlingsfest
verwendete, tragt das Modell in Paris einen

Lorbeerkranz.

Eine detaillierte Beschreibung der auf dem Modell

liegenden Speisen ist zu finden in: Schulz 1993 (wie

Anm. 7), S. 124.

Bei der Fotomontage handelt es sich um ein Werk

von George Platt Lynes. Salvador Dali inszenierte

einige Jahre nach dem Vernissage-Bankett in seinem

Haus in Port Lligat ein dhnliches Festmahl mit

nackter Frau, bei dem das Modell »mit einem Rochen 97
(roh) und einer Languste (lebend) garniert« wurde. 98
Vgl. Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 126, S. 160,

Anm. 406; Gorsen 1997 (wie Anm. 82), S. 33; Salvador 99
Dali. Rétrospective 1920—1980, Ausst.-Kat. Musée 100
national d'art moderne, Centre Georges Pompidou,

Paris 1979/80; dt. Ausg.: Salvador Dali. Retrospek-

tive 1920—1980, Miinchen 1980, S. 231-243.

Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 124. — Die surrealisti-

schen Kiinstler und Literaten waren vom Zusammen-

hang zwischen Essenslust und Sexualitat, den Freud

in der oralen, kannibalischen Organisation der

kindlichen pragenitalen Libido fand, fasziniert. Vgl. 101
Gorsen 1997 (wie Anm. 82), S. 33. In der englischspra- 102
chigen Forschung wird das Bankett bezeichnender-

weise mit »cannibal feast« betitelt. Renée Riese

Hubert spricht von einer »cannibalization«, der die

mit Speisen bedeckte und daher passiv liegende Frau

des Banketts nicht habe entfliehen kénnen. Vgl.

Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 124; Alexandrian, Sarane,

L'Art surréaliste, Paris 1969; engl. Ausg.: Surrealist

Art, New York 1970, S. 227; Hubert 1991 (wie Anm. 29),

S. 40.

Gorsen 1997 (wie Anm. 82), S. 33.

»But the original intention was misunderstood.
Instead of a simple spring festival, it was yet
another woman taken as a source of male pleasure.
There's always a gap between aims and public
comprehension«, kommentierte Oppenheim das
Pariser Bankett in einem Interview von 1984. Vgl.
Belton 1991 (wie Anm. 20), S. 70; Oppenheim 1986
(wie Anm. 40), S. 45—47.

In ihrer Rede von 1975 anlésslich der Ubergabe des
Kunstpreises der Stadt Basel hielt Oppenheim in
einem Gedankenentwurf fest: »Im alten Griechen-
land waren es die Musen, die die grossen Mdnner
inspirierten. Das heisst, das Geistig-Weibliche in
ihnen selbst war beteiligt am Werk, und das ist
heute noch so. Ebenso hat das Geistig-Ménnliche teil
an den Werken der Frauen.« In der spéter
publizierten Monografie von Bice Curiger hat
Oppenheim die dort abgedruckte Kunstpreis-Rede
mit einer Anmerkung erganzt und darin ihr
Inspirations-Modell weiterentwickelt: So wie der
grossartig kreativ tatige Mann, der Genius, von den
Musen gekiisst und dadurch inspiriert werde, so
werde analog dazu die kiinstlerisch-geistig aktive
Frau vom Genius gekiisst. Der die Musen kiissende
Genius steht bei Oppenheim fiir das »Geistig-
Ménnliche« in den Dichterinnen, Kiinstlerinnen und
Denkerinnen selbst. Meret Oppenheim tibernimmt
die tradierte Vorstellung der den Genius kiissenden
Muse und wendet diese Metapher auch in
umgekehrter Geschlechterrollenverteilung an.
Oppenheim, Meret, Rede anlésslich der Ubergabe
des Kunstpreises der Stadt Basel 1974, am 16. Januar
1975, in: Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 130-13];
Helfenstein 1993 (wie Anm. 3), S. 166.

Oppenheim 1986 (wie Anm. 40), S. 45—47.

Brief Meret Oppenheims vom 14. Okt. 1974 an Peter
Gorsen; vgl. Gorsen 1997 (wie Anm. 82), S. 30.

Ebd., S. 33.

Breton, André, Nadja, Paris: Gallimard, 1928;
iiberarb. Aufl., Paris 1964; (Collection Folio 73), Paris:
Gallimard, 1972; unverédnd. Aufl. 1994. Breton, André,
LAmour fou, Paris: Gallimard, 1937; (Collection Folio
723), Paris: Gallimard, 1976; unverand. Aufl. 1998.
Breton, André, Arcane 17, New York: Brentano's,
1944; uberarb. Aufl., Paris: Editions Fontaine, 1947;
unverand. Aufl., Paris: Jean-Jacques Pauvert, 1971.
Gauthier 1980 (wie Anm. 24), S. 249-250.

1934 publizierte Hans Bellmer erstmals ein kleines
Buch mit seinen Fotografien (Buchtitel: »Die Puppe«).
Ein Jahr spater traf er die surrealistischen Kiinstler
in Paris. Diese waren vom Werk des Deutschen ange-
tan und luden Bellmer sogleich ein, in der von
Breton mitgestalteten Zeitschrift »Minotaure« einige
seiner Puppen-Fotografien zu publizieren. Seitdem
war Bellmer ein aktives Mitglied der surrealistischen
Bewegung. Vgl. Bellmer, Hans, Poupée. Variations
sur le montage d'une mineure articulée, in:
Minotaure 6, 1935, S. 3031 (siehe Abb. 13); Webb,
Peter, Hans Bellmer, in: Ausst.-Kat. Berlin 1986 (wie
Anm. 24), S. 160165, hier S. 160.

103

104
105
106

107

108

109

110

Siehe in: Gauthier 1980 (wie Anm. 24); Sade/Surreal.
Der Marquis de Sade und die erotische Fantasie des
Surrealismus in Bild und Text, hrsg. von Tobias
Bezzola, Michael Pfister und Stefan Zweifel, Ausst.-
Kat. Kunsthaus Ziirich 2001/2002, Ostfildern-Ruit
200L.

Vgl. Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 159, Anm. 385.

Ebd., S. 91-109.

Oppenheim nahm in den vierziger Jahren aus-
schliesslich an ein bis zwei Gruppenausstellungen
pro Jahr teil. Nach einer ersten Einzelausstellung
1936 in der Galerie Schulthess in Basel konnte sie
erst 1952 wieder alleine in einer Galerie ihr Werk
zeigen. Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 268—271.
Vgl. Rotzler 1975 (wie Anm. 7), S. 96—I51; Out of
Actions. Between performance and the object
19491979, hrsg. von Paul Schimmel, Ausst.-Kat.
Geffen Contemporary, Museum of Contemporary Art,
Los Angeles 1998, S. 29—46.

Marcel Brion, LArt fantastique, Paris 1961.

Vgl. Waldberg 1972 (wie Anm. 7), Abb. 129; Jean 1961
(wie Anm. 7), S. 274; Rubin 1972 (wie Anm. 7), S. 266,
Abb. 269; Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 91-92, S. 154,
Anm. 274.

Ausst.-Kat. Solothurn 1974 (wie Anm. 2); Helfenstein,
Josef, Meret Oppenheim — eine Wiederentdeckung.
Die Ausstellung im Museum der Stadt Solothurn 1974,
in: Gegenwartskunst in Solothurn. Ausstellungen —
Projekte — Protagonisten 1850—2000, hrsg. von
Christoph Lichtin und Roswitha Schild, Ziirich 2000,
S. 183-191.

In mehreren Gesprachen weist zwar Oppenheim
darauf hin, dass das Sich-Einsetzen fiir die Sache der
Frau in ihrer Familie Tradition habe. Ihre Grossmut-
ter habe sich aktiv fir das Frauenstimmrecht in der
Schweiz eingesetzt. Jedoch dusserte sich Oppenheim
negativ iiber die Wirksamkeit der zweiten
Frauenbewegung und tiber bestimmte feministische
Diskurse wie beispielsweise denjenigen zur
»weiblichen Asthetik«. Oppenheim kritisierte die
Separierungstendenzen in der Frauenbewegung. Die
Probleme zwischen Médnnern und Frauen kénnten
nicht gelost werden, indem die beiden Geschlechter
voneinander isoliert werden, meinte die Kiinstlerin
1983 in einem Gesprach mit Margot Mifflin.
Oppenheim resiimierte daher: »The feminists didn't
help us in many ways.« Mit ihren kritischen
Ausserungen gegeniiber der zweiten Frauenbewe-
gung wollte sie eine gewisse Distanz zwischen sich
und dem Feminismus schaffen. Oppenheim hatte an
der einen, androgynen Kultur und nicht an der
weiblichen teilnehmen wollen. Vgl. Schumann 1977
(wie Anm. 80), S. 78; Strobl, Ingrid, Die Schéne und
das Biest, in: Emma 7, 198l, S. 5461, hier S. 56;
Tillman, Lynn M., Don't Cry. Work, in: Art and Artists
8, 1973, S. 22--27, hier S. 25; Mifflin 1986 (wie

Anm. 62), S. 31.

Wanda Kupper



12

13

114

115

116

17
18

19

120
121
122

123

124

125
126

127

Vgl. Magna. Feminismus, Kunst und Kreativitit, 128
hrsg. von Valie Export, Ausst.-Kat. Galerie Nachst St. 129
Stephan, Wien 1975; Ausst.-Kat. Berlin 1977 (wie 130
Anm. 80).

Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 268—275; Schulz

1993 (wie Anm. 7), S. 164-165, S. 169.

Vgl. Anekdote Oppenheims zur Entstehung des 131
Objekts in Kap. »Sexualisierung der Objekte: Das

Fallbeispiel »Pelztasse««; Ditzen, Lore, Die Dame mit

der Pelztasse. Fine Begegnung mit Meret

Oppenheim, in: Siiddeutsche Zeitung, 27./28. Méarz

1982, Nr. 72, S. 15.

Vgl. Martin, Jean-Hubert, Vorwort, in: Meret

Oppenheim, hrsg. von Jean-Hubert Martin, Ausst.- 132
Kat. Kunsthalle Bern, 1984, S. 3—4, hier S. 4. 133
Interessanterweise hat Oppenheim Bretons Titel in

ihrem Werkverzeichnis iibernommen, obwohl sie sich 134
mehrfach eher negativ dazu gedussert hat. In einem
Gesprach von 1984 sagte die Kiinstlerin: »Le titre

[von Breton, Anm. d. Verf.] m'était complétement

indifférent. Et au fond, ¢a ne va pas avec moi, ce

n'est pas mon genre de titre. Mais maintenant qu'il

est donné, ¢ca m'est égal.« Pagé/Parent 1984 (wie 135
Anm. 20), S. 15-16; Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 146.

Belton 1991 (wie Anm. 20), S. 68.

Einzig 1978 kreierte Oppenheim einen mit Pelz

beklebten Fingerring aus Messing — dies in 136
Anlehnung an ihren metallenen Armreif mit Pelz aus

den dreissiger Jahren, der ausschlaggebend fiir die
»Pelztassen-ldee« gewesen war. Vgl. Schulz 1993 (wie

Anm. 7), S. 106. 137
Eine Gesprachsnotiz Sarah Schumanns dazu: »Meret
Oppenheim meint, sie hitte danach natiirlich alles

mit Pelz beziehen konnen — den Fiillfederhalter oder

die Rocky-Mountains, dann hétte sie sich eine 138
Kundenliste angelegt und sich Leute angestellt.«

Schumann 1977 (wie Anm. 80), S. 75. 139
Vgl. Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 106, S. 158, Anm. 346. 140
Ebd., S. 111

Beispielsweise vom Objekt »Hafer-Blumen« [Nr. S 134, 141

1969] liess Oppenheim in einer zweiten Edition 300
Multiples herstellen; vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1),
S. 201

Den Begriff »paraphrasierende Multiples« habe ich
von Isabel Schulz iibernommen. Schulz 1993 (wie
Anm. 7), S. 105-109.

1969 hat Oppenheim das Objekt »Eichhérnchen«
von der La Medusa Gallery in Rom als Multiple
edieren lassen. »Eichhornchen«, 1960 [Nr. 1 71;

ca. 22 x 19 x 9 cm; Bierglas, Plastikschaum und Pelz;
Nachlass]; 1969 [Nr. S 126; 23 x 17,5 x 8 cm; Bierglas,
Plastikschaum und Pelz; Multiple in Aufl. von 100].
Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 180, S. 200.
Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 109.

»Andenken an das Pelzfriihstiick«/»Souvenir du
déjeuner en fourrure«1970/1972 [Nr. T I51a;

20 x 17 x 5 cm; Fellimitat, falscher Damast,
kiinstliches Edelweiss unter bombiertem Glas;
Multiple-Edition von 1972 in Aufl. von 120 Ex. und
10 Ex.|. Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 204.
»Poster Pelztasse (nach Photo Man Ray)« 1971 [Nr. U
153; Offset-Druck, in den Farbvarianten braunlich-rot,
griinlich-gelb und blaulich-rosa; Galerie Martin
Krebs, Bern, in Aufl. von 190 Ex. und 30 handsig-
niert. Ex.|. Vgl. Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 204.

Meret Oppenheim als Kiinstlerin und Modell

Siehe Kap. »Kiinstlerin und Aktmodell«.
Vgl. Pagé/Parent 1984 (wie Anm. 20), S. 13.

Fellenberg, Walo von/Grundbacher, Frangois/Martin,

Jean-Hubert, Meret Oppenheim. Trdume und Bilder,
Dichtungen und Deutungen, in: Ausst.-Kat. Bern
1984 (wie Anm. 115), S. 1316, hier S. 16.

Kriiger, Werner, Kunst kann nur in der Stille
entstehen, in: Kriiger, Werner/Pehnt, Wolfgang
(Hrsg.), Documenta. Documente. Kiinstler im
Gesprach, Koln 1984, S. 92—103, hier S. 95-99;
Strasser, Catherine, Entretien avec Meret
Oppenheim, in: Arte Factum. Zeitschrift fiir aktuelle
Kunst in Europa 7, 1985, S. 16—19, hier S. 17.

Belton 1991 (wie Anm. 20), S. 66.

Siehe Kap. »Sexualisierung der Objekte: Das
Fallbeispiel »Pelztasse «.

Pikanterweise sollen die 1936 von Oppenheim
verwendeten Stockelschuhe der vorherigen
Partnerin von Max Ernst, mit dem Oppenheim
damals eine Liebesbeziehung hatte, gehort haben.
Vgl. Chadwick 1985 (wie Anm. 24), S. 106; Schulz 1993
(wie Anm. 7), S. 158, Anm. 357.

Oppenheims Brief vom 8. Juni 1982 an Kurator Jean-
Christophe Ammann, vgl. Ammann, Jean-Christophe,
Fiir Meret Oppenheim, in: Curiger 1989 (wie Anm. 1),
S. 116-117, hier S. 116.

»Bon appétit, Marcel! (Die weisse Konigin)«

INr. P 109; 1966; Forster Goldstrom, New Yorkl; vgl.
Curiger 1989 (wie Anm. 1), S. 195; Helfenstein 1993
(wie Anm. 3), S. 116—119.

Marcel Duchamp, »Etant donnés: 18 la chute d'eau,
28 le gaz d'éclairage« (1947-66; seit 1968 im
Philadelphia Museum of Art installiert); vgl. Daniels
1992 (wie Anm. 32), S. 284-291.

Siehe Werkbeispiele in Kap. »Friihlingsfest im
Winter«.

Vgl. Schulz 1993 (wie Anm. 7), S. 105-109.

Siehe oben in Kap. »Distanzierungen<; vgl. Ammann
1982 (wie Anm. 135), S. 116.

Siehe Kap. »Sexualisierung der Objekte: Das
Fallbeispiel »Pelztasse««.

Fotonachweis
Bern, CEuvre Meret Oppenheim: 2, 8, 10, 15, 17, 18, 19,
20; Bon Encontre, Man Ray Trust/Telimage: 1, 3, 4, 5,
7; Lausanne, Bibliothéque Cantonale et Universitaire:
6, 13; Zurich, © ProlLitteris: 5.

221






	Meret Oppenheim als Künstlerin und Modell : ein kritischer Beitrag zur kunsthistorischen Rezeption des Œuvres einer Künstlerin

