Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich

Band: 9-10 (2002-2003)

Artikel: Der Kunstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis : zu Ernst
Ludwig Kirchner und Ludwig Binswanger d. J.

Autor: Gockel, Bettina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720041

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abb. I: Ernst Ludwig Kirchner, »Kopf des Kranken, Selbstbildnis«, 1917/18, Holzschnitt, Bern, Sammlung Kornfeld.

150



Bettina Gockel

Der Kiinstler als Objekt psychiatrischer Theorie

und Praxis

Zu Ernst Ludwig Kirchner und Ludwig Binswanger d. J.

Ernst Ludwig Kirchner liess sich von September 1917 bis Juli 1918
im Schweizer Sanatorium Bellevue in Kreuzlingen behandeln. Die
Vorgeschichte und der Hergang dieses Aufenthalts sind von Eber-
hard W. Kornfeld in seiner Biografie Kirchners zusammengetragen
worden.' Kornfeld hat untersucht, welche Werke Kirchner kurz vor,
wéhrend und kurz nach der Kreuzlinger Zeit schuf. Ausziige aus
teilweise unveroffentlichten Materialien, wie den Krankenakten
Kirchners, geben Einblick in die Vorstellungen, die es von seinem
Leiden gab, und wie es behandelt wurde. Albert Schoop hat auf der
Grundlage von Kornfelds Studie die Personen rekonstruiert, die
in der »kombinierte[n] Anstalt fiir Nerven- und psychisch Krankes,
wie es in einem Prospekt von 1912 hiess, arbeiteten. Zudem hat er
Inventare der Werke aufgestellt, die Kirchner Ludwig Binswanger
d. ]., dem wissenschaftlichen Leiter, und Otto Binswanger, dem
kaufmédnnischen Administrator der Heilanstalt, iibereignete.’ Tho-
mas Roske hat schliesslich herausgefunden, dass sich Kirchner
im Bellevue mit den Arbeiten einer Geisteskranken beschéftigte,
deren Werke sich in der Prinzhorn-Sammlung befinden.’

Der folgende Aufsatz lenkt das biografische Interesse an
Kirchners Kreuzlinger Zeit und die Frage, welchen Einfliissen er dort
ausgesetzt war, in eine andere Richtung. Das intellektuelle, wissen-
schaftliche und soziale Milieu der Anstalt lasst sich als ein Ort
verstehen, an dem sich die kiinstlerische Person Kirchners auf wis-
senschaftlicher Grundlage neu formte. Kirchners Praxis der Selbst-
modellierung soll auf diese Weise im Zusammenhang wissenschaft-
licher Theoriebildung erhellt werden.* Kirchner und Binswanger
begegneten einander, als beide im Begriff waren, neue Wege fiir
ihre jeweilige Arbeit zu suchen. Wihrend des Ersten Weltkrieges

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitit Ziirich 2002/03

begann sich Binswangers Interesse an der Personlichkeit und der
spezifischen Wahrnehmungsweise moderner Kiinstler herauszubil-
den, um eine neue Vorstellung von der Person des Patienten und
neue Erkenntnisinstrumente fiir die Diagnostik zu gewinnen. Kirch-
ner diirfte, wie auch andere Intellektuelle im Bellevue, in diesem
Zusammenhang nicht nur Patient, sondern auch Objekt der For-
schungen des Arztes und lebender Beweis fiir eine sich erst kontu-
rierende neue psychiatrische Theorie und Praxis gewesen sein. Auf
seine Forschungen und den besonderen Kreis seiner Patienten
konnte sich der Arzt auch wegen des Riickgangs des Krankenbe-
standes wihrend des Ersten Weltkrieges (um zwanzig Prozent im
Friihjahr 1915) konzentrieren.” Die Binswanger-Forschung hat darauf
hingewiesen, dass das Denken des Psychiaters besonders in den
Kriegsjahren von Literaten und Kiinstlern beeinflusst gewesen sei.®
Binswangers zahlreiche Verweise auf Dichter und Literaten in sei-
nen wissenschaftlichen Veroffentlichungen sind beredtes Zeugnis
der umfassenden Bildung des Arztes, der sich vom Betrieb der An-
stalt und von seiner Familie zu langen Lesestunden zuriickzuziehen
pflegte. Wie der Arzt sein epistemisches Objekt, das heisst den Pa-
tienten und den Erkenntnisvorgang tiber dessen Krankheit, anhand
der Beschéftigung mit Kiinstlern entwickelte, liegt bislang jedoch
noch im Dunkeln.

Im Bellevue festigte sich Kirchners Vorstellung, zukiinf-
tig eine geistige und zugleich allgemein verstindliche Kunst zu
schaffen. So beschaftigte er sich mit den psychischen Bedingun-
gen der Schopfung und Rezeption von Bildern. Schon zu Beginn
des Ersten Weltkrieges hatte Kirchner fiir sich ein neues Selbst-
und Kunstverstandnis projektiert, das dem Inneren und dem Geist

51



verpflichtet sein sollte. Diese Ideen einer Neuorientierung lies-
sen sich im Umfeld des forschenden Arztes Binswanger zu einer
Theorie von kiinstlerischer Arbeit und kiinstlerischem Leben kon-
kretisieren. Kirchner wollte die kiinstlerische Umsetzung innerer
Bilder als Ergebnis objektiver Erkenntnisse begreifen, die auf der
Basis psychischer Grundformen jedem Menschen, also auch jedem
Betrachter zugénglich sein miissten. Wie sich diese kiinstlerische
Auffassung mit der psychiatrischen Idealisierung des Kiinstlers
zusammenfiigte und wie daraus eine idealisierende Lebens- und
Kunstauffassung Kirchners erwuchs und in die Praxis umgesetzt
wurde, ist Thema der folgenden Studie.

Kirchner als Patient im Bellevue

Kirchner litt wohl schon kurz vor, dann aber zunehmend wéhrend
des Ersten Weltkrieges an Lahmungserscheinungen an Handen und
Fiissen.’ Wegen dieser physiologischen Dysfunktion suchte er auf
Anraten Henry van de Veldes schliesslich die Heilanstalt Bellevue
auf. Der leitende Arzt Binswanger diagnostizierte eine organische
Ursache dieses Leidens. Zuvor und noch wahrend seines Aufent-
halts im Bellevue nahmen jedoch Freunde und Mézene an, Kirchner
konne dem Wahnsinn erliegen. Der Biologe Julius Schaxel, der zum
Kreis der Jenaer Mazene des Kiinstlers gehorte und sich im Belle-
vue aufhielt, mutmasste, bei Kirchner zeigten sich »Andeutungen
von Wahnbildungen«.® Eberhard Grisbach nahm an, dass Kirchner
dasselbe »Schicksal« wie das van Goghs ereilen konne. Er dachte
dabei an den posthumen Ruhm, vielleicht aber auch an van Goghs
vermeintlichen Wahnsinn, wahrend er im Oktober 1917 wieder von
Kirchners geistiger Klarheit {iberzeugt war.’ Kirchner selbst trug
zu diesen durchaus wechselhaften Eindriicken bei. Er hatte alles
getan, um als untauglich vom Militardienst befreit zu werden. Auch
nach seiner Entlassung aus dem Artillerieregiment in Halle im No-
vember 1915, wo er seit Mai desselben Jahres diente und ausge-
bildet wurde, hielt er den Eindruck aufrecht, todkrank zu sein."”
Tatsachlich hungerte er, nahm Abfithrmittel, wurde abhéngig vom
Schlafmittel Veronal, trank zuviel Alkohol und hielt sich zeitweise
allein mit Kaffee und Zigaretten aufrecht. Aus der kurzen Ausbil-
dungszeit im Hallenser Artillerieregiment wurde er mit Hilfe des
Oberleutnants Hans Fehr, der zu den kunstinteressierten, Kirchner
fordernden Kreisen Jenas gehorte, wegen eines Lungenleidens ent-
lassen." Mit der Beurlaubung und der dann erfolgten Freistellung
vom Militardienst war die Auflage verbunden, dass Kirchner sich
in einem Sanatorium behandeln lasse. Dies, aber wohl auch Kirch-
ners tatsachlicher psycho-physischer Zustand fiihrten dazu, dass er
wiéhrend der Kriegszeit in Behandlung in Sanatorien bei Frankfurt,
in Berlin und in Kreuzlingen in der Schweiz war. Dabei war er wei-
terhin kinstlerisch téatig, kiimmerte sich um Ausstellungen seiner
Werke und hielt den Kontakt mit seinen Mazenen aufrecht. Kirch-
ner hatte offenbar weiterhin Angst, wieder eingezogen zu werden,
wie ein Brief vom Februar 1917 nahe legt, in dem er meint, er werde

152

wohl noch ein »Opfer« des »systematische[n] Todmachen|s]<* wer-
den. Der Dichter Karl Theodor Bluth behauptete spater, er habe
Kirchner 1916/17 beigebracht, wie man das Verriicktsein simuliere.”
Und im Mai 1917 berichtete Helene Spengler von »andauernd|en]
Tauschversuchelnl«, mit denen Kirchner seinen geschwéchten kor-
perlichen Zustand aufrecht erhalte, indem er sich der Nahrungs-
aufnahme entziehe oder diese doch durch Erbrechen wieder riick-
gangig mache. In diesem Zusammenhang verlieh sie auch ihrer
Uberzeugung Ausdruck, Kirchner gehore in eine »Irrenanstalt«.'
Die schnelle korperliche Erholung Kirchners nach Kriegsende, die
sich in seiner wieder hergestellten Handschrift (»als sei ein Toter
wiedererstanden«, schreibt Grisebach im Marz 1919), seiner Ge-
wichtszunahme und seiner Beweglichkeit dusserte, von der sein
gesamter Umkreis iiberrascht war,” unterstiitzen die Ansicht, dass
sich Kirchner bewusst in seinen geschwachten Zustand wahrend
des Krieges hineinmandvriert hatte. Ganz ohne Folgen scheint dies
nicht geblieben zu sein, denn er klagte auch nach 1918/19 immer
wieder (iber schlechtes Befinden, insbesondere tiber Probleme mit
seinen Handen und Fiissen. Versuche, vom Morphium loszukom-
men, das man ihm im Bellevue als Schmerzmittel verabreicht hatte,
werden zu diesem Auf und Ab seines Befindens beigetragen haben.
1921 soll er sich dann tatsachlich mit grosser Willensanstrengung
und mit Hilfe von Helene Spengler von der Morphiumabhéangigkeit
befreit haben, obgleich dies nicht mit Gewissheit feststeht.'®
Kirchner war von Dezember 1915 bis Juli 1916 zu jeweils mehr-
wochigen Aufenthalten im Sanatorium von Oskar Kohnstamm bei
Frankfurt, unterbrach die Behandlung jedoch durch Reisen und
seine Arbeit im Berliner Atelier. In der Heilanstalt Kohnstamms
konnte er sich weder mit dessen Patriotismus noch mit dessen
Therapie ins Benehmen setzen, wie Thomas Roske gezeigt hat.”
Kohnstamm hing mit grosser Uberzeugung der Hypnosetherapie
an, soll sich jedoch Erinnerungen von Zeitgenossen zufolge bei
den zahlreichen Kinstlern und Intellektuellen in seinem Sanato-
rium auf die Anregung kreativer Tatigkeit beschrankt haben.” Je-
denfalls wird Kohnstamms Konzentration auf das psychische und
nicht neurologische Leiden Kirchners Skepsis geweckt haben. Wie
eine autobiografische Skizze fiir Botho Graef nach der Entlassung
aus Kohnstamms Heilanstalt belegt, war Kirchner mit der Neuori-
entierung seines Selbstverstandnisses beschéftigt. Er wollte sich
nun als jemand sehen, der »schon frith« nicht mehr »kdrperlich
interessiert<” gewesen sei. Damit distanzierte er sich von seiner
fritheren Konzeption als »Briicke«-Kiinstler, die auf einer wechsel-
seitigen Steigerung korperlich sinnlichen Erlebens und kiinstle-
rischer Arbeit beruht hatte.”> Wenn Kirchner, was wahrscheinlich
ist, das Ausmass seines Leidens tibertrieb oder sogar mitinszeniert
hatte, dann musste es ihm darum gehen, die Kontrolle tiber die
Deutung seines psycho-physischen Zustands als Bestandteil seiner
Neuorientierung zu behalten. Er diirfte sich kaum einem Psychiater
anvertraut haben, der davon iiberzeugt war, unbewusste Wahrhei-
ten tber das Individuum ans Tageslicht fordern zu kénnen. Kirch-
ners Skepsis gegeniiber Kohnstamms Methoden mogen jedoch

Bettina Gockel



noch andere Ursachen gehabt haben, die existentieller Natur sind.
Kohnstamms Feststellung eines »nervosen Erregungszustandes«
und »hysterischer Konversionssymptome«” mochte gerade nicht
hinreichen, Kirchners Angst vor einem erneuten Militardienst zu
beschwichtigen. Denn es scheint im Ersten Weltkrieg iiblich gewe-
sen zu sein, derartige Diagnosen zu stellen, um Soldaten Willens-
schwache nachzuweisen und sie damit so unter Druck zu setzen,
dass sie mitunter wieder freiwillig zurlick an die Front gingen oder
von Psychiatern dorthin zuriickgeschickt wurden.?

Bei seiner Riickkehr nach Berlin liess sich Kirchner dann, fiir
sein Umfeld iiberraschend, in einer Charlottenburger Heilanstalt
behandeln. Der dortige Arzt Edel stellte eine progressive Paralyse,
also eine spatsyphilitische Erkrankung, und ein tuberkuloses Ge-
hirngeschwiir fest.” Kirchner, der schon frither davon gesprochen
hatte, arztliche Hilfe aufzusuchen, um sein »Gehirn etwas in Ord-
nung<* zu bringen, wollte offensichtlich auf eine Diagnose hinaus,
die ihm eine erhebliche neurologische Storung bescheinigte. Es
steht jedenfalls fest, dass Kirchner keinesfalls fiir verriickt erklart
werden wollte. Vielmehr hatte er, angesichts der Bemerkungen aus
seinem engsten Umfeld wohl nicht ganz unbegriindet, die gross-
ten Befiirchtungen, fiir wahnsinnig gehalten und eingesperrt zu
werden.”

Die biologische Begriindung einer angeborenen Riicken-
markserkrankung durch Binswanger musste ihn in dieser Hinsicht
vollstandig beruhigen. Die handfeste Diagnose des Schweizer Arz-
tes wird ihn auch weiterer Sorgen tiber eine etwaige Kriegsteil-
nahme enthoben haben. Ausserdem war das Konzept Binswangers,
das auf Integration des Patienten in die Arztfamilie setzte, dazu
angetan, Beruhigung und Erholung zu versprechen. Gegen die Be-
handlungsmethoden selbst, Morphiumgaben, Elektro- und Hydro-
therapie, hatte Kirchner nichts einzuwenden. So erklart sich, wie
offen Kirchner sich der Begeisterung fiir den Arzt hingab.*

Trotz aller Fehldiagnosen, einschliesslich der Binswangers,
ist anzunehmen, dass Kirchner tatsachlich korperlich leidend, vom
Hungern und von Angsterfahrungen geschwacht war. Er diirfte sich
noch nicht vollig im Klaren gewesen sein, wie es mit seinem Leben
und seiner Kunst weiter gehen sollte. Spater schrieb er, er habe
im Bellevue mit der »Umformung des eigenen Lebens« begonnen.”
Bis dahin hatte er selbst mit dazu beigetragen, dass sich die Per-
son des ehemaligen »Briicke«-Kiinstlers und immer erfolgreicher
werdenden begabten Malers zugunsten des »Schicksals«, das Eber-
hard Grisebach in ihm sah und mit dem van Goghs verglich, und
des »hoffnungslosen« Falles, fiir den ihn Botho Graef unter Hinweis
auf Nietzsche hielt, aufgeldst hatte.? Der sicher und selbstbewusst
auftretende Berliner Bohemien war in den Augen seines Umfelds
zum Abbild prototypischer wahnsinniger Genies geworden. Dies
und auch das selbst auferlegte unruhige Leben, das Kirchner immer
mehr von Berlin als Lebensmittelpunkt entfernte, waren in der Tat
dazu angetan, eine Neuformung des »eigenen Lebens« zu versu-
chen oder, um es schlichter zu formulieren, noch einmal neu zu be-
ginnen. Wie aus nach 1920 veroffentlichten Arbeiten Binswangers

Der Kiinstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis

hervorgeht, hatte der Arzt eigene Vorstellungen iiber die ideale Le-
bensgeschichte des begabten Menschen, die er wihrend des Ersten
Weltkrieges entwickelte. Dies und die grundsatzliche Auffassung
des Arztes von der Integration psycho-physischen Leidens in die
Entwicklung und schépferische Arbeit einer Person werden Griinde
fur die Anziehungskraft Binswangers auf Kirchner gewesen sein.
Binswanger gab sozusagen eine Anleitung fiir Kirchners schon ge-
fasste Plane an die Hand. Kirchners Beitrag in diesem wechselsei-
tigen Prozess lasst sich anhand seiner Werke erhellen. Darin ver-
bildlicht er die spater niedergeschriebene Theorie des Arztes {iber
die geistig-seelische Entwicklungsgeschichte des Individuums und
diagnostiziert den eigenen psycho-physischen Zustand wie den
seiner Weggefahrten und seines Arztes. Die geistige Person ent-
warf Kirchner dabei fiir sich und sein Umfeld als Leitbild, auf das
er seine Neubestimmung griinden konnte.

Der Kiinstler als Diagnostiker

Kirchners Selbstbildnis als Kranker (Abb. 1) entstand 1917/18 zusam-
men mit weiteren Kopfbildnissen von Patienten, Arzten und Besu-
chernim Sanatorium, wo man ihm einen Arbeitsraum zur Verfiigung
gestellt hatte und wo Pfleger ihm beim Drucken der Holzschnitte
halfen. Kirchner wollte, wie er spater meinte, mit diesen Arbeiten
seine geistige Gesundheit unter Beweis stellen. Er habe im Belle-
vue »durch Arbeit den Beweis erbracht [...] nicht »seelisch« krank
zu sein [...J«” wobei als seelische Krankheit eine Psychose oder
Psychopathie verstanden wurde, also das, was seit der Herausbil-
dung von Psychologie und Psychiatrie seit der zweiten Halfte des
19. Jahrhunderts fiir abnormal gehalten wurde. Tatséchlich sollte
Kirchner Ende der 1920er Jahre explizit seine Vorbehalte gegen
Psychiater dussern, welche besondere Menschen, die geistig wei-
ter seien als sie selber, allzu leicht fiir ~abnormal« halten wiirden.*®
Kirchner, der ab ca. 1919 geradezu einen Kult um das Ideal der Ar-
beit trieb und damit ausschliesslich seine kiinstlerische Betdtigung
meinte, wird auch in der Bemerkung tiber seine Zeit im Bellevue
mit »Arbeit« seine kiinstlerischen Werke gemeint haben. Nun ist
tiber derartige Praktiken in Binswangers Sanatorium bislang kaum
etwas bekannt. Zumindest jedoch weiss man von einem weiteren
Fall, in dem die professionelle Arbeit als Beweis der Gesundung
im Bellevue vorgefiihrt wurde: Wie Kirchner mit seiner Bildserie,
wollte im April 1923 der Hamburger Kunst- und Kulturhistoriker
Aby M. Warburg mit einem wissenschaftlichen Vortrag auf seine
Entlassung aus der Anstalt hinwirken.” Beide Patienten versuchten
sich mit diesen Werken selbst zu behaupten, vielleicht auch gegen
die Diagnose des Arztes, was sich im Einzelnen auf der Grundlage
der bisherigen Informationen nicht schliissig rekonstruieren lasst.
Es scheint jedenfalls genug Raum fiir Spekulationen iiber die Di-
agnose seitens des Patienten gegeben zu haben. Das wiirde er-
klaren, weshalb Kirchner noch im Nachhinein meinte formulieren
zu missen, dass er gegen den Eindruck, er sei psychisch krank,

153



Abb. 2: Ernst Ludwig Kirchner, »Portrat des Kiinstlers«, 1916/18, evtl. Selbstaufnahme,

mit Widmung »van de Velde in dankbarer Freundschaft Ernst Ludwig Kirchner«, Bern,
Sammlung Kornfeld.

154

angearbeitet habe, obgleich Binswanger doch, soweit bisher be-
kannt ist, ein organisches Leiden diagnostiziert hatte. Kirchners
Bemerkung zeigt, dass er noch im Bellevue befiirchtete, fiir wahn-
sinnig erklart zu werden. Die Bildserie bannt diese Angst, indem
der Kiinstler sich mit seinem Psychiater auf einer Hohenlage als
Mitglied einer intellektuell aufstrebenden Gemeinschaft darstellt.
Kirchner hob damit auf den von van Gogh begriindeten Topos der
psycho-physischen Verbindung von Kiinstler und Arzt ab.”

Vergleicht man Kirchners Selbstbildnis mit einer wohl wenig
spater entstandenen Fotografie (Abb. 2), scheint der abgemagerte
korperliche Zustand mit den eingefallenen Wangen durchaus der
Wirklichkeit entsprochen zu haben. Die gekriimmten Finger verwei-
sen auf die tatsachlichen Einschrankungen, mit denen Kirchner bei
der Arbeit an den Holzschnitten zu kdmpfen hatte. Statt den physi-
schen Verfall zu beschonigen, treibt Kirchner ihn im Bild weiter. Er
stellt sich als degeneriertes Wesen dar: Wie in den Affendarstel-
lungen Darwins und Haeckels ist seine Kopfform in die Diagonale
gezogen.” Die kleinen, schrédg gestellten Augen férdern das anima-
lische Aussehen, das Kirchner, wie Gordon beobachtet hat, auch in
einem spiteren Olgemélde, einem weiteren Selbstbildnis als Kran-
ker,* gleichsam als Maske der Degeneration iiberstreift, die das in-
dividuelle Leiden in eine allgemeine Formel hebt. Kirchner schrieb
sich damit in eine Tradition des biologisierten Portrats ein, das in
der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts unter dem Einfluss der Ent-
wicklungstheorie Darwins und ihrer Popularisierung aufkam. Der
Kiinstler konnte nun, anders als die fiir die Literatur und bildende
Kunst des 19. Jahrhunderts bedeutende Metaphorik des kranken
Kiinstlers,” als Wilder, als Ursprungswesen in die Entwicklungsge-
schichte der Menschheit eingefiigt werden. Doch geht Kirchner iiber
diese Traditionslinie hinaus, fiir die Munchs »Urmensch« und van
Goghs Experimente mit affenartigen Schadelformen und niederer
Stirn in seinen Selbstbildnissen stehen mégen.”® Der hochgezogene
Schadel und die wie von Blitzen durchzuckte Stirn weisen auf das
hohe geistige Vermogen hin, das sich Kirchner selbst zuschreibt.”
Er nimmt damit eine damals durchaus verbreitete pseudo-wissen-
schaftliche Behauptung von der Kausalitat zwischen korperlichem
Verfall und geistigem Aufstieg auf, der man in Cesare Lombrosos
Ausfiihrungen tiber »Genie und Entartung« begegnet und die von
manchen Protagonisten der Geniedebatte um 1900 auch als trei-
bende Kraft fiir den Fortschritt der Menschheit angesehen wurde.”
Interessant ist weiterhin, dass diese Argumentation schon im No-
vember 1916 auf Kirchner projiziert wurde, wenn Grisebach meinte,
die Kunst Kirchners wachse, je mehr sein Korper verfalle.”

Dass Kirchner mit dem Motiv des Kopfes eine Darstellung des
reinen Geistes anstrebte, legt seine Illustration zu Georg Heyms
Gedicht »Das infernalische Abendmahl« (Abb. 3) nahe.** Aus den
Berggipfeln wéachst ein riesiger Kopf, dem die Menschen im Tal hul-
digen. Heyms Beschworung der Bergwelt als Friedens- und Hoff-
nungsinsel im Weltmeer der Zerstorung, aber auch die Metapho-
risierung der Bergwelt als Ort der Reinigung und Vergeistigung,
wie Fritz von Unruh sie 1918 sehnsuchtsvoll formulierte,* und die

Bettina Gockel






Vorstellung des Kiinstlers als Erlosergestalt werden hier in einer
emphatischen Bildformel miteinander verschmolzen. In einem OI-
gemalde von 1917 hatte Kirchner diese inhaltliche Aufladung von
Kopf und Berglandschaft auf Binswanger tibertragen, indem er den
riesigen Kopf des Arztes auf der Hohe der Bergkdmme darstellte.*
Diese Selbstreflektion und Idealisierung seiner Umgebung im Zei-
chen einer pathetischen Metaphorisierung des Geistigen entwi-
ckelte Kirchner im Bellevue zu einer Portratgalerie der Genialen:
Freunde, Mitpatienten, vor allem aber auch Binswanger selbst er-
scheinen als reine Geisteswesen mit hochgezogenen Schadeln und
hoher Stirn. Die Portréts Binswangers (Abb. 4 und 5),* die beiden
Bildnisse Henry van de Veldes, von denen eines schon kurz vor
dem Aufenthalt im Bellevue entstand,* die Kopfbildnisse Leon-
hard Franks,® Wilhelm van Vlotens,* des Arztes Dr. Mayer" und
des »Studenten (R. Binswanger)«*® geben davon Zeugnis. Kirchners
Pfleger konnten in diese Gemeinschaft aufgenommen werden.*
Denn sie gehdrten nicht nur zum therapeutischen Gesamtkonzept
der Anstalt, sondern hatten teil an der handwerklichen Umset-
zung der Holzschnitte. Indem gerade die Personen, die doch eher
mit ihren Handen dem Patienten dienstbar waren, als Geisteswe-
sen idealisiert wurden, konnte Kirchner seine Holzschnitte umso
mehr als Produkte geistiger Arbeit verstehen. Die jeweilige innere
Energie der Dargestellten wird in den Holzschnitt-Portréts durch
dynamische Strichlagen betont. Ist auch die Argumentation von
physischem Verfall und geistigem Aufstieg dem Selbstbildnis vor-
behalten, so wird doch Urspriingliches und Geniales in einen Zu-
sammenhang gesetzt, wenn sich die Kinder Binswangers als kleine
Wilde dem Kopf des Vaters wie einem Gotzenbild mit tédnzerischer
Anmut ndhern (Abb. 5). Der Kopf selbst wéchst aus dem Blattwerk
rechts hervor, so als wiirde sich die Szene in einem fantastischen
Dschungel abspielen. Die Nase des Arztes schliesslich sitzt wie der
Stamm eines Baumes im Gesicht, dessen Krone sich tiber der Na-
senwurzel in rechts und links ausschwingenden Zweigen entfaltet.
Binswanger ist inmitten eines vitalen Prozesses der Natur darge-
stellt, der seinem Kopf eine eigentiimliche, gleichwohl entriickte
Lebendigkeit verleiht. Die unregelméssig offenen Rander dieses
und der iibrigen Holzschnitt-Portrats suggerieren zudem ein po-
tenzielles Zusammenwachsen der Dargestellten zu einer geistigen
Familie oder zu einer »Republik der Genialen«, wie Nietzsche im
Rekurs auf Schopenhauer formulierte.”® Der ideengeschichtliche
Rahmen des Nietzsche-Lesers Kirchner wurde jedoch gesprengt
von seiner eigenen, zwischen Verlust und Selbstvergewisserung,
Bewusstsein und Angst oszillierenden existentiellen Situation.
Kirchner versetzt sich als Schopfer dieser Serie selbst an die Stelle
des Diagnostikers, der das geistige Wesen der von ihm dargestell-
ten Menschen zu erkennen meinte und verbildlichen konnte.” Wie
Kirchner den Arzt und seine Familie aus dieser Situation heraus den
schopferischen, geistigen Fahigkeiten des Kiinstlers anverwan-
delte, zeigt eine Episode des Besuchs des Ehepaares Binswanger
bei Kirchner, nachdem dieser das Bellevue verlassen hatte und die
Sommermonate auf der Stafelalp bei Davos verbrachte.

156

Abb. 4: Ernst Ludwig Kirchner, »Kopf Dr. Ludwig Binswanger<, 1917/18, Holzschnitt, Bern,
Sammlung Kornfeld.

Bettina Gockel



Abb. 5: Ernst Ludwig Kirchner, »Kopf Dr. Ludwig Binswanger«, 1917/18, Holzschnitt, Bern, Sammlung Kornfeld.

Der Kiinstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis 157



Abb. 6: Ernst Ludwig Kirchner, »Frau in der Nachte, 1919, Holzschnitt, Bern, Sammlung
Kornfeld.

158

Der Besuch, der im September 1919 stattfand, war der Betrach-
tung von Kirchners »Wintermondlandschaft<> (Abb. 19), vielleicht
auch weiterer Bilder mit 4hnlichem Motiv gewidmet, aber wohl auch
dem gemeinsamen Erlebnis eines Naturschauspiels in den Bergen.”
Der Arzt und seine Frau Hertha konnten sich dem Leben und Erle-
ben des Kiinstlers, der besonderen Art, seine Umgebung wahrzu-
nehmen, nahe fithlen. Wie die »Wintermondlandschaft« zeigt, war
er offenbar in der Lage, das Gesehene in eine allgemeine, farblich
und formal gesteigerte Formel zu fassen, die iiber das indivuell Ge-
sehene hinausging. Im Oktober erwédhnte Kirchner dann in seinem
Tagebuch: »Holzschnitt Frau Binswanger angefangen<, und einen
Tag spéter schreibt er: »Holzschnitt Frau Binswanger weiter und
gedruckt. Er hat etwas Geistiges bekommen, fraglos« (Abb. 6).*
Dass Kirchner gleich nach dem Besuch seine eigenen Eindriicke
kiinstlerisch verarbeitete, wére fiir ihn typisch gewesen.” Nun geht
man jedoch bisher davon aus, dass das Bild Marie-Luise Binswan-
ger, Ehefrau und Witwe von Dr. Robert Binswanger, darstellt und
nicht die Ehefrau Ludwig Binswangers d. J. In der Tat zeigt das Bild-
nis Ahnlichkeit mit einem im Bellevue gefertigten Holzschnitt von
Marie-Luise Binswanger.”® Beide Bildnisse weisen hohe Wangenkno-
chen und ein spitz zulaufendes Gesicht auf. Mit dem Argument der
Ahnlichkeit liesse sich jedoch ebenso gut auf die gebogene Nase
Frau Hertha Binswangers und auf ihr grossflachiges Gesicht verwei-
sen, wie es in einer Fotografie zu sehen ist, die sie zusammen mit
ihrem Gatten zeigt (Abb. 7). Diese fiir sie charakteristischen Ziige
entsprechen durchaus dem Holzschnitt »Frau in der Nacht«. Auch
das Motiv der Sternennacht wiirde zum Anlass des im Monat zuvor
stattgefundenen Besuchs passen. Wichtiger als diese Identifizie-
rungsversuche scheint jedoch, dass Kirchner sich einer tradierten
Ikonografie des Gesichts bediente. Diese war in van Goghs Port-
rit des Dichters Eugene Boch (Abb. 8)7 vorgepragt. Boch erscheint
schmalgesichtig, mit hohen Wangenknochen und hervorstechender,
gebogener Nase. Die groben Pinselstriche, vorwiegend in Orange,
verlebendigen das Gesicht, zeigen aber auch die Furchen und Falten
des Asketen an. Das Halbprofil bringt die hohle, zerfurchte Wange
zur Ansicht. Die Augen begegnen dem Betrachter nicht und doch
wird Boch genauso wenig wie die »Frau in der Nacht« zum Objekt,
das sich der Betrachter aneignen konnte, zu stolz, zu abweisend und
hart ist die Haltung, deren Wirkung sich der Umsetzungsweise ver-
dankt. So iibernehmen im Holzschnitt wie im Gemaélde die Spuren
der Bearbeitung eine mimetische Funktion fiir die Charakterisie-
rung des Gesichts. Die Koinzidenz zwischen Kirchners Kopfbildnis
und van Goghs Portrat verstarkt sich schliesslich dadurch, dass
beide Kiinstler die nachtlichen Himmelsphanomene fiir die inhaltli-
che Deutung der jeweils dargestellten Person nutzen. So hatte van
Gogh den Dichter zu einem geheimnisvollen Menschen verklaren
wollen. Der Nachthimmel diente dem Kopf als Kulisse, der selbst wie
ein Stern erstrahlen sollte.” Kirchner hatte in Kreuzlingen die Briefe
van Goghs gelesen und mochte auf diese Stelle gestossen sein, um
nun seinerseits die Darstellung der Sternennacht zur Evokation des
Geistigen zu nutzen.*”

Bettina Gockel



Abb. 7: Ludwig Binswanger mit seiner Frau Hertha, Gebr. Buchenberger, ca. 1930,
Fotografe.

Abb. 8: Vincent van Gogh, »Der Dichter Eugéne Boch«, Sept. 1888, Ol auf Leinwand,
60 x 45 cm, Paris, Musée d'Orsay.

Der Kiinstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis

Van Gogh nahm einen Kiinstlergefahrten bildlich in das kiinst-
lerische Lebensideal der asketischen, metaphysischen Bestimmung
des Kiinstlers auf und beforderte damit seine eigenen Vorstellun-
gen einer zukiinftigen idealen Kiinstlergemeinschaft, die er in der
Gegenwart nicht zu realisieren vermochte. Dagegen bezog Kirch-
ner eine Person aus der Binswanger-Familie wie auch den Arzt als
Teil der Kreuzlinger Bildserie in die geistige Selbstverklarung und
das Ideal einer kreativen Gemeinschaft mit ein. Er traf damit den
eigenen Anspruch und den Forschergeist Binswangers. Auch des-
halb dirfte Binswanger von Kirchners Holzschnitten, die er dem
Arzt Gibereignete, so angetan gewesen sein, dass er sie nicht nur
in seinem Arbeitszimmer stets vor Augen hatte, sondern sich mit
ihnen auch zeitweise in seinem Schlafzimmer umgab.®° Es scheint,
dass Kirchner den Topos vom wahnsinnigen Kiinstler um den Preis
der Integration, der Assimilation an Binswangers therapeutisches
Ideal abgewehrt hatte. Denn das Konzept der Vergeistigung der
Person war fiir Binswanger der Ausgangspunkt seiner anthropolo-
gisch-phanomenologischen Psychiatrie.

Wissenschaft von der »geistigen Person«

Zur Zeit des Ersten Weltkrieges hatte Binswanger seine Studien
der Philosophie, Literatur und Kunstpsychologie intensiviert.®" Ab
1913 beschaftigte er sich mit der phdnomenologischen Philosophie
Edmund Husserls, die fiir den Arzt von entscheidender Bedeutung
werden sollte.®” Die philosophische Grundlegung von Psychologie
und Psychiatrie sollte es erlauben, eine ganzheitliche Auffassung
vom Kranken als Person — theoretisch wie praktisch — zu erlangen.
Dabei war Binswanger an der praktischen Umsetzung seiner Aus-
fihrungen gelegen. Die »Personwissenschaft«, die er in den Jahren
des Weltkrieges und der Zwischenkriegszeit entwickelte, legte er
1922 in seinem Buch »Einfiihrung in die Probleme der allgemeinen
Psychologie« vor.®” Der zweite Band dieses Werks, der die psy-
choanalytische Anwendung seiner Theorie hatte darlegen sollen,
kam nie zustande.®* Zu sehr hatte sich Binswanger schon von der
Psychoanalyse entfernt, die doch seine Ausbildung gepréagt und
zu seiner Doktorarbeit bei C. G. Jung gefiihrt hatte. Auch blieb er
mit Freud bis zu dessen Tod in einem freundschaftlichen Kontakt
und fiihrte eine wissenschaftliche Korrespondenz,® die die Uber-
gange zwischen phdnomenologisch-anthropologischer Denkweise
und Praxis auf der einen und der Psychoanalyse auf der anderen
Seite greifbar werden ldsst. Binswanger, der seine sich erst ent-
wickelnde Methode gegen den Vorwurf des Mystizismus und der
Metaphysik zu verteidigen hatte, wurde von Freud wohl nie als
Konkurrent angesehen. Seine Rolle unterschied sich damit von der
des genialen Otto Gross. Dieser stellte mit der sozialen und po-
litischen Wendung der Psychoanalyse eine schwerwiegende Her-
ausforderung an eine Wissenschaft dar, die reine Medizin bleiben
wollte. Binswangers entgrenzender Ansatz wies in die entgegen-
gesetzte Richtung. Er schien die Wissenschaft vom Innenleben des

159



Menschen philosophisch aufzuweichen, ja eine esoterische Wende
zu betreiben, die der Durchsetzung der »Wissenschaft von der
Seele«*® zwar aus Freuds Sicht nicht forderlich war, sie aber auch
nicht bedrohte. So klingt es denn auch tiberlegen amiisiert, wenn
Freud den »Zwist« mit Binswanger in ein schones und schlagendes
Bild setzte. Binswanger bewohne in konservativer Haltung die obe-
ren Etagen des Seelengehauses, wo Kunst und Religion zu Hause
seien. Er, der revolutionare Wissenschaftler, begniige sich mit dem
Parterre und dem Souterrain, sprich dem Ort der Triebe, dem Bins-
wanger geflissentlich aus dem Wege ging.’

Binswanger kritisierte an der zeitgendssischen Psychiatrie,
dass sie die Krankheit wie die kranke Person isoliert voneinan-
der betrachte und sich darauf beschranke, beides zu kategorisie-
ren und begrifflich zu fassen. Er wollte sich hingegen der Person
als psycho-physischer Ganzheit widmen, diese als Arzt gewisser-
massen erleben und so verstehen, inwiefern die Krankheit Teil
dieser Person sei.’® Obgleich auch Binswanger sich nicht ganz der
Rede iiber Normalitat und Anormalitat enthélt,®® geht doch das Be-
streben deutlich dahin, die kategorische Unterscheidung zwischen
Krankheit und Gesundheit, kranker und gesunder Person fir ob-
solet zu erachten. Dafiir zielt Binswanger auch auf eine Synthese
biologischer und psychiatrischer Diagnostik. Beides scheint ihm
untrennbar miteinander verbunden, wobei er dazu tendiert, die
hirnanatomische und neurologische Fixierung der medizinischen
Psychiatrie als Naturwissenschaft zu kritisieren. Objektiv ist fir
Binswanger auch das aus der Anschauung gewonnene Verstehen
der Person bzw. des so aufgefassten Patienten.

In einem Vortrag, den er 1927 vor der Gesellschaft »Die Hirn-
rinde« hielt, formulierte Binswanger noch einmal dezidiert sein
Konzept der »geistigen Persone, ein Begriff, den er ab Mitte der
1920er Jahre durch den der »inneren oder geistigen Lebensge-
schichte« zu ersetzen begann.”® Hier kommt er nun zu Erlduterun-
gen, die fiir den Fall Kirchner wie fiir dessen Kreuzlinger Bildserie
erhellend sein diirften. Binswanger fiihrt aus, dass eine organische
Funktionsstorung nicht von »einer Abknickung oder Umbiegung
der lebensgeschichtlichen Kurve [...]<" zu trennen sei und bezieht
sich dabei, wie schon in seinem Buch von 1922, auf Scheler, Husserl
und Hoénigswald.” Er beschreibt eine Dialektik von kérperlicher
Hinfalligkeit und geistigem Aufstieg, die Kirchner schon in seinem
Selbstbildnis von 1917/18 verbildlicht hatte und die direkt Kirchners
Wunsch nach einer Umformung des eigenen Lebens entsprach.

So kann die organische, die Ausiibung des Berufs storende
Krankheit (im Fall Kirchners das diagnostizierte, vermeintliche Rii-
ckenmarksleiden), durch ihre geistige Verarbeitung zu Erlebnisge-
halten und schliesslich zu einer Wende im Leben fithren. Indem
sich der Kranke dem stellt, zeigt er sich schon als starke geistige
Person, wie Binswanger anhand von Augustinus' »Confessiones«
ausfiihrt. Fiir Augustinus habe das Gliick allein »in der Hingabe an
das Geistige<” gelegen. Doch ist diese »Vertiefung in die innere
Lebensgeschichte« und die Wende zum »Eigensten, Individuells-
ten des Individuums, zu seinem eigentlichen Wesen« kaum jedem

160

Menschen moglich, sondern vor allem »geistig Auserwéhltens.
Deren Format lasst sich gleichsam in »Riesenlettern« ablesen.”
Zumindest die in den 1920er Jahren verfassten Veroffentlichungen
legen nahe, dass sich Binswangers therapeutisches Ideal nicht nur
auf die Praxis, sondern auf eine literarisch gepragte Idee und Tra-
dition stiitzte.

Lenkt man nun den Blick zurtick auf Kirchners Kreuzlinger
Kopfserie, so wird deutlich, dass Kirchner eine Galerie von Aus-
erwdhlten dargestellt hatte, die Binswanger spater hypothetisch
beschrieb. Fiir diejenigen unter den Portratierten, wie den Pazi-
fisten und Dichter Leonhard Frank, die bei Binswanger in Behand-
lung waren,” sowie fiir Kirchner selbst lag in der Verbildlichung
und in Binswangers vergeistigter Psychiatrie die Moglichkeit, die
psychische und physische Belastung wahrend des Ersten Weltkrie-
ges positiv zu verstehen. Anders als einfache Soldaten, konnte die
Elite der Intellektuellen und Kiinstler in Binswangers Heilanstalt
darauf vertrauen, dass ihre Krise als Wende zum Geistigen aufge-
fasst wurde. Nicht der Heilungsprozess, der im Zusammenhang des
Krieges ohnehin eine ambivalente Bedeutung erhielt, sondern die
Erkenntnis des eigenen Wesens stand im Vordergrund. Der Arzt
hatte seinerseits die idealen Probanden gefunden, die empirisch
zu belegen schienen, dass eine psycho-physische Krise als voll-
standig in die Person Integriertes aufgefasst werden konnte, als
etwas Konstruktives, das deren innere Lebensgeschichte auf den
urspriinglichen Bauplan des individuellen Daseins zu lenken ver-
mochte.

Damit war eine Abkehr von der dusseren Krise des Ersten
Weltkrieges gegeben, obgleich Binswanger die Wende zum Geis-
tigen nicht als Weltflucht verstanden wissen wollte. Es ist nahe
liegend, dass fiir einige der politisch links stehenden Patienten und
Besucher, fiir Leonhard Frank, den marxistischen Biologen Julius
Schaxel, wohl auch fiir Henry van de Velde, der Kirchner auf die
»Weissen Blétter« René Schickeles aufmerksam machte, Binswan-
gers Konzept der Vergeistigung mit der Utopie einer »Revolution
des Geistes« kompatibel war, die im Zuge der russischen Oktober-
revolution und der deutschen Revolution von 1918/19 ausgerufen
wurde.” Die rein kiinstlerische und intellektuelle Variante dieser
Formel, die nichts mit dem aktionistischen Geist eines Kurt Hiller
zu tun hatte, traf sich in der Vorstellung einer Umkehr durch das
Geistige und einer Freisetzung schopferischer Krafte mit dem psy-
chiatrischen Konzept. Es ist wahrscheinlich, dass Kirchners Sym-
pathien fir Sozialismus und Kommunismus, die er erst Ende der
1920er Jahre artikulierte, hier ihre Wurzeln haben.” In eine politi-
sche Kunst sollte Kirchners Beriihrung mit den pazifistischen und
kommunistischen Patienten und Freunden im Bellevue jedoch nicht
miinden. Eher noch wendete er das therapeutische Ideal einer ver-
geistigten Elite in eine ideologische Verklarung seiner Lebensum-
gebung in den Schweizer Bergen. Bevor auf Kirchners utopische
Gestaltung seiner selbst in der bauerlichen Lebensgemeinschaft der
Schweizer Berge eingegangen wird, sollen Kirchners und Binswan-
gers Lehren von der inneren Wahrnehmung untersucht werden. In

Bettina Gockel



wechselseitiger Erhellung verdeutlichen sie den Ansatz einer inne-
ren Anschauung als Instrumentarium diagnostischer und kiinstle-
rischer Erkenntnis und Praxis. Zumindest dem Anspruch nach war
dies nicht als mystizistisch zu verstehen. Diese Vorstellung vom
inneren Sehen und inneren Bild sollte die Grundlage fiir Kirchners
Selbststilisierung und seine Bildschopfungen um 1919 bilden.

Die Wahrnehmung des Kiinstlers als psychiatrische Praxis

In Briefen aus Kreuzlingen an den Jenaer Philosophen Eberhard
Grisebach setzte sich Kirchner mit dessen Gedanken iiber Kunst
und mit einem Manuskript auseinander, das Grisebach tiber den
Kiinstler verfasst hatte.” Kirchners Vorstellungen tiber eine The-
orie der Kunstschopfung und Kunstrezeption scheinen ihm selbst
noch in der Entstehung begriffen zu sein, wenn er schreibt: »Ich
glaube kaum, daB ich mit Worten ausdriicken kann, was mir vor-
schwebt [...].<” Mit dieser Bemerkung distanziert sich Kirchner aber
auch schon von einer begrifflich orientierten Lehre und teilt damit
Binswangers Skeptizismus gegeniiber kategorischen Systemen.
Wie er das »Geheimnis, das hinter allen Vorgangen und Dingen der
Umwelt steht«*°, fassen will, ein Geheimnis, welches das »Wesen<
eines Menschen mit der Ganzheit der Welt verbinde, beschreibt er
anhand einer Gespréchssituation, in der er sich als passiver Rezi-
pient versteht, als jemand, der sich »entselbstet«

»Denken Sie, ein Mensch sitzt uns gegeniiber und wir spre-
chen miteinander und plotzlich erscheint in dem Gesprach tiber
seine eigenen Erlebnisse dieses UnfaBbare, das man Geheimnis
nennen konnte. Es verleiht seinen Ziigen seine ureigenste Per-
sonlichkeit und erhebt sie doch gleichzeitig iiber das Personliche.
Wenn es mir gelingt, mit ihm in dieser, ich mochte fast sagen Eks-
tase in Verbindung zu treten, kann ich sein Bild malen und doch ist
dieses Bild, so nah es ihm selbst ist, eine Umschreibung des groBen
Geheimnisses, und es stellt im letzten Grunde nicht die einzelne
Personlichkeit dar, sondern ein Stiick der in der Welt schwebenden
Geistigkeit oder des Gefiihls.<*

Der Kiinstler sieht mit dem inneren Auge »ohne eigenes Zutun
unter der BewuBtseinsschwelle« und scheint in der Lage zu sein,
das Wesen eines Menschen, aber auch das einer Landschaft oder
eines Gegenstandes im Kunstwerk vermitteln zu kénnen.®

Die Féahigkeit passiver Versenkung, die Kirchner als sein Ar-
beitsmittel beschreibt, sollte in der Psychiatrie, wie Binswanger in
einem Vortrag (iber Phdnomenologie im Jahr 1922 ausfiihrte, hel-
fen, zu einer ganzheitlichen Auffassung des Patienten zu gelangen,
um dessen Wesen erkennen zu kénnen. Als Instrument einer sol-
chen neuen Art von Psychiatrie galt Binswanger eine Wahrneh-
mung, die nicht dusserlich, sondern innerlich sei, die nicht auf die
Beschreibung und Erklarung von »Eigenschaften, Elemente[n] oder
Funktionen<® ziele, sondern das innere, geistige Auge betreffe.
Seinem Publikum, der »Versammlung des schweizerischen Vereins
fiir Psychiatrie in Ziirich«, empfahl er als Vorbild die gesteigerte

Der Kiinstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis

Abb. 9: Ernst Ludwig Kirchner, »Bauerntanz«, Radierung, 1. Zustand, abgebildet in: Das
Kunstblatt, hrsg. von Paul Westheim, 7. Jg., 1923, Heft 3, S. 92.

161



Abb. 10: Ernst Ludwig Kirchner, »Alpsonntag, Szene am Brunnenc, 1919/24, Ol auf Leinwand, 168 x 400 cm, Bern, Kunstmuseum.

Erkenntnisfahigkeit des Kinstlers und verwies u. a. auf van Gogh,
der das Wesen von Naturgegenstdnden habe erkennen kénnen.
Allgemein formuliert er:

»Nun gibt es aber Menschen, die wissen, daB es auBer der
sinnlichen Wahrnehmung noch eine andere Art unmittelbarer, di-
rekter Kenntnisnahme oder Erfahrung von etwas gibt, und auBer
der begrifflichen Zerlegung in einzelne Elemente noch ein anderes,
urspriinglicheres und totaleres geistiges Erfassen. Zu solchen Men-
schen gehoéren u. a. die echten Kiinstler.«*

Interessanterweise bezieht sich Binswanger auf Kiinstler wie
van Gogh, Flaubert und Dostojewski, die als genial, aber als psy-
chisch oder physiologisch krank galten. Im Sinne von Karl Jaspers’
Pathografie van Goghs, auf die sich Binswanger berief,* sollte die
psychische Erkrankung bis zu einem gewissen Grade jedoch nur
als Ausloser einer schon zuvor vorhandenen, ganz aussergewdhn-
lichen Begabung fiir eine innere Erkenntnisfahigkeit erachtet wer-
den. Binswanger ging es nicht in erster Linie um diesen Zusam-
menhang von Genialitat und Krankheit. Vielmehr war fiir ihn der
Kinstler das Modell geistiger Wahrnehmung. Das zeigt sich auch

162

darin, dass er das »Pantheon« pathografisierter Kiinstler um Franz
Marc erweiterte. Marc, der nie pathografisch diagnostiziert oder
einer psychiatrischen Behandlung ausgesetzt worden war, avan-
cierte zum Vorbild kiinstlerischen Geistes und kiinstlerischer Er-
kenntnisfahigkeit, hatte er sich doch selbst, zusammen mit Kan-
dinsky, dem Geistigen als kiinstlerischem Programm verschrieben.

Obgleich sich Binswanger bemiiht, die kiinstlerische und wis-
senschaftliche Wahrnehmung nicht gleichzusetzen, folgert er doch,
dass der Wissenschaftler selber ein Talent fiir diese Auffassungs-
gabe mitbringen misse.”” Als Herausforderung diirfte es seinen
Fachkollegen erschienen sein, dass er das Thema seines Referats
zu dessen Methode erklarte. Kein Uberblick, auch kein ausgefeiltes
Theoriegebaude sollen dargelegt werden, sondern es gelte, das
Thema »hell vor das geistige Auge zu bringen«, was den Zuhorern
schon jene Haltung der Wahrnehmung abverlangte, die Binswanger
zu erlautern gedachte und die sein Publikum von logisch, begriff-
lich begriindeter kritischer Rezeption suspendierte. »Anschaulich-
keit<®® ist das Ziel, das es Binswanger ermdglichen sollte, Beobach-
tungen und Phanomene aus dem Bereich der bildenden Kunst, der

Bettina Gockel



Abb. 11: Ernst Ludwig Kirchner, »Sonntag der Bergbauern, Alpsonntag«, 1923/34, Ol auf Leinwand, 170 x 400 cm, Berlin, Bundeskanzleramt.

psychiatrischen Theorie, der Philosophie und der psychiatrischen
Fallgeschichte erhellend aufeinander zu beziehen. Man habe nicht
eine subjektive Methode vor sich, die mystisch oder metaphysisch
zu nennen sei, sondern ein objektives Erkenntnisinstrument fiir
die Praxis. Dies eroffne einen methodischen Weg, »auf dem man
schrittweise von der empirischen individuellen Einzeltatsache zu
iiberempirischen allgemeinen oder reinen Wesen vorschreitet«.®
Binswanger praktizierte diesen Ansatz im Zusammenhang
einer Psychiatrie, fiir die die liebende Hingabe an den Patienten
zur Grundlage einer vertiefenden, phanomenologischen Anschau-
ung des Menschen wurde. Kirchners weitere Ausfithrungen tiber
die »liebende Erkenntnis«, welche die »Kraft der Sinnlichkeit« um-
leite und das Werk zum Symbol werden lasse,* fiigen sich in dieses
sozial begriindete Wahrnehmungskonzept als Erkenntnisprozess
ein. Die Begriffsreihen, die Kirchner aufstellt, um die Grundlagen
seiner Arbeit zu vermitteln, schliessen jeweils »Leben« und »Sinn-
lichkeit« von Begriffen ein, die das innere Erleben als Erkenntnis
und Sehen bezeichnen: »So weit ich selbst beurteilen kann, be-
stimmten 3 Dinge mein Schaffen: Traum, Leben und Erkenntnis oder,

Der Kiinstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis

wenn Sie wollen, Vision, Sinnlichkeit, Psyche.<”' Kirchner folgerte
aus diesem Konzept im Mai 1919, dass fiir ihn die »sinnlich freudige
Schaffensperiode [...] fiir immer vorbei«” sei und verpflichtete sein
Leben und seine Kunst damit auf die Verwirklichung der »geistigen
Person«und einer vergeistigten Kunst, die auch der Betrachter nur
mit dem inneren Auge begreifen kénne.

Binswangers Faszination fiir den Kiinstler und dessen Vor-
bildfunktion fiir den Wissenschaftler liessen ihn kaum die Frage
der Heilung des kranken Kiinstlers oder idealen Patienten beriih-
ren, die in einer Art Selbstheilungsprozess als Selbsterkenntnis
begriffen schien. Als Binswanger 1921 drei Monate eine kreativ be-
gabte Patientin zu behandeln hatte, deren Fall er 1944/45 ausfiihr-
lich darlegte,” begriff er ihren angekiindigten Selbstmord letzt-
lich als »notwendige Erfiillung des Lebenssinns dieses Daseins«.%
Die fast ehrfiirchtige Beschaftigung mit dem besonders begabten
Menschen und dessen Ganzheitlichkeit erschwerte es offensicht-
lich, tiberhaupt zu helfen. Der Fall Ellen West verweist, wie die
jiingste Forschung zeigen konnte, auf die problematische, wenn
nicht dunkle Seite der philosophischen Psychiatrie Binswangers

163



mit ihrer Affinitat zum Kiinstlerischen und zur Hochbegabung.” Das
mannliche Ideal der vergeistigten Person konnte Binswanger indes
kaum in Ellen West verwirklicht sehen. Und doch scheint er seine
Idee vom idealen Wesensgrund des Individuums auf diese Patientin
projiziert zu haben, die ihrerseits die kreative Betdtigung als Sinn
stiftend begriff, kleine Prosastiicke und Gedichte verfasste und zu-
gleich von Todessehnsucht und Essstérungen gequélt wurde.”®

Binswangers Verklarung der »Auserwéahlten« und ihrer Leiden
musste den Arzt in den Augen der Patienten, die tatsachlich Hilfe
suchten, hochst ambivalent erscheinen lassen. Kirchner, der an-
ders als Ellen West in der Lage war, das therapeutische Ideal Bins-
wangers fiir eine Neuorientierung und Stabilisierung seines Lebens
zu nutzen, scheint auch diesen Eindruck in einem seiner Portrats
Binswangers verbildlicht zu haben (Abb. 5). In dem querformatigen
Holzschnitt lasst Kirchner Binswangers Augen so hinter den spie-
gelnden Brillenglasern verschwinden, dass nicht nur eine visuelle
Formel fiir eine metaphysische Wahrnehmungsfahigkeit gefunden
scheint. Auch ein unheimlicher Eindruck wird durch die unnahbar
wirkende Person geweckt. Nun konnte Kirchner fiir die bildliche
Darstellung des Arztes auf eine Stelle in Alfred Kubins Roman »Die
andere Seite« aus dem Jahr 1909 Bezug nehmen. Kubins »phantas-
tischer Romane, der sich in Kirchners nachgelassener Bibliothek
befand,” erinnert ohnehin an manche Leitmotive im Bellevue: Die
Annahme einer Vertiefung der Wahrnehmungsfahigkeit und Da-
seinsform durch die Krankheit, die ideale Gemeinschaft der Traum-
gefahrten, schliesslich die Uberzeugung, dass das Traumreich eine
nur wenigen zugangliche Ebene sei, als solche aber nicht als roman-
tische Stimmung, sondern als Realitdt zu verstehen sei.”® Entschei-
dend ist die Art und Weise, wie Kubin den Herrscher des Traumrei-
ches charakterisiert und diesen selbst als Kranken darstellt. Erst
bei einem seiner Anfalle gewinnt der Meister einen Ausdruck der
Augen, der seinen Zugang zum transzendenten Reich signalisiert.
Von diesen, wie sich herausstellt, blicklosen Augen, sind die Un-
tertanen magisch angezogen und zugleich in einen fiirchterlichen
Bann geschlagen. Kubins Alter Ego, der Zeichner, der selbst zwi-
schen den Wirklichkeitsebenen der Realitat und des Transzenden-
ten vermittelt, berichtet: »[...] Seine [Pateras] Augen glichen zwei
leeren Spiegeln, welche die Unendlichkeit auffingen. Mir kam der
Gedanke, daB Patera gar nicht lebe — wenn Tote schauen konn-
ten, das waren ihre Blicke.«*® Ubertragen auf Kirchners Portrét von
Binswanger, ist nicht nur die erhohte, liebende Zuwendung des
Arztes zum Leben, die durch die beschwingt ihm zugewandten Kin-
der betont wird, sondern auch die in der Uberhéhung des Inneren
angelegte Verkehrung zum Destruktiven dargestellt. Jene Frage
»aus Urzeiten«, die dem Zeichner in Kubins Roman entfahrt, »Pa-
tera, warum hast Du nicht geholfen?«,'”® musste sich auch Kirch-
ners Arzt stellen lassen.

Binswanger selbst, der sich ganz fiir eine humane Psych-
iatrie einsetzen wollte und zeitlebens daran festhielt, wére eine
solche Perspektive als Missverstandnis seiner Intentionen erschie-
nen. Kirchner erkannte indes die Problematik des therapeutischen

164

Ideals, dem er sich selbst unterzogen hatte, als er schon am 9. Juli
1919 in sein Tagebuch schrieb: »Diese Psychiater sind erstklassige
Menschenschinder und Tauscher. Jonglieren mit dem Geistigen ist
nicht schwer, aber man verdirbt die Menschen anstatt sie zu ret-
ten.<% Die helle Begeisterung fiir die »feine Reinigungskur bei Dr.
Ludwig«'®, von der er noch im August 1918 an Henry van de Velde
geschrieben hatte, war einer kritischen Haltung, wenn nicht bit-
terer Enttduschung gewichen. Und dennoch konnte er sich in der
Folgezeit vom alles umfassenden Konzept der Vergeistigung nicht
mehr 16sen.

Kirchners Utopie der Bauern- und Bergwelt

Nach der Entlassung aus dem Bellevue entschied sich Kirchner,
endgiiltig in der Schweizer Bergwelt zu leben. Er wohnte im Haus
»In den Larchen«, ab Herbst 1923 im »Wildbodenhaus« bei Davos
und verbrachte einige Sommer auf der Stafelalp, wo er in einer
demokratisch organisierten bauerlichen Gemeinschaft lebte.'” Die
Bauern stilisierte Kirchner zu Vorbildern einer reinen, urspriingli-
chen Lebensweise.'” Schon seit 1917 hatte er den Typus des Bauern
mit hageren Gesichtsziigen, tief gefurchtem Gesicht und monumen-
talem Schédel in die Reihe genialischer Wesen, die er im Bellevue
portrétierte, aufgenommen.'” 1923 wurde im »Kunstblatt« ein post-
humer Text von Botho Graef und ein Text von Gustav Schiefler ab-
gedruckt,'® fiir den Kirchner ohne zu zégern die Reproduktionser-
laubnis seiner Bilder gab.'"” Uber die Halfte der Abbildungen waren
dem Bauernleben gewidmet. Kirchner wird von Graef und Schiefler
als weltabgewandter Kiinstler und »mystischelr] Erdenbiirger<®
verklart. Die bauerlichen Motive werden als innere Bilder verstan-
den, so dass eine wechselseitige Bestatigung der erhohten inne-
ren Wahrnehmungsféahigkeit des Kiinstlers und der Projektion der
Vergeistigung auf das bauerliche Milieu stattfindet. Suggestiv wird
dann ein Auszug aus Ernst Blochs »Geist der Utopie« mit Kirch-
ners Radierung »Bauerntanze« illustriert (Abb. 9). Fiir Bloch sind
Farbe und Zeichnung Mittel einer metaphysischen Kunst, die das
Geheimnisvolle von Selbst und Welt fiihlbar werden lassen. Ist das
fiir Bloch in van Goghs Kunst idealtypisch vorgepragt, konnen nun
die fedrigen Striche in Kirchners Radierung Blochs Beschreibung
vermitteln, dass »das Gezeichnete in allen Erscheinungen, das un-
begreiflich uns Verwandte, uns Verlorene, Nahe, Ferne, Saishafte
der Welt« erhellt.'”

In panoramaartigen Gemalden, die Kirchner ab 1919 erar-
beitete" und die Bauern — Kinder, Erwachsene und Alte — zeigen
(Abb. 10 und 11), entfernte sich Kirchner indes von der erscheinungs-
haften, metaphysischen Wirkung der Radierung. Nun wandte er sich
einer ornamentalen Figuren- und Formauffassung und einer bun-
ten, an Volkskunst erinnernden Farbgebung zu."
Ton der Szenen deutet auf den durchaus individuellen Charakter

Der marchenhafte

von Kirchners utopischer Verklarung seiner Lebensumgebung hin.
Der Bezug auf Marchen und Traum sollte nicht als Riickzug in eine

Bettina Gockel



Abb. 12: Ernst Ludwig Kirchner, »Selbstbildnis mit Hirtenhute, 1919/20, Kohle auf glattem
Papier, 49 x 35,2 cm, Wuppertal, Von der Heydt-Museum.

Abb. 13: Ernst Ludwig Kirchner, »Hirte«, Fotografie, nach 1919, Davos, Kirchner Museum.

Der Kiinstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis

i
}
)
i
§
i

Abb. 14: Vincent van Gogh, »Alter Schiffer«, 1883, Kreidezeichnung.

165



Abb. 15: Ernst Ludwig Kirchner, »Riickkehr der Tiere, Stafelalp<, 1919, Ol auf Leinwand, 120 x 168 cm, Davos, Kirchner Museum.

166 Bettina Gockel



andere Welt verstanden werden, sondern, wie Kirchner die Lektiire
orientalischer Marchen gegeniiber Nele van de Velde erklarte, das
Erlebnis der Gegenwart vertiefen helfen." Auf die bauerliche Welt
wurde zwar eine verloren geglaubte, paradiesisch friedliche Welt
projiziert, die aber durch die klaren Konturen und kréftigen Farben
ihrer Verbildlichung vital und bestandig erschien.

Die Ideen- und Traumwelt, der Bloch als Quelle einer zu erneu-
ernden Wirklichkeit nachhing, schien sich fiir Kirchner schon mit
dem Leben im béuerlichen Milieu und in der Bergwelt verwirklicht
zu haben. Das zeigt sich auch daran, dass sich Kirchner zumindest
zeitweise ausserlich an die neue Lebensumgebung zu assimilieren
suchte. So liess er sich ein fantastisches und zugleich bauerliches
Arbeitskostiim von einem der Bauern anfertigen." Der arbeitende
Kiinstler konnte sich so als Teil einer ohnehin von ihm idealisierten
Gemeinschaft von Menschen begreifen, die noch einer urspriingli-
chen Einheit von Leben und Arbeit verbunden schien.

In einer Kohlezeichnung, die Kirchner mit Hirtenhut zeigt
(Abb. 12), glich er sich denn auch der &dusseren Erscheinung der
Menschen an, in deren Nahe er nun lebte und die er fotografierte
(Abb. 13). Wenn er sich dabei auch auf Werke van Goghs bezog,
wie auf dessen Kreidezeichnung eines »Alten Schiffers« (1883)™
(Abb. 14), iiberformte er die eigene Lebenswirklichkeit mit kiinstle-
rischen Vorbildern, ja auch mit dem Lebensvorbild van Gogh. Die-
ser hatte sich in seinen Briefen mit der Figur des Schiffers identifi-
ziert und damit sein Selbstversténdnis als Arbeiter unterstrichen."
Kirchner dagegen richtete sich in der Rolle des Bauern in einer
Welt ein, die in der zeitgendssischen Verklarung der Bauern- und
Bergwelt selbst schon in hochstem Masse idealisiert und ganz auf
das Geistige verpflichtet worden war. Diese Welt- und Selbststi-
lisierung Kirchners fiigte sich um 1919 in den Ruf nach einer »Re-
volution des Geistes« ein, unterschied sich davon aber auch, wie
Kirchners Berglandschaften aus dieser Zeit nahe legen."

In der »Riickkehr der Tiere, Stafelalp« (Abb. 15) von 1919 ent-
wirft Kirchner einen sogartigen, dynamischen Blick auf die friedli-
che Gemeinschaft der Stafelalp. Sie mochte an jene »Insel im Welt-
meer, eine Stelle im Urwald« erinnern, mit der Julius Meier-Graefe
sein Idealbild des urspriinglichen Deutschland beschworen hatte."”
Das Bild des umschlossenen Raumes verwendete auch Bruno Taut
in seinem 1919 erschienenen Buch »Alpine Architektur«, um sein
emphatisches Architekturprojekt einer glasernen Uberkupplung
der Alpen zu vermitteln."® Dieses utopische Arbeitsvorhaben sollte
alle Volker Europas und alle Klassen einen. Als deutscher Kiinstler
sah sich Kirchner, wie Taut, der iibernationalen Vision einer zu-
kiinftigen, friedlichen Gemeinschaft der Menschheit verpflichtet."

Doch wihrend Taut sein leuchtendes »Tal als Bliite« (Abb. 16)
in den braun lavierten Bergformationen isoliert, leitet Kirchner
den Blick vom buntfarbigen Bergkamm hinab in das Tal und wieder
aufwarts zu den rot gliihenden Bergen. Mittels dieser dynamisier-
ten Wahrnehmung wird eine versenkende Betrachtung ermdglicht,
die Kirchners Uberlegungen iiber die dem Gegenstand sich an-
verwandelnde, innerliche Anschauung entspricht. So wird die von

Der Kiinstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis

/"1 p .

o ot

Y < ‘L%/ﬁ[“?\jﬁ
AR

o
NGA W52
1

£

\y

Abb. 16: Bruno Taut, »Tal als Bliite«, aquarellierte Zeichnung, in: Bruno Taut, Alpine
Architektur, Hagen i. W. 1919, 2. Teil, Blatt 6.

“ATTERHORN <D

DER ‘FELS

Abb. 17: Bruno Taut, »Der Fels Matterhorn«, in: wie Abb. 16, 3. Teil, Blatt 20.

167



Abb. 18: Ernst Ludwig Kirchner, »Tinzenhorn, Ziigenschlucht bei Monstein«, 1919/20, Ol
auf Leinwand, 119 x 119 cm, Davos, Kirchner Museum.

Abb. 19: Ernst Ludwig Kirchner, Wintermondlandschaft«, 1919, Ol auf Leinwand, 120 x
121 cm, Detroit, Institute of Arts.

168

Tieren und béauerlichen Figuren verlebendigte, ihren Farben und
Formen nach kindlich und marchenhaft wirkende Idealwelt, erleb-
bar. Die Vision einer auf Liebe und das innere Bild konzentrierten
Menschheit als Gemeinschaft war fiir Taut eine Projektion in die
Zukunft,"® wihrend sie Kirchner in der Gegenwart schon nachvoll-
ziehbar werden liess.

Dieser Unterschied zwischen Taut und Kirchner lasst sich
bei aller, zum Teil frappierender motivischer und kompositionel-
ler Vergleichbarkeit ihrer Alpenbilder weiter belegen. So entwer-
fen etwa Tauts »Matterhorn« (Abb. 17) und Kirchners »Tinzenhorn,
Ziigenschlucht bei Monstein« (Abb. 18)"” eine erhabene Schau auf
den Gipfel. Auch Kirchners Gemaélde »Wintermondlandschaft«
(Abb. 19)"2 fiihrt mit seiner gestaffelten Bildkomposition den Blick
auf einen Berggipfel hin. Doch stilisiert Kirchner das Tinzenhorn
zum »Wahrzeichen<? seiner Umgebung. Und als identifikatorisches
Symbol seiner subjektiven Lebenswelt figuriert der Ausblick auf
diesen Berg in Selbstbildnissen von 1918/19."* Dass Kirchner die
pathetische metaphorische Aufladung der Bergwelt, die er mit Taut
teilte, subjektiv wendete und damit wohl fiir sein eigenes Selbst-
verstandnis noch intensivierte, zeigt schon sein 1917 gemaltes Bild
»Mondaufgang auf der Stafelalp« (Abb. 20)." Es zeigt eine Hiitte auf
der Sommeralp, die auf der Hohe der Berggipfel steht. Hinter dem
kleinen Haus erstrahlt der Mond wie eine Gloriole und lasst fast
einen kleinen Funkelpalast Taut'scher Provenienz entstehen. Doch
nicht die Berge, wie in Tauts »Schnee Gletscher Glas« (Abb. 21), son-
dern die Behausung von Menschen wird zur Vision verklart. Die
gesteigerte, vergeistigte Lebensform, die Taut erst noch anregen
wollte und fiir deren Realisierung der moderne Kiinstler Bloch und
Binswanger zufolge pradestiniert schien, erfiillte sich fiir Kirchner
in seiner Gegenwart.'

In diesem historischen Zusammenhang konnte Kirchner das
eigene Erleben der Bergwelt als etwas begreifen, mit dem er, wie
er 1918 an die Spenglers schrieb, der »Fortentwicklung der Mensch-
heit« dienen konnte."”” Seine Landschaftsbilder waren zeitgendssi-
schen Visionen verpflichtet, denen linke und pazifistische Intellek-
tuelle und Kiinstler dieser Zeit nachhingen. Sie waren aber auch
ein Versuch, dem Rezipienten im Erleben der Bildbetrachtung das
Gefiihl einer moglichen besseren Welt zu vergegenwartigen.

Der revolutiondre Geist der Jahre 1918/19 hatte es Kirchner
erlaubt, die »Umformung des eigenen Lebens« zu einer »geistigen
Person« Sinn stiftend mit kulturpolitischen Idealen zu verbinden.
Er hatte sich dabei weniger als »mystischer Erdenbiirger« gezeigt
denn als jemand, der intellektuelle und wissenschaftliche Ent-
wiirfe des Lebens zu einer eigenen Lebens- und Kunstvorstellung
synthetisierte. Bei der Vermittlung seiner Kunst an potenzielle
Sammler und Leser zeitgendssischer Kunstzeitschriften betonte er
jedoch seine im Bellevue begonnene theoretische Grundlegung
kiinstlerischer Wahrnehmung und Bildschopfung nicht. Vielmehr
figte er sich mit der Unterstiitzung von Interpretationen, wie sie
im Kunstblatt 1923 erschienen, wie auch mit seiner Erklarung, seine
kiinstlerischen Formen seien als »Hieroglyphen« zu verstehen,'® in

Bettina Gockel



die romantisierende und mystifizierende kunsthistorische Deu-
tung von Gegenwartskunst um 1919 ein."”” Mit seiner Adaption der
psychiatrischen Vorstellung eines vergeistigten Daseins folgte er
einmal mehr einer Konzeption, die der biirgerlichen Gesellschaft
entsprang, der er sich als Avantgarde-Kiinstler und »Aussenseiter-
erscheinung«noch Mitte der 1920er Jahre radikal gegentibergestellt
sah." Die Postur der Negativitidt des modernen Kiinstlers liess sich
indes in dem Moment kaum mehr aufrechterhalten, als dieser zum
Vorbild reformorientierter Wissenschaft und Kultur avancierte. Als
Kirchner gegeniiber Helene Spengler die Befiirchtung ausserte,
in den Bergen von Davos zum Bourgeois zu werden, war er nahe
daran, das Ausmass seiner Selbsttduschung zu erkennen.” Die Ra-
dikalisierung seines Lebens als vergeistigter Kiinstler hatte nicht
zur erhofften Autonomie, sondern zur Assimilation gefiihrt.

Der Kiinstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis

Abb. 20: Ernst Ludwig Kirchner, »Mondaufgang auf der Stafelalp<, 1919, Ol auf Leinwand,
80 x 90 cm.

|

|
© i ewigenEise |
und Schmee ~~ {

|

SCHNEE Glorbant umd ge- [
Schmdchet it
GLETSCHER U Gacomgon T |
chen wnd Besueen,
GLAS v ferdaem Glase ,

* -~ Bergdtaden,

Abb. 21: Bruno Taut, »Schnee Gletscher Glas / Firnen im ewigen Eise und Schnee«, in: wie
Abb. 16, 2. Teil, Blatt 10.

169



Mehrfach zitierte Literatur

Ausst.-Kat. Davos 1999
Ernst Ludwig Kirchner. »Farben sind die Freude
des Lebens«. Das innere Bild, Ausst.-Kat. Kirchner
Museum Davos, Davos 1999.

Ausst.-Kat. Aschaffenburg 1999
Ernst Ludwig Kirchner. Leben ist Bewegung, hrsg.
von Brigitte Schad, Ausst.-Kat. Galerie der Stadt
Aschaffenburg, Aschaffenburg 1999.

Binswanger 1922
Binswanger, Ludwig, Einfiihrung in die Probleme der
allgemeinen Psychologie (Berlin 1922), Nachdruck:
E. ]. Bonset, Amsterdam 1965.

Binswanger 1923
Binswanger, Ludwig, Uber Phdnomenologie, Referat,
erstattet auf der 63. Versammlung des schweizeri-
schen Vereins fiir Psychiatrie in Ziirich am 25. Nov.
1922, in: Zeitschrift fur die gesamte Neurologie und
Psychiatrie 82, 1923, S. 10—45.

Binswanger 1928
Binswanger, Ludwig, Lebensfunktion und innere Le-
bensgeschichte, in: Monatszeitschrift fir Psychiatrie
und Neurologie 68, 1928, S. 52-79.

Dube 1980
Ernst Ludwig Kirchner: Das graphische Werk,
hrsg. von Annemarie und Wolf-Dieter Dube, 2 Bde.,
2. Aufl,, Minchen 1980.

Gordon 1968
Gordon, Donald E., Ernst Ludwig Kirchner. Mit
einem kritischen Katalog samtlicher Gemalde,
Miinchen 1968.

Grisebach 1962
Grisebach, Lothar (Hrsg.), Maler des Expressio-
nismus im Briefwechsel mit Eberhard Grisebach,
Hamburg 1962.

Grisebach 1997
Grisebach, Lothar (Hrsg.), Ernst Ludwig Kirchners
Davoser Tagebuch, Neuausg. durchges. von Lucius
Grisebach, Wichtrach/Bern 1997.

Kirchner 1961
Kirchner, Ernst Ludwig, Briefe an Nele und Henry
van de Velde, Miinchen 1961.

Kornfeld 1979
Kornfeld, Eberhard W., Ernst Ludwig Kirchner. Nach-
zeichnung seines Lebens, Bern 1979.

Schoop 1992
Schoop, Albert, Ernst Ludwig Kirchner im Thurgau.
Die 10 Monate in Kreuzlingen 1917—18, Bern 1992.

170

Dem Archiv des Kirchner-Museums Davos, namentlich sei-
nem Kurator Roland Scotti, danke ich herzlich fur die Un-
terstiitzung meiner Recherchen. Ausserdem sei Wolfgang
Henze und Eberhard W. Kornfeld fiir die grossziigige Hilfe
bei der Beschaffung von Bildvorlagen und der Regelung
der Bildrechte gedankt. Versionen des vorliegenden Auf-
satzes wurden zu verschiedenen Gelegenheiten am Kunst-
historischen Institut in Tiibingen, am Zentralinstitut fir
Kunstgeschichte in Miinchen, im Graduiertenkolleg »Psy-
chische Energien bildender Kunst« des Kunsthistorischen
Instituts der Universitat Frankfurt sowie am Max-Planck-
Institut fiir Wissenschaftsgeschichte, Berlin, vorgetragen
und diskutiert. Den Kolleginnen und Kollegen sowie dem
jeweiligen Publikum danke ich fiir Kritik und Anregungen.
Mein Dank gilt besonders Wolfgang Kersten und den Stu-
dentinnen und Studenten des Sommersemesters 2001 am
Kunsthistorischen Institut der Universitat Zirich, wo ich
erste Uberlegungen zum Thema vortrug. Zudem habe ich
den Studentinnen und Studenten des Hauptseminars iiber
Kirchner (WS 2000/2001) sowie den Tiibinger Kolleginnen
und Kollegen, allen voran Annegret Jiurgens-Kirchhoff und
Konrad Hoffmann, fir ihre Unterstiitzung zu danken. An-
haltende Dialoge mit Horst Bredekamp, Michael Hagner,
Susanne Deicher, Charlotte Klonk, Susanne Martens, Wolf-
gang Natter, Skuli Sigurdsson, Monika Wagner und O. K.
Werckmeister haben die Ausarbeitung des vorliegenden
Textes und seines Inhalts kritisch begleitet. Fiir die intellek-
tuelle Gastfreundschaft am Max-Planck-Institut fiir Wissen-
schaftsgeschichte, Berlin, danke ich Hans-]6rg Rheinberger
und den zahlreichen Kolleginnen und Kollegen, denen ich
wichtige Denkanstosse fir mein Forschungsprojekt »Der
Kinstler im System der Kiinste und Wissenschaften, 1880—
1930« verdanke.

Siehe Kornfeld 1979, S. 54ff.; zu Kirchner im Bellevue
S. 99-117.

Siehe Schoop 1992, bes. S. 25-27; S. 55—64.

Siehe Roske, Thomas, »Ich habe viel Anregung
durch die Bilder einer Kranken«. Ernst Ludwig
Kirchner und das »Pathologische« in der Kunst,

in: Magazin I11. Forschungen, Davos 2001, S. 25-32.
Kirchner beschreibt die Bilder wie ein Analytiker,
was seine intellektuelle Herangehensweise an den
Zusammenhang von Kunst und Krankheit nahelegt.
Vgl. Kirchners Text in: Presler, Gerd, Ernst Ludwig
Kirchner. Die Skizzenbiicher. »Ekstase des ersten
Sehens«. Monographie und Werkverzeichnis, Karls-
ruhe/Davos 1996, S. 407f.

Insofern ist der hier gewéhlte Ansatz im weiteren
Feld der Forschungen zur Konstruktion der Lebens-
geschichte und der sozialen Posturen des Kiinstlers
angesiedelt, allerdings mit einem starkeren Gewicht
auf den Zusammenhang von Lebensmodellen und
individueller Lebenspraxis. Vgl. Kris, Ernst/Kurz,
Otto, Die Legende vom Kiinstler. Ein geschichtli-
cher Versuch, Frankfurt a. M. 1980. Vgl. Ruppert,
Wolfgang, Der moderne Kiinstler. Zur Sozial- und
Kulturgeschichte der kreativen Individualitat in
der kulturellen Moderne im 19. und friihen

20. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 1998, S. 11-25, zu
einem Uberblick iiber die sozialhistorische und sozi-
ologische Erforschung der Geschichte des Kiinstlers.
Vgl. auch die dikursanalytischen Studien in Hellmold,
Martin/Kampmann, Sabine u. a. (Hrsg.), Was ist

ein Kiinstler? Das Subjekt der modernen Kunst,
Miinchen 2003 (im Erscheinen; bei Abgabe des
Manuskripts im Juni 2003 noch nicht lieferbar). Vgl.
Uberlegungen, den Begriff der »Persona« (lat. Maske)
fiir das Phdnomen einzufiihren, dass ein Individuum
sich einem kulturell vorgezeichneten Ideal in seiner
Lebensweise und Lebenspraxis anverwandelt, also
das betreibt, was schon Kris und Kurz unter einer
»gelebten vita« verstanden. Kris und Kurz wollten
dies allerdings dem Unterbewusstsein des Kiinstlers
zuschreiben und nicht einer bewussten Wahl, etwa
zur Durchsetzung innerhalb der kiinstlerischen und
wissenschaftlichen Kultur: Daston, Lorraine/Sibum,
H. Otto, Introduction: Scientific Personae and their
Histories, in: Science in Context 16, 2003, H. 1/2,

S. 1-8, bes. S. 7f. Ich danke Otto Sibum fiir Diskussio-
nen zu diesem Thema.

Siehe Binswangers Brief an Dr. Alphonse Maeder
vom 14. Mai 1915; Korrespondenz Binswanger, Bins-
wanger-Archiv der Universitat Tiubingen.

Bettina Gockel



Siehe Fichtner, Gerhard (Hrsg.), Sigmund Freud

— Ludwig Binswanger. Briefwechsel 1908—1938,
Frankfurt a. M. 1992, S. XX. Am Institut fiir Ethik und
Geschichte der Medizin der Universitat Tiibingen
werden seit 2000 im Rahmen eines DFG-Projekts
Archivstudien zu den Krankengeschichten im
Bellevue unter Federfithrung von Gerhard Fichtner
und Albrecht Hirschmiiller unternommen, die auch
fur die hier relevante Frage tiefere Einblicke in den
diagnostischen Prozess im Bellevue und dessen
intellektuelle Grundlagen versprechen. Vgl. das The-
menheft der Zeitschrift Luzifer-Amor. Zeitschrift zur
Geschichte der Psychoanalyse. Daseinsanalyse, hrsg.
von Klaus Hoffmann, Heft 29, Tubingen 2002. Bins-
wangers Theorie und Praxis sind bislang vorwiegend
ideengeschichtlich und wissenschaftstheoretisch
untersucht worden. Vgl. Herzog, Max, Weltent-
wiirfe. Ludwig Binswangers phanomenologische
Psychologie, (Phanomenologisch-psychologische
Forschungen, hrsg. von C. F. Graumann, M. Herzog u.
A. Métreaux, Bd. 17), Berlin/New York 1994; Seidman,
Bradley, Absent at the Creation. The Existential Psy-
chiatry of Ludwig Binswanger, Roslyn Heights, New
York 1983. Vgl. zu Binswangers Verhaltnis zur Kunst
Schoop 1992, S. 61-63.

Vgl. Kornfeld 1979, S. 103f. zu Binswangers Notizen
tber Erna Schillings Aussagen.

Grisebach 1962, S. 84, Brief vom 30. Mérz 1918.
Grisebach 1962, S. 64, Brief vom 14. Mérz 1917; S. 72,
Brief vom 17. Okt. 1917.

Siehe Springer, Peter, Hand and Head. Ernst Ludwig
Kirchner's »Self-Portrait as Soldier«, iibersetzt von
Susan Ray, Los Angeles/London 2002, S. 6—45, bes.
S. 25f. zu einer Diskussion iiber die Frage, ob Kirch-
ner zum Zeitpunkt seiner »unfreiwillig freiwilligen«
Meldung zum Militar, wie er es spater formulierte,
den Krieg als »Krieg der Geister« befiirwortete. Seine
von Anbeginn des Krieges entwickelte Uniform-Pho-
bie, besonders aber ein Werk wie das »Soldatenbad«
(1915), das Springer »positiv« deuten will (S. 32f.),
sind jedoch signifikant fir Kirchners Haltung gegen
den Krieg, die allerdings zu diesem Zeitpunkt aus-
schliesslich egozentrisch begriindet war, da er durch
den Krieg seine kiinstlerische Arbeit und Entfaltung
gefdhrdet sah. Das »Soldatenbad« zeigt die Unter-
werfung der nackten Soldaten unter das Regime
eines Befehle schreienden, uniformierten Vorge-
setzten. Diese Umkehrung der Thematik des nackten
Korpers in der freien Natur, die bis dahin Kirchners
Arbeit zu grossen Teilen bestimmt hatte, zur Darstel-
lung des vom Militar disziplinierten Korpers, deutet
auf eine Ablehnung des Krieges hin, die keinen
Raum fiir die intellektuelle Kriegsbegeisterung liess,
wie sie andere Kiinstler wie etwa Max Beckmann
teilten. Vgl. zum Typus des kriegsbegeisterten
Kiinstlers Jirgens-Kirchhoff, Annegret, Schreckens-
bilder. Krieg und Kunst im 20. Jahrhundert, Berlin
1993, S. 151-168. Vgl. auch Mommsen, Wolfgang J.,
Biirgerliche Kultur und kiinstlerische Avantgarde.
18701918, Frankfurt a. M./Berlin 1994, S. 128—153.

Der Kiinstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis

Siehe Ernst Ludwig Kirchner. Von Jena nach Davos,
Ausst.-Kat. Stadtmuseum Gohre, Jena 1993, zur
Rekonstruktion der Periode von 1914 bis ca. 1917.
Grisebach 1962, S. 62, Brief an Botho Graef, Berlin-
Friedenau, 10. Febr. 1917.

Siehe Wahl, Volker, Von Jena nach Davos. Stationen
eines Kiinstlerlebens, in: Ausst.-Kat. Jena 1993 (wie
Anm. 11), S. 21-39, hier S. 28.

Grisebach 1962, S. 69, Brief von Helene Spengler an
Eberhard Grisebach, Davos-Platz, 31. Mai 1917: »[...]
Kirchner macht andauernd Tauschversuche, die arme
Schwester hat eine harte Pfriinde mit ihm. Jetzt iBt
er auf unseren Befehl und Bitte hin, aber steckt
nachher den Finger in den Schlund und alles Essen
war iiberfliissig! Gestern brachte ich ihm farbige
Stifte und Wasserfarben, damit er sich beschaftigt.
[...] Was aus ihm werden soll, dartber zerbrechen wir
und die Schwester uns den Kopf. Er gehort unzwei-
felhaft in eine Irrenanstalt, weint und bittet aber so,
ihn in der Schweiz zu lassen und nicht in eine Anstalt
zu tun, daB man vor Mitleid zu keinem EntschluB
kommt [...].«

Vgl. Grisebach 1962, S. 97; Helene Spengler an Gri-
sebach, 17. Jan. 1919; Grisebach an Helene Spengler,
29. Marz 1919; Brief vom 28. Apr. 1919; Brief vom

21. Mai 1919, 5.108.

Grisebach 1962, S. 9If., Brief vom 28. Nov. 1918 an Dr.
Lucius Spengler und Helene Spengler, in dem Kirch-
ner erstmals bekraftigt, vom Morphium loskommen
zu wollen. Vgl. ebd., S. 129-131, zur optimistischen
Einschatzung Helene Spenglers, dass Kirchner »dank
seiner fabelhaften Energie« bis April 1921 vom Mor-
phium befreit sein werde.

Siehe Raske, Thomas, »Vielleicht kann ich aber doch
neues sehen und gestalten.« Kirchner in Kénigstein,
in: Ernst Ludwig Kirchner in Kénigstein, Ausst.-Kat.
Jahrhunderthalle Hoechst, Frankfurt a. M. 1999,

S. 7-31. Roske spirt der »konflikthaften psychischen
Grunddisposition Kirchners« (S. 27) nach, von der

er im Sinne eines »Ambivalenz-Konflikts« (S. 12)
iiberzeugt ist. Kirchners Ausserung, er habe seine
psycho-physischen Probleme nur vorgetauscht,
konnten aus Roskes Sicht ein »Spiel« gewesen sein,
das »selber Symptom war-« (S. 13). Vgl. dagegen
Scotti, Roland, Ein Bild der Zeit? — Konigsteiner
Skizzenbiicher, in: ebd., S. 51-62, der die »Konig-
steiner Skizzenbiicher auch weniger als Dokument
einer personlichen Krise, [...] denn als Zeugnis einer
kiinstlerischen Entwicklung« deutet. An anderer
Stelle meint Roske, dass »Kirchners Charakter dem
des schizoiden Neurotikers zumindest nahe [kommt]«
(Roske, Thomas, Der Lebenskamerad — Das Verhilt-
nis Ernst Ludwig Kirchners zu Erna Schilling, in:
Frauen in Kunst und Leben der »Briicke«, Ausst.-Kat.
Stiftung Schleswig-Holsteinische Landesmuseen,
Schloss Gottorf, Schleswig 2000, S. 61-79, hier S. 65,
Anm. 24).

20

21
22

23
24

25

Vgl. Kohnstamm, Oskar, Erscheinungsformen der
Seele, hrsg. von G. R. Heyer, Miinchen 1927; darin
»Das Werk 0. Kohnstamms« von G. R. Heyer

(S. 25-28); Kohnstamms »Schlaf, Hypnose und
Schizothymie« (S. 212-220; Vortrag vom Mai 1916);
ders., »Schizothymie und Zyklothymie« (S. 221-226;
Vortrag 1914). Kohnstamm hélt hier psychische
Erkrankungen durch Einwirkung der Hypnose fiir
heilbar. Dass diese Therapie zumindest in den
Gesichtskreis der Kiinstler im Sanatorium des Arztes
kam, belegt eine Hypnoseszene in der Oper »Eros«
des Komponisten Otto Klemperer (siehe Roske 1999
[wie Anm. 17], S. 21). Zudem verband Kohnstamm
Uberlegungen zur Hypnose mit seiner Auffassung
von der Kiinstlerpersonlichkeit. Diesem Aspekt wiire
im Vergleich Kohnstamms und Binswangers weiter
nachzugehen.

Grisebach 1962, Brief vom 21. Okt. 1916, S. 54.

Vgl. zu Kirchners Wende vom Kérperlichen zum
Geistigen, Gockel, Bettina, Vom Geschlecht zum
Geist. Kérpererfahrungen und -konzeptionen im
Werk Kirchners, in: Die Briicke in Dresden, hrsg. von
B. Dalbajewa und U. Bischoff, Ausst.-Kat. Dresden
2001, S. 304-308. Vgl. auch dies., Vom Ruhm der
Malkunst zum »reinen Kunstwerk-, in: Patrimonia,
Heft 147, 1998, S. 17-29.

Roske 1999 (wie Anm. 17), S. 12 und S. 14.

Siehe Kaufmann, Doris, Science as a cultural
practice. Psychiatry in the First World War and
Weimar Germany, in: Journal of Contemporary
History, Bd. 34, 1999, Heft 1, S. 125—144; Lerner, Paul
Frederick, Hysterical Men. War, Neurosis and
German Mental Medicine, 1914-1921, Diss. Columbia
University 1996, Ann Arbor 2000.

Vgl. Kornfeld 1979, S. 73f., und Grisebach 1962, S. 67.
Brief an Carl Hagemann vom 3. Jan. 1916, Kénigstein
i. T. Vgl. Delfs, Hans/Luttichau, Mario-Andreas von/
Scotti Roland (Hrsg.), Kirchner, Schmidt-Rottluff,
Nolde, Nay ... Briefe an den Sammler und Mézen Carl
Hagemann, Ostfildern 2004.

Am 8. Dez. 1916 schreibt Erna Schilling, man habe ihr
im Berliner Sanatorium gesagt, Kirchner sei bei
»energischer Behandlung« zu heilen. Am 14. Okt. 1916
schreibt sie iiber Kirchners Angst, dort festgehalten
zu werden: »Er [Kirchner] verlangte von mir, da man
ihn seiner Meinung nach gewaltsam festhielte, ich
solle zu einem Anwalt gehen und seine Befreiung
aus dem Sanatorium beantragen. Dabei sagte mir
der Arzt, dass er schwer krank ist, und unter
standiger Bewachung gehalten werden muss um ein
Ungliick zu verhindern [...] fiir mich ist immer noch
der Wille meines Mannes massgebend; auch wenn
man ihn fiir unzurechnungsféhig hélt, so kann dies
nur zeitweise sein [...]« (Briefe von Erna Schilling an
Carl Hagemann; vgl. Anm. 24).

1”7



26

27

28

29

172

Vgl. Kirchners Bemerkungen iiber Binswanger: »Ich
staune, welche Krafte durch Krankheit manchmal
freigelegt werden. Ich will, wenn ich mich
konzentrieren kann auf Anregung von Herrn Dr.
Binswanger einiges dartiber aufschreiben. Ich finde
eine Parallele zu diesen Dingen in meinem eigenen
Leben.« (Kirchner 1961, S. 72; 30. Sept. 1917). »[...]
Durch die unendlichen Anregungen, die ich hier
durch Herrn Dr. Binswanger bekomme, werde ich
wohl meine ganze Malweise nocheinmal umwerfen
miissen, [...]« (Brief an Grisebach, 22. Mai 1918;
Grisebach 1962, S. 85). »In Abwesenheit von Herrn
Dr. R. habe ich unendlich viel Anregung durch Herrn
Doktor Ludwig (Binswanger), mehr fast, als ich zu
fassen vermag. Er ist unendlich gut.« (Brief an Henry
van de Velde, 28. Mai 1918; Kirchner 1961, S. 83). »Die
neuen Mittel, die mir Doktor Ludwig an die Hand
gibt, miissen sich auch erst kldren, ich konnte Tage
und Néchte arbeiten und verfluche oft die
verdammten korperlichen Hemmungen.« (An Henry
van de Velde, 1. Juni 1918; Kirchner 1961, S. 83). »Der
[Binswanger] versteht das kiinstlerische Leben au
fond und wie gut ist er als Mensch. Hier [auf der
Stafelalp] méchte ich alle Zeit brauchen, um alle
schénen Dinge zu fassen.« (Kirchner 1961, 30. Aug.
1918, S. 89).

Briefwechsel Georg Reinhart — Ernst Ludwig
Kirchner, 1917 bis 1936, Original in der Stadtbiblio-
thek Winterthur, Kopie im Archiv des Kirchner
Museums Davos, Brief von der Stafelalp, 14. Juli 1918.
Diese Formulierung ist explizit auf die »unendlichen
Anregungen von Herrn Dr. Ludwig« bezogen.
Kirchner hielt auch spéter daran fest, dass das Jahr
1917 einen Wendepunkt in seinem Leben bedeute,
der von seiner Krankheit ausgel6st worden sei (vgl.
seine autobiografische Darstellung 1925/26,
abgedruckt in Kornfeld 1979, S. 338). Die durch
Krankheit bewirkte Wende in der Lebensgeschichte
hoch begabter, kreativer Personlichkeiten war
Bestandteil der Lehre Binswangers, aber auch ein
Topos, der seit ca. 1830 in dem medizinischen Genre
der Pathografie ausgebildet wurde.

Grisebach 1962, Brief vom 25. Nov. 1916, Eberhard
Grisebach an Helene Spengler, S. 56; Brief aus
Gorlitz, 1. Dez. 1916, Botho Graef an Eberhard
Grisebach, S. 56f.; Brief von Eberhard Grisebach,

23. Marz 1917, S. 64.

Siehe Kirchners retrospektive Darstellung in einem
Manuskript von 1925/26, abgedruckt in Kornfeld
1979, S. 337: »Ich kam nach Davos. Bekam hier bald
die eigentliche Krankheit, eine schwere Nervenent-
ziindung, die nicht als solche erkannt wurde.
Nervenkrankheiten waren damals immer seelische
Krankheiten. Man versuchte also die »Seele« zu
behandeln anstatt den Kérper und entliess mich
schliesslich als ich durch Arbeit den Beweis erbracht
hatte, nicht »seelisch« krank zu sein mit der Diagnose
fir eine schwere Riickenmarkskrankheit aus
Kreuzlingen nach Davos zuriick.«

30

33

34
35

36

Vgl. Kirchners Korrespondenz mit Erna Schilling,
Typoskript im Kirchner Museum Davos, Brief vom

12. Mérz 1929. Kirchner warnt seine Lebensgeféhrtin,
sich in psychoanalytische Behandlung zu begeben:
»Auf alle Falle musst Du, wenn Du zu ihm [Dr. K.]
gehst, darauf bestehen, dass die Sache rein
korperlich behandelt wird und Dich nicht ins
Analytische ablenken lassen. [...] Aber gegen die
Analyse mache Dich zu, Du stehst heute so hoch
geistig iiber dem Ublichen, dass da keiner so leicht
heran kann und Du weisst ja aus unserer Erfahrung,
wie leicht diese Leute das, was weiter ist als sie, fur
abnormal halten.«

Siehe zu Warburgs Vortrag iiber das Schlangenritual
der Pueblo-Indianer Ulrich Raulff in: Warburg,

Aby M., Schlangenritual. Ein Reisebericht, Berlin
1996, S. 61-95.

Vgl. van Goghs Briefe vom 20. Mai 1890 an Theo und
Johanna van Gogh und vom 4. Juni 1890 an
Willemina Jacoba van Gogh (The Complete Letters of
Vincent van Gogh, Bd. 3, Boston/New York/London
2000, 3. Aufl,, S. 273-275, S. 469). Im letztgenannten
Brief bezeichnet van Gogh seinen Arzt als einen
korperlichen und seelischen »neuen Bruder«.

Vgl. zu Kirchner und dem wissenschaftlichen
Paradigma der Entwicklung: Gockel, Bettina,
Kirchners Kreuzlinger Bildnisserie. Der Kopf
zwischen Kunst, Wissenschaft und Politik, in:
Magazin III. Forschungen, Davos 2001, S. 4658, bes.
S. SIff. und Abb. 3 aus Charles Darwins »Der Ausdruck
der Gemiitshewegungen bei dem Menschen und den
Tieren« (1872). Vgl. hier auch zur Ikonografie des
Selbstbildnisses. Dieser Aufsatz, dessen Inhalt hier
erweitert wird, geht auf einen Vortrag auf der
Hamburger Tagung des Verbandes Deutscher
Kunsthistoriker im Jahr 2001 zuriick.

Siehe Gordon 1968, S. 110.

Siehe Sontag, Susan, Krankheit als Metapher,
Miinchen/Wien 1978.

Vgl. zu Munchs Holzschnitt »Der Urmensch« Wolf,
Gerd (Hrsg.), Edvard Munch. Werkverzeichnis der
Graphik, aus dem Englischen von Matthias Wolf,
Miinchen 2001, Kat.-Nr. 274 (Schiefler 237). In der
Auktionsliste der Bibliothek Kirchners sind von
Schiefler zwei Werke zu Munch angegeben (vgl.
Auktionskatalog Galerie Jiirg Stuker, Bern, Auktion
XXIV, Bibliothek Ernst Ludwig Kirchner, Febr./Mérz
1951, Nr. 1638, »Eduard Munch. Das graphische Werks«,
und Nr. 1639, »Die Graphische Kunst Eduard
Munchs«). Das erstgenannte Werk bezieht sich auf
den zweiten Teil des Verzeichnisses der grafischen
Werke, der 1928 in Berlin erschien. Zu van Gogh vgl.
Hulsker, Jan, The complete van Gogh, Paintings,
Drawings, Sketches, Amsterdam/Philadelphia 1996,
Kat.-Nr. 1197.

37

38

39

40

41

42
43

44
45
46
47
48
49

50

Vgl. Gockel 2001 (wie Anm. 33), zu Lavaters
Darstellung des Melancholikers mit prominentem
Schadel, Abb. 5. Vgl. zur Wissenschaft iiber
Genialitat im 19. Jahrhundert: Hagner, Michael,
Kluge Kopfe und geniale Gehirne. Zur Anthropologie
des Wissenschaftlers im 19. Jahrhundert, in:
Wissenschaft als kulturelle Praxis 1750—1900, hrsg.
von Hans Erick Bodeker u. a., Gottingen 1999,
S.300-333.

Vgl. Lombroso, Cesare, Studien iiber Genie und
Entartung, autorisierte Ubersetzung aus dem
Italienischen von Dr. Ernst Jentsch, Leipzig 1910,
Einleitung (ohne Seitenzahlung) zur kausalbiologi-
schen Relation zwischen »physischen und
psychischen Schwéchen« und Genialitat.

Grisebach 1962, Brief vom 25. Nov. 1916, S. 56:
»Kirchner ist ein Schicksal [...] Die Nervenirzte im
Taunus haben nichts vermocht. Seine Kunst wéachst,
je mehr sein Korper versagt.« Am 1. Dez. 1920 meinte
Hermann Huber in einem Brief an Grisebach: »Als er
[Kirchner] noch krank war, gefiel er mir besser, tiefer
[...J« (ebd., S. 127f.). Auch Binswanger hing diesem
wissenschaftlichen, kulturell hoch aufgeladenen
Topos nach, wie seine Korrspondenz mit Aby M.
Warburg zeigt. Am 25. Aug. 1924 schreibt er an
seinen ehemaligen Patienten iiber einen »jungen
Katatoniker«, von dem er ihm schon erzahlt habe
und der ein Beispiel dafiir sei, »wie biologische
Minderwertigkeit zu einer Erhéhung geistiger
Ausdrucksféhigkeit fithren kann.« Abgedruckt in:
Raulff, Ulrich, Zur Korrespondenz Ludwig
Binswanger — Aby Warburg im Universitatsarchiv
Tiibingen, in: Aby Warburg (Schriften des Warburg-
Archivs im Kunstgeschichtlichen Seminar der
Universitat Hamburg, Bd. 1), hrsg. von Horst
Bredekamp et al., Weinheim 1991, S. 55—70, hier S. 56.
»Hoch wo das Dunkel seine Schatten tiirmt/Durch
Ewigkeiten fern vom Grund der Qual,/Hoch oben, wo
im Dom der Regen stiirmt,/Erscheint des Gottes
Haupt, wie Morgen fahl.« Kirchners Illustrationen zu
der posthumen Sammlung der Gedichte unter dem
Titel »Umbra Vitae« wurden 1924 publiziert. Malke,
Lutz S., Ernst Ludwig Kirchners Schenkung an die
Kunstbibliothek (1924). Zum 60. Todestag,
(Sammlungskatalog der Kunstbibliothek Gebrauchs-
graphische Sammlung), Berlin 1998, S. 22f. und Kat.-
Nr. 16.

Vgl. Unruh, Fritz von, Opfergang, Politeia,
Biographien. Erinnerungen, Aufsétze, Vortrage
(Unruh, Fritz von, Samtliche Werke, hrsg. von Hanns
Martin Elster, Bd. 17), Berlin 1979, S. 455.

Gordon 1968, Kat.-Nr. 499.

Dube 1980, Kat.-Nr. H 316 und H 320, siehe auch ebd.,
Kat.-Nr. H 319.

Ebd., Kat.-Nr. H 311,

Ebd., Kat.-Nr. H 321 und H 322.

Ebd., Kat.-Nr. H 329.

Ebd., Kat.-Nr. H 326.

Ebd., Kat.-Nr. H 325.

»Der Theosoph«, ebd., Kat.-Nr. H 317; »Pfleger Butz,
ebd., Kat.-Nr. H 324.

Nietzsche, Friedrich, Werke, 3 Bde., hrsg. von Karl
Schlechta, Miinchen 1959, hier Bd. 1, S. 270.

Bettina Gockel



51

54

55

56
57
58

59

Der Kiinstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis

Siehe Kirchners Vorstellungen tber die kiinstlerische
Wahrnehmung als Erkenntnisprozess, Abschnitt
unten »Die Wahrnehmung des Kiinstlers als
psychiatrische Praxis«.

Gordon 1968, Kat.-Nr. 558.

Vgl. »Aufgehender Mond- (1918, ebd., Kat.-Nr. 522)
und »Mondaufgang auf der Stafelalp« (1917, ebd.,
Kat.-Nr. 561). Schon am 10. Januar hatte Kirchner
Helene Spengler einen friihmorgendlichen
Mondaufgang beschrieben: »Dabei war heute
morgen ein so wundervoller Monduntergang, auf
rosa Wolkchen der gelbe Mond und die Berge rein
tiefblau, ganz herrlich, ich hétte so gerne gemalt.«
(Grisebach 1962, S. 98). Auf solchen Eindriicken beru-
hen die erwahnten Bilder, vor allem die »Winter-
mondlandschaft«<. Am 5. August erwéhnt Kirchner im
Tagebuch die »Mondlandschaft«, nach der eine der
Tochter von Helene Spengler eine nie zur
Ausfithrung gekommene Stickerei anfertigen wollte.
Vgl. Grisebach 1997, S. 41. Uber den Besuch der
Binswangers berichtet Kirchner dann Helene
Spengler: »Der Mondabend war auch fiir mich ganz
herrlich [...] Gestern waren Frau und Herr Doktor
Ludwig (Binswanger) hier, um die Mondnacht zu
sehen. Sie waren beide begeistert und wollen im
nachsten Jahr wiederkommen.« (Grisebach 1962,

S. 112; Kornfeld 1979, S. 154).

Grisebach 1997, S. 56; siehe auch ebd., S. 100; Dube
1980, Kat.-Nr. H 405.

Vgl. Kirchners Portrat-Holzschnitt von Eberhard
Grisebach, der nach dessen Besuch im Bellevue im
Dezember 1917 entstand; siehe Kornfeld 1979, Kat.-
Nr. 125.

Dube 1980, Kat.-Nr. H 315 I1.

Vgl. Hulsker 1996 (wie Anm. 36), Kat.-Nr. 1574.

Vgl. den Brief an Theo van Gogh vom August 1888,
Complete Letters, Bd. 3 (wie Anm. 32), S. 6. Vgl. Van
Gogh Face to Face. The Portraits, Ausst.-Kat. The
Detroit Institute of Arts, Detroit 2000, S. 146 und

S. 148.

Vgl. Kirchners Brief aus Kreuzlingen an Henry van de
Velde: »Ich lese jetzt die Briefe van Goghs, sie sind
einfach wunderbar.« (Kirchner 1961, S. 78; Brief vom
13. Nov. 1917). Vgl. Stuker 1951 (wie Anm. 36) zu den
Biichern tiber van Gogh, die in Kirchners Bibliothek
vorhanden waren: »1712. Knapp, Fritz. Vincent van
Gogh. (Velh. & Kla.) lllustr. Broschiert<; »1723. Meier-
Graefe, Julius. Vincent van Gogh. Illustr. Pbd.« sowie
»1314. Van Gogh, Vincent. Briefe an seinen Bruder. 2
Bénde«, »1315. Do. Briefe. Pappband<; »Do. Briefe an
Emile Bernard und Paul Gauguin. [llustr. Broschiert.
Defekt«. Schon im Sanatorium von Oskar Kohnstamm
hatte Kirchner begonnen, nach Abbildungen der
Werke van Goghs zu skizzieren. Dabei hatte er ein
Bild, die »Strasse mit Zypresse und Stern —
Nachtliche Strasse« gewdhlt, das van Gogh
seinerseits in der Heilanstalt Saint-Rémy gemalt
hatte (siehe zu dieser Entdeckung Scotti 1999 [wie
Anm. 17], S. 53).

60

61

62
63

64

Spatere Berichte tiberliefern, wie sich Binswanger
mit Kirchners Holzschnitten umgab, siehe dazu
Schoop 1992, S. 61. Jiingst erinnerte sich zudem seine
Schwiegertochter und einer seiner Enkel, dass der
Arzt diese Bilder um sein Himmelbett gehéngt hatte,
was den personlichen, vielleicht sogar identifikatori-
schen Bezug zu den Arbeiten Kirchners iiber das
engere Feld der psychiatrischen Arbeit hinausgehend
unterstreicht. Ich danke Frau Trude Binswanger und
Herrn Dr. Markus Binswanger fir diese gesprachs-
weise im Rahmen der Tiibinger Binswanger-Tagung
an der Universitat Tiibingen im Oktober 2002
iibermittelten Erinnerungen. Selbstverstandlich lasst
sich dies nicht genau rekonstruieren. Aber schon
dieser Hinweis zeigt, dass Binswanger bei seiner
sonst nicht besonders tiefen Beziehung zur
bildenden Kunst Kirchners Werke hoch schatzte.

In seiner Bibliothek befand sich Wilhelm Worringers
»Abstraktion und Einfiihrung. Ein Beitrag zur
Stilpsychologie« in der Ausgabe von 1916. Besonders
der erganzte Anhang »Von Transzendenz und
Immanenz der Kunst« diirfte Binswanger interessiert
haben. Die noch heute im Buch erhaltenen,
zahlreichen fein zurechtgeschnittenen Lesezeichen,
Bleistiftnotate und hinten im Einband eingetragenen
Schliisselworter wie »kiinstlerischer Instinkt« nebst
Seitenangaben, die als personliches Register
dienten, zeugen heute vom eigenen asthetischen
Reiz der intellektuellen Arbeit des Arztes.

Siehe Fichtner 1992 (wie Anm. 6), S. XXI.

Siehe Binswanger 1922, S. 243f., zur Definition des
»Prinzips der Person«. Vgl. die Einfiihrung in die
Phasen der Theorie Binswangers in: Binswanger,
Ludwig, Ausgewéhlte Werke, Bd. I, Formen
missgliickten Daseins, hrsg. von Max Herzog,
Heidelberg 1992, S. XI-XXXIX.

Der zweite Band wére wohl mit der Transformierung
der Psychoanalyse Freuds in eine anthropologisch-
phanomenologische Psychiatrie befasst gewesen.
Schliesslich wandte sich Binswanger jedoch aufgrund
seiner Lektiire von Heideggers »Sein und Zeit« (1927)
der Entwicklung einer eigenen Analyseform, der
»Daseinsanalyse«, zu (siehe Fichtner 1992 [wie

Anm. 6], S. XXV). In jiingster Zeit werden stirker die
Verbindungen zwischen der Psychoanalyse und
Binswangers Theoriebildung betont. Siehe
Hoffmann, Klaus, Psychoanalyse und Daseinsanalyse
— Ludwig Binswanger aus aktueller Sicht, in: Luzifer-
Amor, 2002, Heft 29, S. 5-17, hier S. 6. Hoffmann
kritisiert, dass in der Ausgabe der ausgewahlten
Schriften Binswangers, die ab 1992 erschien (wie
Anm. 63), der Hauptakzent auf die Differenz
Binswangers zu Freud gelegt wurde.

65
66
67

68

69

70
7

72
73
74
75

76

77

Siehe Fichtner 1992 (wie Anm. 6).

Binswanger 1923, S. 19.

Fichtner 1992 (wie Anm. 6), S. 236f., Brief vom 8. Okt.
1936.

Vgl. Binswanger 1922, S. 334-341, zur Diskussion des
Begriffs der »geistigen Person«. Binswanger
versucht, sich von metaphysischen und mystizisti-
schen Auffassungen dieses Begriffs zu distanzieren
und betont, dass es ihm um einen »objektiven Geist«
(ebd., S. 335) gehe.

Vgl. Holzhey-Kunz, Alice, Hermeneutik der Phobie —
Freuds und Binswangers Deutungen im Vergleich,
in: Luzifer-Amor, 2002, Heft 29, S. 77-91, hier S. 84ff.
und S. 89f., zum Begriff der »Welt« bei Binswanger
und der Problematik, dass Binswanger letztlich
aufgrund seines strukturellen Ansatzes doch nicht
auf den Massstab eines normgeméssen Zustands
verzichten kann.

Binswanger 1928, S. 60.

Ebd., S. 56.

Ebd., S.57.

Ebd., S. 67.

Ebd,, S. 68.

Frank war 1915 und im Frahjahr 1917 bei Binswanger
in Behandlung. Wahrend Kirchners Aufenthalt im
Bellevue war Frank vielleicht nur als Besucher dort;
siehe Schoop 1992, S. 47f.

Vgl. Kirchners 1919 veroffentlichtes »Glaubensbe-
kenntnis eines Malers<, in dem er seiner Gewissheit
Ausdruck verleiht, es géibe eine »geistige Wache der
Welte, die dem »Trieb des Geistes« verpflichtet sei.
Abgedruckt in Grisebach 1997, S. 217.

Vgl. zu Kirchners Interesse an Sozialismus und
Kommunismus: Kirchner, Ernst Ludwig, Briefwechsel
mit einem jungen Ehepaar, 1927-1937. Elfriede
Dimmler und Hansgeorg Knoblauch, Bern 1989,

S. 49; Brief Kirchners vom 14. Febr. 1929 an
Hansgeorg Knoblauch: »Auch heute, wo ich so
grosses Interesse an dem Socialismus [sic] habe,
kommt doch der Gedanke zwingender immer mehr
hervor, wie ich diese Massenbewegungen bildnerisch
fassen kann.« Vgl. ebd., S. 38; Brief von Hansgeorg
Knoblauch am 21. Febr. 1929 an seine Frau: »Politisch
ist er [Kirchner| iiberzeugter Idealkommunist, wo
freilich die Meinungen zum Teil auseinander gingen
[...] den Begriff »revolutionar« auseinanderzulegen
haben wir zu Geniige ja selbst getan [...].<Vgl. den
Briefwechsel mit Erna Schilling, von dem nur
Kirchners Briefe iiberliefert sind, Typoskript im
Kirchner Museum Davos, Brief vom 25. Juni 1929,
uber Kirchners Vorstellung einer »Schicht Menschen«
in Deutschland, die ohne Partei in allen Standen zu
finden seien und »mit der Zeit das Volk sanieren«
wiirden. Siehe zu einer Auseinandersetzung mit
Kirchners politischen Vorstellungen im ideenge-
schichtlichen Rahmen Saehrendt, Christian, Ernst
Ludwig Kirchner. Bohéme-Identitit und nationale
Sendung, Frankfurt a. M./New York u. a. 2003.

173



78

79
80
8l

82

83
84
85
86

87
88
89
90

91
92

93

174

Vgl. Grisebach 1962, die Briefe vom 1. Dez. 1917,

30. Dez. 1917, 31. Jan. 1918, 22. Mai 1918 und 7. Juni
1918. Vgl. Roske, Thomas, »Kirchner zeichnet wie
andere Menschen schreiben«. Ernst Ludwig
Kirchners Kunsttheorie und ihre Quellen, in: Ausst.-
Kat. Aschaffenburg 1999, S. 70—80, zu der Frage,
inwieweit Kirchner von Grisebach oder Kohnstamm
beeinflusst war, was Roske nach ausfiihrlicher
Diskussion iiberzeugend abschldgig beurteilt.
Grisebach 1962, S. 77; Brief vom 1. Dez. 1917.

Ebd., S.76.

Ebd., S. 78; Brief vom 30. Dez. 1917. Hier bezieht sich
Kirchner auf sein Portrat Grisebachs (Dube 1980,
Kat.-Nr. H 310).

Grisebach 1962, Brief aus Kreuzlingen, 1. Dez. 1917,

S. 76f.

Ebd., S. 76.

Binswanger 1923, S. I1.

Ebd., S. 12, zu van Gogh ebd., vgl. auch S. I5.

Ebd., S. 12f., S. 18f. und S. 40f. Vgl. Jaspers, Karl,
Strindberg und van Gogh. Versuch einer verglei-
chenden pathographischen Analyse [1922], Miinchen
1977, bes. S. 182f. Binswanger hélt den Bezug auf die
modernen Kiinstler am Beginn gleichsam frei von
der Frage der Krankheit, um erst auf S. 40 die gestei-
gerte, innerliche Wahrnehmunsgféahigkeit
Schizophrener, zu denen Jaspers van Gogh zéhlte,
anzusprechen.

Ebd., S.19.

Ebd., S. 1.

Ebd., S.18.

Grisebach 1962, S. 80; Brief vom 31. Jan. 1918: »Das
Psychische oder, wenn Sie wollen, die liebende
Erkenntnis leitet die Kraft der Sinnlichkeit um, diese
vollendet das Werk zum Symbol. Das eigentliche Bild
steht hinter diesem Symbol oder das Symbol, wenn
es stark ist, gibt dem Beschauer die Kraft, mit seiner
Psyche das Bild hinter dem Bild hervorzurufen.«
Spater sollte Kirchner seiner Uberzeugung von der
Allgemeinverstandlichkeit seiner Kunst durch die
psychische Auffassungsgabe des Betrachters weiter
Audruck verleihen. 1921 schreibt er unter dem
Pseudonym Louis de Marsalle, seine Kunst sei »leicht
unmittelbar zu verstehen ohne Kommentar«
(Grisebach 1997, S. 231). Siehe auch Kirchners
Ausfithrungen in seinem Manuskript von 1925/26:
Darin heisst es, dass sich das Sehen sowohl des
Kiinstlers wie des Betrachters nicht um »die Realitat
der Dinge [kiimmere]« und dem »Sehen im Traum,
der Vision, den inneren Bildern, die der Mensch in
sich tragt, gleichgestaltet« sei. (Kornfeld 1979, S. 94).
Grisebach 1962, S. 80; Brief vom 31. Jan. 1918.
Grisebach 1962, S. 108; Brief aus Frauenkirch an
Grisebach vom 9. Mai 1919.

Vgl. Binswanger, Ludwig, Der Fall Ellen West. Eine
anthropologisch-klinische Studie, in: Schweizer
Archiv fiir Neurologie und Psychiatrie 53, 1944,

S. 255--277; 54, 1944, S. 69-117; S. 330-360; 55, 1945,

S. 16—40.

94
95

96

97
98

99

100
101

102
103
104

Ebd., 54,1944, S. 97.

Vgl. Bray, Abigail, The silence surrounding »Ellen
West«. Binswanger and Foucault, in: The Journal of
the British Society for Phenomenology 32, 2001,

S. 125-146; Hirschmiiller, Albrecht, Ludwig
Binswangers Fall »Ellen West«: zum Verhéltnis von
Diagnostik und Ubertragung, in: Luzifer-Amor, 2002,
Heft 29, S. 18—76; Hirschmiiller, Albrecht (Hrsg.),
Ellen West. Eine Patientin Ludwig Binswangers
zwischen Kreativitit and destruktivem Leiden,
Heidelberg 2003; darin sei besonders auf den
Beitrag von Naamah Akavia (S. 111-127) verwiesen, die
sich kritisch mit der existential-philosophischen
Psychiatrie und deren Verhéltnis zur Praxis
auseinander setzt. Ich danke Naamah Akavia fiir eine
Diskussion iiber den Fall West im Verhéltnis zu dem
Kirchners.

Vor Binswanger konsultierte die Patientin
nacheinander die Analytiker Viktor von Gebsattel
und Hans von Hattingberg. Siehe zu deren Situierung
im Kiinstlermilieu: Hirschmiiller 2002 (wie Anm. 95),
S.34-43.

Siehe Stuker 1951 (wie Anm. 36), Losnummer 1478.
Vgl. Pohland, Vera, Alfred Kubins Roman »Die
andere Seite«. Die andere Seite der Krankheit —
Epilepsie als Fiktion, in: Die Rampe 1, 1980, S. 7-39,
hier S. 16f.

Kubin, Alfred, Die andere Seite. Ein phantastischer
Roman, Hamburg 2001, S. 190 (Hervorhebung wie im
Original).

Ebd.

Grisebach 1997, S. 31.

Kirchner 1961, S. 87; Brief vom 3. Aug. 1918.

Siehe Kornfeld 1979, S. 86—88.

In einem Brief an Henry van de Velde vom 13. Okt.
1918 spricht Kirchner »von diesem wunderbaren
demokratischen Land, wo die Arbeit selbst und der
Mensch etwas gilt ohne Vorurteile [...]< und gibt
seiner Hoffnung auf eine »neue Kultur« Ausdruck
(Kirchner 1961, S. 93). An Frau Dr. Robert Binswanger
schreibt er tiber die Bauern: »Es ist ein stolzer
Mensch der hier lebt. Die harte Arbeit, die mit
grosser Liebe verrichtet wird, der Verkehr mit den
Tieren (man sieht sehr selten, dass ein Tier
geschlagen wird) geben ihm die Berechtigung dazu.
Die Arbeit hat hier in den meisten Fallen wirklich
das Ideale, dass sie mit Liebe getan wird. [...] Wir
haben hier das Land der Wirklichkeit gewordenen
Demokratie.« (Zit. nach Kornfeld 1979, S. 123).
Themen und Schliisselbegriffe wie Bauerntum, Geist
und Ursprung wurden seit der Romantik mit dem
Projekt einer neuen deutschen Kunst und Kultur in
Verbindung gebracht, dem auch Kirchner nachhing
(siehe dazu Saehrendt 2003 [wie Anm. 77]). Die diffus
bleibenden Beziige und Argumentationen und ihre
unterschiedliche politische Disponibilitat erschweren
es jedoch, daraus eine politische Verantwortung der
Kiinste abzuleiten. Vgl. Hein, Ulrich Peter, Die
Briicke ins Geisterreich. Kiinstlerische Avantgarde
zwischen Kulturkritik und Faschismus, Hamburg
1992, zu einer entlang dieser und anderer Begriffe
rekonstruierten Entwicklungslinie von der Romantik
bis zum Nationalsozialismus. In jedem Fall sind
diesen ideengeschichtlichen Analysen Studien tiber
den engeren sozialen und individuellen Kontext, in
dem diese Begriffe benutzt wurden, gegeniiberzu-
stellen.

105

106

107

108

109

110

1

Vgl. Dube 1980, Kat.-Nr. H308 I, H 336, H 340 [,

H 409 1, H 411 111

Graef, Botho, Ernst Ludwig Kirchner, in: Das
Kunstblatt, 7. Jahrgang, 1923, Heft 3, S. 65-77;
Schiefler, Gustav, Ernst Ludwig Kirchner in Davos,
in: ebd., S. 81-91.

Kirchner ausserte sich gegentiber Nele van de

Velde positiv iiber das Aussehen des Sonderheftes,
anders als im Falle Carl Einsteins (vgl. Kornfeld
1979, S. 200). Sein beredtes Schweigen iiber den
»Inhalt« der Texte l4sst vermuten, dass sie ihm nicht
gegen den Strich gingen, aber auch nicht seine volle
Zustimmung fanden. Die wichtigste Uberlegung
diirfte in dieser Zeit, als Kirchner einen kleinen
Kreis von Sammlern und Méazenen um sich scharte,
dahin gegangen sein, dass hier mit ihm befreundete
Menschen iiber ihn schrieben. Diese hatten eines
seiner wichtigsten Anliegen beherzigt, namlich
keinen Versuch zu unternehmen, seine Kunst mit
der anderer zeitgenossischer Maler zu vergleichen.
Dariiber schrieb Kirchner am 9. Jan. 1923 an Schiefler
mit Blick auf die Texte, die er selbst unter dem Pseu-
donym Louis de Marsalle geschrieben hatte: »Ich
hoffe, gerade mit Hilfe dieses Franzosen beweisen zu
konnen, dass meine Arbeit wirklich unabhéngig und
rein von der zeitgendssischen Kunst entstand und
sich entwickelt hat.« (Ernst Ludwig Kirchner. Gustav
Schiefler. Briefwechsel 1910—1935/38, bearb. von

W. Henze Stuttgart/Zirich 1990, S. 214).

Graef iiber Kirchner im »Kunstblatt« (wie Anm. 106),
S. 69.

Bloch, Ernst, Das Bild der innersten Gestalt, in: Das
Kunstblatt, VII. Jahrgang, 1923, Heft 3, S. 92—96, hier
S; 96.

Es handelt sich um das verschollene Bild »Alpsonn-
tag« in einer kleinen (Gordon 1968, Kat.-Nr. 719) und
einer grossen Fassung (Gordon 1968, Kat.-Nr. 711),
das Kirchner gegeniiber Nele van de Velde als
»Dimanche I'aprés-midi sur I'Alp« und als »Bild der
Ruhe und des Friedens« bezeichnete (vgl. Kornfeld
1979, S. 185f.) Die weiteren Bilder in dem Format

170 x 400 cm sind »Alpsonntag. Szene am Brunnen«
(Gordon 1968, Kat.-Nr. 734) und »Sonntag der
Bergbauern. Alpsonntag« (Gordon 1968, Kat.-Nr.
735). Kirchner datierte die Bilder selbst auf 1919 bis
1923. Kornfeld argumentiert dagegen fiir eine
Datierung zwischen 1923 bis 1925 (vgl. Kornfeld 1979,
S.185f.), wahrend neuerdings fiir den »Alpsonntag.
Szene am Brunnen« (Gordon 1968, Kat.-Nr. 734,
datiert auf 1923/24) von 1919 bis 1924 und fiir
»Sonntag der Bergbauern. Alpsonntag« (Gordon
1968, Kat.-Nr. 735, datiert auf 1923—1924/25) von den
Jahren 1923/24 ausgegangen wird. Vgl. Ausst.-Kat.
Davos 1999, S. 75-78.

Vgl. zum Phdanomen der Bewegungslosigkeit in die-
sen und folgenden Bildern Scotti, Roland, Bewegung
und Stillstand. Skizzen zu einem Phanomen im Werk
Ernst Ludwig Kirchners, in: Ausst.-Kat. Aschaffen-
burg 1999, S. 62—69, bes. S. 65ff.

Bettina Gockel



112
13

114
115

116

17

118

19

120

121
122

Vgl. Kirchner 1961, S. 34-36; Brief vom 19. Dez. 1920.
Vgl. Nele van de Veldes ihrerseits romantisierte
Erinnerung an ihren Besuch bei Kirchner 1920: »Er
[Kirchner| trug ein fantastisches Kostiim, so wie ich
mir das von Hans Sachs vorstelle. Eine braune
wollene Jacke, mit einer weiten Hose und einer
aufgenahten Lederschiirze, die ihm ein Berghewoh-
ner gemacht hatte.« (Briefe van de Velde 1961, S. 29).
Vgl. dazu schon am 3. Mirz 1919 Helene Spengler, die
den orange-braunen Atelieranzug Kirchners »einfach
toll« fand, Grisebach 1962, S. 104. Kirchner trug diese
Kleidung bei der Arbeit, wihrend er bei Besuchen
von Freunden in Anzug und Hemdkragen aufzutreten
pflegte.

Hulsker 1996 (wie Anm. 36), Kat.-Nr. 309.

Vgl. den Brief vom 5. Aug. 1882 an Theo van Gogh, in
dem der Maler sich und den Stil in seinem Atelier
mit einem Delfter Schiffer vergleicht: The Complete
Letters of Vincent van Gogh, Bd. I (wie Anm. 32),

Nr. 222, S. 432.

Vgl. auch Gockel, Bettina, Kirchners Berglandschaf-
ten. Gemélde und Fotografien, in: Ernst Ludwig
Kirchner — Bergleben. Die friihen Davoser Jahre
1917-26, Ausst.-Kat. Offentliche Kunstsammlung
Basel, Basel 2003 S. 39—48. Vgl. den Hinweis auf eine
projektierte Studie von Thomas Roske, die den
»mystischen Gebirgsstil« Kirchners aus dessen
Beschéftigung mit Bildern einer Patientin erklaren
soll (wie Anm. 3, S. 29f.). Auch wenn diese Studie
noch nicht vorliegt, wird hier dafir pladiert, den
Begriff des Mystischen stérker zu historisieren und
ideologiekritisch zu betrachten sowie die Bilder
Kirchners auch in den zeitgenossischen Kontext der
deutschen Revolution zu stellen.

Meier-Graefe, Julius, Entwicklungsgeschichte der
modernen Kunst, hrsg. von Hans Belting, Miinchen/
Ziirich 1987, S. 133. Vgl. Stuker 1951 (wie Anm. 36), zu
Kirchners Béanden von Meier-Graefe: »1616. Meier-
Graefe, Julius. Entwicklungsgeschichte der
modernen Kunst in 3 Banden. Pappband. [...] 1617. Do.
Das gleiche Werk nochmals. 3 Bénde.« Es bleibt
unklar, welche Ausgabe Kirchner besass. 1904
erschien die »Entwicklungsgeschichte« erstmals in
vier Banden. Die projektierte inhaltliche Uberarbei-
tung zog sich so hin, dass 1914 der erste Band
»Entstehung der Malerei«, 1915 der zweite Band
»Traum und Wirklichkeit« und 1924 der letzte Band
»Kunst unserer Tage« erschienen.

Vgl. Taut, Bruno, Alpine Architektur in 5 Teilen und
30 Zeichnungen des Architekten Bruno Taut, Hagen
i. W.: Folkwang Verlag GmbH, 1919.

Vgl. einen Brief Kirchners an Helene Spengler:
»Heute ist ein Neuanfang in der Welt. Da miissen
alle mithelfen, mehr als 14, da handelte es sich um
Nationalitaten, heute um die Welt.« (Brief ohne
Datum; Grisebach 1962, S. 111). Vgl. auch einen Brief
an Eberhard Grisebach vom 10. Jan. 1923: »Es kommt
mir mehr und mehr so vor, als sei hier die Schweiz
der Ort, von dem die Erneuerung des Geistes in
Europa ausgehen sollte und muss.« (Ebd., S. 14).

Vgl. Taut 1919 (wie Anm. 118), S. 23: »Liebe ist
Phantasie. Liebe zur Erde — lhr Bild in uns.«

Gordon 1968, Kat.-Nr. 578.

Ebd., Kat.-Nr. 558.

Der Kiinstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis

123

124

125

126

127

128

131

Brief Kirchners an Helene Spengler vom 25. Aug.
1919, in: Grisebach 1997, S. 219.

Vgl. die »Alphiitte« (1918), Gordon 1968, Kat.-Nr. 518;
»Selbstportréit mit Katze« (1919-1920), Gordon 1968,
Kat.-Nr. 621.

Gordon 1968, Kat.-Nr. 561. Vgl. zur Datierung des
Bildes auf das Jahr 1917 Ernst Ludwig Kirchner 1880—
1938, Ausst.-Kat. Nationalgalerie Berlin, 1979, Kat.-
Nr. 256.

Insofern lésst sich die Frage nach Kirchners Leben
und Lebensweise und die zeitgendssische
Mystifizierung des Lebens nicht kategorisch
voneinander trennen, wie dies L. Grisebach
vorgeschlagen hat. Vgl. Grisebach 1997, S. 304: »|...]
es list] wichtig, darauf hinzuweisen, daB Kirchner
seine Kunst mit der Form des Lebens, aber nicht mit
den mystischen Hintergriinden des Lebens und der
Welt in Verbindung bringen wollte.«

Grisebach 1962, S. 91; Brief aus Frauenkirch, 28. Nov.
1918, an Dr. Lucius und Helene Spengler.

Vgl. Kirchners Ausfithrungen zur Form als
Hieroglyphe in einem Text tiber seine Zeichnungen,
den er unter dem Pseudonym Louis de Marsalle
veroffentlichte: Genius. Bilder und Aufsétze zu alter
und neuer Kunst, hrsg. von Carl Georg Heise und
Hans Mardersteig, Miinchen 1920, 2. ]g., S. 216234,
hier S. 219.

Vgl. dazu Gockel 2003 (wie Anm. 116), den Abschnitt
»Romantik und Mystike.

Siehe Briefwechsel mit Erna Schilling, (wie Anm. 77),
Brief ohne Datum [Chemnitz, Januar 1926]: »|...] Ach,
sind die Unterschiede gross, riesenhaft [zu Schmidt-
Rottluff, den Kirchner »auf Drangen« seiner Mutter
bei einer »Abendgesellschaft« trifft]. Bei mir Suchen
und Experiment, absoluter Aussenseiter, der nie in
die Denkungsart der Biirgerlichen hineinwéchst, bei
ihm ein wohl situiertes sich Anpassen [...] sie
[werden nie] verstehen kénnen, daB der Kiinstler
zwischen allem steht, es war ein seltsames Gefiihl,
so einmal als Aussenseitererscheinung zwischen den
Leuten zu sitzen.«

Siehe Grisebach 1962, S. 133; Brief Helene Spenglers
an Grisebach, 18. Juli 1921: »[...] Kirchner [...] war ganz
elektrisiert, als seine Frau bei ihrer Riickkehr
erzihlte, die Frauen liefen jetzt in Berlin mehr als
halbnackt herum. Der drollige Kauz [Kirchner] hat
Angst, in der Schweiz ganz Bourgeois zu werden, ich
troste ihn damit, daB ich auch nie befiirchte Boheme
zu werden. «

Fotonachweis:
Berlin, Kunstbibliothek: 3; Bern, Kunstmuseum: 10;
Bern, Sammlung Kornfeld: 1, 2, 4, 5, 6; Wuppertal,
Von der Heydt-Museum: 12.

175



	Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis : zu Ernst Ludwig Kirchner und Ludwig Binswanger d. J.

