
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 9-10 (2002-2003)

Artikel: Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis : zu Ernst
Ludwig Kirchner und Ludwig Binswanger d. J.

Autor: Gockel, Bettina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abb. 1: Ernst Ludwig Kirchner, »Kopf des Kranken, Selbstbildnis«, 1917/18, Holzschnitt, Bern, Sammlung Kornfeld.

150



Bettina Gockel

Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie
und Praxis

Zu Ernst Ludwig Kirchner und Ludwig Binswanger d. J.

Ernst Ludwig Kirchner liess sich von September 1917 bis Juli 1918

im Schweizer Sanatorium Bellevue in Kreuzlingen behandeln. Die

Vorgeschichte und der Hergang dieses Aufenthalts sind von Eberhard

W. Kornfeld in seiner Biogralie Kirchners zusammengetragen
worden.' Kornfeld hat untersucht, welche Werke Kirchner kurz vor,
während und kurz nach der Kreuzlinger Zeit schuf. Auszüge aus

teilweise unveröffentlichten Materialien, wie den Krankenakten

Kirchners, geben Einblick in die Vorstellungen, die es von seinem

Leiden gab, und wie es behandelt wurde. Albert Schoop hat auf der

Grundlage von Kornfelds Studie die Personen rekonstruiert, die

in der »kombiniertein] Anstalt für Nerven- und psychisch Kranke«,

wie es in einem Prospekt von 1912 hiess, arbeiteten. Zudem hat er

lnventare der Werke aufgestellt, die Kirchner Ludwig Binswanger
d. J., dem wissenschaftlichen Leiter, und Otto Binswanger, dem

kaufmännischen Administrator der Heilanstalt, übereignete.2 Thomas

Röske hat schliesslich herausgefunden, dass sich Kirchner

im Bellevue mit den Arbeiten einer Geisteskranken beschäftigte,

deren Werke sich in der Prinzhorn-Sammlung befinden.'

Der folgende Aufsatz lenkt das biografische Interesse an

Kirchners Kreuzlinger Zeit und die Frage, welchen Einflüssen er dort

ausgesetzt war, in eine andere Richtung. Das intellektuelle,
wissenschaftliche und soziale Milieu der Anstalt lässt sich als ein Ort

verstehen, an dem sich die künstlerische Person Kirchners auf

wissenschaftlicher Grundlage neu formte. Kirchners Praxis der

Selbstmodellierung soll auf diese Weise im Zusammenhang wissenschaftlicher

Theoriebildung erhellt werden.4 Kirchner und Binswanger

begegneten einander, als beide im Begriff waren, neue Wege für

ihre jeweilige Arbeit zu suchen. Während des Ersten Weltkrieges

begann sich Binswangers Interesse an der Persönlichkeit und der

spezifischen Wahrnehmungsweise moderner Künstler herauszubilden,

um eine neue Vorstellung von der Person des Patienten und

neue Erkenntnisinstrumente für die Diagnostik zu gewinnen. Kirchner

dürfte, wie auch andere Intellektuelle im Bellevue, in diesem

Zusammenhang nicht nur Patient, sondern auch Objekt der
Forschungen des Arztes und lebender Beweis für eine sich erst kontu-
rierende neue psychiatrische Theorie und Praxis gewesen sein. Auf
seine Forschungen und den besonderen Kreis seiner Patienten
konnte sich der Arzt auch wegen des Rückgangs des Krankenbestandes

während des Ersten Weltkrieges (um zwanzig Prozent im

Frühjahr 1915) konzentrieren.5 Die Binswanger-Forschung hat darauf

hingewiesen, dass das Denken des Psychiaters besonders in den

Kriegsjahren von Literaten und Künstlern beeinflusst gewesen sei.6

Binswangers zahlreiche Verweise auf Dichter und Literaten in

seinen wissenschaftlichen Veröffentlichungen sind beredtes Zeugnis
der umfassenden Bildung des Arztes, der sich vom Betrieb der
Anstalt und von seiner Familie zu langen Lesestunden zurückzuziehen

pflegte. Wie der Arzt sein epistemisches Objekt, das heisst den
Patienten und den Erkenntnisvorgang über dessen Krankheit, anhand
der Beschäftigung mit Künstlern entwickelte, liegt bislang jedoch
noch im Dunkeln.

Im Bellevue festigte sich Kirchners Vorstellung, zukünftig

eine geistige und zugleich allgemein verständliche Kunst zu

schaffen. So beschäftigte er sich mit den psychischen Bedingungen

der Schöpfung und Rezeption von Bildern. Schon zu Beginn
des Ersten Weltkrieges hatte Kirchner für sich ein neues Selbst-
und Kunstverständnis projektiert, das dem Inneren und dem Geist

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2002/03 131



verpflichtet sein sollte. Diese Ideen einer Neuorientierung lies-

sen sich im Umfeld des forschenden Arztes Binswanger zu einer

Theorie von künstlerischer Arbeit und künstlerischem Leben

konkretisieren. Kirchner wollte die künstlerische Umsetzung innerer
Bilder als Ergebnis objektiver Erkenntnisse begreifen, die auf der

Basis psychischer Grundformen jedem Menschen, also auch jedem

Betrachter zugänglich sein müssten. Wie sich diese künstlerische

Auffassung mit der psychiatrischen Idealisierung des Künstlers

zusammenfügte und wie daraus eine idealisierende Lebens- und

Kunstauffassung Kirchners erwuchs und in die Praxis umgesetzt

wurde, ist Thema der folgenden Studie.

Kirchner als Patient im Bellevue

Kirchner litt wohl schon kurz vor, dann aber zunehmend während

des Ersten Weltkrieges an Lähmungserscheinungen an Händen und

Füssen.7 Wegen dieser physiologischen Dysfunktion suchte er auf

Anraten Henry van de Veldes schliesslich die Heilanstalt Bellevue

auf. Der leitende Arzt Binswanger diagnostizierte eine organische

Ursache dieses Leidens. Zuvor und noch während seines Aufenthalts

im Bellevue nahmen jedoch Freunde und Mäzene an, Kirchner

könne dem Wahnsinn erliegen. Der Biologe Julius Schaxel, der zum

Kreis der Jenaer Mäzene des Künstlers gehörte und sich im Bellevue

aufhielt, mutmasste, bei Kirchner zeigten sich »Andeutungen

von Wahnbildungen«.8 Eberhard Grisbach nahm an, dass Kirchner

dasselbe »Schicksal« wie das van Goghs ereilen könne. Er dachte

dabei an den posthumen Ruhm, vielleicht aber auch an van Goghs

vermeintlichen Wahnsinn, während er im Oktober 1917 wieder von
Kirchners geistiger Klarheit überzeugt war.9 Kirchner selbst trug
zu diesen durchaus wechselhaften Eindrücken bei. Er hatte alles

getan, um als untauglich vom Militärdienst befreit zu werden. Auch

nach seiner Entlassung aus dem Artillerieregiment in Halle im

November 1915, wo er seit Mai desselben Jahres diente und ausgebildet

wurde, hielt er den Eindruck aufrecht, todkrank zu sein.10

Tatsächlich hungerte er, nahm Abführmittel, wurde abhängig vom

Schlafmittel Veronal, trank zuviel Alkohol und hielt sich zeitweise

allein mit Kaffee und Zigaretten aufrecht. Aus der kurzen

Ausbildungszeit im Hallenser Artillerieregiment wurde er mit Hilfe des

Oberleutnants Hans Fehr, der zu den kunstinteressierten, Kirchner

fördernden Kreisen Jenas gehörte, wegen eines Lungenleidens
entlassen." Mit der Beurlaubung und der dann erfolgten Freistellung

vom Militärdienst war die Auflage verbunden, dass Kirchner sich

in einem Sanatorium behandeln lasse. Dies, aber wohl auch Kirchners

tatsächlicher psycho-physischer Zustand führten dazu, dass er

während der Kriegszeit in Behandlung in Sanatorien bei Frankfurt,

in Berlin und in Kreuzlingen in der Schweiz war. Dabei war er

weiterhin künstlerisch tätig, kümmerte sich um Ausstellungen seiner

Werke und hielt den Kontakt mit seinen Mäzenen aufrecht. Kirchner

hatte offenbar weiterhin Angst, wieder eingezogen zu werden,

wie ein Brief vom Februar 1917 nahe legt, in dem er meint, er werde

wohl noch ein »Opfer« des »systematischein] Todmachenls]«12 werden.

Der Dichter Karl Theodor Bluth behauptete später, er habe

Kirchner 1916/17 beigebracht, wie man das Verrücktsein simuliere.12

Und im Mai 1917 berichtete Helene Spengler von »andauerndien]

Täuschversucheln]«, mit denen Kirchner seinen geschwächten

körperlichen Zustand aufrecht erhalte, indem er sich der Nahrungsaufnahme

entziehe oder diese doch durch Erbrechen wieder

rückgängig mache. In diesem Zusammenhang verlieh sie auch ihrer

Überzeugung Ausdruck, Kirchner gehöre in eine »Irrenanstalt«.14

Die schnelle körperliche Erholung Kirchners nach Kriegsende, die

sich in seiner wieder hergestellten Handschrift (»als sei ein Toter

wiedererstanden«, schreibt Grisebach im März 1919), seiner

Gewichtszunahme und seiner Beweglichkeit äusserte, von der sein

gesamter Umkreis überrascht war,15 unterstützen die Ansicht, dass

sich Kirchner bewusst in seinen geschwächten Zustand während

des Krieges hineinmanövriert hatte. Ganz ohne Folgen scheint dies

nicht geblieben zu sein, denn er klagte auch nach 1918/19 immer

wieder über schlechtes Befinden, insbesondere über Probleme mit

seinen Händen und Füssen. Versuche, vom Morphium loszukommen,

das man ihm im Bellevue als Schmerzmittel verabreicht hatte,

werden zu diesem Auf und Ab seines Befindens beigetragen haben.

1921 soll er sich dann tatsächlich mit grosser Willensanstrengung
und mit Hilfe von Helene Spengler von der Morphiumabhängigkeit
befreit haben, obgleich dies nicht mit Gewissheit feststeht.16

Kirchner war von Dezember 1915 bis Juli 1916 zu jeweils
mehrwöchigen Aufenthalten im Sanatorium von Oskar Kohnstamm bei

Frankfurt, unterbrach die Behandlung jedoch durch Reisen und

seine Arbeit im Berliner Atelier. In der Heilanstalt Kohnstamms

konnte er sich weder mit dessen Patriotismus noch mit dessen

Therapie ins Benehmen setzen, wie Thomas Röske gezeigt hat.17

Kohnstamm hing mit grosser Überzeugung der Hypnosetherapie

an, soll sich jedoch Erinnerungen von Zeitgenossen zufolge bei

den zahlreichen Künstlern und Intellektuellen in seinem Sanatorium

auf die Anregung kreativer Tätigkeit beschränkt haben.18

Jedenfalls wird Kohnstamms Konzentration auf das psychische und

nicht neurologische Leiden Kirchners Skepsis geweckt haben. Wie

eine autobiografische Skizze für Botho Graef nach der Entlassung

aus Kohnstamms Heilanstalt belegt, war Kirchner mit der

Neuorientierung seines Selbstverständnisses beschäftigt. Er wollte sich

nun als jemand sehen, der »schon früh« nicht mehr »körperlich
interessiert«19 gewesen sei. Damit distanzierte er sich von seiner

früheren Konzeption als »Brücke«-Künstler, die auf einer wechselseitigen

Steigerung körperlich sinnlichen Erlebens und künstlerischer

Arbeit beruht hatte.20 Wenn Kirchner, was wahrscheinlich

ist, das Ausmass seines Leidens übertrieb oder sogar mitinszeniert

hatte, dann musste es ihm darum gehen, die Kontrolle über die

Deutung seines psycho-physischen Zustands als Bestandteil seiner

Neuorientierung zu behalten. Er dürfte sich kaum einem Psychiater

anvertraut haben, der davon überzeugt war, unbewusste Wahrheiten

über das Individuum ans Tageslicht fördern zu können. Kirchners

Skepsis gegenüber Kohnstamms Methoden mögen jedoch

152 Bettina Gockel



noch andere Ursachen gehabt haben, die existentieller Natur sind.

Kohnstamms Feststellung eines »nervösen Erregungszustandes«

und »hysterischer Konversionssymptome«21 mochte gerade nicht

hinreichen, Kirchners Angst vor einem erneuten Militärdienst zu

beschwichtigen. Denn es scheint im Ersten Weltkrieg üblich gewesen

zu sein, derartige Diagnosen zu stellen, um Soldaten
Willensschwäche nachzuweisen und sie damit so unter Druck zu setzen,

dass sie mitunter wieder freiwillig zurück an die Front gingen oder

von Psychiatern dorthin zurückgeschickt wurden.22

Bei seiner Rückkehr nach Berlin Hess sich Kirchner dann, für

sein Umfeld überraschend, in einer Charlottenburger Fleilanstalt

behandeln. Der dortige Arzt Edel stellte eine progressive Paralyse,

also eine spätsyphilitische Erkrankung, und ein tuberkulöses

Gehirngeschwür fest.2' Kirchner, der schon früher davon gesprochen

hatte, ärztliche Hilfe aufzusuchen, um sein »Gehirn etwas in

Ordnung«24 zu bringen, wollte offensichtlich auf eine Diagnose hinaus,

die ihm eine erhebliche neurologische Störung bescheinigte. Es

steht jedenfalls fest, dass Kirchner keinesfalls für verrückt erklärt
werden wollte. Vielmehr hatte er, angesichts der Bemerkungen aus

seinem engsten Umfeld wohl nicht ganz unbegründet, die gröss-

ten Befürchtungen, für wahnsinnig gehalten und eingesperrt zu

werden.2"'

Die biologische Begründung einer angeborenen
Rückenmarkserkrankung durch Binswanger musste ihn in dieser Hinsicht

vollständig beruhigen. Die handfeste Diagnose des Schweizer Arztes

wird ihn auch weiterer Sorgen über eine etwaige Kriegsteilnahme

enthoben haben. Ausserdem war das Konzept Binswangers,
das auf Integration des Patienten in die Arztfamilie setzte, dazu

angetan, Beruhigung und Erholung zu versprechen. Gegen die

Behandlungsmethoden selbst, Morphiumgaben, Elektro- und

Hydrotherapie, hatte Kirchner nichts einzuwenden. So erklärt sich, wie

offen Kirchner sich der Begeisterung für den Arzt hingab.26

Trotz aller Fehldiagnosen, einschliesslich der Binswangers,

ist anzunehmen, dass Kirchner tatsächlich körperlich leidend, vom

Hungern und von Angsterfahrungen geschwächt war. Er dürfte sich

noch nicht völlig im Klaren gewesen sein, wie es mit seinem Leben

und seiner Kunst weiter gehen sollte. Später schrieb er, er habe

im Bellevue mit der »Umformung des eigenen Lebens« begonnen.27

Bis dahin hatte er selbst mit dazu beigetragen, dass sich die Person

des ehemaligen »Brücke«-Künstlers und immer erfolgreicher
werdenden begabten Malers zugunsten des »Schicksals«, das Eberhard

Grisebach in ihm sah und mit dem van Goghs verglich, und

des »hoffnungslosen« Falles, für den ihn Botho Graef unter Hinweis

auf Nietzsche hielt, aufgelöst hatte.28 Der sicher und selbstbewusst

auftretende Berliner Bohémien war in den Augen seines Umfelds

zum Abbild prototypischer wahnsinniger Genies geworden. Dies

und auch das selbst auferlegte unruhige Leben, das Kirchner immer

mehr von Berlin als Lebensmittelpunkt entfernte, waren in der Tat

dazu angetan, eine Neuformung des »eigenen Lebens« zu versuchen

oder, um es schlichter zu formulieren, noch einmal neu zu

beginnen. Wie aus nach 1920 veröffentlichten Arbeiten Binswangers

hervorgeht, hatte der Arzt eigene Vorstellungen über die ideale

Lebensgeschichte des begabten Menschen, die er während des Ersten

Weltkrieges entwickelte. Dies und die grundsätzliche Auffassung
des Arztes von der Integration psycho-physischen Leidens in die

Entwicklung und schöpferische Arbeit einer Person werden Gründe

für die Anziehungskraft Binswangers auf Kirchner gewesen sein.

Binswanger gab sozusagen eine Anleitung für Kirchners schon ge-
fasste Pläne an die Hand. Kirchners Beitrag in diesem wechselseitigen

Prozess lässt sich anhand seiner Werke erhellen. Darin
verbildlicht er die später niedergeschriebene Theorie des Arztes über

die geistig-seelische Entwicklungsgeschichte des Individuums und

diagnostiziert den eigenen psycho-physischen Zustand wie den

seiner Weggefährten und seines Arztes. Die geistige Person
entwarf Kirchner dabei für sich und sein Umfeld als Leitbild, auf das

er seine Neubestimmung gründen konnte.

Der Künstler als Diagnostiker

Kirchners Selbstbildnis als Kranker (Abb. 1) entstand 1917/18 zusammen

mit weiteren Kopfbildnissen von Patienten, Ärzten und
Besuchern im Sanatorium, wo man ihm einen Arbeitsraum zur Verfügung

gestellt hatte und wo Pfleger ihm beim Drucken der Holzschnitte

halfen. Kirchner wollte, wie er später meinte, mit diesen Arbeiten

seine geistige Gesundheit unter Beweis stellen. Er habe im Bellevue

»durch Arbeit den Beweis erbracht [...] nicht -seelisch« krank

zu sein [...)«,29 wobei als seelische Krankheit eine Psychose oder

Psychopathie verstanden wurde, also das, was seit der Herausbildung

von Psychologie und Psychiatrie seit der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts für abnormal gehalten wurde. Tatsächlich sollte
Kirchner Ende der 1920er Jahre explizit seine Vorbehalte gegen
Psychiater äussern, welche besondere Menschen, die geistig weiter

seien als sie selber, allzu leicht für »abnormal« halten würden.'0

Kirchner, der ab ca. 1919 geradezu einen Kult um das Ideal der
Arbeit trieb und damit ausschliesslich seine künstlerische Betätigung
meinte, wird auch in der Bemerkung über seine Zeit im Bellevue

mit »Arbeit« seine künstlerischen Werke gemeint haben. Nun ist

über derartige Praktiken in Binswangers Sanatorium bislang kaum

etwas bekannt. Zumindest jedoch weiss man von einem weiteren
Fall, in dem die professionelle Arbeit als Beweis der Gesundung
im Bellevue vorgeführt wurde: Wie Kirchner mit seiner Bildserie,

wollte im April 1923 der Hamburger Kunst- und Kulturhistoriker

Aby M. Warburg mit einem wissenschaftlichen Vortrag auf seine

Entlassung aus der Anstalt hinwirken." Beide Patienten versuchten

sich mit diesen Werken selbst zu behaupten, vielleicht auch gegen
die Diagnose des Arztes, was sich im Einzelnen auf der Grundlage
der bisherigen Informationen nicht schlüssig rekonstruieren lässt.

Es scheint jedenfalls genug Raum für Spekulationen über die

Diagnose seitens des Patienten gegeben zu haben. Das würde

erklären, weshalb Kirchner noch im Nachhinein meinte formulieren

zu müssen, dass er gegen den Eindruck, er sei psychisch krank,

Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis 153



Abb. 2: Ernst Ludwig Kirchner, »Porträt des Künstlers», 1916/18, evtl. Selbstaufnahme,

mit Widmung »van de Velde in dankbarer Freundschaft Ernst Ludwig Kirchner», Bern,

Sammlung Kornfeld.

angearbeitet habe, obgleich Binswanger doch, soweit bisher
bekannt ist, ein organisches Leiden diagnostiziert hatte. Kirchners

Bemerkung zeigt, dass er noch im Bellevue befürchtete, für wahnsinnig

erklärt zu werden. Die Bildserie bannt diese Angst, indem

der Künstler sich mit seinem Psychiater auf einer Höhenlage als

Mitglied einer intellektuell aufstrebenden Gemeinschaft darstellt.

Kirchner hob damit auf den von van Gogh begründeten Topos der

psycho-physischen Verbindung von Künstler und Arzt ab.32

Vergleicht man Kirchners Selbstbildnis mit einer wohl wenig

später entstandenen Fotografie (Abb. 2), scheint der abgemagerte

körperliche Zustand mit den eingefallenen Wangen durchaus der

Wirklichkeit entsprochen zu haben. Die gekrümmten Finger verweisen

auf die tatsächlichen Einschränkungen, mit denen Kirchner bei

der Arbeit an den Holzschnitten zu kämpfen hatte. Statt den physischen

Verfall zu beschönigen, treibt Kirchner ihn im Bild weiter. Er

stellt sich als degeneriertes Wesen dar: Wie in den Affendarstellungen

Darwins und Haeckels ist seine Kopfform in die Diagonale

gezogen.33 Die kleinen, schräg gestellten Augen fördern das animalische

Aussehen, das Kirchner, wie Gordon beobachtet hat, auch in

einem späteren Ölgemälde, einem weiteren Selbstbildnis als Kranker,34

gleichsam als Maske der Degeneration überstreift, die das

individuelle Leiden in eine allgemeine Formel hebt. Kirchner schrieb

sich damit in eine Tradition des biologisierten Porträts ein, das in

der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts unter dem Einfluss der

Entwicklungstheorie Darwins und ihrer Popularisierung aufkam. Der

Künstler konnte nun, anders als die für die Literatur und bildende

Kunst des 19. Jahrhunderts bedeutende Metaphorik des kranken

Künstlers,35 als Wilder, als Ursprungswesen in die Entwicklungsgeschichte

der Menschheit eingefügt werden. Doch geht Kirchner über

diese Traditionslinie hinaus, für die Münchs »Urmensch« und van

Goghs Experimente mit affenartigen Schädelformen und niederer

Stirn in seinen Selbstbildnissen stehen mögen.36 Der hochgezogene

Schädel und die wie von Blitzen durchzuckte Stirn weisen auf das

hohe geistige Vermögen hin, das sich Kirchner selbst zuschreibt.37

Er nimmt damit eine damals durchaus verbreitete pseudo-wissen-

schaftliche Behauptung von der Kausalität zwischen körperlichem
Verfall und geistigem Aufstieg auf, der man in Cesare Lombrosos

Ausführungen über »Genie und Entartung« begegnet und die von

manchen Protagonisten der Geniedebatte um 1900 auch als

treibende Kraft für den Fortschritt der Menschheit angesehen wurde.38

Interessant ist weiterhin, dass diese Argumentation schon im

November 1916 auf Kirchner projiziert wurde, wenn Grisebach meinte,

die Kunst Kirchners wachse, je mehr sein Körper verfalle.39

Dass Kirchner mit dem Motiv des Kopfes eine Darstellung des

reinen Geistes anstrebte, legt seine Illustration zu Georg Heyms

Gedicht »Das infernalische Abendmahl« (Abb. 3) nahe.40 Aus den

Berggipfeln wächst ein riesiger Kopf, dem die Menschen im Tal

huldigen. Heyms Beschwörung der Bergwelt als Friedens- und

Hoffnungsinsel im Weltmeer der Zerstörung, aber auch die Metapho-

risierung der Bergwelt als Ort der Reinigung und Vergeistigung,
wie Fritz von Unruh sie 1918 sehnsuchtsvoll formulierte,41 und die

154 Bettina Gockel



Abb. 3: Ernst Ludwig Kirchner, »Das infernalische Abendmahl«, Holzschnitt, Berlin, Kunstbibliothek.

Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis



Vorstellung des Künstlers als Erlösergestalt werden hier in einer

emphatischen Bildformel miteinander verschmolzen. In einem

Ölgemälde von 1917 hatte Kirchner diese inhaltliche Aufladung von

Kopf und Berglandschaft auf Binswanger übertragen, indem er den

riesigen Kopf des Arztes auf der Höhe der Bergkämme darstellte.42

Diese Selbstreflektion und Idealisierung seiner Umgebung im

Zeichen einer pathetischen Metaphorisierung des Geistigen entwickelte

Kirchner im Bellevue zu einer Porträtgalerie der Genialen:

Freunde, Mitpatienten, vor allem aber auch Binswanger selbst

erscheinen als reine Geisteswesen mit hochgezogenen Schädeln und

hoher Stirn. Die Porträts Binswangers (Abb. 4 und 5),43 die beiden

Bildnisse Henry van de Veldes, von denen eines schon kurz vor
dem Aufenthalt im Bellevue entstand,44 die Kopfbildnisse Leonhard

Franks,45 Wilhelm van Vlotens,46 des Arztes Dr. Mayer47 und

des »Studenten (R. Binswanger)«48 geben davon Zeugnis. Kirchners

Pfleger konnten in diese Gemeinschaft aufgenommen werden.49

Denn sie gehörten nicht nur zum therapeutischen Gesamtkonzept

der Anstalt, sondern hatten teil an der handwerklichen Umsetzung

der Holzschnitte. Indem gerade die Personen, die doch eher

mit ihren Händen dem Patienten dienstbar waren, als Geisteswesen

idealisiert wurden, konnte Kirchner seine Holzschnitte umso

mehr als Produkte geistiger Arbeit verstehen. Die jeweilige innere

Energie der Dargestellten wird in den Holzschnitt-Porträts durch

dynamische Strichlagen betont. Ist auch die Argumentation von

physischem Verfall und geistigem Aufstieg dem Selbstbildnis

vorbehalten, so wird doch Ursprüngliches und Geniales in einen

Zusammenhang gesetzt, wenn sich die Kinder Binswangers als kleine

Wilde dem Kopf des Vaters wie einem Götzenbild mit tänzerischer

Anmut nähern (Abb. 5). Der Kopf selbst wächst aus dem Blattwerk

rechts hervor, so als würde sich die Szene in einem fantastischen

Dschungel abspielen. Die Nase des Arztes schliesslich sitzt wie der

Stamm eines Baumes im Gesicht, dessen Krone sich über der

Nasenwurzel in rechts und links ausschwingenden Zweigen entfaltet.

Binswanger ist inmitten eines vitalen Prozesses der Natur dargestellt,

der seinem Kopf eine eigentümliche, gleichwohl entrückte

Lebendigkeit verleiht. Die unregelmässig offenen Ränder dieses

und der übrigen Holzschnitt-Porträts suggerieren zudem ein

potenzielles Zusammenwachsen der Dargestellten zu einer geistigen
Familie oder zu einer »Republik der Genialen«, wie Nietzsche im

Rekurs auf Schopenhauer formulierte.50 Der ideengeschichtliche
Rahmen des Nietzsche-Lesers Kirchner wurde jedoch gesprengt

von seiner eigenen, zwischen Verlust und Selbstvergewisserung,

Bewusstsein und Angst oszillierenden existentiellen Situation.

Kirchner versetzt sich als Schöpfer dieser Serie selbst an die Stelle

des Diagnostikers, der das geistige Wesen der von ihm dargestellten

Menschen zu erkennen meinte und verbildlichen konnte.51 Wie

Kirchner den Arzt und seine Familie aus dieser Situation heraus den

schöpferischen, geistigen Fähigkeiten des Künstlers anverwandelte,

zeigt eine Episode des Besuchs des Ehepaares Binswanger
bei Kirchner, nachdem dieser das Bellevue verlassen hatte und die

Sommermonate auf der Stafelalp bei Davos verbrachte.

Abb. 4: Ernst Ludwig Kirchner, »Kopf Dr. Ludwig Binswanger«, 1917/18, Holzschnitt, Bern,

Sammlung Kornfeld.

156 Bettina Gockel



Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis 157



Abb. 6: Ernst Ludwig Kirchner, »Frau in der Nacht«, 1919, Holzschnitt, Bern, Sammlung

Kornfeld.

Der Besuch, der im September 1919 stattfand, war der Betrachtung

von Kirchners »Wintermondlandschaft«52 (Abb. 19), vielleicht
auch weiterer Bilder mit ähnlichem Motiv gewidmet, aber wohl auch

dem gemeinsamen Erlebnis eines Naturschauspiels in den Bergen.55

Der Arzt und seine Frau Hertha konnten sich dem Leben und Erleben

des Künstlers, der besonderen Art, seine Umgebung
wahrzunehmen, nahe fühlen. Wie die »Wintermondlandschaft« zeigt, war

er offenbar in der Lage, das Gesehene in eine allgemeine, farblich

und formal gesteigerte Formel zu fassen, die über das indivuell
Gesehene hinausging. Im Oktober erwähnte Kirchner dann in seinem

Tagebuch: »Holzschnitt Frau Binswanger angefangen«, und einen

Tag später schreibt er-, »Holzschnitt Frau Binswanger weiter und

gedruckt. Er hat etwas Geistiges bekommen, fraglos« (Abb. 6).54

Dass Kirchner gleich nach dem Besuch seine eigenen Eindrücke

künstlerisch verarbeitete, wäre für ihn typisch gewesen.55 Nun geht

man jedoch bisher davon aus, dass das Bild Marie-Luise Binswanger,

Ehefrau und Witwe von Dr. Robert Binswanger, darstellt und

nicht die Ehefrau Ludwig Binswangers d. J. In der Tat zeigt das Bildnis

Ähnlichkeit mit einem im Bellevue gefertigten Holzschnitt von

Marie-Luise Binswangen56 Beide Bildnisse weisen hohe Wangenknochen

und ein spitz zulaufendes Gesicht auf. Mit dem Argument der

Ähnlichkeit Hesse sich jedoch ebenso gut auf die gebogene Nase

Frau Hertha Binswangers und auf ihr grossflächiges Gesicht verweisen,

wie es in einer Fotografie zu sehen ist, die sie zusammen mit
ihrem Gatten zeigt (Abb. 7). Diese für sie charakteristischen Züge

entsprechen durchaus dem Holzschnitt »Frau in der Nacht«. Auch

das Motiv der Sternennacht würde zum Anlass des im Monat zuvor

stattgefundenen Besuchs passen. Wichtiger als diese

Identifizierungsversuche scheint jedoch, dass Kirchner sich einer tradierten

Ikonografie des Gesichts bediente. Diese war in van Goghs Porträt

des Dichters Eugène Boch (Abb. 8)57 vorgeprägt. Boch erscheint

schmalgesichtig, mit hohen Wangenknochen und hervorstechender,

gebogener Nase. Die groben Pinselstriche, vorwiegend in Orange,

verlebendigen das Gesicht, zeigen aber auch die Furchen und Falten

des Asketen an. Das Halbprofil bringt die hohle, zerfurchte Wange

zur Ansicht. Die Augen begegnen dem Betrachter nicht und doch

wird Boch genauso wenig wie die »Frau in der Nacht« zum Objekt,

das sich der Betrachter aneignen könnte, zu stolz, zu abweisend und

hart ist die Haltung, deren Wirkung sich der Umsetzungsweise
verdankt. So übernehmen im Holzschnitt wie im Gemälde die Spuren

der Bearbeitung eine mimetische Funktion für die Charakterisierung

des Gesichts. Die Koinzidenz zwischen Kirchners Kopfbildnis
und van Goghs Porträt verstärkt sich schliesslich dadurch, dass

beide Künstler die nächtlichen Himmelsphänomene für die inhaltliche

Deutung der jeweils dargestellten Person nutzen. So hatte van

Gogh den Dichter zu einem geheimnisvollen Menschen verklären

wollen. Der Nachthimmel diente dem Kopf als Kulisse, der selbst wie

ein Stern erstrahlen sollte.58 Kirchner hatte in Kreuzlingen die Briefe

van Goghs gelesen und mochte auf diese Stelle gestossen sein, um

nun seinerseits die Darstellung der Sternennacht zur Evokation des

Geistigen zu nutzen.59

IS8 Bettina Gockel



Abb. 7: Ludwig Binswanger mit seiner Frau Hertha, Gebr. Buchenberger, ca. 1930,

Fotografie.

Abb. 8: Vincent van Gogh, »Der Dichter Eugène Boch«, Sept. 1888, Öl auf Leinwand,

60 x 45 cm, Paris, Musée d'Orsay.

Van Gogh nahm einen Künstlergefährten bildlich in das

künstlerische Lebensideal der asketischen, metaphysischen Bestimmung
des Künstlers auf und beförderte damit seine eigenen Vorstellungen

einer zukünftigen idealen Künstlergemeinschaft, die er in der

Gegenwart nicht zu realisieren vermochte. Dagegen bezog Kirchner

eine Person aus der Binswanger-Familie wie auch den Arzt als

Teil der Kreuzlinger Bildserie in die geistige Selbstverklärung und

das Ideal einer kreativen Gemeinschaft mit ein. Er traf damit den

eigenen Anspruch und den Forschergeist Binswangers. Auch

deshalb dürfte Binswanger von Kirchners Holzschnitten, die er dem

Arzt übereignete, so angetan gewesen sein, dass er sie nicht nur

in seinem Arbeitszimmer stets vor Augen hatte, sondern sich mit
ihnen auch zeitweise in seinem Schlafzimmer umgab.60 Es scheint,
dass Kirchner den Topos vom wahnsinnigen Künstler um den Preis

der Integration, der Assimilation an Binswangers therapeutisches
Ideal abgewehrt hatte. Denn das Konzept der Vergeistigung der

Person war für Binswanger der Ausgangspunkt seiner anthropolo-
gisch-phänomenologischen Psychiatrie.

Wissenschaft von der »geistigen Person«

Zur Zeit des Ersten Weltkrieges hatte Binswanger seine Studien

der Philosophie, Literatur und Kunstpsychologie intensiviert.61 Ab

1913 beschäftigte er sich mit der phänomenologischen Philosophie
Edmund Husserls, die für den Arzt von entscheidender Bedeutung

werden sollte.62 Die philosophische Grundlegung von Psychologie

und Psychiatrie sollte es erlauben, eine ganzheitliche Auffassung

vom Kranken als Person — theoretisch wie praktisch — zu erlangen.
Dabei war Binswanger an der praktischen Umsetzung seiner

Ausführungen gelegen. Die »Personwissenschaft«, die er in den Jahren

des Weltkrieges und der Zwischenkriegszeit entwickelte, legte er
1922 in seinem Buch »Einführung in die Probleme der allgemeinen

Psychologie« vor.62 Der zweite Band dieses Werks, der die

psychoanalytische Anwendung seiner Theorie hätte darlegen sollen,

kam nie zustande.64 Zu sehr hatte sich Binswanger schon von der

Psychoanalyse entfernt, die doch seine Ausbildung geprägt und

zu seiner Doktorarbeit bei C. G. Jung geführt hatte. Auch blieb er

mit Freud bis zu dessen Tod in einem freundschaftlichen Kontakt

und führte eine wissenschaftliche Korrespondenz,64 die die

Übergänge zwischen phänomenologisch-anthropologischer Denkweise

und Praxis auf der einen und der Psychoanalyse auf der anderen

Seite greifbar werden lässt. Binswanger, der seine sich erst

entwickelnde Methode gegen den Vorwurf des Mystizismus und der

Metaphysik zu verteidigen hatte, wurde von Freud wohl nie als

Konkurrent angesehen. Seine Rolle unterschied sich damit von der

des genialen Otto Gross. Dieser stellte mit der sozialen und

politischen Wendung der Psychoanalyse eine schwerwiegende

Herausforderung an eine Wissenschaft dar, die reine Medizin bleiben

wollte. Binswangers entgrenzender Ansatz wies in die entgegengesetzte

Richtung. Er schien die Wissenschaft vom Innenleben des

Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis



Menschen philosophisch aufzuweichen, ja eine esoterische Wende

zu betreiben, die der Durchsetzung der »Wissenschaft von der

Seele«66 zwar aus Freuds Sicht nicht förderlich war, sie aber auch

nicht bedrohte. So klingt es denn auch überlegen amüsiert, wenn

Freud den »Zwist« mit Binswanger in ein schönes und schlagendes

Bild setzte. Binswanger bewohne in konservativer Flaltung die oberen

Etagen des Seelengehäuses, wo Kunst und Religion zu Flause

seien. Er, der revolutionäre Wissenschaftler, begnüge sich mit dem

Parterre und dem Souterrain, sprich dem Ort der Triebe, dem

Binswanger geflissentlich aus dem Wege ging.67

Binswanger kritisierte an der zeitgenössischen Psychiatrie,
dass sie die Krankheit wie die kranke Person isoliert voneinander

betrachte und sich darauf beschränke, beides zu kategorisie-

ren und begrifflich zu fassen. Er wollte sich hingegen der Person

als psycho-physischer Ganzheit widmen, diese als Arzt gewisser-

massen erleben und so verstehen, inwiefern die Krankheit Teil

dieser Person sei.68 Obgleich auch Binswanger sich nicht ganz der

Rede über Normalität und Anormalität enthält,69 geht doch das

Bestreben deutlich dahin, die kategorische Unterscheidung zwischen

Krankheit und Gesundheit, kranker und gesunder Person für
obsolet zu erachten. Dafür zielt Binswanger auch auf eine Synthese

biologischer und psychiatrischer Diagnostik. Beides scheint ihm

untrennbar miteinander verbunden, wobei er dazu tendiert, die

hirnanatomische und neurologische Fixierung der medizinischen

Psychiatrie als Naturwissenschaft zu kritisieren. Objektiv ist für

Binswanger auch das aus der Anschauung gewonnene Verstehen

der Person bzw. des so aufgefassten Patienten.

In einem Vortrag, den er 1927 vor der Gesellschaft »Die

Hirnrinde« hielt, formulierte Binswanger noch einmal dezidiert sein

Konzept der »geistigen Person«, ein Begriff, den er ab Mitte der

1920er Jahre durch den der »inneren oder geistigen Lebensgeschichte«

zu ersetzen begann.70 Hier kommt er nun zu Erläuterungen,

die für den Fall Kirchner wie für dessen Kreuzlinger Bildserie

erhellend sein dürften. Binswanger führt aus, dass eine organische

Funktionsstörung nicht von »einer Abknickung oder Umbiegung

der lebensgeschichtlichen Kurve I...]«71 zu trennen sei und bezieht

sich dabei, wie schon in seinem Buch von 1922, auf Scheler, Husserl

und Hönigswald.72 Er beschreibt eine Dialektik von körperlicher

Hinfälligkeit und geistigem Aufstieg, die Kirchner schon in seinem

Selbstbildnis von 1917/18 verbildlicht hatte und die direkt Kirchners

Wunsch nach einer Umformung des eigenen Lebens entsprach.

So kann die organische, die Ausübung des Berufs störende

Krankheit (im Fall Kirchners das diagnostizierte, vermeintliche

Rückenmarksleiden), durch ihre geistige Verarbeitung zu Erlebnisgehalten

und schliesslich zu einer Wende im Leben führen. Indem

sich der Kranke dem stellt, zeigt er sich schon als starke geistige
Person, wie Binswanger anhand von Augustinus' »Confessiones«

ausführt. Für Augustinus habe das Glück allein »in der Hingabe an

das Geistige«75 gelegen. Doch ist diese »Vertiefung in die innere

Lebensgeschichte« und die Wende zum »Eigensten, Individuellsten

des Individuums, zu seinem eigentlichen Wesen« kaum jedem

Menschen möglich, sondern vor allem »geistig Auserwählten«.

Deren Format lässt sich gleichsam in »Riesenlettern« ablesen.74

Zumindest die in den 1920er Jahren verfassten Veröffentlichungen

legen nahe, dass sich Binswangers therapeutisches Ideal nicht nur
auf die Praxis, sondern auf eine literarisch geprägte Idee und

Tradition stützte.

Lenkt man nun den Blick zurück auf Kirchners Kreuzlinger

Kopfserie, so wird deutlich, dass Kirchner eine Galerie von
Auserwählten dargestellt hatte, die Binswanger später hypothetisch
beschrieb. Für diejenigen unter den Porträtierten, wie den

Pazifisten und Dichter Leonhard Frank, die bei Binswanger in Behandlung

waren,75 sowie für Kirchner selbst lag in der Verbildlichung
und in Binswangers vergeistigter Psychiatrie die Möglichkeit, die

psychische und physische Belastung während des Ersten Weltkrieges

positiv zu verstehen. Anders als einfache Soldaten, konnte die

Elite der Intellektuellen und Künstler in Binswangers Heilanstalt

darauf vertrauen, dass ihre Krise als Wende zum Geistigen aufge-
fasst wurde. Nicht der Heilungsprozess, der im Zusammenhang des

Krieges ohnehin eine ambivalente Bedeutung erhielt, sondern die

Erkenntnis des eigenen Wesens stand im Vordergrund. Der Arzt

hatte seinerseits die idealen Probanden gefunden, die empirisch

zu belegen schienen, dass eine psycho-physische Krise als

vollständig in die Person Integriertes aufgefasst werden konnte, als

etwas Konstruktives, das deren innere Lebensgeschichte auf den

ursprünglichen Bauplan des individuellen Daseins zu lenken

vermochte.

Damit war eine Abkehr von der äusseren Krise des Ersten

Weltkrieges gegeben, obgleich Binswanger die Wende zum

Geistigen nicht als Weltflucht verstanden wissen wollte. Es ist nahe

liegend, dass für einige der politisch links stehenden Patienten und

Besucher, für Leonhard Frank, den marxistischen Biologen Julius

Schaxel, wohl auch für Henry van de Velde, der Kirchner auf die

»Weissen Blätter« René Schickeies aufmerksam machte, Binswangers

Konzept der Vergeistigung mit der Utopie einer »Revolution

des Geistes« kompatibel war, die im Zuge der russischen

Oktoberrevolution und der deutschen Revolution von 1918/19 ausgerufen
wurde.76 Die rein künstlerische und intellektuelle Variante dieser

Formel, die nichts mit dem aktionistischen Geist eines Kurt Hiller

zu tun hatte, traf sich in der Vorstellung einer Umkehr durch das

Geistige und einer Freisetzung schöpferischer Kräfte mit dem

psychiatrischen Konzept. Es ist wahrscheinlich, dass Kirchners

Sympathien für Sozialismus und Kommunismus, die er erst Ende der

1920er Jahre artikulierte, hier ihre Wurzeln haben.77 In eine politische

Kunst sollte Kirchners Berührung mit den pazifistischen und

kommunistischen Patienten und Freunden im Bellevue jedoch nicht

münden. Eher noch wendete er das therapeutische Ideal einer

vergeistigten Elite in eine ideologische Verklärung seiner Lebensumgebung

in den Schweizer Bergen. Bevor auf Kirchners utopische

Gestaltung seiner selbst in der bäuerlichen Lebensgemeinschaft der

Schweizer Berge eingegangen wird, sollen Kirchners und Binswangers

Lehren von der inneren Wahrnehmung untersucht werden. In

160 Bettina Gockel



wechselseitiger Erhellung verdeutlichen sie den Ansatz einer inneren

Anschauung als Instrumentarium diagnostischer und künstlerischer

Erkenntnis und Praxis. Zumindest dem Anspruch nach war
dies nicht als mystizistisch zu verstehen. Diese Vorstellung vom

inneren Sehen und inneren Bild sollte die Grundlage für Kirchners

Selbststilisierung und seine Bildschöpfungen um 1919 bilden.

Die Wahrnehmung des Künstlers als psychiatrische Praxis

In Briefen aus Kreuzlingen an den Jenaer Philosophen Eberhard

Grisebach setzte sich Kirchner mit dessen Gedanken über Kunst

und mit einem Manuskript auseinander, das Grisebach über den

Künstler verfasst hatte.78 Kirchners Vorstellungen über eine Theorie

der Kunstschöpfung und Kunstrezeption scheinen ihm selbst

noch in der Entstehung begriffen zu sein, wenn er schreibt: »Ich

glaube kaum, daß ich mit Worten ausdrücken kann, was mir
vorschwebt I...].«79 Mit dieser Bemerkung distanziert sich Kirchner aber

auch schon von einer begrifflich orientierten Lehre und teilt damit

Binswangers Skeptizismus gegenüber kategorischen Systemen.

Wie er das »Geheimnis, das hinter allen Vorgängen und Dingen der

Umwelt steht«80, fassen will, ein Geheimnis, welches das »Wesen«81

eines Menschen mit der Ganzheit der Welt verbinde, beschreibt er
anhand einer Gesprächssituation, in der er sich als passiver Rezi-

pient versteht, als jemand, der sich »entselbstet«:

»Denken Sie, ein Mensch sitzt uns gegenüber und wir sprechen

miteinander und plötzlich erscheint in dem Gespräch über

seine eigenen Erlebnisse dieses Unfaßbare, das man Geheimnis

nennen könnte. Es verleiht seinen Zügen seine ureigenste
Persönlichkeit und erhebt sie doch gleichzeitig über das Persönliche.

Wenn es mir gelingt, mit ihm in dieser, ich möchte fast sagen
Ekstase in Verbindung zu treten, kann ich sein Bild malen und doch ist

dieses Bild, so nah es ihm selbst ist, eine Umschreibung des großen

Geheimnisses, und es stellt im letzten Grunde nicht die einzelne

Persönlichkeit dar, sondern ein Stück der in der Welt schwebenden

Geistigkeit oder des Gefühls.«82

Der Künstler sieht mit dem inneren Auge »ohne eigenes Zutun

unter der Bewußtseinsschwelle« und scheint in der Lage zu sein,

das Wesen eines Menschen, aber auch das einer Landschaft oder

eines Gegenstandes im Kunstwerk vermitteln zu können.83

Die Fähigkeit passiver Versenkung, die Kirchner als sein

Arbeitsmittel beschreibt, sollte in der Psychiatrie, wie Binswanger in

einem Vortrag über Phänomenologie im Jahr 1922 ausführte, helfen,

zu einer ganzheitlichen Auffassung des Patienten zu gelangen,

um dessen Wesen erkennen zu können. Als Instrument einer
solchen neuen Art von Psychiatrie galt Binswanger eine Wahrnehmung,

die nicht äusserlich, sondern innerlich sei, die nicht auf die

Beschreibung und Erklärung von »Eigenschaften, Elementeln] oder

Funktionen«84 ziele, sondern das innere, geistige Auge betreffe.

Seinem Publikum, der »Versammlung des schweizerischen Vereins

für Psychiatrie in Zürich«, empfahl er als Vorbild die gesteigerte

Abb. 9: Ernst Ludwig Kirchner, »Bauerntanz«, Radierung, 1. Zustand, abgebildet in: Das

Kunstblatt, hrsg. von Paul Westheim, 7. Jg., 1923, Heft 3, S. 92.

Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis 161



Abb. 10: Ernst Ludwig Kirchner, »Alpsonntag, Szene am Brunnen«, 1919/24, Öl auf Leinwand, 168 x 400 cm, Bern, Kunstmuseum.

Erkenntnisfähigkeit des Künstlers und verwies u. a. auf van Gogh,

der das Wesen von Naturgegenständen habe erkennen können.

Allgemein formuliert er:

»Nun gibt es aber Menschen, die wissen, daß es außer der

sinnlichen Wahrnehmung noch eine andere Art unmittelbarer,
direkter Kenntnisnahme oder Erfahrung von etwas gibt, und außer

der begrifflichen Zerlegung in einzelne Elemente noch ein anderes,

ursprünglicheres und totaleres geistiges Erfassen. Zu solchen

Menschen gehören u. a. die echten Künstler.«85

Interessanterweise bezieht sich Binswanger auf Künstler wie

van Gogh, Flaubert und Dostojewski, die als genial, aber als

psychisch oder physiologisch krank galten. Im Sinne von Karl Jaspers'

Pathografie van Goghs, auf die sich Binswanger berief,86 sollte die

psychische Erkrankung bis zu einem gewissen Grade jedoch nur
als Auslöser einer schon zuvor vorhandenen, ganz aussergewöhn-

lichen Begabung für eine innere Erkenntnisfähigkeit erachtet werden.

Binswanger ging es nicht in erster Linie um diesen

Zusammenhang von Genialität und Krankheit. Vielmehr war für ihn der

Künstler das Modell geistiger Wahrnehmung. Das zeigt sich auch

darin, dass er das »Pantheon« pathografisierter Künstler um Franz

Marc erweiterte. Marc, der nie pathografisch diagnostiziert oder

einer psychiatrischen Behandlung ausgesetzt worden war,
avancierte zum Vorbild künstlerischen Geistes und künstlerischer

Erkenntnisfähigkeit, hatte er sich doch selbst, zusammen mit Kan-

dinsky, dem Geistigen als künstlerischem Programm verschrieben.

Obgleich sich Binswanger bemüht, die künstlerische und

wissenschaftliche Wahrnehmung nicht gleichzusetzen, folgert er doch,

dass der Wissenschaftler selber ein Talent für diese Auffassungsgabe

mitbringen müsse.87 Als Flerausforderung dürfte es seinen

Fachkollegen erschienen sein, dass er das Thema seines Referats

zu dessen Methode erklärte. Kein Überblick, auch kein ausgefeiltes

Theoriegebäude sollen dargelegt werden, sondern es gelte, das

Thema »hell vor das geistige Auge zu bringen«, was den Zuhörern

schon jene Flaltung der Wahrnehmung abverlangte, die Binswanger

zu erläutern gedachte und die sein Publikum von logisch, begrifflich

begründeter kritischer Rezeption suspendierte. »Anschaulichkeit«88

ist das Ziel, das es Binswanger ermöglichen sollte, Beobachtungen

und Phänomene aus dem Bereich der bildenden Kunst, der

162 Bettina Gockel



psychiatrischen Theorie, der Philosophie und der psychiatrischen

Fallgeschichte erhellend aufeinander zu beziehen. Man habe nicht

eine subjektive Methode vor sich, die mystisch oder metaphysisch

zu nennen sei, sondern ein objektives Erkenntnisinstrument für

die Praxis. Dies eröffne einen methodischen Weg, »auf dem man

schrittweise von der empirischen individuellen Einzeltatsache zu

überempirischen allgemeinen oder reinen Wesen vorschreitet«.89

Binswanger praktizierte diesen Ansatz im Zusammenhang

einer Psychiatrie, für die die liebende Hingabe an den Patienten

zur Grundlage einer vertiefenden, phänomenologischen Anschauung

des Menschen wurde. Kirchners weitere Ausführungen über

die »liebende Erkenntnis«, welche die »Kraft der Sinnlichkeit«
umleite und das Werk zum Symbol werden lasse,90 fügen sich in dieses

sozial begründete Wahrnehmungskonzept als Erkenntnisprozess

ein. Die Begriffsreihen, die Kirchner aufstellt, um die Grundlagen

seiner Arbeit zu vermitteln, schliessen jeweils »Leben« und

»Sinnlichkeit« von Begriffen ein, die das innere Erleben als Erkenntnis

und Sehen bezeichnen: »So weit ich selbst beurteilen kann,

bestimmten 3 Dinge mein Schaffen: Traum, Leben und Erkenntnis oder,

wenn Sie wollen, Vision, Sinnlichkeit, Psyche.«9' Kirchner folgerte
aus diesem Konzept im Mai 1919, dass für ihn die »sinnlich freudige
Schaffensperiode [...] für immer vorbei«92 sei und verpflichtete sein
Leben und seine Kunst damit auf die Verwirklichung der »geistigen
Person« und einer vergeistigten Kunst, die auch der Betrachter nur
mit dem inneren Auge begreifen könne.

Binswangers Faszination für den Künstler und dessen

Vorbildfunktion für den Wissenschaftler liessen ihn kaum die Frage
der Heilung des kranken Künstlers oder idealen Patienten berühren,

die in einer Art Selbstheilungsprozess als Selbsterkenntnis

begriffen schien. Als Binswanger 1921 drei Monate eine kreativ
begabte Patientin zu behandeln hatte, deren Fall er 1944/45 ausführlich

darlegte,9' begriff er ihren angekündigten Selbstmord letztlich

als »notwendige Erfüllung des Lebenssinns dieses Daseins«.94

Die fast ehrfürchtige Beschäftigung mit dem besonders begabten
Menschen und dessen Ganzheitlichkeit erschwerte es offensichtlich,

überhaupt zu helfen. Der Fall Ellen West verweist, wie die

jüngste Forschung zeigen konnte, auf die problematische, wenn
nicht dunkle Seite der philosophischen Psychiatrie Binswangers

Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis 163



mit ihrer Affinität zum Künstlerischen und zur Hochbegabung.95 Das

männliche Ideal der vergeistigten Person konnte Binswanger indes

kaum in Ellen West verwirklicht sehen. Und doch scheint er seine

Idee vom idealen Wesensgrund des Individuums auf diese Patientin

projiziert zu haben, die ihrerseits die kreative Betätigung als Sinn

stiftend begriff, kleine Prosastücke und Gedichte verfasste und

zugleich von Todessehnsucht und Essstörungen gequält wurde.96

Binswangers Verklärung der »Auserwählten« und ihrer Leiden

musste den Arzt in den Augen der Patienten, die tatsächlich Hilfe

suchten, höchst ambivalent erscheinen lassen. Kirchner, der

anders als Ellen West in der Lage war, das therapeutische Ideal

Binswangers für eine Neuorientierung und Stabilisierung seines Lebens

zu nutzen, scheint auch diesen Eindruck in einem seiner Porträts

Binswangers verbildlicht zu haben (Abb. 5). In dem querformatigen
Holzschnitt lässt Kirchner Binswangers Augen so hinter den

spiegelnden Brillengläsern verschwinden, dass nicht nur eine visuelle

Formel für eine metaphysische Wahrnehmungsfähigkeit gefunden

scheint. Auch ein unheimlicher Eindruck wird durch die unnahbar

wirkende Person geweckt. Nun konnte Kirchner für die bildliche

Darstellung des Arztes auf eine Stelle in Alfred Kubins Roman »Die

andere Seite« aus dem Jahr 1909 Bezug nehmen. Kubins »phantastischer

Roman«, der sich in Kirchners nachgelassener Bibliothek

befand,97 erinnert ohnehin an manche Leitmotive im Bellevue: Die

Annahme einer Vertiefung der Wahrnehmungsfähigkeit und

Daseinsform durch die Krankheit, die ideale Gemeinschaft der

Traumgefährten, schliesslich die Überzeugung, dass das Traumreich eine

nur wenigen zugängliche Ebene sei, als solche aber nicht als romantische

Stimmung, sondern als Realität zu verstehen sei.98 Entscheidend

ist die Art und Weise, wie Kubin den Herrscher des Traumreiches

charakterisiert und diesen selbst als Kranken darstellt. Erst

bei einem seiner Anfälle gewinnt der Meister einen Ausdruck der

Augen, der seinen Zugang zum transzendenten Reich signalisiert.
Von diesen, wie sich herausstellt, blicklosen Augen, sind die

Untertanen magisch angezogen und zugleich in einen fürchterlichen

Bann geschlagen. Kubins Alter Ego, der Zeichner, der selbst

zwischen den Wirklichkeitsebenen der Realität und des Transzendenten

vermittelt, berichtet: »[...] Seine iPateras] Augen glichen zwei

leeren Spiegeln, welche die Unendlichkeit auffingen. Mir kam der

Gedanke, daß Patera gar nicht lebe - wenn Tote schauen könnten,

das wären ihre Blicke.«99 Übertragen auf Kirchners Porträt von

Binswanger, ist nicht nur die erhöhte, liebende Zuwendung des

Arztes zum Leben, die durch die beschwingt ihm zugewandten Kinder

betont wird, sondern auch die in der Überhöhung des Inneren

angelegte Verkehrung zum Destruktiven dargestellt. Jene Frage

»aus Urzeiten«, die dem Zeichner in Kubins Roman entfährt,
»Patera, warum hast Du nicht geholfen?«,100 musste sich auch Kirchners

Arzt stellen lassen.

Binswanger selbst, der sich ganz für eine humane Psychiatrie

einsetzen wollte und zeitlebens daran festhielt, wäre eine

solche Perspektive als Missverständnis seiner Intentionen erschienen.

Kirchner erkannte indes die Problematik des therapeutischen

Ideals, dem er sich selbst unterzogen hatte, als er schon am 9. Juli
1919 in sein Tagebuch schrieb: »Diese Psychiater sind erstklassige

Menschenschinder und Täuscher. Jonglieren mit dem Geistigen ist

nicht schwer, aber man verdirbt die Menschen anstatt sie zu

retten.«101 Die helle Begeisterung für die »feine Reinigungskur bei Dr.

Ludwig«102, von der er noch im August 1918 an Henry van de Velde

geschrieben hatte, war einer kritischen Haltung, wenn nicht

bitterer Enttäuschung gewichen. Und dennoch konnte er sich in der

Folgezeit vom alles umfassenden Konzept der Vergeistigung nicht
mehr lösen.

Kirchners Utopie der Bauern- und Bergwelt

Nach der Entlassung aus dem Bellevue entschied sich Kirchner,

endgültig in der Schweizer Bergwelt zu leben. Er wohnte im Haus

»In den Lärchen«, ab Herbst 1923 im »Wildbodenhaus« bei Davos

und verbrachte einige Sommer auf der Stafelalp, wo er in einer

demokratisch organisierten bäuerlichen Gemeinschaft lebte.103 Die

Bauern stilisierte Kirchner zu Vorbildern einer reinen, ursprünglichen

Lebensweise.104 Schon seit 1917 hatte er den Typus des Bauern

mit hageren Gesichtszügen, tief gefurchtem Gesicht und monumentalem

Schädel in die Reihe genialischer Wesen, die er im Bellevue

porträtierte, aufgenommen.105 1923 wurde im »Kunstblatt« ein post-
humer Text von Botho Graef und ein Text von Gustav Schiefler

abgedruckt,106 für den Kirchner ohne zu zögern die Reproduktionserlaubnis

seiner Bilder gab.107 Über die Hälfte der Abbildungen waren

dem Bauernleben gewidmet. Kirchner wird von Graef und Schiefler

als weitabgewandter Künstler und »mystische[r] Erdenbürger«108

verklärt. Die bäuerlichen Motive werden als innere Bilder verstanden,

so dass eine wechselseitige Bestätigung der erhöhten inneren

Wahrnehmungsfähigkeit des Künstlers und der Projektion der

Vergeistigung auf das bäuerliche Milieu stattfindet. Suggestiv wird

dann ein Auszug aus Ernst Blochs »Geist der Utopie« mit Kirchners

Radierung »Bauerntanz« illustriert (Abb. 9). Für Bloch sind

Farbe und Zeichnung Mittel einer metaphysischen Kunst, die das

Geheimnisvolle von Selbst und Welt fühlbar werden lassen. Ist das

für Bloch in van Goghs Kunst idealtypisch vorgeprägt, können nun

die fedrigen Striche in Kirchners Radierung Blochs Beschreibung

vermitteln, dass »das Gezeichnete in allen Erscheinungen, das

unbegreiflich uns Verwandte, uns Verlorene, Nahe, Ferne, Saishafte

der Welt« erhellt.109

In panoramaartigen Gemälden, die Kirchner ab 1919

erarbeitete110 und die Bauern - Kinder, Erwachsene und Alte - zeigen

(Abb. 10 und 11), entfernte sich Kirchner indes von der erscheinungs-

haften, metaphysischen Wirkung der Radierung. Nun wandte er sich

einer ornamentalen Figuren- und Formauffassung und einer bunten,

an Volkskunst erinnernden Farbgebung zu.1" Der märchenhafte

Ton der Szenen deutet auf den durchaus individuellen Charakter

von Kirchners utopischer Verklärung seiner Lebensumgebung hin.

Der Bezug auf Märchen und Traum sollte nicht als Rückzug in eine

164 Bettina Gockel



mm
Abb. 13: Ernst Ludwig Kirchner, »Hirte«, Fotografie, nach 1919, Davos, Kirchner Museum. Abb. 14: Vincent van Gogh, »Alter Schiffer«, 1883, Kreidezeichnung.

Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis 165



Abb. 15: Ernst Ludwig Kirchner, »Rückkehr der Tiere, Stafelalp«, 1919, Öl auf Leinwand, 120 x 168 cm, Davos, Kirchner Museum.

Bettina Gockel



andere Welt verstanden werden, sondern, wie Kirchner die Lektüre

orientalischer Märchen gegenüber Nele van de Velde erklärte, das

Erlebnis der Gegenwart vertiefen helfen.112 Auf die bäuerliche Welt

wurde zwar eine verloren geglaubte, paradiesisch friedliche Welt

projiziert, die aber durch die klaren Konturen und kräftigen Farben

ihrer Verbildlichung vital und beständig erschien.

Die Ideen- und Traumwelt, der Bloch als Quelle einer zu

erneuernden Wirklichkeit nachhing, schien sich für Kirchner schon mit
dem Leben im bäuerlichen Milieu und in der Bergwelt verwirklicht
zu haben. Das zeigt sich auch daran, dass sich Kirchner zumindest

zeitweise äusserlich an die neue Lebensumgebung zu assimilieren

suchte. So liess er sich ein fantastisches und zugleich bäuerliches

Arbeitskostüm von einem der Bauern anfertigen."1 Der arbeitende

Künstler konnte sich so als Teil einer ohnehin von ihm idealisierten

Gemeinschaft von Menschen begreifen, die noch einer ursprünglichen

Einheit von Leben und Arbeit verbunden schien.

In einer Kohlezeichnung, die Kirchner mit Hirtenhut zeigt
(Abb. 12), glich er sich denn auch der äusseren Erscheinung der

Menschen an, in deren Nähe er nun lebte und die er fotografierte
(Abb. 13). Wenn er sich dabei auch auf Werke van Goghs bezog,

wie auf dessen Kreidezeichnung eines »Alten Schiffers« (1883)"4

(Abb. 14), überformte er die eigene Lebenswirklichkeit mit künstlerischen

Vorbildern, ja auch mit dem Lebensvorbild van Gogh. Dieser

hatte sich in seinen Briefen mit der Figur des Schiffers identifiziert

und damit sein Selbstverständnis als Arbeiter unterstrichen."5

Kirchner dagegen richtete sich in der Rolle des Bauern in einer

Welt ein, die in der zeitgenössischen Verklärung der Bauern- und

Bergwelt selbst schon in höchstem Masse idealisiert und ganz auf

das Geistige verpflichtet worden war. Diese Welt- und Selbststilisierung

Kirchners fügte sich um 1919 in den Ruf nach einer
»Revolution des Geistes« ein, unterschied sich davon aber auch, wie

Kirchners Berglandschaften aus dieser Zeit nahe legen."6

In der »Rückkehr der Tiere, Stafelalp« (Abb. 15) von 1919

entwirft Kirchner einen sogartigen, dynamischen Blick auf die friedliche

Gemeinschaft der Stafelalp. Sie mochte an jene »Insel im

Weltmeer, eine Stelle im Urwald« erinnern, mit der Julius Meier-Graefe

sein Idealbild des ursprünglichen Deutschland beschworen hatte."7

Das Bild des umschlossenen Raumes verwendete auch Bruno Taut

in seinem 1919 erschienenen Buch »Alpine Architektur«, um sein

emphatisches Architekturprojekt einer gläsernen Überkupplung

der Alpen zu vermitteln."8 Dieses utopische Arbeitsvorhaben sollte

alle Völker Europas und alle Klassen einen. Als deutscher Künstler

sah sich Kirchner, wie Taut, der übernationalen Vision einer

zukünftigen, friedlichen Gemeinschaft der Menschheit verpflichtet."9

Doch während Taut sein leuchtendes »Tal als Blüte« (Abb. 16)

in den braun lavierten Bergformationen isoliert, leitet Kirchner

den Blick vom buntfarbigen Bergkamm hinab in das Tal und wieder

aufwärts zu den rot glühenden Bergen. Mittels dieser dynamisierten

Wahrnehmung wird eine versenkende Betrachtung ermöglicht,
die Kirchners Überlegungen über die dem Gegenstand sich

anverwandelnde, innerliche Anschauung entspricht. So wird die von

Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis

Abb. 16: Bruno Taut, »Tal als Blüte«, aquarellierte Zeichnung, in: Bruno Taut, Alpine
Architektur, Hagen i. W. 1919, 2. Teil, Blatt 6.

D E 'FEL5 M,A TT ER HOBN < < <.

Abb. 17: Bruno Taut, »Der Fels Matterhorn«, in: wie Abb. 16, 3. Teil, Blatt 20.



Abb. 19: Ernst Ludwig Kirchner, »Wintermondlandschaft«, 1919, Öl auf Leinwand, 120 x

121 cm, Detroit, Institute of Arts.

Tieren und bäuerlichen Figuren verlebendigte, ihren Farben und

Formen nach kindlich und märchenhaft wirkende Idealwelt, erlebbar.

Die Vision einer auf Liebe und das innere Bild konzentrierten

Menschheit als Gemeinschaft war für Taut eine Projektion in die

Zukunft,120 während sie Kirchner in der Gegenwart schon nachvollziehbar

werden Hess.

Dieser Unterschied zwischen Taut und Kirchner lässt sich

bei aller, zum Teil frappierender motivischer und kompositionel-
ler Vergleichbarkeit ihrer Alpenbilder weiter belegen. So entwerfen

etwa Tauts »Matterhorn« (Abb. 17) und Kirchners »Tinzenhorn,

Zügenschlucht bei Monstein« (Abb. 18)121 eine erhabene Schau auf

den Gipfel. Auch Kirchners Gemälde »Wintermondlandschaft«

(Abb. 19)122 führt mit seiner gestaffelten Bildkomposition den Blick

auf einen Berggipfel hin. Doch stilisiert Kirchner das Tinzenhorn

zum »Wahrzeichen«123 seiner Umgebung. Und als identifikatorisches

Symbol seiner subjektiven Lebenswelt figuriert der Ausblick auf

diesen Berg in Selbstbildnissen von 1918/19.124 Dass Kirchner die

pathetische metaphorische Aufladung der Bergwelt, die er mit Taut

teilte, subjektiv wendete und damit wohl für sein eigenes
Selbstverständnis noch intensivierte, zeigt schon sein 1917 gemaltes Bild

»Mondaufgang auf der Stafelalp« (Abb. 20).125 Es zeigt eine Hütte auf

der Sommeralp, die auf der Höhe der Berggipfel steht. Hinter dem

kleinen Haus erstrahlt der Mond wie eine Gloriole und lässt fast

einen kleinen Funkelpalast Taut'scher Provenienz entstehen. Doch

nicht die Berge, wie in Tauts »Schnee Gletscher Glas« (Abb. 21),

sondern die Behausung von Menschen wird zur Vision verklärt. Die

gesteigerte, vergeistigte Lebensform, die Taut erst noch anregen
wollte und für deren Realisierung der moderne Künstler Bloch und

Binswanger zufolge prädestiniert schien, erfüllte sich für Kirchner

in seiner Gegenwart.126

In diesem historischen Zusammenhang konnte Kirchner das

eigene Erleben der Bergwelt als etwas begreifen, mit dem er, wie

er 1918 an die Spenglers schrieb, der »Fortentwicklung der Menschheit«

dienen konnte.127 Seine Landschaftsbilder waren zeitgenössischen

Visionen verpflichtet, denen linke und pazifistische Intellektuelle

und Künstler dieser Zeit nachhingen. Sie waren aber auch

ein Versuch, dem Rezipienten im Erleben der Bildbetrachtung das

Gefühl einer möglichen besseren Welt zu vergegenwärtigen.
Der revolutionäre Geist der Jahre 1918/19 hatte es Kirchner

erlaubt, die »Umformung des eigenen Lebens« zu einer »geistigen

Person« Sinn stiftend mit kulturpolitischen Idealen zu verbinden.

Er hatte sich dabei weniger als »mystischer Erdenbürger« gezeigt
denn als jemand, der intellektuelle und wissenschaftliche

Entwürfe des Lebens zu einer eigenen Lebens- und Kunstvorstellung

synthetisierte. Bei der Vermittlung seiner Kunst an potenzielle
Sammler und Leser zeitgenössischer Kunstzeitschriften betonte er

jedoch seine im Bellevue begonnene theoretische Grundlegung

künstlerischer Wahrnehmung und Bildschöpfung nicht. Vielmehr

fügte er sich mit der Unterstützung von Interpretationen, wie sie

im Kunstblatt 1923 erschienen, wie auch mit seiner Erklärung, seine

künstlerischen Formen seien als »Hieroglyphen« zu verstehen,128 in

168 Bettina Gockel



die romantisierende und mystifizierende kunsthistorische Deutung

von Gegenwartskunst um 1919 ein.129 Mit seiner Adaption der

psychiatrischen Vorstellung eines vergeistigten Daseins folgte er

einmal mehr einer Konzeption, die der bürgerlichen Gesellschaft

entsprang, der er sich als Avantgarde-Künstler und »Aussenseitererscheinung«

noch Mitte der 1920er Jahre radikal gegenübergestellt
sah."0 Die Postur der Negativität des modernen Künstlers Hess sich

indes in dem Moment kaum mehr aufrechterhalten, als dieser zum

Vorbild reformorientierter Wissenschaft und Kultur avancierte. Als

Kirchner gegenüber Helene Spengler die Befürchtung äusserte,

in den Bergen von Davos zum Bourgeois zu werden, war er nahe

daran, das Ausmass seiner Selbsttäuschung zu erkennen."1 Die

Radikalisierung seines Lebens als vergeistigter Künstler hatte nicht

zur erhofften Autonomie, sondern zur Assimilation geführt.

Abb. 20: Ernst Ludwig Kirchner, »Mondaufgang auf der Stafelalp«, 1919, Öl auf Leinwand,

80 x 90 cm.

Abb. 21: Bruno Taut, »Schnee Gletscher Glas / Firnen im ewigen Eise und Schnee«, in: wie

Abb. 16, 2. Teil, Blatt 10.

Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis 169



Mehrfach zitierte Literatur

Ausst.-Kat. Davos 1999

Ernst Ludwig Kirchner. »Farben sind die Freude

des Lebens«. Das innere Bild. Ausst.-Kat. Kirchner

Museum Davos, Davos 1999.

Ausst.-Kat. Aschaffenburg 1999

Ernst Ludwig Kirchner. Leben ist Bewegung, hrsg.

von Brigitte Schad, Ausst.-Kat. Galerie der Stadt

Aschaffenburg, Aschaffenburg 1999.

Binswanger 1922

Binswanger, Ludwig, Einführung in die Probleme der

allgemeinen Psychologie (Berlin 1922), Nachdruck:

E. J. Bonset, Amsterdam 1965.

Binswanger 1923

Binswanger, Ludwig, Über Phänomenologie, Referat,

erstattet auf der 63. Versammlung des schweizerischen

Vereins für Psychiatrie in Zurich am 25. Nov.

1922, in: Zeitschrift für die gesamte Neurologie und

Psychiatrie 82, 1923, S. 10-45.

Binswanger 1928

Binswanger, Ludwig, Lebensfunktion und innere

Lebensgeschichte, in: Monatszeitschrift für Psychiatrie

und Neurologie 68, 1928, S. 52—79.

Dube 1980

Ernst Ludwig Kirchner: Das graphische Werk,

hrsg. von Annemarie und Wolf-Dieter Dube, 2 Bde.,

2. Aufl., München 1980.

Gordon 1968

Gordon, Donald E., Ernst Ludwig Kirchner. Mit
einem kritischen Katalog sämtlicher Gemälde,

München 1968.

Grisebach 1962

Grisebach, Lothar (Hrsg.), Maler des Expressionismus

im Briefwechsel mit Eberhard Grisebach,

Hamburg 1962.

Grisebach 1997

Grisebach, Lothar (Hrsg.), Ernst Ludwig Kirchners

Davoser Tagebuch, Neuausg. durchges. von Lucius

Grisebach, Wichtrach/Bern 1997.

Kirchner 1961

Kirchner, Ernst Ludwig, Briefe an Nele und Henry

van de Velde, München 1961.

Kornfeld 1979

Kornfeld, Eberhard W„ Ernst Ludwig Kirchner.

Nachzeichnung seines Lebens, Bern 1979.

Schoop 1992

Schoop, Albert, Ernst Ludwig Kirchner im Thurgau.

Die 10 Monate in Kreuzlingen 1917-18, Bern 1992.

Dem Archiv des Kirchner-Museums Davos, namentlich

seinem Kurator Roland Scotti, danke ich herzlich für die

Unterstützung meiner Recherchen. Ausserdem sei Wolfgang

Henze und Eberhard W. Kornfeld für die grosszügige Hilfe

bei der Beschaffung von Bildvorlagen und der Regelung

der Bildrechte gedankt. Versionen des vorliegenden
Aufsatzes wurden zu verschiedenen Gelegenheiten am

Kunsthistorischen Institut in Tübingen, am Zentralinstitut für

Kunstgeschichte in München, im Graduiertenkolleg
»Psychische Energien bildender Kunst« des Kunsthistorischen

Instituts der Universität Frankfurt sowie am Max-Planck-

lnstitut für Wissenschaftsgeschichte, Berlin, vorgetragen
und diskutiert. Den Kolleginnen und Kollegen sowie dem

jeweiligen Publikum danke ich für Kritik und Anregungen.

Mein Dank gilt besonders Wolfgang Kersten und den

Studentinnen und Studenten des Sommersemesters 2001 am

Kunsthistorischen Institut der Universität Zürich, wo ich

erste Überlegungen zum Thema vortrug. Zudem habe ich

den Studentinnen und Studenten des Hauptseminars über

Kirchner (WS 2000/2001) sowie den Tübinger Kolleginnen

und Kollegen, allen voran Annegret Jürgens-Kirchhoff und

Konrad Hoffmann, für ihre Unterstützung zu danken.

Anhaltende Dialoge mit Horst Bredekamp, Michael Hagner,

Susanne Deicher, Charlotte Klonk, Susanne Martens, Wolfgang

Natter, Sküli Sigurdsson, Monika Wagner und 0. K.

Werckmeister haben die Ausarbeitung des vorliegenden

Textes und seines Inhalts kritisch begleitet. Für die intellektuelle

Gastfreundschaft am Max-Planck-Institut für

Wissenschaftsgeschichte, Berlin, danke ich Hans-Jörg Rheinberger

und den zahlreichen Kolleginnen und Kollegen, denen ich

wichtige Denkanstösse für mein Forschungsprojekt »Der

Künstler im System der Künste und Wissenschaften, 1880—

1930« verdanke.

1 Siehe Kornfeld 1979, S. 54ff.; zu Kirchner im Bellevue

S. 99-117.

2 Siehe Schoop 1992, bes. S. 25-27: S. 55-64.

3 Siehe Röske, Thomas, »Ich habe viel Anregung
durch die Bilder einer Kranken«. Ernst Ludwig

Kirchner und das »Pathologische« in der Kunst,

in: Magazin III. Forschungen, Davos 2001, S. 25-32.

Kirchner beschreibt die Bilder wie ein Analytiker,

was seine intellektuelle Herangehensweise an den

Zusammenhang von Kunst und Krankheit nahelegt.

Vgl. Kirchners Text in: Presler, Gerd, Ernst Ludwig

Kirchner. Die Skizzenbücher. »Ekstase des ersten

Sehens'. Monographie und Werkverzeichnis, Karls-

ruhe/Davos 1996, S. 407f.

4 Insofern ist der hier gewählte Ansatz im weiteren
Feld der Forschungen zur Konstruktion der

Lebensgeschichte und der sozialen Posturen des Künstlers

angesiedelt, allerdings mit einem stärkeren Gewicht

auf den Zusammenhang von Lebensmodellen und

individueller Lebenspraxis. Vgl. Kris, Ernst/Kurz,

Otto, Die Legende vom Künstler. Ein geschichtlicher

Versuch, Frankfurt a. M. 1980. Vgl. Ruppert,

Wolfgang. Der moderne Künstler. Zur Sozial- und

Kulturgeschichte der kreativen Individualität in
der kulturellen Moderne im 19. und frühen

20. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 1998, S. 11—25, zu

einem Überblick über die sozialhistorische und

soziologische Erforschung der Geschichte des Künstlers.

Vgl. auch die dikursanalytischen Studien in Hellmold,

Martin/Kampmann, Sabine u. a. (Hrsg.), Was ist
ein Künstler? Das Subjekt der modernen Kunst,

München 2003 (im Erscheinen; bei Abgabe des

Manuskripts im Juni 2003 noch nicht lieferbar). Vgl.

Überlegungen, den Begriff der »Persona« (lat. Maske)

für das Phänomen einzuführen, dass ein Individuum

sich einem kulturell vorgezeichneten Ideal in seiner

Lebensweise und Lebenspraxis anverwandelt, also

das betreibt, was schon Kris und Kurz unter einer

»gelebten vita« verstanden. Kris und Kurz wollten
dies allerdings dem Unterbewusstsein des Künstlers

zuschreiben und nicht einer bewussten Wahl, etwa

zur Durchsetzung innerhalb der künstlerischen und

wissenschaftlichen Kultur: Daston, Lorraine/Sibum,

H. Otto, Introduction: Scientific Personae and their

Histories, in: Science in Context 16, 2003, H. 1/2,

S. 1-8, bes. S. 7f. Ich danke Otto Sibum für Diskussionen

zu diesem Thema.

5 Siehe Binswangers Brief an Dr. Alphonse Maeder

vom 14. Mai 1915; Korrespondenz Binswanger, Bins-

wanger-Archiv der Universität Tübingen.

170 Bettina Gockel



6 Siehe Fichtner, Gerhard (Hrsg.), Sigmund Freud

— Ludwig Binswangen Briefwechsel 1908-1938,

Frankfurt a. M. 1992, S. XX. Am Institut für Ethik und

Geschichte der Medizin der Universität Tübingen

werden seit 2000 im Rahmen eines DFG-Projekts

Archivstudien zu den Krankengeschichten im

Bellevue unter Federführung von Gerhard Fichtner

und Albrecht Hirschmüller unternommen, die auch

für die hier relevante Frage tiefere Einblicke in den

diagnostischen Prozess im Bellevue und dessen

intellektuelle Grundlagen versprechen. Vgl. das

Themenheft der Zeitschrift Luzifer-Amor. Zeitschrift zur

Geschichte der Psychoanalyse. Daseinsanalyse, hrsg.

von Klaus Hoffmann, Heft 29, Tübingen 2002.

Binswangen Theorie und Praxis sind bislang vorwiegend

ideengeschichtlich und wissenschaftstheoretisch

untersucht worden. Vgl. Herzog, Max, Weltentwürfe.

Ludwig Binswangers phänomenologische

Psychologie, (Phänomenologisch-psychologische

Forschungen, hrsg. von C. F. Graumann, M. Herzog u.

A. Métreaux, Bd. 17), Berlin/New York 1994; Seidman,

Bradley, Absent at the Creation. The Existential

Psychiatry of Ludwig Binswangen Roslyn Heights, New

York 1983. Vgl. zu Binswangers Verhältnis zur Kunst

Schoop 1992, S. 61-63.

7 Vgl. Kornfeld 1979, S. I03f. zu Binswangers Notizen

über Erna Schillings Aussagen.
8 Grisebach 1962, S. 84, Brief vom 30. März 1918.

9 Grisebach 1962, S. 64, Brief vom 14. März 1917; S. 72,

Brief vom 17. Okt. 1917.

10 Siehe Springer, Peter, Hand and Head. Ernst Ludwig

Kirchners "Self-Portrait as Soldier-, übersetzt von

Susan Ray, Los Angeles/London 2002, S. 6-45, bes.

S. 25f. zu einer Diskussion über die Frage, ob Kirchner

zum Zeitpunkt seiner "unfreiwillig freiwilligen«

Meldung zum Militär, wie er es später formulierte,

den Krieg als »Krieg der Geister« befürwortete. Seine

von Anbeginn des Krieges entwickelte Uniform-Pho-

bie, besonders aber ein Werk wie das »Soldatenbad«

(1915), das Springer »positiv« deuten will (S. 32f

sind jedoch signifikant für Kirchners Haltung gegen

den Krieg, die allerdings zu diesem Zeitpunkt
ausschliesslich egozentrisch begründet war, da er durch

den Krieg seine künstlerische Arbeit und Entfaltung

gefährdet sah. Das »Soldatenbad« zeigt die

Unterwerfung der nackten Soldaten unter das Regime

eines Befehle schreienden, uniformierten
Vorgesetzten. Diese Umkehrung der Thematik des nackten

Körpers in der freien Natur, die bis dahin Kirchners

Arbeit zu grossen Teilen bestimmt hatte, zur Darstellung

des vom Militär disziplinierten Körpers, deutet

auf eine Ablehnung des Krieges hin, die keinen

Raum für die intellektuelle Kriegsbegeisterung Hess,

wie sie andere Künstler wie etwa Max Beckmann

teilten. Vgl. zum Typus des kriegsbegeisterten

Künstlers Jürgens-Kirchhoff, Annegret, Schreckensbilder.

Krieg und Kunst im 20. Jahrhundert, Berlin

1993, S. 151—168. Vgl. auch Mommsen, Wolfgang J.,

Bürgerliche Kultur und künstlerische Avantgarde.

1870-1918, Frankfurt a. M./Berlin 1994, S. 128-153.

11 Siehe Ernst Ludwig Kirchner. Von Jena nach Davos,

Ausst.-Kat. Stadtmuseum Göhre, Jena 1993, zur

Rekonstruktion der Periode von 1914 bis ca. 1917.

12 Grisebach 1962, S. 62, Brief an Botho Graef, Berlin-

Friedenau, 10. Febr. 1917.

13 Siehe Wahl, Volker, Von Jena nach Davos. Stationen

eines Künstlerlebens, in; Ausst.-Kat. Jena 1993 (wie

Anm. II), S. 21-39, hier S. 28.

14 Grisebach 1962, S. 69, Brief von Helene Spengler an

Eberhard Grisebach, Davos-Platz, 31. Mai 1917: »!...]

Kirchner macht andauernd Täuschversuche, die arme

Schwester hat eine harte Pfründe mit ihm. Jetzt ißt

er auf unseren Befehl und Bitte hin, aber steckt

nachher den Finger in den Schlund und alles Essen

war überflüssig! Gestern brachte ich ihm farbige

Stifte und Wasserfarben, damit er sich beschäftigt.

I...I Was aus ihm werden soll, darüber zerbrechen wir

und die Schwester uns den Kopf. Er gehört unzweifelhaft

in eine Irrenanstalt, weint und bittet aber so,

ihn in der Schweiz zu lassen und nicht in eine Anstalt

zu tun, daß man vor Mitleid zu keinem Entschluß

kommt I...1.«

15 Vgl. Grisebach 1962, S. 97; Helene Spengler an Gri¬

sebach, 17. Jan. 1919; Grisebach an Helene Spengler,

29. März 1919; Brief vom 28. Apr. 1919; Brief vom

21. Mai 1919, S. 108.

16 Grisebach 1962, S. 91f.. Brief vom 28. Nov. 1918 an Dr.

Lucius Spengler und Helene Spengler, in dem Kirchner

erstmals bekräftigt, vom Morphium loskommen

zu wollen. Vgl. ebd., S. 129-131, zur optimistischen

Einschätzung Helene Spenglers, dass Kirchner »dank

seiner fabelhaften Energie« bis April 1921 vom

Morphium befreit sein werde.

17 Siehe Röske, Thomas, »Vielleicht kann ich aber doch

neues sehen und gestalten.- Kirchner in Königstein,

in: Ernst Ludwig Kirchner in Königstein, Ausst.-Kat.

Jahrhunderthalle Hoechst, Frankfurt a. M. 1999,

S. 7-31. Röske spürt der »konflikthaften psychischen

Grunddisposition Kirchners« (S. 27) nach, von der

er im Sinne eines »Ambivalenz-Konflikts« (S. 12)

überzeugt ist. Kirchners Äusserung, er habe seine

psycho-physischen Probleme nur vorgetäuscht,

könnten aus Röskes Sicht ein »Spiel« gewesen sein,

das »selber Symptom war« (S. 13). Vgl. dagegen

Scotti, Roland, Ein Bild der Zeit? - Königsteiner

Skizzenbücher, in: ebd., S. 51-62, der die »Königsteiner

Skizzenbücher auch weniger als Dokument

einer persönlichen Krise, (...] denn als Zeugnis einer

künstlerischen Entwicklung« deutet. An anderer

Stelle meint Röske, dass »Kirchners Charakter dem

des schizoiden Neurotikers zumindest nahe (kommt!«

(Röske, Thomas, Der Lebenskamerad - Das Verhältnis

Ernst Ludwig Kirchners zu Erna Schilling, in:

Frauen in Kunst und Leben der »Brücke«, Ausst.-Kat.

Stiftung Schleswig-Holsteinische Landesmuseen,

Schloss Gottorf, Schleswig 2000, S. 61-79, hier S. 65,

Anm. 24).

18 Vgl. Kohnstamm, Oskar, Erscheinungsformen der
Seele, hrsg. von G. R. Heyer, München 1927; darin
»Das Werk 0. Kohnstamms« von G. R. Heyer
(S. 25-28); Kohnstamms »Schlaf, Hypnose und

Schizothymie« (S. 212—220; Vortrag vom Mai 1916);

ders., »Schizothymie und Zyklothymie« (S. 221-226;

Vortrag 1914). Kohnstamm hält hier psychische

Erkrankungen durch Einwirkung der Hypnose für
heilbar. Dass diese Therapie zumindest in den

Gesichtskreis der Künstler im Sanatorium des Arztes
kam, belegt eine Hypnoseszene in der Oper »Eros«

des Komponisten Otto Klemperer (siehe Röske 1999

[wie Anm. 17], S. 21). Zudem verband Kohnstamm

Überlegungen zur Hypnose mit seiner Auffassung

von der Künstlerpersönlichkeit. Diesem Aspekt wäre

im Vergleich Kohnstamms und Binswangers weiter
nachzugehen.

19 Grisebach 1962, Brief vom 21. Okt. 1916, S. 54.

20 Vgl. zu Kirchners Wende vom Körperlichen zum

Geistigen, Gockel, Bettina, Vom Geschlecht zum
Geist. Körpererfahrungen und -konzeptionen im
Werk Kirchners, in-. Die Brücke in Dresden, hrsg. von
B. Dalbajewa und U. Bischoff, Ausst.-Kat. Dresden

2001, S. 304—308. Vgl. auch dies., Vom Ruhm der
Malkunst zum »reinen Kunstwerk-, in: Patrimonia,
Heft 147, 1998, S. 17-29.

21 Röske 1999 (wie Anm. 17), S. 12 und S. 14.

22 Siehe Kaufmann, Doris, Science as a cultural

practice. Psychiatry in the First World War and
Weimar Germany, in: Journal of Contemporary

History, Bd. 34, 1999, Heft 1, S. 125-144; Lerner, Paul

Frederick, Hysterical Men. War, Neurosis and

German Mental Medicine, 1914-1921, Diss. Columbia

University 1996. Ann Arbor 2000.
23 Vgl. Kornfeld 1979, S. 73f., und Grisebach 1962, S. 67.

24 Brief an Carl Hagemann vom 3. Jan. 1916, Königstein
i. T. Vgl. Delfs, Hans/Lüttichau, Mario-Andreas von/
Scotti Roland (Hrsg.), Kirchner, Schmidt-Rottluff
Nolde, Nay... Briefe an den Sammler und Mäzen Carl

Hagemann, Ostfildern 2004.

25 Am 8. Dez. 1916 schreibt Erna Schilling, man habe ihr
im Berliner Sanatorium gesagt, Kirchner sei bei

»energischer Behandlung« zu heilen. Am 14. Okt. 1916

schreibt sie über Kirchners Angst, dort festgehalten
zu werden: »Er [Kirchner] verlangte von mir, da man
ihn seiner Meinung nach gewaltsam festhielte, ich

solle zu einem Anwalt gehen und seine Befreiung

aus dem Sanatorium beantragen. Dabei sagte mir
der Arzt, dass er schwer krank ist, und unter
ständiger Bewachung gehalten werden muss um ein

Unglück zu verhindern [...] für mich ist immer noch

der Wille meines Mannes massgebend; auch wenn

man ihn für unzurechnungsfähig hält, so kann dies

nur zeitweise sein [...]« (Briefe von Erna Schilling an

Carl Hagemann; vgl. Anm. 24).

Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis 171



26 Vgl. Kirchners Bemerkungen über Binswangen »Ich

staune, welche Kräfte durch Krankheit manchmal

freigelegt werden. Ich will, wenn ich mich

konzentrieren kann auf Anregung von Herrn Dr.

Binswanger einiges darüber aufschreiben. Ich finde

eine Parallele zu diesen Dingen in meinem eigenen

Leben.« (Kirchner 1961, S. 72; 30. Sept. 1917). »I...I

Durch die unendlichen Anregungen, die ich hier

durch Herrn Dr. Binswanger bekomme, werde ich

wohl meine ganze Malweise nocheinmal umwerfen

müssen, [...]« (Brief an Grisebach, 22. Mai 1918;

Grisebach 1962, S. 85). »In Abwesenheit von Herrn

Dr. R. habe ich unendlich viel Anregung durch Herrn

Doktor Ludwig (Binswanger), mehr fast, als ich zu

fassen vermag. Er ist unendlich gut.« (Brief an Henry

van de Velde, 28. Mai 1918; Kirchner 1961, S. 83). »Die

neuen Mittel, die mir Doktor Ludwig an die Hand

gibt, müssen sich auch erst klären, ich könnte Tage

und Nächte arbeiten und verfluche oft die

verdammten körperlichen Hemmungen.« (An Henry

van de Velde, 1. Juni 1918; Kirchner 1961, S. 83). »Der

(Binswanger! versteht das künstlerische Leben au

fond und wie gut ist er als Mensch. Hier lauf der

Stafelalpl möchte ich alle Zeit brauchen, um alle

schönen Dinge zu fassen.« (Kirchner 1961, 30. Aug.

1918, S. 89).

27 Briefwechsel Georg Reinhart - Ernst Ludwig

Kirchner, 1917 bis 1936, Original in der Stadtbibliothek

Winterthur, Kopie im Archiv des Kirchner

Museums Davos, Brief von der Stafelalp, 14. Juli 1918.

Diese Formulierung ist explizit auf die »unendlichen

Anregungen von Herrn Dr. Ludwig« bezogen.

Kirchner hielt auch später daran fest, dass das Jahr

1917 einen Wendepunkt in seinem Leben bedeute,

der von seiner Krankheit ausgelöst worden sei (vgl.

seine autobiografische Darstellung 1925/26,

abgedruckt in Kornfeld 1979, S. 338). Die durch

Krankheit bewirkte Wende in der Lebensgeschichte

hoch begabter, kreativer Persönlichkeiten war

Bestandteil der Lehre Binswangers, aber auch ein

Topos, der seit ca. 1830 in dem medizinischen Genre

der Pathografie ausgebildet wurde.

28 Grisebach 1962, Brief vom 25. Nov. 1916, Eberhard

Grisebach an Helene Spengler, S. 56; Brief aus

Görlitz, 1. Dez. 1916, Botho Graef an Eberhard

Grisebach, S. 56f.; Brief von Eberhard Grisebach,

23. März 1917, S. 64.

29 Siehe Kirchners retrospektive Darstellung in einem

Manuskript von 1925/26, abgedruckt in Kornfeld

1979, S. 337: »Ich kam nach Davos. Bekam hier bald

die eigentliche Krankheit, eine schwere Nervenentzündung,

die nicht als solche erkannt wurde.

Nervenkrankheiten waren damals immer seelische

Krankheiten. Man versuchte also die -Seele« zu

behandeln anstatt den Körper und entliess mich

schliesslich als ich durch Arbeit den Beweis erbracht

hatte, nicht -seelisch« krank zu sein mit der Diagnose

für eine schwere Rückenmarkskrankheit aus

Kreuzlingen nach Davos zurück.«

30 Vgl. Kirchners Korrespondenz mit Erna Schilling,

Typoskript im Kirchner Museum Davos, Brief vom

12. März 1929. Kirchner warnt seine Lebensgefährtin,

sich in psychoanalytische Behandlung zu begeben:

»Auf alle Fälle musst Du, wenn Du zu ihm [Dr. K.l

gehst, darauf bestehen, dass die Sache rein

körperlich behandelt wird und Dich nicht ins

Analytische ablenken lassen. [...1 Aber gegen die

Analyse mache Dich zu, Du stehst heute so hoch

geistig über dem Üblichen, dass da keiner so leicht

heran kann und Du weisst ja aus unserer Erfahrung,

wie leicht diese Leute das, was weiter ist als sie, für

abnormal halten.«

31 Siehe zu Warburgs Vortrag über das Schlangenritual

der Pueblo-Indianer Ulrich Raulff in-, Warburg,

Aby M., Schlangenritual. Ein Reisebericht, Berlin

1996, S. 61-95.

32 Vgl. van Goghs Briefe vom 20. Mai 1890 an Theo und

Johanna van Gogh und vom 4. Juni 1890 an

Willemina Jacoba van Gogh (The Complete Letters of
Vincent van Gogh, Bd. 3, Boston/New York/London

2000, 3. Aufl., S. 273-275, S. 469). Im letztgenannten
Brief bezeichnet van Gogh seinen Arzt als einen

körperlichen und seelischen »neuen Bruder«.

33 Vgl. zu Kirchner und dem wissenschaftlichen

Paradigma der Entwicklung: Gockel, Bettina,

Kirchners Kreuzlinger Bildnisserie. Der Kopf
zwischen Kunst, Wissenschaft und Politik, in-.

Magazin III. Forschungen, Davos 2001, S. 46-58, bes.

S. 51ff. und Abb. 3 aus Charles Darwins »Der Ausdruck

der Gemütsbewegungen bei dem Menschen und den

Tieren« (1872). Vgl. hier auch zur Ikonografie des

Selbstbildnisses. Dieser Aufsatz, dessen Inhalt hier

erweitert wird, geht auf einen Vortrag auf der

Hamburger Tagung des Verbandes Deutscher

Kunsthistoriker im Jahr 2001 zurück.

34 Siehe Gordon 1968, S. 110.

35 Siehe Sontag, Susan, Krankheit als Metapher,

München/Wien 1978.

36 Vgl. zu Münchs Holzschnitt »Der Urmensch« Wolf,

Gerd (Hrsg.), Edvard Munch. Werkverzeichnis der

Graphik, aus dem Englischen von Matthias Wolf,

München 2001, Kat.-Nr. 274 (Schiefler 237). In der

Auktionsliste der Bibliothek Kirchners sind von

Schiefler zwei Werke zu Munch angegeben (vgl.

Auktionskatalog Galerie Jürg Stuker, Bern, Auktion

XXIV, Bibliothek Ernst Ludwig Kirchner, Febr./März

1951, Nr. 1638, »Eduard Munch. Das graphische Werk«,

und Nr. 1639, »Die Graphische Kunst Eduard

Münchs«). Das erstgenannte Werk bezieht sich auf

den zweiten Teil des Verzeichnisses der grafischen

Werke, der 1928 in Berlin erschien. Zu van Gogh vgl.

Hulsker, Jan, The complete van Gogh, Paintings,

Drawings, Sketches, Amsterdam/Philadelphia 1996,

Kat.-Nr. 1197.

37 Vgl. Gockel 2001 (wie Anm. 33), zu Lavaters

Darstellung des Melancholikers mit prominentem

Schädel, Abb. 5. Vgl. zur Wissenschaft über

Genialität im 19. Jahrhundert: Hagner, Michael,

Kluge Köpfe und geniale Gehirne. Zur Anthropologie
des Wissenschaftlers im 19. Jahrhundert, in:

Wissenschaft als kulturelle Praxis 1750-1900, hrsg.

von Hans Erick Bödeker u. a., Göttingen 1999,

S. 300-333.

38 Vgl. Lombroso, Cesare, Studien über Genie und

Entartung, autorisierte Übersetzung aus dem

Italienischen von Dr. Ernst Jentsch, Leipzig 1910,

Einleitung (ohne Seitenzählung) zur kausalbiologischen

Relation zwischen »physischen und

psychischen Schwächen« und Genialität.

39 Grisebach 1962, Brief vom 25. Nov. 1916, S. 56:

»Kirchner ist ein Schicksal I...J Die Nervenärzte im

Taunus haben nichts vermocht. Seine Kunst wächst,

je mehr sein Körper versagt.« Am 1. Dez. 1920 meinte

Hermann Huber in einem Brief an Grisebach: »Als er

iKirchnerl noch krank war, gefiel er mir besser, tiefer

I...I« (ebd., S. 127f.). Auch Binswanger hing diesem

wissenschaftlichen, kulturell hoch aufgeladenen

Topos nach, wie seine Korrspondenz mit Aby M.

Warburg zeigt. Am 25. Aug. 1924 schreibt er an

seinen ehemaligen Patienten über einen »jungen

Katatoniker«, von dem er ihm schon erzählt habe

und der ein Beispiel dafür sei, »wie biologische

Minderwertigkeit zu einer Erhöhung geistiger

Ausdrucksfähigkeit führen kann.« Abgedruckt in:

Raulff, Ulrich, Zur Korrespondenz Ludwig

Binswanger - Aby Warburg im Universitätsarchiv

Tübingen, in: Aby Warburg (Schriften des Warburg-

Archivs im Kunstgeschichtlichen Seminar der

Universität Hamburg, Bd. 1), hrsg. von Horst

Bredekamp et al., Weinheim 1991, S. 55—70, hier S. 56.

40 »Hoch wo das Dunkel seine Schatten türmt/Durch

Ewigkeiten fern vom Grund der Qual,/Hoch oben, wo

im Dom der Regen stürmt,/Erscheint des Gottes

Haupt, wie Morgen fahl.« Kirchners Illustrationen zu

der posthumen Sammlung der Gedichte unter dem

Titel »Umbra Vitae« wurden 1924 publiziert. Malke,

Lutz S., Ernst Ludwig Kirchners Schenkung an die

Kunstbibliothek (1924). Zum 60. Todestag,

(Sammlungskatalog der Kunstbibliothek Gebrauchsgraphische

Sammlung), Berlin 1998, S. 22f. und Kat.-

Nr. 16.

41 Vgl. Unruh, Fritz von, Opfergang, Politeia,

Biographien. Erinnerungen, Aufsätze. Vorträge

(Unruh, Fritz von, Sämtliche Werke, hrsg. von Hanns

Martin Elster, Bd. 17), Berlin 1979, S. 455.

42 Gordon 1968, Kat.-Nr. 499.

43 Dube 1980, Kat.-Nr. H 316 und H 320, siehe auch ebd.,

Kat.-Nr. H 319.

44 Ebd., Kat.-Nr. H 311.

45 Ebd., Kat.-Nr. H 321 und H 322.

46 Ebd., Kat.-Nr. H 329.

47 Ebd., Kat.-Nr. H 326.

48 Ebd., Kat.-Nr. H 325.

49 »Der Theosoph«, ebd., Kat.-Nr. H 317; »Pfleger Butz«,

ebd., Kat.-Nr. H 324.

50 Nietzsche, Friedrich, Werke, 3 Bde., hrsg. von Karl

Schlechta, München 1959, hier Bd. 1, S. 270.

172 Bettina Gockel



51 Siehe Kirchners Vorstellungen über die künstlerische

Wahrnehmung als Erkenntnisprozess, Abschnitt

unten »Die Wahrnehmung des Künstlers als

psychiatrische Praxis«.

52 Gordon 1968, Kat.-Nr. 558.

53 Vgl. »Aufgehender Mond« (1918, ebd., Kat.-Nr. 522)

und »Mondaufgang auf der Stafelalp« (1917, ebd.,

Kat.-Nr. 561). Schon am 10. Januar hatte Kirchner

Helene Spengler einen frühmorgendlichen

Mondaufgang beschrieben: »Dabei war heute

morgen ein so wundervoller Monduntergang, auf

rosa Wölkchen der gelbe Mond und die Berge rein

tiefblau, ganz herrlich, ich hätte so gerne gemalt.«

(Grisebach 1962, S. 98). Auf solchen Eindrücken beruhen

die erwähnten Bilder, vor allem die

»Wintermondlandschaft«. Am 5. August erwähnt Kirchner im

Tagebuch die »Mondlandschaft«, nach der eine der

Töchter von Helene Spengler eine nie zur

Ausführung gekommene Stickerei anfertigen wollte.

Vgl. Grisebach 1997, S. 41. Über den Besuch der

Binswangers berichtet Kirchner dann Helene

Spengler: »Der Mondabend war auch für mich ganz

herrlich I...J Gestern waren Frau und Herr Doktor

Ludwig (Binswanger) hier, um die Mondnacht zu

sehen. Sie waren beide begeistert und wollen im

nächsten Jahr wiederkommen.« (Grisebach 1962,

S. 112; Kornfeld 1979, S. 154).

54 Grisebach 1997, S. 56; siehe auch ebd., S. 100; Dube

1980, Kat.-Nr. H 405.

55 Vgl. Kirchners Porträt-Holzschnitt von Eberhard

Grisebach, der nach dessen Besuch im Bellevue im

Dezember 1917 entstand; siehe Kornfeld 1979, Kat.-

Nr. 125.

56 Dube 1980, Kat.-Nr. H 315 II.

57 Vgl. Hulsker 1996 (wie Anm. 36), Kat.-Nr. 1574.

58 Vgl. den Brief an Theo van Gogh vom August 1888,

Complete Letters, Bd. 3 (wie Anm. 32), S. 6. Vgl. Van

Gogh Face to Face. The Portraits, Ausst.-Kat. The

Detroit Institute of Arts, Detroit 2000, S. 146 und

S. 148.

59 Vgl. Kirchners Brief aus Kreuzlingen an Henry van de

Velde: »Ich lese jetzt die Briefe van Goghs, sie sind

einfach wunderbar.« (Kirchner 1961, S. 78; Brief vom
13. Nov. 1917). Vgl. Stuker 1951 (wie Anm. 36) zu den

Büchern über van Gogh, die in Kirchners Bibliothek

vorhanden waren: »1712. Knapp, Fritz. Vincent van

Gogh. (Velh. S Kla.) lllustr. Broschiert«; »1723. Meier-

Graefe, Julius. Vincent van Gogh. lllustr. Pbd.« sowie

»1314. Van Gogh, Vincent. Briefe an seinen Bruder. 2

Bände«, »1315. Do. Briefe. Pappband«; »Do. Briefe an

Emile Bernard und Paul Gauguin. lllustr. Broschiert.

Defekt«. Schon im Sanatorium von Oskar Kohnstamm

hatte Kirchner begonnen, nach Abbildungen der

Werke van Goghs zu skizzieren. Dabei hatte er ein

Bild, die »Strasse mit Zypresse und Stern -
Nächtliche Strasse« gewählt, das van Gogh

seinerseits in der Heilanstalt Saint-Rémy gemalt

hatte (siehe zu dieser Entdeckung Scotti 1999 [wie

Anm. 171, S. 53).

60 Spätere Berichte überliefern, wie sich Binswanger

mit Kirchners Holzschnitten umgab, siehe dazu

Schoop 1992, S. 61. Jüngst erinnerte sich zudem seine

Schwiegertochter und einer seiner Enkel, dass der

Arzt diese Bilder um sein Himmelbett gehängt hatte,

was den persönlichen, vielleicht sogar identifikatori-

schen Bezug zu den Arbeiten Kirchners über das

engere Feld der psychiatrischen Arbeit hinausgehend

unterstreicht. Ich danke Frau Trude Binswanger und

Herrn Dr. Markus Binswanger für diese gesprächsweise

im Rahmen der Tübinger Binswanger-Tagung

an der Universität Tübingen im Oktober 2002

übermittelten Erinnerungen. Selbstverständlich lässt

sich dies nicht genau rekonstruieren. Aber schon

dieser Hinweis zeigt, dass Binswanger bei seiner

sonst nicht besonders tiefen Beziehung zur

bildenden Kunst Kirchners Werke hoch schätzte.

61 In seiner Bibliothek befand sich Wilhelm Worringers
»Abstraktion und Einführung. Ein Beitrag zur

Stilpsychologie« in der Ausgabe von 1916. Besonders

der ergänzte Anhang »Von Transzendenz und

Immanenz der Kunst« dürfte Binswanger interessiert

haben. Die noch heute im Buch erhaltenen,

zahlreichen fein zurechtgeschnittenen Lesezeichen,

Bleistiftnotate und hinten im Einband eingetragenen

Schlüsselwörter wie »künstlerischer Instinkt« nebst

Seitenangaben, die als persönliches Register

dienten, zeugen heute vom eigenen ästhetischen

Reiz der intellektuellen Arbeit des Arztes.

62 Siehe Fichtner 1992 (wie Anm. 6), S. XXI.

63 Siehe Binswanger 1922, S. 243f., zur Definition des

»Prinzips der Person«. Vgl. die Einführung in die

Phasen der Theorie Binswangers in: Binswanger,

Ludwig, Ausgewählte Werke, Bd. I, Formen

missglückten Daseins, hrsg. von Max Herzog,

Heidelberg 1992, S. XI-XXXIX.

64 Der zweite Band wäre wohl mit der Transformierung

der Psychoanalyse Freuds in eine anthropologisch-

phänomenologische Psychiatrie befasst gewesen.

Schliesslich wandte sich Binswanger jedoch aufgrund

seiner Lektüre von Heideggers »Sein und Zeit« (1927)

der Entwicklung einer eigenen Analyseform, der

»Daseinsanalyse«, zu (siehe Fichtner 1992 Iwie

Anm. 61, S. XXV). In jüngster Zeit werden stärker die

Verbindungen zwischen der Psychoanalyse und

Binswangers Theoriebildung betont. Siehe

Hoffmann, Klaus, Psychoanalyse und Daseinsanalyse

— Ludwig Binswanger aus aktueller Sicht, in: Luzifer-

Amor, 2002, Heft 29, S. 5-17, hier S. 6. Hoffmann

kritisiert, dass in der Ausgabe der ausgewählten

Schriften Binswangers, die ab 1992 erschien (wie

Anm. 63), der Hauptakzent auf die Differenz

Binswangers zu Freud gelegt wurde.

65 Siehe Fichtner 1992 (wie Anm. 6).

66 Binswanger 1923, S. 19.

67 Fichtner 1992 (wie Anm. 6), S. 236f„ Brief vom 8. Okt.
1936.

68 Vgl. Binswanger 1922, S. 334—341, zur Diskussion des

Begriffs der »geistigen Person«. Binswanger
versucht, sich von metaphysischen und mystizistischen

Auffassungen dieses Begriffs zu distanzieren
und betont, dass es ihm um einen »objektiven Geist«

(ebd., S. 335) gehe.

69 Vgl. Holzhey-Kunz, Alice, Hermeneutik der Phobie —

Freuds und Binswangers Deutungen im Vergleich,
in: Luzifer-Amor, 2002, Heft 29, S. 77-91, hier S. 84ff.

und S. 89f., zum Begriff der »Welt« bei Binswanger
und der Problematik, dass Binswanger letztlich

aufgrund seines strukturellen Ansatzes doch nicht
auf den Massstab eines normgemässen Zustands

verzichten kann.

70 Binswanger 1928, S. 60.

71 Ebd., S. 56.

72 Ebd., S. 57.

73 Ebd., S. 67.

74 Ebd., S. 68.

75 Frank war 1915 und im Frühjahr 1917 bei Binswanger
in Behandlung. Während Kirchners Aufenthalt im

Bellevue war Frank vielleicht nur als Besucher dort;
siehe Schoop 1992, S. 47f.

76 Vgl. Kirchners 1919 veröffentlichtes »Glaubensbe¬

kenntnis eines Malers«, in dem er seiner Gewissheit

Ausdruck verleiht, es gäbe eine »geistige Wache der

Welt«, die dem »Trieb des Geistes« verpflichtet sei.

Abgedruckt in Grisebach 1997, S. 217.

77 Vgl. zu Kirchners Interesse an Sozialismus und

Kommunismus: Kirchner, Ernst Ludwig, Briefwechsel

mit einem jungen Ehepaar, 1927-1937. Elfriede

Dümmler und Hansgeorg Knoblauch, Bern 1989,

S. 49; Brief Kirchners vom 14. Febr. 1929 an

Hansgeorg Knoblauch: »Auch heute, wo ich so

grosses Interesse an dem Socialismus Isicl habe,

kommt doch der Gedanke zwingender immer mehr

hervor, wie ich diese Massenbewegungen bildnerisch
fassen kann.« Vgl. ebd., S. 38; Brief von Hansgeorg
Knoblauch am 21. Febr. 1929 an seine Frau: »Politisch

ist er [Kirchner! überzeugter Idealkommunist, wo
freilich die Meinungen zum Teil auseinander gingen
I...I den Begriff «revolutionär: auseinanderzulegen
haben wir zu Genüge ja selbst getan [...[.«Vgl. den

Briefwechsel mit Erna Schilling, von dem nur
Kirchners Briefe überliefert sind, Typoskript im

Kirchner Museum Davos, Brief vom 25. Juni 1929,

über Kirchners Vorstellung einer »Schicht Menschen«

in Deutschland, die ohne Partei in allen Ständen zu

linden seien und »mit der Zeit das Volk sanierenwürden.

Siehe zu einer Auseinandersetzung mit
Kirchners politischen Vorstellungen im

ideengeschichtlichen Rahmen Saehrendt, Christian, Ernst

Ludwig Kirchner. Bohème-ldentitât und nationale

Sendung, Frankfurt a. M./New York u. a. 2003.

Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis 173



78

79

80

81

82

83

84

85

86

87

88

89

90

91

92

93

174

Vgl. Grisebach 1962, die Briefe vom 1. Dez. 1917,

30. Dez. 1917, 31. Jan. 1918, 22. Mai 1918 und 7. Juni

1918. Vgl. Röske, Thomas, »Kirchner zeichnet wie

andere Menschen schreiben«. Ernst Ludwig

Kirchners Kunsttheorie und ihre Quellen, in: Ausst.-

Kat. Aschaffenburg 1999, S. 70-80, zu der Frage,

inwieweit Kirchner von Grisebach oder Kohnstamm

beeinflusst war, was Röske nach ausführlicher

Diskussion überzeugend abschlägig beurteilt.

Grisebach 1962, S. 77; Brief vom 1. Dez. 1917.

Ebd., S. 76.

Ebd., S. 78; Brief vom 30. Dez. 1917. Hier bezieht sich

Kirchner auf sein Porträt Grisebachs (Dube 1980,

Kat.-Nr. H 310).

Grisebach 1962, Brief aus Kreuzlingen, 1. Dez. 1917,

S. 76f.

Ebd., S. 76.

Binswanger 1923, S. 11.

Ebd., S. 12, zu van Gogh ebd., vgl. auch S. 15.

Ebd., S. 12f., S. 18f. und S. 40f. Vgl. Jaspers, Karl,

Strindberg und van Gogh. Versuch einer
vergleichenden pathographischen Analyse [19221, München

1977, bes. S. 182f. Binswanger hält den Bezug auf die

modernen Künstler am Beginn gleichsam frei von

der Frage der Krankheit, um erst auf S. 40 die gesteigerte,

innerliche Wahrnehmunsgfähigkeit

Schizophrener, zu denen Jaspers van Gogh zählte,

anzusprechen.

Ebd., S. 19.

Ebd., S. 11.

Ebd., S. 18.

Grisebach 1962, S. 80; Brief vom 31. Jan. 1918: »Das

Psychische oder, wenn Sie wollen, die liebende

Erkenntnis leitet die Kraft der Sinnlichkeit um, diese

vollendet das Werk zum Symbol. Das eigentliche Bild

steht hinter diesem Symbol oder das Symbol, wenn

es stark ist, gibt dem Beschauer die Kraft, mit seiner

Psyche das Bild hinter dem Bild hervorzurufen.«

Später sollte Kirchner seiner Überzeugung von der

Allgemeinverständlichkeit seiner Kunst durch die

psychische Auffassungsgabe des Betrachters weiter

Audruck verleihen. 1921 schreibt er unter dem

Pseudonym Louis de Marsalle, seine Kunst sei »leicht

unmittelbar zu verstehen ohne Kommentar«

(Grisebach 1997, S. 231). Siehe auch Kirchners

Ausführungen in seinem Manuskript von 1925/26:

Darin heisst es, dass sich das Sehen sowohl des

Künstlers wie des Betrachters nicht um »die Realität

der Dinge [kümmere]« und dem »Sehen im Traum,

der Vision, den inneren Bildern, die der Mensch in

sich trägt, gleichgestaltet« sei. (Kornfeld 1979, S. 94).

Grisebach 1962, S. 80; Brief vom 31. Jan. 1918.

Grisebach 1962, S. 108; Brief aus Frauenkirch an

Grisebach vom 9. Mai 1919.

Vgl. Binswanger, Ludwig, Der Fall Ellen West. Eine

anthropologisch-klinische Studie, in: Schweizer

Archiv für Neurologie und Psychiatrie 53, 1944,

S. 255-277; 54, 1944, S. 69-117; S. 330-360 ; 55, 1945,

S. 16-40.

94 Ebd., 54, 1944, S. 97.

95 Vgl. Bray, Abigail, The silence surrounding »Ellen

West«. Binswanger and Foucault, in-. The Journal of

the British Society for Phenomenology 32, 2001,

S. 125-146; Hirschmüller, Albrecht, Ludwig

Binswangers Fall »Ellen West«: zum Verhältnis von

Diagnostik und Übertragung, in-. Luzifer-Amor, 2002,

Heft 29, S. 18-76; Hirschmüller, Albrecht (Hrsg.),

Ellen West. Eine Patientin Ludwig Binswangers

zwischen Kreativität and destruktivem Leiden,

Heidelberg 2003; darin sei besonders auf den

Beitrag von Naamah Akavia (S. 111—127) verwiesen, die

sich kritisch mit der existential-philosophischen

Psychiatrie und deren Verhältnis zur Praxis

auseinander setzt. Ich danke Naamah Akavia für eine

Diskussion über den Fall West im Verhältnis zu dem

Kirchners.

96 Vor Binswanger konsultierte die Patientin

nacheinander die Analytiker Viktor von Gebsattel

und Hans von Hattingberg. Siehe zu deren Situierung

im Künstlermilieu: Hirschmüller 2002 (wie Anm. 95),

S. 34-43.

97 Siehe Stuker 1951 (wie Anm. 36), Losnummer 1478.

98 Vgl. Pohland, Vera, Alfred Kubins Roman »Die

andere Seite«. Die andere Seite der Krankheit -
Epilepsie als Fiktion, in: Die Rampe 1, 1980, S. 7-39,

hier S. 16f.

99 Kubin, Alfred, Die andere Seite. Ein phantastischer

Roman, Hamburg 2001, S. 190 (Hervorhebung wie im

Original).

100 Ebd.

101 Grisebach 1997, S. 31.

102 Kirchner 1961, S. 87; Brief vom 3. Aug. 1918.

103 Siehe Kornfeld 1979, S. 86-88.
104 In einem Brief an Henry van de Velde vom 13. Okt.

1918 spricht Kirchner »von diesem wunderbaren

demokratischen Land, wo die Arbeit selbst und der

Mensch etwas gilt ohne Vorurteile [...[« und gibt
seiner Hoffnung auf eine »neue Kultur« Ausdruck

(Kirchner 1961, S. 93). An Frau Dr. Robert Binswanger

schreibt er über die Bauern: »Es ist ein stolzer

Mensch der hier lebt. Die harte Arbeit, die mit

grosser Liebe verrichtet wird, der Verkehr mit den

Tieren (man sieht sehr selten, dass ein Tier

geschlagen wird) geben ihm die Berechtigung dazu.

Die Arbeit hat hier in den meisten Fällen wirklich

das Ideale, dass sie mit Liebe getan wird. [...1 Wir
haben hier das Land der Wirklichkeit gewordenen

Demokratie.« (Zit. nach Kornfeld 1979, S. 123).

Themen und Schlüsselbegriffe wie Bauerntum, Geist

und Ursprung wurden seit der Romantik mit dem

Projekt einer neuen deutschen Kunst und Kultur in

Verbindung gebracht, dem auch Kirchner nachhing

(siehe dazu Saehrendt 2003 [wie Anm. 771). Die diffus

bleibenden Bezüge und Argumentationen und ihre

unterschiedliche politische Disponibilität erschweren

es jedoch, daraus eine politische Verantwortung der

Künste abzuleiten. Vgl. Hein, Ulrich Peter, Die

Brücke ins Geisterreich. Künstlerische Avantgarde

zwischen Kulturkritik und Faschismus, Hamburg

1992, zu einer entlang dieser und anderer Begriffe

rekonstruierten Entwicklungslinie von der Romantik

bis zum Nationalsozialismus. In jedem Fall sind

diesen ideengeschichtlichen Analysen Studien über

den engeren sozialen und individuellen Kontext, in

dem diese Begriffe benutzt wurden, gegenüberzustellen.

105 Vgl. Dube 1980, Kat.-Nr. H 308 I, H 336, H 340 I,

H 409 I, H 411 III.

106 Graef, Botho, Ernst Ludwig Kirchner, in: Das

Kunstblatt, 7. Jahrgang, 1923, Heft 3, S. 65—77;

Schiefler, Gustav, Ernst Ludwig Kirchner in Davos,

in-, ebd., S. 81-91.

107 Kirchner äusserte sich gegenüber Nele van de

Velde positiv über das Aussehen des Sonderheftes,

anders als im Falle Carl Einsteins (vgl. Kornfeld

1979, S. 200). Sein beredtes Schweigen über den

»Inhalt« der Texte lässt vermuten, dass sie ihm nicht

gegen den Strich gingen, aber auch nicht seine volle

Zustimmung fanden. Die wichtigste Überlegung

dürfte in dieser Zeit, als Kirchner einen kleinen

Kreis von Sammlern und Mäzenen um sich scharte,

dahin gegangen sein, dass hier mit ihm befreundete

Menschen über ihn schrieben. Diese hatten eines

seiner wichtigsten Anliegen beherzigt, nämlich

keinen Versuch zu unternehmen, seine Kunst mit
der anderer zeitgenössischer Maler zu vergleichen.

Darüber schrieb Kirchner am 9. Jan. 1923 an Schiefler

mit Blick auf die Texte, die er selbst unter dem

Pseudonym Louis de Marsalle geschrieben hatte: »Ich

hoffe, gerade mit Hilfe dieses Franzosen beweisen zu

können, dass meine Arbeit wirklich unabhängig und

rein von der zeitgenössischen Kunst entstand und

sich entwickelt hat.« (Ernst Ludwig Kirchner. Gustav

Schiefler. Briefwechsel 1910—1935/38, bearb. von

W. Henze Stuttgart/Zürich 1990, S. 214).

108 Graef über Kirchner im »Kunstblatt« (wie Anm. 106),

S. 69.

109 Bloch, Ernst, Das Bild der innersten Gestalt, in-. Das

Kunstblatt, VII. Jahrgang, 1923, Heft 3, S. 92-96, hier

S. 96.

110 Es handelt sich um das verschollene Bild »Alpsonn¬

tag« in einer kleinen (Gordon 1968, Kat.-Nr. 719) und

einer grossen Fassung (Gordon 1968, Kat.-Nr. 711),

das Kirchner gegenüber Nele van de Velde als

»Dimanche l'après-midi sur l'Alp« und als »Bild der

Ruhe und des Friedens« bezeichnete (vgl. Kornfeld

1979, S. 185f.) Die weiteren Bilder in dem Format

170 x 400 cm sind »Alpsonntag. Szene am Brunnen«

(Gordon 1968, Kat.-Nr. 734) und »Sonntag der

Bergbauern. Alpsonntag« (Gordon 1968, Kat.-Nr.

735). Kirchner datierte die Bilder selbst auf 1919 bis

1923. Kornfeld argumentiert dagegen für eine

Datierung zwischen 1923 bis 1925 (vgl. Kornfeld 1979,

S.185f.), während neuerdings für den »Alpsonntag.

Szene am Brunnen« (Gordon 1968, Kat.-Nr. 734,

datiert auf 1923/24) von 1919 bis 1924 und für

»Sonntag der Bergbauern. Alpsonntag« (Gordon

1968, Kat.-Nr. 735, datiert auf 1923-1924/25) von den

Jahren 1923/24 ausgegangen wird. Vgl. Ausst.-Kat.

Davos 1999, S. 75-78.

111 Vgl. zum Phänomen der Bewegungslosigkeit in die¬

sen und folgenden Bildern Scotti, Roland, Bewegung

und Stillstand. Skizzen zu einem Phänomen im Werk

Ernst Ludwig Kirchners, in-, Ausst.-Kat. Aschaffenburg

1999, S. 62-69, bes. S. 65ff.

Bettina Gockel



112 Vgl. Kirchner 1961, S. 34-36; Brief vom 19. Dez. 1920.

113 Vgl. Nele van de Veldes ihrerseits romantisierte

Erinnerung an ihren Besuch bei Kirchner 1920: »Er

(Kirchner! trug ein fantastisches Kostüm, so wie ich

mir das von Hans Sachs vorstelle. Eine braune

wollene Jacke, mit einer weiten Hose und einer

aufgenähten Lederschürze, die ihm ein Bergbewohner

gemacht hatte.« (Briefe van de Velde 1961, S. 29).

Vgl. dazu schon am 3. März 1919 Helene Spengler, die

den orange-braunen Atelieranzug Kirchners »einfach

toll« fand, Grisebach 1962, S. 104. Kirchner trug diese

Kleidung bei der Arbeit, während er bei Besuchen

von Freunden in Anzug und Hemdkragen aufzutreten

pflegte.
114 Hulsker 1996 (wie Anm. 36), Kat.-Nr. 309.

115 Vgl. den Brief vom 5. Aug. 1882 an Theo van Gogh, in

dem der Maler sich und den Stil in seinem Atelier

mit einem Delfter Schiffer vergleicht: The Complete

Letters of Vincent van Gogh, Bd. 1 (wie Anm. 32),

Nr. 222, S. 432.

116 Vgl. auch Gockel, Bettina, Kirchners Berglandschaf¬

ten. Gemälde und Fotografen, in: Ernst Ludwig

Kirchner - Bergleben. Die frühen Davoser Jahre

1917-26, Ausst.-Kat. Öffentliche Kunstsammlung

Basel, Basel 2003 S. 39-48. Vgl. den Hinweis auf eine

projektierte Studie von Thomas Röske, die den

»mystischen Gebirgsstil« Kirchners aus dessen

Beschäftigung mit Bildern einer Patientin erklären

soll (wie Anm. 3, S. 29f.). Auch wenn diese Studie

noch nicht vorliegt, wird hier dafür plädiert, den

Begriff des Mystischen stärker zu historisieren und

ideologiekritisch zu betrachten sowie die Bilder

Kirchners auch in den zeitgenössischen Kontext der

deutschen Revolution zu stellen.
117 Meier-Graefe, Julius, Entwicklungsgeschichte der

modernen Kunst, hrsg. von Hans Belting, München/

Zürich 1987, S. 133. Vgl. Stuker 1951 (wie Anm. 36), zu

Kirchners Bänden von Meier-Graefe: »1616. Meier-

Graefe, Julius. Entwicklungsgeschichte der

modernen Kunst in 3 Bänden. Pappband. [...] 1617. Do.

Das gleiche Werk nochmals. 3 Bände.« Es bleibt

unklar, welche Ausgabe Kirchner besass. 1904

erschien die »Entwicklungsgeschichte« erstmals in

vier Bänden. Die projektierte inhaltliche Überarbeitung

zog sich so hin, dass 1914 der erste Band

»Entstehung der Malerei«, 1915 der zweite Band

»Traum und Wirklichkeit« und 1924 der letzte Band

»Kunst unserer Tage« erschienen.

118 Vgl. Taut, Bruno, Alpine Architektur in 5 Teilen und
30 Zeichnungen des Architekten Bruno Taut, Hagen

i. W.: Folkwang Verlag GmbH, 1919.

119 Vgl. einen Brief Kirchners an Helene Spengler:

»Heute ist ein Neuanfang in der Welt. Da müssen

alle mithelfen, mehr als 14, da handelte es sich um

Nationalitäten, heute um die Welt.« (Brief ohne

Datum; Grisebach 1962, S. 111). Vgl. auch einen Brief

an Eberhard Grisebach vom 10. Jan. 1923: »Es kommt

mir mehr und mehr so vor, als sei hier die Schweiz

der Ort, von dem die Erneuerung des Geistes in

Europa ausgehen sollte und muss.« (Ebd., S. 14).

120 Vgl. Taut 1919 (wie Anm. 118), S. 23: »Liebe ist

Phantasie. Liebe zur Erde - Ihr Bild in uns.«
121 Gordon 1968, Kat.-Nr. 578.

122 Ebd., Kat.-Nr. 558.

Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis

123 Brief Kirchners an Helene Spengler vom 25. Aug.

1919, in-, Grisebach 1997, S. 219.

124 Vgl. die »Alphütte« (1918), Gordon 1968, Kat.-Nr. 518;

»Selbstporträt mit Katze« (1919-1920), Gordon 1968,

Kat.-Nr. 621.

125 Gordon 1968, Kat.-Nr. 561. Vgl. zur Datierung des

Bildes auf das Jahr 1917 Ernst Ludwig Kirchner 1880-
1938, Ausst.-Kat. Nationalgalerie Berlin, 1979, Kat.-

Nr. 256.

126 Insofern lässt sich die Frage nach Kirchners Leben

und Lebensweise und die zeitgenössische

Mystifizierung des Lebens nicht kategorisch

voneinander trennen, wie dies L. Grisebach

vorgeschlagen hat. Vgl. Grisebach 1997, S. 304: »[...]

es [ist] wichtig, darauf hinzuweisen, daß Kirchner

seine Kunst mit der Form des Lebens, aber nicht mit

den mystischen Hintergründen des Lebens und der

Welt in Verbindung bringen wollte.«

127 Grisebach 1962, S. 91; Brief aus Frauenkirch, 28. Nov.

1918, an Dr. Lucius und Helene Spengler.

128 Vgl. Kirchners Ausführungen zur Form als

Hieroglyphe in einem Text über seine Zeichnungen,

den er unter dem Pseudonym Louis de Marsalle

veröffentlichte: Genius. Bilder und Aufsätze zu alter

und neuer Kunst, hrsg. von Carl Georg Heise und

Hans Mardersteig, München 1920, 2. Jg., S. 216-234,

hier S. 219.

129 Vgl. dazu Gockel 2003 (wie Anm. 116), den Abschnitt

»Romantik und Mystik«.

130 Siehe Briefwechsel mit Erna Schilling, (wie Anm. 77),

Brief ohne Datum [Chemnitz, Januar 19261: »[...1 Ach,

sind die Unterschiede gross, riesenhaft [zu Schmidt-

Rottluff, den Kirchner »auf Drängen« seiner Mutter

bei einer »Abendgesellschaft« trifft]. Bei mir Suchen

und Experiment, absoluter Aussenseiter, der nie in

die Denkungsart der Bürgerlichen hineinwächst, bei

ihm ein wohl situiertes sich Anpassen [...] sie

[werden nie] verstehen können, daß der Künstler

zwischen allem steht, es war ein seltsames Gefühl,

so einmal als Aussenseitererscheinung zwischen den

Leuten zu sitzen.«

131 Siehe Grisebach 1962, S. 133; Brief Helene Spenglers

an Grisebach, 18. Juli 1921: »[...] Kirchner [...] war ganz

elektrisiert, als seine Frau bei ihrer Rückkehr

erzählte, die Frauen liefen jetzt in Berlin mehr als

halbnackt herum. Der drollige Kauz [Kirchneri hat

Angst, in der Schweiz ganz Bourgeois zu werden, ich

tröste ihn damit, daß ich auch nie befürchte Bohème

zu werden.«

Fotonachweis:

Berlin, Kunstbibliothek: 3; Bern, Kunstmuseum: 10;

Bern, Sammlung Kornfeld: 1, 2, 4, 5, 6; Wuppertal,
Von der Heydt-Museum-. 12.


	Der Künstler als Objekt psychiatrischer Theorie und Praxis : zu Ernst Ludwig Kirchner und Ludwig Binswanger d. J.

