Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich

Band: 9-10 (2002-2003)

Artikel: Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens : Heilsgeschichte -
Kirchenpolitik - Pastoraltheologie

Autor: Bram, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720030

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720030
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SO TN

Abb. I: Amiens, Kathedrale, Weltgerichtsportal; am Gewande sechs Apostel, daran anschliessend die Propheten Jesaja, Jeremia und Micha.

46



Andreas Bram

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

Heilsgeschichte — Kirchenpolitik — Pastoraltheologie

Die umfangreiche Prophetendarstellung mit sechzehn Statuen an
den Flanken des Hauptportals und den Stirnseiten der Strebepfei-
ler sowie 44 Vierpassreliefs, die sich in zwei Reihen tiber die Stre-
bepfeilerfronten und die dusseren Bereiche der Gewandesockel
hinziehen, zéhlt zu den Besonderheiten des Skulpturenprogramms
der jiingst restaurierten Westfassade der Kathedrale von Amiens
(Abb. 1-2). Die Amienser Skulpturen gehoren nicht zu den ausfiihr-
lich untersuchten Ensembles gotischer Bildwerke des 13. Jahrhun-
derts; den Propheten haben sich bisher nur Georges Durand, Adolf
Katzenellenbogen und Marcel Aubert gewidmet.'

Die wohl im vierten und fiinften Jahrzehnt entstandenen
Bildwerke sind beziiglich Kohédrenz und Organisation der Themen-
bereiche zweifellos einer der Hohepunkte gotischer Skulptur.? Die
zwolf Prophetenstatuen auf der vordersten Fassadenebene mit
den zugehorigen frontalen und um die Ecke in den Eingangsstol-
len liegenden Reliefs haben die Funktion der Verklammerung der
drei Portale, des Gerichtsportals in der Mitte, des Marienportals
im Siiden und des Firminusportals im Norden. Sechs Statuen sind
dabei so an den Ecken der Strebepfeiler platziert, dass sie zwi-
schen Front und Gewéande vermitteln.’ Die Portale sollten mithin
nicht als Einzelelemente erscheinen, worauf auch die Konzeption
der sich iiber den Sockel hinziehenden Vierpassreliefs abzielt. Die
aussergewohnliche Koharenz wurde damit erklart, dass nicht wie
bei den vorangehenden Chartreser Querhausern mit vorhandenen
Programmen gerechnet werden musste und keine alteren Skulp-
turen in ein neues Portal zu integrieren waren wie etwa an den
Fassaden von Notre-Dame in Paris und der Kathedrale von
Reims.*

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitit Ziirich 2002/03

Das Programm des Amienser Weltgerichtsportales schliesst
deutlich an dasjenige von Notre-Dame in Paris an, was auch fiir
die zwolf Apostel an den Gewanden gilt, die seit dem mittleren
Stidquerhausportal der Kathedrale von Chartres zum Gerichtspro-
gramm gehoren.” Von den sechs Archivolten enthalten die ersten
beiden Engel, es folgen Martyrer, Geistliche, hl. Frauen und die
Altesten der Offenbarung sowie — unter der Spitztonne der Vor-
halle — die den Propheten Jesaja und Ezechiel zugeordnete Wurzel
Jesse und schliesslich Patriarchen. Im Marienportal werden Motive
dlterer Portale kombiniert, sind doch die traditionell zur Mari-
enkronung gehorigen Gewéndefiguren nicht wie vorher in Laon,
Chartres und Reims alttestamentarisch, sondern marianisch, und
zwar jeweils paarweise gruppiert: Verkiindigung, Heimsuchung
und Darstellung im Tempel am rechten Gewénde, Herodes und die
drei Konige sowie Salomo und die Koénigin von Saba am linken Ge-
wénde.® Hier treten somit erstmals Gewéndefiguren zur Marienvita
an die Stelle der typologischen Figuren, wie sie an den Wandun-
gen der Marienkronungsportale von Senlis bis Chartres-Nord tib-
lich waren; die drei zugehorigen Archivolten sind mit Engeln, Ko-
nigen und Propheten des Alten Testamentes belegt.” Das nordliche
Seitenportal ist dem ersten Amienser Bischof Firminus gewidmet,
mit zwolf Ortspatronen an den Gewanden, dazu sitzen in den drei
Archivolten weitere Bischofe und Engel. Die Thementrias Weltge-
richt, Maria und Ortsbischof ist in der gotischen Skulptur nicht neu,
bemerkenswert ist jedoch im Vergleich mit Paris-West die Platzie-
rung des Marienportals im Siiden, zur Linken des Richter-Christus,
und einzigartig ist die umfangreiche Prophetenikonographie. Denn
Propheten haben im Rahmen der gotischen Skulpturenprogramme

47



bis zu den Amienser Westportalen nur einen geringen Stellenwert.
Am mittleren Nordquerhausportal der Kathedrale von Chartres
stehen um 1220 Jesaja und Jeremia inmitten von Patriarchen, dazu
sitzen in den Archivolten einige weitere Propheten; in Paris-West
sind sie ganz in die Archivolten verbannt, wahrend der beriithmte
so genannte Mann mit dem Odysseuskopf in Reims von einigen
Autoren als Jesaja identifiziert wird.®

Die vier grossen Propheten stehen an der Wandung des Haupt-
portals, anschliessend an die Apostelreihe, und zwar Jesaja und
Jeremia im Stiden und Ezechiel und Daniel im Norden (Abb. 1, 2, 7).
Die Reihe der kleinen Propheten zieht sich tiber die Stirnseiten der
vier grossen Strebepfeiler hin, und zwar von Siiden nach Norden
in der Reihenfolge der Vulgata: Hosea, Joel, Amos, Obadja, Jona,
Micha, Nahum, Habakuk, Zephanja, Haggai, Sacharja und Malea-
chi.’ Eine frontal angeordnete Mittelfigur wird von zwei diagonal
gestellten Eckfiguren flankiert: Zu den sechs Kantenfiguren Amos,
Obadja, Micha, Nahum, Zephanja und Haggai gehoren ausnahmslos
vier Reliefs, namlich jeweils zwei an der Front und zwei an den
Eingangsstollen, wahrend den Mittelfiguren sowie Hosea und Ma-
leachi an den Fassadenflanken nur je zwei Sockelreliefs zugeordnet
sind. Die raumlichen Bedingungen von Architektur und Gesamt-
programm stehen somit (iber der Prophetenhierarchie der Texte.

Die sechzehn Propheten sind grosse und schwere Gestalten
mit meist bartigen Gesichtern und mit wenigen Ausnahmen ohne
spezifische Attribute. So hélt Jeremia das Kreuz und Amos ist mit
Stab und Tasche als Hirte gekennzeichnet, Jesajas Palme hingegen
ist eine Erfindung des Restaurators.'® Doppelregistrige Reliefzonen
erscheinen bereits in Paris-West, und zwar als Tugenden- und Las-
ter-Zyklen unterhalb der Apostel." Ein entsprechendes Programm
begleitet auch in Amiens das Gerichtsportal, wahrend die Sockel-
zone des Firminusportals Sternkreiszeichen und Monatsarbeiten
zeigt und das Marienportal mit typologischen Szenen belegt ist.
Dass 44 der insgesamt 118 Reliefs den Propheten gewidmet sind, ist
hingegen im Vergleich mit den vorangehenden Programmen eine
wesentliche Neuerung.

Die Funktion der Propheten im Rahmen der Heilsgeschichte
als Vertreter des Alten Gesetzes kommt durch ihre Position im Pro-
gramm zum Ausdruck, stehen sie doch als Kiinder von Christus in
grosserer Entfernung vom Richter im zentralen Tympanon als die
Zeugen, ein Bezug, der bereits von Ambrosius im 4. Jahrhundert
zum Ausdruck gebracht wurde: »Tria enim haec secundum legem
esse cognovimus, umbram, imaginem, veritatem: umbram in lege,
imaginem in Evangelio, veritatem in iudicio.<? Petrus hat in der
Apostelgeschichte 10,42f. die Funktion der Apostel und Prophe-
ten in diesem Rahmen bestimmt: »Und er hat uns geboten, dem
Volk zu predigen und zu bezeugen, dass er der von Gott bestimmte
Richter der Lebendigen und der Toten ist. Fir diesen legen alle
Propheten Zeugnis ab, dass jeder, der an ihn glaubt, durch seinen
Namen Vergebung der Siinden empfangen werde.’ Dieses Gebot
des Auferstandenen ist Zeugnis, dass der von Gott eingesetzte

48

Richter der Lebenden und Toten nun auch die Heiden erreicht;
ein Schriftbeweis wird im Hinweis auf das Zeugnis aller Propheten
nach Lk 24,27 angedeutet. Im Prolog zum Propheten Jesaja und also
zu den Prophetenbiichern iiberhaupt formulierte Hieronymus das
hermeneutische Prinzip kirchlicher Auslegung: »Ich will Isaias so
auslegen, dass ich ihn nicht nur als Propheten, sondern als Evan-
gelisten und Apostel lehre.<* In den prophetischen Botschaften des
Alten Testaments sind die messianischen Geheimnisse des Heils
somit im Voraus prédsent.

Propheten stehen als Einzelfiguren an vielen Gewénden ro-
manischer und gotischer Kirchen, ihre Identifikation im Rahmen
des Alten Bundes bereitet aber hdufig Schwierigkeiten. An italieni-
schen romanischen Domfassaden von Modena bis Fidenza werden
Propheten mit Patriarchen kombiniert; ihr Aufkommen ist mit der
gregorianischen Reform und dem Investiturstreit in Verbindung
gebracht worden.” Propheten sind im Mittelalter als die geistli-
chen Vorfahren Jesu verstanden worden und deshalb mit den
Ahnen, zu denen Patriarchen, Priester, Konige und Koniginnen des
Alten Bundes gehoren, zusammen dargestellt worden. Der zykli-
schen Prophetendarstellung kommt im Rahmen der mittelalterli-
chen Kunst aber nur eine untergeordnete Rolle zu." Sie ist bedeu-
tend in den Mosaikprogrammen sizilianischer Kirchen, so in der
Kathedrale von Cefalu um die Mitte des 12. Jahrhunderts in einer
Siebnergruppe, dazu Moses, David und Salomo,” vergleichbar in
der Martorana-Kapelle zu Palermo® und anschliessend vierzehn
in der Cappella Palatina’ sowie am bedeutendsten im Querhaus
der Kathedrale von Monreale aus dem letzten Viertel des 12. Jahr-
hunderts.”® Hier folgen die zugeordneten Prophetenspriiche dem
Gesamtprogramm der eschatologischen Vision im Chor.” Zwischen
diesen stditalienischen Programmen aus Standfiguren und Biisten-
medaillons besteht wenig Ubereinstimmung, aber durchwegs wird
die Vollzahl der Vulgata nicht erreicht und den Propheten sind Pa-
triarchen beigestellt, welche tiber die Autoren der prophetischen
Biicher Moses, Elias und David hinausgehen.

Bedeutender als die Zyklen in Skulptur und Mosaik sind jene
in der Buchmalerei, in erster Linie in illustrierten Bibeln, obwohl
die Propheten auch hier selten umfassend abgebildet worden
sind.” Es ist wohl die altspanische Bibelillustration, welche um das
Jahr 1000 erstmals auch die Propheten zyklisch bebildert hat, denn
umfangreiche Bilderreihen tauchen in der Roda-Bibel der Pariser
Nationalbibliothek, Ms. lat. 6, und in der Ripoll- oder Farfa-Bibel in
der vatikanischen Bibliothek, Cod. vat. lat. 5729, auf.? Nach diesen
isolierten spanischen Handschriften sind in der dreibandigen »Bible
moralisée«, Paris, BNF, Ms. lat. 11560, in Paris um 1220—1230 grosse
Zyklen ins Bild gesetzt worden, ferner in den weitgehend davon
abhangigen Sainte-Chapelle-Fenstern.”* Unter den Goldschmiede-
werken verdienen der Heribert- und der Dreikonigenschrein sowie
der Klosterneuburger Ambo Beachtung.”

Hier soll die Programmatik der im Bereich mittelalterlicher
Skulptur einzigartigen Amienser Prophetenreliefs ins Zentrum ge-
riickt werden und ihre [konographie neben die wenigen bedeuten-

Andreas Brdam



F G M
i e a
= r|s < r r
= < 3 W3 -~ S X = 3
o = H I m| 5 B4 ~ -2 1 ~ < S i
& <l S 3 s Z £ 13 3 S 3 < S, =
S 12 |3 |8 || |2 |12 |2 |2 |5 |8 || |8 |2 |8 |2 |8 |8 |<|¢g |¢8 |5z |B
e < S < &l S 3 ¥ & = o B = ) 8
= & = = LN N = z = Q o :‘ < N = = 8 o 3 nS < S T
u
Mal I, 6- | Sach 5, Agl,49 | Ag2,1- Soph 1 Soph 2, Hab2,1 |Na3,3 Na2,9 Dn6,1- |Ezl,1- s 1s6,1-3 |Jer13,1- | Mi4,3 Mi4, 8 Jona 2, 1.Kg 18, [ 1.Kg 18, g Am7,7- [Am1,1- | Joel 1,7- | Hos I, 2-
7 5411 23 s 12 28 3,15 n 1 16 4 9 2 12 3
P p r
0 o t
Mal2,1 | Sachs, [Agl.49 [Agl.10-] ' [Sopha, Soph2, |Dnl4, |Na3,12 [Na3,1-2 |Dns,I- |Ez40,1- T 156,59 [Jer28,1- | Mid,3 |Mi4,4 [Jomad, |1.Kg22, |T.Kgis, ? Am7, [Aml I- |Joel2, | Hos3,1-
511 n tg 1314 3338 2 3 t 17 6-11 40 7 14-15 2 10;3,15 | 5
a a
| 1

Abb. 2: Schema der Amienser Prophetenreliefs mit den zugrunde liegenden Textstellen; kursiv fiir Reliefs an den Portalwénden.

Abb. 3: Amiens, Kathedrale, siidliches Gewande des Weltgerichtsportals, Apostel und die

Propheten Jesaja, Jeremia und Micha.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens



-

Abb. 5: Bible moralisée, Paris, Bibliotheque nationale de France, Ms. lat. 11560, fol. 105v, Jesajas Thronvision und moralisierende Auslegung mit Moses und Petrus

e

E)
Pnrellagt
T noulL e
ftamddioon
hr fige o e
tztphm 1.0u
oteftammadl
hlt:fnmar er
cichham (Y
tlla rgnofcg
6. Sex alefit
foc officiap

jooxf rearpem

firmof
1ch D)
pufil lldmcﬂ

focteify
futiiie egen

m’omc pfe

oy
j ‘\Gmcra
\ Jﬁ’ﬁtpb
f mma

t1a cavddangi
aue clama
of 7 0mus
iplcrac fw

31-"1
P

; {111hy M1anoll

g—:m daffu
A¢romam

¥« 1) AT108
apa(lioe vt

Do — — —
- e

s *2A

o
2\

wE

v

-

< ;axguﬁwm
oy vomifroys
Jpugnar el

lq toathm
friy ozrcred
1A ALGIOIL
rafin e fijm
¢f1 phacee fil

it in 1erfem
M Phanvum
tcaman

atiircbellare

‘Manuaarenic

dmu
dreeneed
mtthi;\;nafu'
1com
4 mofi Coor ¢l
o2 ypli aus
fit monerch
gna friuaxata
acuentt.
Fochige
0 fat1a
oentpen

flam T pouar
derroubs ffmn
paate i fu
T ieer 2
Tma wE

'r i amf|
'fua.a
tgmm

tu occuriiac
Wz g quii
lueruf G 1afub

H filmfmuf an

c\m:mt aq

b e grfane

1o1s Tiua
g
a Qrvre nent
- meaf

‘ prmanouu'
fullo

e v ——

% 0 pane
oA g-(mf ml?

@ apli oo
' _c?;.atumﬁ
fagamoama s

——— e —

=)

zu Seiten eines Altars

50

o — e

R wan®OEBER

L B G

Andreas Bram



den Zyklen des Hoch- und Spatmittelalters, wie die angefithrten
katalanischen Bibeln, die »Bible moralisée« und die wenigen, kaum
bekannten italienischen Trecento-Vulgatae®, gestellt werden. Sinn
und Bedeutung der einzigartigen Reliefs erschliessen sich selbst-
verstandlich nicht einseitig im Vergleich mit der diinnen Bildtradi-
tion, sondern nur im Gesamtkontext der Westfassade.

Am rechten Gewéande des Hauptportals, im Anschluss an die den
Aposteln zugeordneten Tugenden und Laster, befinden sich die
beiden Jesaja-Reliefs (Abb. 3—4).” Im oberen Register erscheint
die Gottesvision auf dem Tempel nach Is 6,1-3, begleitet von zwei
Seraphim, die nach der Exegese die beiden Testamente symbolisie-
ren.”® Der Prophet fixiert den Thronenden und présentiert einen
Rotulus, wahrend sich dem Visionédr gegeniiber ein Glockenturm
in gotischen Formen erhebt. Im unteren Relief steht ihm ein Engel
gegentber, der Bote von Berufung und Reinigung nach Is 6,5-9.

Nach den Exegeten ist der von Jesaja geschaute Gott Christus
als Majestas — hier als Himmelskonig —, weshalb die erste Jesaja-
Passage neben Ez 1,4-28 und Apk 4,2—9 konstitutiv fiir die Ausbil-
dung der Majestas Domini ist.” Das Thronbild — der Herr des Tex-
tes als Christus — ist eine Simultandarstellung von Préfiguration
und Realisation, aber auch eine Vorwegnahme der Majestas, der
apokalyptischen Erscheinung Christi.*®

In der Jesaja-Vision am Portal von Notre-Dame-du-Port in
Clermont-Ferrand, der einzigen Umsetzung des Themas in der ro-
manischen Skulptur, sind erste und zweite Parusie kombiniert, und
zwar mit fiinf Reliefs zentraler Stationen der Vita Christi, dariiber
hinaus steht der Altar in demselben Tympanon fiir die Assimilation
von historischem und sakramentalem Christus.” In der »Bible mo-
ralisée« erscheinen hingegen die Visionen des Herrn und der Sera-
phim in zwei konsekutiven Medaillons: Erst schaut der Visionar den
in der Mandorla thronenden Herrn und anschliessend steht er, dem
Vulgata-Text entsprechend, unter einem Baldachin — dem Tempel
von Is 6,1- in Begleitung zweier Seraphim super rotas (Abb. 5).”
Die typologische Auslegung der »Bible moralisée« in Bild und Text
ist hier eindeutig, stehen sich doch im Bildkommentar Moses mit
den Gesetzestafeln und Paulus mit dem Evangelium gegeniiber.”

Die Reinigung der Zunge des Propheten mit glithender Kohle
durch den zugeflogenen Seraphim entspricht nicht etwa den einzi-
gen anderen Darstellungen dieser Szene in der westlichen Kunst
(in der Roda-Bibel in Paris, BNF, Ms. lat. 6, oder im Bamberger Pro-
phetenkommentar in der Staatsbibliothek, Bibl. 76, einer um 1000
geschaffenen Reichenauer Handschrift), sondern jener des Psalters
Vatopedi 760, der um 1100 in der byzantinischen Provinz entstan-
den ist (Abb. 6).*

Die Zange des Engels ist bereits von Hieronymus auf die bei-
den Testamente bezogen worden, der dazu die reinigende Kraft
der Kohle in den Vordergrund gestellt hat.” Die Grundlage der
monumentalen Wurzel Jesse im Gewdlbe der Amienser Vorhalle,
die von dem Haupt des Propheten auf die Nordseite hin zu Eze-
chiel fithrt, sind messianische Prophezeiungen nach Is I1,1: »Ein Reis

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

Abb. 6: Psalter Vatopedi 760, fol. 280v, Jesajas Thronvision und der Engel mit glihender
Kohle.

51



Abb. 7: Amiens, Kathedrale, nordliches Gewande des Weltgerichtsportals, Propheten
Nahum, Daniel, Ezechiel und Apostel.

Abb. 8: Reliefs zu den Propheten Nahum, Daniel und Ezechiel (Detail aus Abb. 7).

52

wird hervorgehen aus dem Stumpf Isais, und ein Schoss aus seinen
Waurzeln Frucht tragen. < Dies ist in der Jesaja-Illustration der weit
verbreiteten franzosischen Initialenbibeln des 13. Jahrhunderts
zum Ausdruck gebracht, indem diese Handschriften neben Darstel-
lungen des Visionars haufig die Geburt Christi nach Is 7,14 in den
Titelinitialen bieten.”

In dem Relief fallt ins Gewicht, dass der Tempel als dreitei-
lige Arkade in aktuellen hochgotischen Formen erscheint; in glei-
cher Weise ist der vom Text in keiner Weise geforderte Baldachin
als Wiirdeformel ein Hinweis auf den Tempel.”® Denn nach alter
Vorstellung entsprechen sich himmlisches Urbild und irdisches Ab-
bild: Jesaja schaut den himmlischen Palast Gottes als Urbild des
Tempels, der irdischen Wohnung Gottes, hier als Abbreviatur einer
gotischen Kirche (vgl. 1 Kg 22,19; Ps 18,7; 29,9).”

Jesaja sieht sich bedroht, da er unreiner Lippen ist und unter
einem Volk unreiner Lippen wohnt. Die Lippen sind bildhaft Teil
fir den ganzen Menschen; das Feuer vom gottlichen Altar hat
reinigende und heilende Kraft (4 Mose 31,22f.). Gemeinschaft zwi-
schen Gott und dem Siinder, im Gotteshaus und als Erscheinung
zum Gericht, ist erst nach der Sithnehandlung moglich.*© Entspre-
chende Vorstellungen von dem rein zu haltenden Tempel stehen in
Nm 2,5f., 2 Kg 23,16 und Ez 9,7; der Bezug des Feuers zum Gericht
nach Lk 12,49: »Ein Feuer auf die Erde zu bringen, bin ich gekom-
men, und wie sehr wiinschte ich, es ware schon entfacht!«, wurde
von Hieronymus in seinem Kommentar festgehalten.”

Der Theophanie des Jesaja auf der Siidseite steht die Radvision Eze-
chiels auf der Nordseite gegeniiber, und zwar in einer ungewdhn-
lichen Kurzform, denn neben dem in sich versunkenen Propheten
stehen einzig zwei ineinander verhangene Speichenrader, welche
Hieronymus und Rabanus Maurus auf die beiden Testamente bezo-
gen (Abb. 7—8).* Textgemass sah der Prophet neben jedem der vier
lebenden Wesen ein Rad auf dem Boden liegen, was in der »Bible
moralisée« buchstabengemass umgesetzt wurde, wéahrend die zu-
gehorige Moralisation mit dem Hinweis auf die beiden Testamente
Hieronymus folgt.”

Das Buch Ezechiel schliesst mit einer Weissagung vom neuen
Tempel, der heiligen Stadt und dem heiligen Land.* Es ist die Vision
von dem Neubau nach der Riickkehr, die Vision des neuen Jerusa-
lem, in welcher der Tempel im Mittelpunkt steht: Von einem hohen
Berg lasst Gott den Propheten das himmlische Urbild des Tempels
erblicken. Eine Erscheinung, anzusehen wie Erz, vermisst vor den
Augen des Propheten alle Einzelheiten des Bauwerks — »quasi aedi-
ficium civitatis« —, um ihm auf diese Weise konkrete Direktiven fiir
die zukiinftige Gestaltung des irdischen Heiligtums in Jerusalem zu
tibermitteln. Gregor der Grosse deutet die Erscheinung des Man-
nes unter dem Portal als Christus, denn das Tor ist Symbol Christi.*
In dem Relief tragt er den Bliitennimbus, steht vor einer mittel-
alterlichen Stadt, in einer mit dem unteren Nahum-Relief weitge-
hend analogen Komposition.* Im Unterschied dazu steht in der
»Bible moralisée« dem von der Hand Gottes gefiihrten Propheten

Andreas Bram



ein antikischer Geometer mit geschulterter Messlatte und Schnur
unter dem Tor der Stadt gegeniiber (Abb. 9). Die aussergewdhn-
liche Darstellung des Reliefs lasst an die letzte und am ausfiihr-
lichsten gestaltete Vision der Johannes-Offenbarung denken, als
nach Apk 21,15 vor den Augen des Sehers ein Engel mit einem gol-
denen Messstab »die Stadt, ihre Tore und ihre Mauer« vermisst, die
himmlische Stadt als Symbol der von den Christen erhofften und
geglaubten Heilsvollendung.” Nach Hieronymus haben die Prophe-
ten Anteil am Bau der Gottesstadt, der »calamus« bedeutet in die-
sem Sinn die Gnade der Propheten, der Vermesser steht unter dem
Tor, am Ort des Gerichts.* Der Exeget zitiert die beriihmte Pau-
lus-Stelle aus 1 Cor 3,10, »Quasi sapiens architectus fundamentum
posui«, was fiir die Platzierung des Propheten auf der nérdlichen
Seite, der Paulus-Seite, ein Hinweis sein mag.*’ Uberdies wurde die
Vertauschung der Apostelftirsten — Paulus auf der Ehrenseite zur
Rechten Christi und Petrus zur Linken — gegen die Usanz hochgoti-
scher Weltgerichtsportale Frankreichs, in der Tradition frithchrist-
licher Darstellungen der traditio legis, zu Recht als Rom-Bezug
interpretiert.” Die Himmelsstadt ist nach Gregor dem Grossen nur
»spiritualiter« zu sehen:” Das Gebdude auf der Hohe ist die Kirche
als Mediatrix zwischen Himmel und Erde — »civitas, scilicet sancta
Ecclesia« —und der Fiihrer vor dem Gebaude ist der Heiland, dessen
bronzene Erscheinung im Gegensatz zu der fragilen des Fleisches
steht,” dessen Steinmetzwerkzeug zur Bearbeitung der lebenden
Steine, der Propheten und Apostel, die Aufrichtigkeit symbolisiert.
Das materielle Kirchengebéude ist Bild des geistigen Gebaudes der
kirchlichen Gemeinschaft, dessen Fundament nach Eph 2,20 die
Propheten und Apostel sind, wahrend Christus den Eckstein bildet.
Gemass Beda Venerabilis (+ 735) wurde das Haus Gottes, das Konig
Salomo in Jerusalem erbaute, als Vorbild (-igura«) der heiligen uni-
versalen Kirche geschaffen.” Dargestellt sind »prima« und »ultima
visio« geméss dem Ezechielkommentar des Richard von St. Viktor
(+1173).%*

Die nachst den Aposteln auf beiden Seiten des Portals platzier-
ten, zwischen Altem Gesetz und Gnade vermittelnden Jesaja- und
Ezechiel-Reliefs sind komplementéar. Der secundus adventus, das
Erscheinen des Menschensohnes auf Wolken, hat seine Grundlagen
neben Off 1,7 und Mk 14,62 in den prophetischen Visionen des Alten
Testamentes. Ein Grund fiir ihre Platzierung an prominenter Stelle
unter dem Weltgericht, unmittelbar an die Apostel anschliessend,
ist wohl darin zu suchen, dass iustitia und iudicium in diesen beiden
Texten am weitesten verbreitet sind.” Die zwei scharfen Schwerter
sind in Anlehnung an mittelalterliche Apokalypsenkommentare als
»die beiden Testamente« zu lesen. Die Berufungsvisionen sind typo-
logisch erweitert um die Wurzel Jesse unter der Vorhalle, an deren
Spitze der geschaute Gott der Propheten — Christus — steht, welcher
auf der Zinne des Tempels thront und am Tor der himmlischen Stadt
steht wie der Gldubige am Tor seiner Kathedrale.

Das Gleichnis vom vergrabenen Giirtel nach Jer 13,11l
(Abb. 3—4) ist aus der Bibelillustration, so der Roda-Bibel und der
»Bible moralisée«, bekannt.*® Der Prophet wird von Gott aufgefor-

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

Abb. 9: Bible moralisée, Paris, Bibliotheque nationale de France, Ms. lat. 11560, fol. 202,
Ezechiel und der Mann von Erz, darunter Christus.

53



dert, einen linnenen Giirtel zu kaufen, sich diesen umzubinden und
vom Wasser fernzuhalten. Nach Massgabe Gottes vergrub er die-
sen am Euphrat, doch als er ihn wieder behdndigen wollte, war er
verdorben. Im unteren Register steht ein Solitar der Propheteniko-
nographie: Der falsche Prophet Hananja nimmt nach Jer 28,1-17 das
Joch vom Nacken und zerbricht es. Jeremia ist eine lange Kette, das
Joch der Vulgata, mehrfach um den Hals gelegt, wahrend der links
hinzutretende Hananja, der sich mit seinem spitzen Hut kaum vom
Propheten unterscheidet, die Kette l6st. Das Joch hatte Jeremia
nach Gottes Willen an mehrere Konige senden sollen als Zeichen,
sich Nebukadnezzar zu unterwerfen.

Das Giirtelgleichnis ist eine Unheilsweissagung, wird doch
das Volk Judas und Jerusalems nach den Exegetikern bald sein wie
der Giirtel, zu nichts mehr niitze.”” Der Prophet hat sich den linne-
nen Giirtel umgebunden, als Zeichen, dass das Volk fiir Gott einen
Schutz darstellte. Dieser ist aus Leinen, das aus der Erde wachst
und wie die Menschen Pflege braucht. Das Einwerfen in den Eu-
phrat, damit er vermodere, ist die Entfernung des Siinders von
Gott. Der Fluss der Babylonier stellt die Damonen dar, ihr Konig
Nebukadnezzar ist nach Isidor der Teufel schlechthin.® Die »Bible
moralisée« interpretiert das Giurtelgleichnis in vergleichbarem
Sinn, als Parabel auf das Judenvolk, das Gottes nicht wiirdig ist.”
Es handelt sich um eine Gerichtsdrohung, vergleichbar Lk 17,26—28.
Ohne Umschweife auf das Gericht hin deutet Rabanus Maurus den
Giirtel: »Cingulum est vigor iustitiae.«*

Die symbolische Handlung des Jochtragens versinnbildlicht
die Leiden des Propheten, welche ihrerseits fiir die Unterwerfung
Judas und seiner Nachbarvolker durch Nebukadnezzar stehen. Der
tberraschende Tod Hananjas stellt die Wahrheit der Botschaft unter
Beweis. Der Prophet wehrt den falschen Propheten ab, welcher das
Joch zerbricht. Es folgt die Todesdrohung: »... noch in diesem Jahr
wirst du sterben, weil du Abfall gepredigt hast wider den Herrn.
Und der Prophet Hananja starb noch im selben Jahr, im sieben-
ten Monat« (Jer 28,16f.). Auch hier steht die Androhung gottlicher
Strafe im Zentrum.®

Wie Ezechiel und Jesaja sind Jeremia und Daniel inhaltlich kom-
plementér, sie stehen fiir Siinde und Bestrafung. Bei Daniel ist die
im Text vorangehende Szene im Gegensatz zu den bisherigen Reli-
efpaaren im unteren Vierpass dargestellt: Daniel interpretiert den
Traum Belsazars nach dessen Gastmahl gemass Dn 5,121, wahrend
der Prophet dariiber nach Dn 6,1-28 in der Lowengrube sitzt, wie
seit der romanischen Bibelillustration iiblich (Abb. 7—8).%* Die im
Text nachgestellte Lowengrube steht aus kiinstlerischen Griin-
den oben, neben dem einfigurigen Autorenbild Ezechiels, womit
die beiden Szenen mit Architekturelementen im unteren Register
zu stehen kommen. Belsazar hatte ein glanzendes Festmahl ver-
anstaltet, und zwar mit den goldenen und silbernen Geféssen, die
sein Vater Nebukadnezzar aus dem Tempel zu Jerusalem weggefiihrt
hatte; daneben weist der Prophet auf die Wand, an der die von wun-
dersamer Menschenhand ausgefiihrte Schrift erscheint. Belsazar,

54

der Interpretation des Hieronymus gemiss der Antichrist,® hat
nach der »Bible moralisée« einen Kultfrevel begangen, denn der
Weltherrscher hat seine Position gegen den Gott Israels miss-
braucht, indem er Wein in gestohlenen Kultgefassen auftrug.®* Auf
den bussfertigen Nebukadnezzar folgt sein kultfrevlerischer Sohn
Belsazar. Nach der Eroberung durch den Perser Darius bekommt
Daniel ein hohes Amt, gerat sodann durch eine Intrige am Hof in
ausserste Bedrangnis, wird aber gerettet. Seine Festigkeit im Glau-
ben wurde ihm zum Verhangnis, durfte doch auf Betreiben seiner
Konkurrenten wéhrend dreissig Tagen kein Gebet an irgendeinen
Gott ausser an den Konig gerichtet werden. Daniel wurde zunéachst
im sepulkralen Bereich in heilsgeschichtlich bedeutsamen Dar-
stellungen zum Rettungsparadigma.® Nach Origenes ist Daniel in
der Lowengrube ein Muster an Glaubensfestigkeit, Hoffnung auf
Erlosung im Jenseits und Vorbild des Triumphes Christi, welcher
die Macht des Feindes mit Fiissen tritt.®® Der Text des Exegetikers
lasst an den Beau Dieu des Haupttrumeaus denken, welcher nach
Ps 90,13 »iiber Lowen und Ottern schreitet«. Die zugrunde liegende
Textpassage geht im Ubrigen der fiir die Darstellungen im Tympa-
non wichtigen apokalyptischen Vision Daniels im siebten Buch vor-
aus, womit er im Gerichtsprogramm zum Sinnbild der Gerechtigkeit
wird. Rupert von Deutz vergleicht die Zerstorung Babylons durch
die Meder und Perser mit der Zerstorung der Stadt des Teufels am
Tag des Jiingsten Gerichts.®” Daniel erscheint ferner in einem Relief
am Marienportal, vor dem Felsen stehend, von dem sich ein Stein
16st: Der sich vom Berg, ohne Hilfe von Menschenhand losloste,
ist nach Honorius Augustodunensis’ »Speculum ecclesiae« Christus,
der aus einer Jungfrau geboren wurde, die unberiihrt war von Men-
schenhand.®

Die vier grossen Propheten im Scheitel des Honoratuspor-
tals am siidlichen Querhaus sind komplementéar zu den Szenen des
Hauptportals: Auf der rechten Seite wird Jesaja zersédgt, dies nach
einem apokryphen Text, darunter sitzt Ezechiel vor dem geschlos-
senen Tor, Symbol der Jungfrauengeburt (Abb. 28). Jeremia wird
gesteinigt, wahrend der junge Daniel als Sinnbild der Schamhaftig-
keit Susanna vor den falschen Anschuldigungen der beiden Alten
rettet — auch hier auf der Basis apokrypher Zusétze.*

Die Reihe der kleinen Propheten beginnt in der Siidecke mit Hosea,
welcher gemass Hos 1,2-3 nach Gottes Massgabe die Prostituierte
Gomer heiratet, die im Relief einen modischen Kopfputz mit Ge-
bende trdgt und soeben ihren Lohn erhélt (Abb. 10—11).”° Nach
Hos 3,1-5 wird der Prophet dann aufgefordert eine Ehebrecherin
zu heiraten, um sie zur Keuschheit zu bekehren: »Geh abermals
hin, liebe ein Weib, das einen andern liebt und eine Ehebrecherin
ist, gleich wie der Herr die Kinder Israel liebt, wiewohl sie sich zu
fremden Gottern wenden und Rosinenkuchen [des Gotzendienstes]
lieben. «

Der Hosea-Text schildert das Verhaltnis zwischen Gott und
Volk als spannungsreiche Ehe; der Auftrag driickt den Gerichtswil-
len aus, lauft doch das Land, der Hure gleich, von Jahwe weg.” In

Andreas Brim



Hos 2 wird das Verhéltnis Gottes zu seinem Volk in Analogie zu den
Ehen des Propheten mit Gomer und der Ehebrecherin gesetzt. Das
Familiendrama wird hier zur Zeichenhandlung: Die Gott-Mensch-
Beziehung wird durch analoge Vorgange im Rahmen der Ehemann-
Ehefrau-Beziehung auf der Bildebene erlautert.”? Hieronymus bringt
die beiden Verbindungen in Beziehung zur Juden- und Heidenkir-
che: Erst Bekehrung und Reue fiihren zur Herde unter einem ein-
zigen Hirten.” Die Prostituierte wird in die Herde aufgenommen,
obwohl sie Gotzen gedient hat.” Die von der Kirche abgefallene
Heidenkirche und die Synagoge werden in diesem Sinn nach der
patristischen Exegese am Ende der Zeiten gerettet.” Eine derartige
Sicht der Synagoge steht in einem Spannungsverhaltnis zu derjeni-
gen im Tympanon, wo sie das Teufelsweib schlechthin ist.

Die Einstellung der Prostitution gegeniiber ist im Mittelalter
durchaus ambivalent: Die Tolerierung geht auf Augustinus zuriick,
welcher der totalen Verurteilung in Deut 23,17 entgegenhielt, es sei
besser, diese zu akzeptieren, als die ohne dieses Ubel drohenden
Gefahren.”® Die ungewohnlichen Amienser Darstellungen stehen
wohl in Zusammenhang mit Bemithungen Papst Innozenz’ IIl. um
neue kirchenrechtliche Bestimmungen zur Ehe. Eine pépstliche
Bulle vom 29. April 1198 erklarte es fir ein frommes und verdienst-
volles Werk, Dirnen zu heiraten, damit sie ihrem schlechten Leben
entrissen werden. Bereits Rolandus Bandinellus, Kanonist und spé-
terer Papst Alexander II1. (1159—1181), sah in der Heirat von bekehr-
ten Prostituierten Positives, wahrend im »Decretum Gratiani« ein
Mann, der mit einer solchen Frau den Bund der Ehe schloss, kate-
gorisch als idiotisch bezeichnet wurde.” Nach Innozenz III. galt
eine solche Ehe als »ein Werk der Barmherzigkeit, das uns durch
die Heilige Schrift zu tun nahe gelegt und durch die Autoritét des
Evangeliums befohlen ist«<.” Der Papst gewéhrte bei dieser Gele-
genheit allen Christglaubigen, die Prostituierte heiraten und diese
so ihrem Lebenswandel entziehen, einen Ablass. Im ausgehenden
Jahrhundert wurden Hauser fiir reformierte Prostituierte gegriindet
und 1227 schuf Gregor IX. (1227—1241) zu diesem Zweck den Maria-
Magdalena-Orden.” Um 1200 ist eine Akzentverschiebung in der
Ehe zu beobachten, nimmt die Kirche doch die Eheschliessung nun
entschieden fiir sich in Anspruch, was sich in einer Anderung der
Terminologie niederschldgt: Aus dem Wunsch »deus vos coniugat«
wird die amtliche Erklarung »ego vos coniugo«.* Die legislativen
Aktivitdten sind auf der Basis von Petrus Lombardus’ Sentenzen-
buch seit der Mitte des 12. Jahrhunderts in diesem Bereich hoch.
Auf dem Konzil von Turin im Jahr 1227 kam es dann zum Verbot
von Trauungen durch Laien und zur gleichen Zeit gewinnt der
Konsensaustausch an Bedeutung; die Eheschliessung findet nicht
mehr im Haus der Braut, sondern vor der Kirchentiir — »in facie
ecclesiae« oder »ante valvas ecclesiae« — statt.® Dies vor einem
porche des mariages, welcher bisweilen mit eine Marienhochzeit
ausgezeichnet ist.®? Der neue Eheritus, am Tor der Kirche, hat rasch
seinen Platz in Pontifikale, Missale und Rituale bekommen.” Im
13. Jahrhundert legen die Synodalstatuten deutlich Wert dar-
auf, dass Ehen nicht klandestin, sondern vor dem Kirchenportal

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

geschlossen werden.* Das vierte Laterankonzil fordert 1215 da-
riiber hinaus die offentliche Verkiindigung der Hochzeit, dies im
Anschluss an die Pariser Synode von 1204.%° Alanus ab Insulis ver-
teidigt die Ehe gegen die Katharer, die darin nur das Laster der
luxuria erkennen;® das vierte Laterankonzil erklédrte die Verheira-
teten in gleicher Weise zur ewigen Gliickseligkeit fahig wie die der
Keuschheit ergebenen.®

Neben diesen allgemeinen Uberlegungen steht ein konkretes
historisches Ereignis, das Kirche und franzosisches Koénigtum be-
schiftigt hat: die Heirat von Philipp II. Auguste mit Ingeborg und
ihre anschliessende Verstossung durch den Kénig, welche Anlass zu
sechs Konzilien gab.® Philipp, verwitwet von Isabelle de Hainault,
hatte 1193 entschieden, die Schwester des dédnischen Kénigs Knut
zu heiraten. Nach dem Empfang der Prinzessin in Arras wurde die
Hochzeit am 14. August in Amiens gehalten. Aus persénlicher Ab-
neigung verstiess Philipp die Konigin dann, um Agnes von Meran
zu heiraten, deren Vater der Stauferpartei angehorte. In einem
Brief trug Innozenz Ill. dem Bischof Odo von Paris auf, den Kénig
zur Wiederaufnahme seiner verstossenen Gattin zu veranlassen.®
Das Konzil von 1196, das die Ehe von Philipp aufhob, wurde von
Guillaume aux Blanchesmains, dem Erzbischof von Reims, Metro-
polit auch iiber die Diozese von Amiens, prasidiert, doch der Papst
lehnte die Auflésung der Ehe ab. Innozenz I11. legitimierte im Jahr
1201 zwar die Kinder des Paares, da er auf den franzésischen Kénig
angewiesen war. Mit der Dekretale »Per venerabilem« machte In-
nozenz IlI. aber klar, dass er die Autoritat in Eheangelegenheiten
beanspruchte. Nach Agnes’ Tod wollte Philipp 1210 die Tochter des
Landgrafen von Thiiringen heiraten, doch 1213 nahm er Ingeborg
wieder auf.

Die Griinde fiir die Anbringung der Hosea-Reliefs an der Siid-
ecke liegen wohl in einer Kombination aller angefiihrten Motive;
hinzuweisen ist ferner auf Augustinus, der Hos | auf den Eckstein
und die zwei Wénde bezieht, deren eine aus den Juden besteht,
die andere aus den Heiden.” Im Weiteren ist das Bild der geist-
lichen Ehe zwischen dem Bischof und seiner Diézese bei Innozenz
I1I. weit verbreitet — »sponsus« wird bei ihm geradezu Symbol fiir
den Bischof.”

Das mittlere Reliefpaar des linken Strebepfeilers zeigt im unteren
Register Joel mit einer Geste der Trauer zwischen zwei diirren Biu-
men stehend nach Joel 1,7-12 (Abb. 10—11). Dariiber wendet sich der
Prophet nach Joel 2,10 und 3,15 erschreckt von den erloschenen
Gestirnen ab.” Die durch Heuschrecken und Diirre hervorgerufene
Naturkatastrophe, die Androhung der Vernichtung Jerusalems, ist
Modell des endzeitlichen Tages, Aufruf zur Umkehr durch Zersto-
rung der Ernte.” Die christliche Theologie hat aus dem Tag Jahwes
den Jiingsten Tag gemacht, an dem das universale Gericht statt-
finden wird, wie es im Zentrum des Amienser Programms steht:
so in den Joel-Kommentaren Ruperts von Deutz (1 1129) und Hugos
von St. Viktor (f 1141).”* Sich verdunkelnde Gestirne sind in den Ge-
richtsprophetien des secundus adventus am Ende der Zeiten in

55



Abb. 10: Amiens, Kathedrale, siidlicher Strebepfeiler der Westfassade, Propheten Hosea, Joel und Amos (von rechts).

- Andreas Bram



Rt o

Abb. 12: Amiens, Kathedrale, siidliches Gewénde des Marienportals, Gottesvision des
Amos; Amos fiittert seine Schafherde mit Maulbeeren.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

beiden Testamenten ein weit verbreitetes Motiv: so in Babels Un-
tergang nach Is 13,10, zum Gericht in Hab 3,11 und in der Parusie des
Menschensohnes nach Mt 24,29-36.%

Zu Amos erscheint das erste Bildquartett, denn je zwei Reliefs ste-
hen frontal und an der Siidwand des Marienportals, jeweils der
Prophet mit identischer Geste, dariiber die Gotteserscheinung
(Abb. 10-12). Das erste Bildpaar illustriert die Ankiindigung des
Gottesgerichts, Am 1,1-2, das aus acht gleichartig aufgebauten Ge-
richtsspriichen gegen fremde Vélker sowie gegen Juda und gegen
das Nordreich Israel besteht (Am1,3-2,16). In der doppelszenigen
Theophanie steht der mit einem Kniippel bewehrte Hirte und Vi-
siondr, nach Isidor im Typus Christi,’® mit Blick nach oben hin zu
Christus. Eine wortgemassere Umsetzung des vom Zion briillen-
den Gottes bietet die einzige Amos-Szene der »Bible moralisée«,
denn die Gotteserscheinung steht dort auf der Zinne eines Turmes,
was in den Amienser Reliefs zu Micha (Abb. 16) in dieser Weise zu
sehen ist.”” Am Portalgewédnde folgt im oberen Relief die letzte
der drei Gerichtsvisionen des siebenten Kapitels nach Am 7,7—9:
Amos schaut den Herrn auf der Mauer mit der »trulla cementarii«
in Handen; eine vergleichbare Darstellung findet sich einzig in der
Roda-Bibel.”® Im unteren Vierpass fiittert Amos nach Am 7,14—15 mit
Maulbeeren seine Schafherde.

Gott spricht nach den Exegetikern in Amos durch beide Testa-
mente und durch die Kirchenvéter, wodurch die Héretiker iiberholt
werden, was in der »Bible moralisée« durch den vor Ungldubigen
predigenden Ménch umgesetzt ist (Abb. 13).” Jahwes Gericht iiber
seine Feinde, sein Briillen vom Zion, ist die Einleitung zu einem um-
fangreichen Gerichtsritual.'”® Der Herr, der iiber Jerusalem briillt,
ist Christus, der von der Kirche spricht. Das Bild der dritten Vision
ist mehrdeutig; die Mauer kann eine Stadtmauer oder die Mauer

eines Hauses sein.'”!

Im Zentrum des Obadja-Buches steht die Gerichtsbotschaft gegen
Edom und die Heilsbotschaft fiir Israel; die strafende Gerechtig-
keit Gottes nach Ob 1,1 wird aber am Amienser Portal nicht umge-
setzt, sondern nur im Medaillon der »Bible moralisée« (Abb. 13)°%
Der Prophet steht einer Gruppe von Soldaten gegeniiber, die
gegen Edom zieht — das Land, das nach Joel 4,19 im Weltgericht
als Folge des Frevels am Volk Juda zur wiisten Ode werden wird
—, wahrend in der Moralisation Christus die Ddmonen besiegt. Die
vier Obadja-Reliefs an der Nordecke des Marienportals illustrieren
nicht den sehr kurzen Prophetentext, sondern 1 Kg 18,4—16. Die Ex-
egeten haben den Propheten mit dem gleichnamigen Hofmeister
Ahabs aus dem Konigsbuch identifiziert.'”” Die Erzéhireihe beginnt
mit dem oberen Relief des Portalgewéandes, mit dem vor der Hohle
stehenden und Brote verteilenden Obadja (Abb. 14). Textgemass
hatte der Hofmeister hundert Propheten in zwei Hohlen vor dem
Zugriff Isebels in Schutz gebracht, der in einer Hungersnot die
Propheten ausrottete. Im zweiten Relief durchstreift Obadja auf
der Suche nach Wasser das Land, als plotzlich der Prophet Elia vor

57



A XK

3!
bl
‘ol

3 X X XX NRHXKKN

mim s -
it mgtua g vubigui® a7 tuxitra- dlifio Ce——3 =
il muoluitt nequelt afpudelufh fapte. e (€ oxf (.

Abb. 13: Bible moralisée, Paris, Bibliotheque nationale de France, Ms. lat. 11560, fol. 214,
Szenen zu den Propheten Hosea, Joel, Amos und Obadja.

Abb. 14: Amiens, Kathedrale, nordliches Gewénde des Marienportals, Obadja, der
Hofmeister Konig Ahabs, verteilt den hungernden Propheten Brote; Obadja vor Elia.

58 Andreas Brdm



ihm steht: Obadja kniet zu Fiissen Elias, nicht dem Wortlaut von
1 Kg 18,7 entsprechend, wo von der Proskynese — »cecidit super
faciem suam« — die Rede ist. Abschliessend tritt Obadja als geriis-
teter Hauptmann vor den Propheten im Fellgewand und die beiden
treffen auf Konig Ahasja, nach 1Kg 22,40 (?) (Abb. 15). Gegen die
Ahabs Streitmacht bedrohende Diirre kann einzig Elia Regen brin-
gen. Obadja als Oberster der koniglichen Leibwache tat mittelbar
Gutes, indem er die Zeugen der Wahrheit unter Gefahrdung seines
eigenen Lebens rettete. Das Kommen des Regens ist Zeichen fur
Baals Inkompetenz. Thema ist die Opposition Konig Israels versus
Gott Israels: Obadja folgte dabei seinem Herrn, nicht dem weltli-
chen Herrscher.

Die entsprechende lkonographie ist sehr schmal, denn einzig
die Roda-Bibel zeigt die Verteilung der Brote, und in einigen der
Neapolitaner Trecento-Bibeln sind weitere Obadja-Szenen zu fin-
den."”" Die Brotverteilung erscheint am Honoratusportal in verin-
derter Form mit den sich in der Art von Auferstehenden aus ihren
Héhlen erhebenden Propheten (Abb. 26). Nach Isidor von Sevilla
préafiguriert Obadja die Verkiinder des Glaubens, welche die Glau-
bigen mit der Nahrung der Heiligen Schrift versorgen. Aus einem
weltlichen Fiihrer wird ein spiritueller Fiihrer der Kirche.”®

Jona steht mit einem Fuss auf dem sich halbkreisférmig biegenden
Tier, von dem der Prophet nach Jona 2,11 ans Land gespien wurde
(Abb. 16). Darunter erwartet er unter dem Schatten spendenden Ri-
zinus die Zerstorung Ninives; stattdessen wird aber nach Jona 4,6—
11 der Baum von einem Wurm zerstort.® Jona symbolisiert bei
den Exegetikern Hieronymus und Rabanus in gleicher Weise die
Auferstehung Christi.'” Das Thema ist als Ausdruck christlicher
Auferstehungshoffnung bereits in der spatantiken Sepulkralkunst
verbreitet: Jona ist das bekannteste Rettungsparadigma der frii-
hen Christen. In der »Bible moralisée« sind in diesem Sinne Auf-
erstehung und Hollenfahrt Christi Moralisation des geretteten
Propheten.'® Die Bekehrung Ninives bedeutet die Bekehrung der
Heidenkirche, die vertrocknete Staude die Unglaubigkeit; die Stadt
ist Prafiguration der Kirche.'” Rupert deutet sie in trinitarischem
Sinn auch auf das Gericht hin."®

Micha verkiindet im ersten Teil, Mi 1,1-3,12, die Zerstorung Samarias
und Jerusalems und verheisst in Mi 4,1-5,14 die Wiederherstellung
Zions, des kommenden Friedensreichs, und die Rolle Bethlehems
als Stadt des Messias. Die vier Reliefs basieren auf dem zweiten
Teil: Am Haupteingang neben Jeremia schmieden zwei Médnner aus
Schwertern Pflugscharen, darunter verarbeiten sie Spiesse zu Si-
cheln, beides nach Mi 4,3 (Abb. 3—4). Das Relief am Honoratuspor-
tal mit einem Schmied am Amboss ist redundant (Abb. 26). An der
Front tauschen nach Mi 4,4 zwei Méanner unter einem Weinstock
und einem Feigenbaum die Friichte, wahrend dariiber eine wei-
tere Theophanie, das Einkehren des Herrn in den Turm Eder, nach
Mi 4,8, zu sehen ist. Der Prophet weist dabei mit dem linken Zei-
gefinger in die Hohe, wo auf dem Turm in einer Wolke Christus

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

Abb. I5: Amiens, Kathedrale, Strebepfeiler zwischen Marien- und Weltgerichtsportal,
Obadja und Elia; Obadja und Elia vor Kénig Ahasja.

59



Ve vl

e R i .

Abb. 16: Amiens, Kathedrale, Strebepfeiler zwischen Marien- und Weltgerichtsportal, Propheten Obadja, Jona, Micha (von rechts).

60 Andreas Brim



Abb. 17: Amiens, Kathedrale, nérdliches Gewande des Weltgerichtsportals, Nahum weist
auf den Teich; Nahum wendet sich von der Stadt ab.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

mit erhobener Rechten steht. Vergleichbare Micha-Szenen fehlen
selbst in der »Bible moralisée«."

Der Prophet schaut Gott in Jerusalem, der »Mutter der Heili-
gen<." Er entwirft das Bild von einem kiinftigen Zion, einem Land,
in dem sicher und ohne Angst gelebt werden kann, was exegetisch
und theologisch vielfach interpretiert worden ist."” Gott hat den
Jerusalemer Tempelberg tiber alle anderen Berge der Welt erhoht,
damit er den Nationen den Weg weise. Die Initiative Gottes wird
in den genannten Texten tberall christologisch formuliert. Damit
hat der Friede einen definierten Ort: Das neutestamentliche Got-
tesvolk, denn seit Origenes deuten die Kirchenvéter den Tempel
Gottes, der sich auf dem Zion tiber alle anderen Berge erhebt, mit
grosster Selbstverstandlichkeit als Préfiguration der Kirche." In
der Kirche, dem neutestamentlichen Volk Gottes, realisiert sich
die Zionstheologie. Dafiir hat bei den Vatern Hebr 12,22 eine wich-
tige Rolle gespielt: »Sondern ihr seid gekommen zu dem Berg Zion
und zu der Stadt des lebendigen Gottes, dem himmlischen Jeru-
salem, und zu Zehntausenden von Engeln, zur Festversammlung.«
Das eschatologische Zionsheil mit der Verheissung einer licht-
vollen Zukunft Jerusalems als kultischer Welthauptstadt, der von
Gott in Christus geschenkte Friede, hat ihren gesellschaftlichen
Ort in der Kirche. Voraussetzung fir die Identifikation von Kirche
und Gottesreich ist die Transformation der Waffen in Werkzeuge.
Neben inhaltlichen spielten auch kiinstlerische Griinde fiir das
Arrangement der Reliefs eine Rolle, sind doch sowohl die Fassa-
den- wie die Eingangsreliefs in Analogie zu den nebenstehenden
Jeremia- und Jona-Szenen gehalten, wobei etwa fiir die paarwei-
sen Schmiede am Hauptportal keine Notwendigkeit aus dem Text
besteht.

Das Buch Nahum schildert in den beiden ersten Kapiteln Gerichtsan-
kiindigung und Zerstérung Ninives durch Uberschwemmung, im
dritten Griinde fiir den Untergang der Stadt." Im ersten Relief an
der Nordecke des Hauptportals weist der Prophet nach Nm 2,9 auf
ein in Aufklappung gezeigtes Gewésser, denn »Ninive ist wie ein
Teich, dessen Wasser entfliehen« (Abb. 17)."° Der Untergang Ninives
nach Nm 3,1-19 ist mit dem sich von den Stadttoren abwendenden
Propheten, der Flucht der Einwohner (Abb. 18) und einer Parabel,
dem Mann, der den Feigenbaum schiittelt, illustriert."” Das ver-
fressene und verweichlichte Ninive ist voll von Feigenbdumen mit
Friihfeigen; werden die Baume geschiittelt, so fallen die Friichte
— von den Exegeten auf die falschen Christen bezogen — dem, der
sie essen will, in den Mund." Die vier Reliefs illustrieren den Fall
des Teuflischen, den Untergang Ninives als Hauptstadt der Fremd-
macht — das Paradigma einer verfluchten Stadt ist der Zionsvision
in der Siidecke des Hauptportals gegentibergestellt."’

In dem oberen Habakuk-Relief schreibt der Prophet nach Hab 2,1
vor Christus die Offenbarung nieder (Abb. 18). Die Theophanie
steht fur die erzdhlenden Kapitel Hab 1-2, denn in einem Dialog
zwischen dem Propheten und Gott klagt dieser iiber Gewalt und

61



Abb. 18: Amiens, Kathedrale, Strebepfeiler zwischen Weltgerichts- und Firminusportal,
Propheten Nahum, Habakuk und Zephanja (von rechts).

62

Ungerechtigkeit.”® Darunter wird Habakuk von einem Engel beim
Schopf gepackt und nach Dan 14,33—38 in die Lowengrube gebracht,
um Daniel Brote zu reichen. Bereits die frithchristliche Sarkophag-
plastik erweiterte die Daniel-Gruppe um Habakuk und den Engel,
prominent in der Holztiir von Santa Sabina in Rom, wéhrend am
Marienportal der Kathedrale von Laon das Thema als eine von vier
typologischen Szenen erscheint.” Ferner ist es in der Odenillustra-
tion byzantinischer Psalterien des Hochmittelalters verbreitet.' Die
Entriickung Habakuks ist neben der Zahmung der Lowen ein wei-
teres Rettungsparadigma, damit eine Szene der Gebetserhérung,
wie es in den pseudocyprianischen Gebeten zum Ausdruck kommt:
»Erhére meine Bitte, wie du erhort hast den Daniel aus der Lowen-
grube und sandtest den Propheten Habakuk, der ihm Speise brachte
und sagte: »Geniesse die Speise, die Gott dir geschickt hat.« Und
Daniel sagte: »Gott verlésst nicht die, so ihn fiirchten. < Das Relief
mit dem Propheten als Werk des Herrn ist ferner Ermahnung zu
himmlischem Sinn gemaéss Paulus im Kolosserbrief 3,17: »Und alles,
was ihr tut mit Wort oder mit Werk, das tut alles im Namen des
Herrn Jesus, indem ihr Gott, dem Vater durch ihn dankt!« Die Brote
sind Symbole der Eucharistie, die Lowengrube und Habakuk sind in
diesem Sinne bereits im romanischen Gerichtsportal von Beaulieu
kombiniert.™*

Zephanja, Prediger des Endgerichts, setzt ein mit Sozialkritik
gegen Benachteiligung der Rechtsschwachen und erwartet ein
tiberirdisches Heer, das allen Bewohnern der Erde ein schreckli-
ches Ende bereiten wird (Soph 1,10—18). Nach Soph 1,12 durchsucht
Gott Jerusalem mit der Leuchte: »Zu jener Zeit will ich Jerusalem
absuchen mit der Leuchte und heimsuchen die Menschen, die auf
ihren Hefen erstarrt sind« (Abb. 19)."” Entsprechend Hieronymus'’
Prophetenkommentar ist Jerusalem hier die Kirche Gottes, ada-
quat umgesetzt mit den aktuellen gotischen Formen des kleinen
Kirchengebdudes im rechten Teil des Vierpasses.” Die Darstel-
lungsform einer aufgeschnittenen dreischiffigen Basilika, zugleich
in Seitenansicht, ist aus dem ottonischen Speyrer Evangeliar aus
Echternach bekannt."” Die Durchsuchung ist eine zentrale Passage
aus der Gerichtsrede gegen den Gotzendienst, Soph 1,1-2,3, und
geht dem schrecklichen Tag des Herrn, dem »dies irae«, Soph 1,14,
unmittelbar voran. Es folgt an der Fassadenfront die Bedrohung
der Athiopier mit dem Schwert und darunter das zerstorte Ninive,
nach Soph 2,12—13 (Abb. 18): Christus schwingt das Schwert gegen
die Unglaubigen, und die wilden Tiere hausen in einer aus den
Fugen geratenen Agglomerationsarchitektur. Hieronymus zitiert
dazu die Gerichtsdrohung des Jer 13,23 iiber Juda, das sich so wenig
zum Guten wende, wie der Athiopier seine Haut &ndere.” Das drei-
teilige zinnenbewehrte Gebaude, in dem nach Soph 2,14 Rohrdom-
meln und Igel hausen, ist der Palast von Ninive, der am Firminus-
portal dem wieder aufgerichteten Tempel von Jerusalem nach Agg
2,1-23 gegeniibersteht (Abb. 20). Eine vergleichbare Darstellung
der zerstorten Stadt ist einzig aus der Kolner Heisterbach-Bibel
(um 1240) bekannt."””

Andreas Brdm



Abb. 19: Amiens, Kathedrale, siidliches Gewénde des Firminusportals, Reliefs zu
Zephanja: Christus durchleuchtet den Tempel; der Palast zu Ninive.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

Abb. 20: Amiens, Kathedrale, nordliches Gewéande des Firminusportals, Reliefs zu
Haggai: der wieder aufgerichtete Tempel; die Diirre.

63



Die Unheilsankiindigung gegen fremde Volker in Soph 2,13 ist
die Vorhersage des Untergangs des assyrischen Reiches, dessen
Hauptstadt Ninive den Kommentatoren gemass sowohl Prafigu-
ration der Kirche als auch der Antichrist bedeuten.”™ Den beiden
Theophanien stehen somit jeweils Ninive im unteren Register ge-
geniiber. Die Durchsuchung der Stadt Jerusalem ist fiir die mittel-
alterlichen Autoren die Durchsuchung der Kirche und beinhaltet
eine Anklage der Luxussucht.” In der Wein-Metapher werden die
Reichen Jerusalems mit Essig verglichen: Wie das edle Getrank auf
der Hefe erstarrt, so die Vermogenden in ihrer Behabigkeit. Das
zerstorte Ninive beschwort die Verlassenheit und Trostlosigkeit
nach dem Gottesspruch; in untergegangenen Stadten, so im unter-
gegangenen Babel nach Jes 13,21 hausen die Tiere. Zephanjas Ge-
richtsankiindigungen sind dagegen in romanischen Bibeln und in
der »Bible moralisée« mit Elementen des Weltgerichts umgesetzt.”
An dem komplementédren Archivoltenstein des Honoratusportals
(Abb. 28) hockt der Prophet Menschen und Getier gegeniiber; nach
Soph 1,3 bringt die Uberwindung der niederen Natur auf der Suche
nach wahrem Leben Rettung und den adlergleichen Aufschwung zu
einem hoheren Reich.™

Haggai ruft in seiner nur wenige Zeilen umfassenden Prophe-
tie nachdriicklich zum Wiederaufbau des Tempels auf und verheisst
daftir das Ende der Missernten, der Strafe Gottes fiir die Vernach-
lassigung seines Hauses.™ Die vier Reliefs bilden eine Sequenz:
Nach Ag1,4-9 erscheint Gott dem Propheten und zeigt ihm den
zerstorten Tempel von Jerusalem in der Art einer dreischiffigen
Basilika mit eingestiirzten Gewoélbesteinen (Abb. 20—22). Mit ihrem
Winterschlaf und der periodischen Héautung symbolisieren die
sich in der Ruine tummelnden Echsen die Regeneration, denn der
Grund fiir die Diirre im Land liegt nach Ag 1,10—1l in der Vernach-
lassigung des Tempels, welcher dariiber nach Ag 2,1-23 in ganzer
Pracht wiedererstanden ist, und zwar dreistockig, in der Art einer
mittelalterlichen Zinnenburg (Abb. 20). Diese Darstellung setzt sich
damit ab von der im Mittelalter weit verbreiteten Ziborienform, die
wir etwa in der »Bible moralisée«, den Glasfenstern von Bourges
oder italienischen Trecento-Fresken und -Mosaiken sehen.” Ein
zinnenbekrontes dreigeschossiges Bauwerk mit Rundbogen steht
hingegen in der Tradition des Ezechiel-Kommentars des Richard
von St. Viktor (f 1173), der mit seiner von der iiblichen exegetischen
Interpretation abweichenden, wortlichen Auslegung der biblischen
Beschreibungen des Tempels zum Begriinder der Tempelrekonst-
ruktion wurde.”

Generalthema des Reliefs ist somit der Jerusalemer Tempel
und die mit ihm geschenkte Heilszusage Gottes, wobei der Prophet,
Ag 2,9, die gegenwartige Situation eschatologisch als Zeichen der
kommenden Heilszeit deutet: »Die kiinftige Pracht dieses Hauses
wird grosser sein als die friihere, spricht der Herr der Heerscha-
ren, und an dieser Stelle will ich Heil geben.« Augustinus zitiert
im »Gottesstaat«, 18, 45, diese Passage und schreibt, das Volk habe
die Vorhersage des Propheten missverstanden, denn diese beziehe
sich auf Christus und den Neuen Bund. Haggai suchte bereits in

64

Abb. 21: Amiens, Kathedrale, nordlicher Strebepfeiler der Westfassade, Propheten

Haggai, Sacharja und Maleachi (von rechts).

Andreas Brim



Abb. 22: Reliefs zu Haggai: Vision des eingestiirzten Tempels (Detail aus Abb. 21).

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

Ag 1,2-11 die Bevolkerung von ihrer Lassigkeit hinsichtlich des Wie-
deraufbaus abzubringen, denn fiir das Volk ist die Zeit des Neubaus
noch nicht gekommen. Doch die Verheissung, dass der Herr auf
dem Zion Einzug halten wird, kann nicht in Erfiillung gehen, so-
lange der Tempel nicht wieder aufgebaut ist (Ag 2,15-19)."”” Der Per-
serkonig Cyrus hatte den Riickkehrern aus dem babylonischen Exil
die Erlaubnis zum Neubau des Tempels gegeben, aber lange Zeit
danach ist kaum etwas geschehen, hatte doch die eigene Existenz-
sicherung bei den Heimkehrern Vorrang. Die eschatologische Nah-
erwartung ist hier mit dem Tempelbau in Verbindung gebracht. Die
beiden Reliefs mit dem eingestiirzten und wiedererstandenen Bau-
werk evozieren Joh 2,19, als Jesus nach der Vertreibung der Wechs-
ler sprach: »Brechet diesen Tempel ab, und in drei Tagen will ich ihn
wiedererstehen lassen.« Nach den Exegeten spricht Jesus dabei von
seinem Korper, es besteht somit eine Aquivalenz zwischen der Zer-
storung des Tempels und dem Tod Jesu und der Wiederherstellung
des Gebaudes und der Auferstehung Christi. Das Relief am Honora-
tusportal (Abb. 27), mit dem nach Ag 1,8 auf den Berg weisenden
Propheten, dessen Wald das Holz fiir den Wiederaufbau liefert, ist
komplementar. Haggai bleibt gottesfiirchtig, indem er auf dem Berg
Holz fallt, um das Haus zu errichten, das tiber die guten Werke und
Dogmen der Wahrheit errichtet werden muss.”®

Der erste Teil von Sacharja, Sach 1-8, ist eschatologisch orientiert
und handelt von der Herrlichkeit des neuen Gotteshauses und
der Wiederherstellung des endzeitlichen Jerusalem. Die beiden
Sacharja-Reliefs illustrieren die siebente Vision nach Sach 5,5-1I.
Dem Propheten erscheint erneut der Engel des Herrn, weist seinen
Blick nach oben, hin zu dem Scheffel, dessen Bleideckel sich erhebt
— und »siehe, ein Weib sass mitten im Scheffel« (Abb. 21). Der Bild-
hauer differenzierte kaum den angelus interpres, den Moderator
der Visionsszenen, von den beiden Engeln, welche die Amphore
wegtragen — nach Rabanus Maurus den Geiz symbolisierend™ —,
wahrend Sach 5,9 von zwei aus dem Gefass hervorkriechenden, mit
Fliigeln eines Raubvogels ausgestatteten Weibern berichtet." Die
Visionsschilderungen Sacharjas werden einzig in der Roda-Bibel
komplett bebildert: Die Reiter vor dem Herrn, die vier Hérner und
die vier Schmiede, der Mann mit der Messschnur, der Hohepriester
Josua, der goldene Leuchter, die fliegende Schriftrolle, das Weib
im Scheffel und die vier Wagen (Abb. 23)." Von den drei Szenen der
siebenten Vision, wie sie in der katalonischen Bibel stehen, ndmlich
der Engel, der den Propheten auf die Amphore hinweist, die Frau,
die darin versinkt, und die von den zwei gefliigelten Frauen fort-
getragene Amphore, fehlt die mittlere in Amiens-West. Textgeméss
wird das Weib wie in der Roda-Bibel mit einem Bleideckel in den
Scheffel gesperrt und erst dann weggetragen. In dem Relief driickt
hingegen die Geste der weggetragenen Frau, der nach Sach 5,11 im
Land Sinear ein Haus gebaut werden soll, Wehklage aus.'
Sacharjas Visionszyklus ist ein Aufruf zum Wiederaufbau des
Jerusalemer Tempels, eine »Programmschrift zur Restauration des
Kultzentrums auf dem Zion«. Ort der Vision Hohlmass ist Jerusalem."?

65



Abb. 23: Roda-Bibel, Paris, Bibliothéque nationale de France, Ms. lat. 6, 111, fol. 9lv, Visionen des
Sacharja: Der Stein mit den sieben Augen; der goldene Leuchter; die fliegende Schriftrolle; das
Weib im Scheffel.

66

Abb. 24: Reliefs zu Maleachi (von unten): Christus ermahnt die Priester; der
Durchbohrte (Detail aus Abb. 21).

Andreas Briam



Zum Ende der Diirre rdaumt das leere Getreidemass, in dem der
personifizierte Schuldspruch Platz genommen hat, das Land und
kommt nach Babel. Das Wegbefordern des Gefangnisses des da-
monischen Weibes Bosheit ist in diesem Sinne mit einem Siihne-
und Reinigungsort zu assoziieren." Hinter dem Weib steht letztlich
die Liebes- und Kriegsgottin, zugleich babylonische Hauptgdttin,
Ischtar. Die Entfernung der Gotteswidrigkeit bezeugt den »Willen
zur absoluten Scheidung von dem dort selbst erlebten Heidentum
und zum echten Dienst des allein wahren Gottes«.'"® Der Gemeinde
wird deutlich gemacht, dass sie nun ganz dem heiligen Gott leben
und konkret auch am Bau des Tempels mittun soll. Am Honora-
tusportal steht Sacharja hinter Christus auf der Eselin (Abb. 27): In
ihrer Einzugsschilderung bringen alle Synoptiker die messianische
Weissagung aus Sach 9,9.

Maleachi, dessen zu gross geratenen Kopf bereits Durand be-
méngelte, bildet den Abschluss an der Nordwestecke."* Der einer
kleinen Priestergruppe gegeniibersitzende Christus ist figura com-
munis der beiden Reliefs (Abb. 24). Im unteren Bildwerk sind Blick
und Gesten zweier Priester zum oberen Relief hin orientiert, wah-
rend der dritte nachdenklich seine linke Hand ans Kinn hélt."” Nach
Mal 2,1 ermahnt Gott in einer Strafpredigt die Priester zum reinen
Opfer. Entgegen den Gesten geht das obere Relief nach Mal 1,7 aber
voran: »lhr bringt auf meinen Altar verunreinigtes Brot und fragt:
»Womit haben wir es verunreinigt?«« Die Szenen haben somit das
in Mal 1,6—2,9 geschilderte Eintreten fiir den Kult, seine Kritik von
Lassigkeit und Verderbtheit der den Tempel verachtenden Priester
zur Grundlage. Aussergewohnlich sind Gesten und Attribut des mit
spitzem Hut als Jude bezeichneten vorderen der beiden Ménner,
welcher seine Lanze ins Herz Christi stosst, wahrend er mit der Lin-
ken ein Ahrenbiindel hilt. Dieses steht fiir das »panem pollutums,
wéhrend weiter rechts Teile aus dem Relief weggefallen sind, die
wohl Tieropfer nach Mal 1,8 dargestellt haben. Das Ahrenbiindel ist
in erster Linie das Attribut des Brudermorders Kain. Hieronymus
wirft in seinem langen Kommentar zu Mal 1,7 den Priestern vor,
sie wiirden Kain in seinem Hochmut gegen Gott nachleben und zi-
tiert dazu das Opfer der Briider nach Gen 4."® Die Lanze steht fur
Mal 1,6: »Und ihr fragt noch: »Wieso haben wir deinen Namen ver-
achtet?«« Die Roda-Bibel, die »Bible moralisée«** und die Hamilton-
Bibel illustrieren jeweils die Einleitung, Mal 1,1, die Mahnrede an
die Juden. Einzig in der neapolitanischen Alife-Bibel erscheint das
auf dem Altar brennende Tier nach 1,8 als Ermahnung zum reinen
Opfer, wahrend davor Kain seinen Bruder erschlédgt (Abb. 25)."°

Hinter der bemerkenswerten Darstellung stehen zwei bedeu-
tende Stellen des Evangelisten Johannes, namlich 7,37—39 und 19,34—
37, der Durchbohrungsbericht: »... und sie werden hinschauen auf
ihn, den sie durchbohrt haben, und um ihn klagen<."' Das Herz Jesu
ist nicht nur sein Herz schlechthin, sondern das wegen der Stinden
der Menschen durchbohrte Herz. Der durchbohrte Jesus gilt nach
Joh 7,38 als Quelle des Heilswassers, da aus seinem Leib »Strome
lebendigen Wassers fliessen« werden. Sein Leib (soma) ist der neue
messianische Tempel, der dem alten steinernen entgegengesetzt

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

i fiimug A reamn s corfic;
toitruct fnnr.lbmc’oﬂeoc’amﬁ.m

ACgD Ttuamanecabunm: thum

mwinalle micssonscant o la. o~

Abb. 25: Alife-Bibel, Léwen, Universitéatsbibliothek, Ms. 1, fol. 236, Maleachi, Kain totet
Abel.

67



Abb. 26: Amiens, Kathedrale, Honoratusportal, linker Bogenlauf: neutestamentarische Figuren, Propheten, Patriarchen und Engel.

68 Andreas Brim



wird. Der Bericht endet damit (Joh 19,34), dass der Evangelist be-
zeugt, wie aus der Seite (pleura) des gekreuzigten Jesus Wasser
und Blut entstromen. In diesem Bild, in dem »Jesus sich und seine
Heilsbedeutung voll offenbart«, berichtet der Evangelist als einzi-
ger der Synoptiker detailliert von der Durchbohrung Jesu und von
dem Stromen von Blut und Wasser, den Zeichen fiir die sithnende
und lebensspendende Bedeutung des Kreuzestodes und Symbolen
fir die Sakramente der Eucharistie oder der Taufe, beide zusam-
men Bild fiir die geschehene Erlosung.” Die Wasserverheissung
Jesu nach Joh 7,37f. stellt den Leib des Auferstandenen als standig
sprudelnde Quelle des endzeitlichen Wasserstromes dar, dazu ist
er jener ezechielische Tempel, auf den Jesus beim Laubhiittenfest
angespielt hatte.” Die Kirche selbst ist der mystische Leib Christi,
das Heil und die Gnade stromen aus ihr hervor; dies kommt auch
in Col 1,24 (>pro corpore eius quid est ecclesia«) zum Ausdruck. Die
geoffnete Seite ist Symbol der Hingabe Christi an die Menschen,
nach Augustinus hat er aus der Seite, aus Wasser und Blut, die Kir-
che, seine Braut, gebildet.”* Wie die Jungfrau ist die Kirche Tochter
Christi: Dies ist in der »Bible moralisée« mit der aus der Wunde des
Gekreuzigten steigenden Ecclesia dargestellt.”

Die frevlerischen Priester stehen im Kontrast zu Hosea an der
Stidecke: Die Fehlbaren — hier die nicht diensttaugliche Priester-
schaft — werden zuriickgewiesen, wahrend den Siindigen vergeben
werden kann. Am Honoratusportal erscheint Malachias ein Engel,
nach Mal 3,1 der Wegbereiter: Dieser steht zwischen Johannes dem
Taufer und dem Evangelisten Markus nach Mk 1,2 (Mt 11,10) und ver-
mittelt damit zwischen den beiden Testamenten.”®

Die Amienser Prophetenreliefs sind nicht einseitig auf die Endzeit
zu beziehen, sondern bringen in demselben Umfang weitere iiber-
zeitliche theologische Vorstellungen zum Ausdruck, ferner die zeit-
gendssische Kirchenpolitik und Pastoraltheologie. Jesaja und Eze-
chiel stehen mit den Attributen Zange und Rad, dazu der von ihnen
in die Hohe fiihrenden Wurzel Jesse, fur die Typologie der beiden
Testamente. Dass sie an prominentester Stelle stehen, iiberrascht
nicht, denn dem Weltgericht liegen neben der Offenbarung die
prophetischen Visionen des Alten Testamentes zu Grunde. Die zwei
scharfen Schwerter des Gerichtschristus im Tympanon sind in die-
sem Sinne in Anlehnung an mittelalterliche Apokalypsekommen-
tare »die beiden Testamente«."” Gerichtstypologisch zu deuten sind
das Girtelgleichnis des Jeremias, die Naturkatastrophen in Joel,
der Gottesspruch in Amos; ferner ist Ninives Untergang in Nahum
ein Endzeitmodell. Metaphern der Auferstehungshoffnung stehen
am Hauptportal zu Daniel und zu Jeremia — und damit zu beiden
Seiten des Richterchristus —, weiter erscheinen sie in Obadja und
Jona und halten somit den Gerichtstypologien fast die Waage.
Auf den Kult zu beziehen sind der Frevel des Belsazar im
Danielrelief, der die hungernden Propheten mit Broten versor-
gende Obadja und die einzigartigen Maleachi-Reliefs. Sie stehen
im Zusammenhang mit der Diskussion um Eucharistie und Messe
in der Zeit um 1200, galt es doch, den die Sakramente gesamt-

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

Abb. 27: Amiens, Kathedrale, Honoratusportal, rechter Bogenlauf: Engel, Patriarchen,

Propheten und neutestamentarische Figuren.

69



Abb. 28: Amiens,

70

Kathedrale, Honoratusportal, Scheitel der Archivolten.

haft ablehnenden Katharern auch in diesem Bereich entgegenzu-
halten. So schrieben die Pariser Synodalstatuten unter Eudes de
Sully (1195—-1208) die Erhebung der konsekrierten Hostie vor und
am vierten Laterankonzil stand die Transsubstantiation neben der
Bekampfung der Katharer und der Stellung der Ehe im Zentrum des
Interesses.”® Den sakramentalen Aspekten des bischoflichen Amtes
widmete sich Innozenz Ill. in einem eigenen Traktat: »De missarum
mysteriis«.'®

Zahlreich sind Gebédude- und Stadtallegorien, so Ninive in Jona
und Nahum, dazu in Zephanja die zerstorte und von wilden Tieren
bewohnte Hauptstadt des assyrischen Reiches mit dem Palast, wel-
cher dem wiederaufgebauten Tempel von Jerusalem in Haggai am
Firminusportal gegeniibergestellt ist. In Zephanja durchsucht Gott
Jerusalem mit einer Leuchte und Micha schaut die Stadt, wahrend
sich in Haggai der zerstorte und der wiederaufgebaute Tempel ge-
geniiberstehen. Jerusalem ist Symbol der ecclesia universalis, im
sensus allegoricus die iiber die Erde zerstreute Kirche. Am bedeu-
tendsten sind am Hauptportal die Gottesvision Jesajas iiber dem
Tempel und Ezechiels Weissagung zunachst den Aposteln. Damit
sind alle Gebaudeallegorien in den Reliefs prasent, mit Ausnahme
des Tabernakels des Bundeszeltes, der im Marienportal und im
Firminusportal iiber den Trumeaufiguren steht, sowie des Himm-
lischen Jerusalem, des Gebaudes, das nach Off 21,3 gemeinsam mit
dem Christus der zweiten Parusie aus dem Himmel herabkommt und
das im Gebdude mit den sieben Fenstern tiber dem Richterchristus
dargestellt ist."®® Der Grundgedanke des neuen Jerusalem, der sich
aus der Apokalypse und aus der Beschreibung des alttestamentli-
chen Tempels in Jerusalem ableitet, wurde in der christlichen In-
terpretation auf den Kirchenbau bezogen: Die »materialis ecclesia
nimmt ihre formae origo und institutio vom tabernaculum Moysi
und vom templum Salomonis her«, ein Bezug, der in der Patristik
und von zahlreichen mittelalterlichen Autoren abgehandelt wor-
den ist,' zuletzt von Pierre de Roissy, seit 1208 Kanzler der Schule
von Chartres.'?

Der Tempel ist sowohl Vorbild — da er die von Gott selbst
gewahlte Wohnung ist — als auch aufgehobene Préfiguration der
christlichen Kirche. In Ezechiel erlautert dem Propheten ein tiber-
menschlicher »erzgestaltiger« Fiihrer den neuen Tempel, die Tempel-
ordnungen und -satzungen, mit dem Auftrag der Verkiindigung an
das Volk Israel. Grundlage fiir eine Auslegung nach dem vierfachen
Schriftsinn bietet der Kommentar des Hieronymus zur Tempelvision
des Ezechiel: Litteral ist die Kirche der Tempel Salomos, typologisch
Christus oder Maria, tropologisch die Gemeinschaft der Glaubigen
und anagogisch das Himmlische Jerusalem. Die christliche Kirche
ist der neue Tempel, in dem Christus nach Hebr 9,11 und 9,24 Hohe-
priester ist. Dieser ist in Amiens der inkarnierte Logos als Garant
der Einheit der himmlischen und irdischen Kirche."” Er erscheint mit
der Schnur des Baumeisters, vergleichbar dem Gott des Amos mit
der Maurerkelle, und ist damit auf die sich im Bau befindliche Kathe-
drale hin aktualisiert. Neben die organologische Metapher vom Leib
tritt die architektonisch-funktional gedachte vom Bau.

Andreas Bram



Bedeutend sind ferner ekklesiologische und christologische
Aspekte der Prophetenreliefs in vorderster Front, denn die Unglau-
bigen werden in die Gemeinschaft aufgenommen, gemass Paulus,
Eph 2,18—22: »Denn durch ihn haben wir beide den Zutritt in einem
Geist beim Vater. So seid ihr nun nicht mehr Fremde und Beisassen,
sondern ihr seid Mitbiirger der Heiligen und Hausgenossen Gottes,
aufgebaut auf dem Grund der Apostel und Propheten.«

Antihéaretisch ist das Programm im Sinne der dogmatischen Ab-
grenzung und Verurteilung durch das Vierte Laterankonzil von 1215,
denn die Katharer leugneten neben der Inkarnation auch die Eucha-
ristie und die Kirche als Institution, und sie bestritten, dass Gottes
Wort und Heilsplan bereits im Alten Bund gewirkt haben, Themen,
die von zahlreichen Autoren theoretisch aufgegriffen wurden." Die
Amienser Skulpturen sind grossteils unter dem 1223—1236 amtieren-
den Gauffroy d'Auge und nicht unter dem Griindungsbischof und
Teilnehmer des Laterankonzils Evrard de Fouilloy (1211-1222) ausge-
fuhrt worden; die Beschliisse des Konzils sind aber spiirbar, d. h.
es wurde wohl ein Bildprogramm realisiert, fiir das die Konzeption
bereits unter Bischof Evrard erarbeitet worden ist.'®

In den zahlreichen Handlungsbildern tritt der prophetische
Charakter der Personen hinter dem Wert des ins Bild gesetzten
Geschehens und seiner Bedeutung als Typus oder Paradigma zu-
riick. Die Propheten als Vertreter des Alten und Kiinder des Neuen
Bundes sind zu symbolischen, narrativen oder typologischen Zeug-
nissen geworden.

Die Ausweitung der Bilderzyklen auf Augenhohe der Glaubi-
gen, ihre Ausrichtung auf Kirchenpolitik und Pastoraltheologie ist
wohl ein Reflex auf das Interdikt Giber das Konigreich, musste doch
ein Grossteil der liturgischen Handlungen in die Vorhallen oder
ins Freie, vor die Portale verlegt werden.'® Die Propheten sind in
Ubereinstimmung mit den Lehren Innozenz' . in voller Zahl als
Vertreter des gottlichen Heilsplans préasent, ihre Bedeutung fiir die
kirchliche Lehre und die Notwendigkeit der bischoflichen Ordnung,
normativ und nachzuahmend, kommt in den einzigartigen Reliefzy-
klen deutlich zum Ausdruck.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

Abgekiirzt zitierte Literatur

Durand 1901-1903
Durand, Georges, Monographie de I'église Notre-
Dame, cathédrale d’Amiens, 2 Bde., Paris/Amiens
1901-1903.

Katzenellenbogen 1952
Katzenellenbogen, Adolf, The Prophets on the West
Fagade of the Cathedral at Amiens, in: Gazette des
Beaux-Arts 94, 1952, S. 241-260.

De Laborde 1911-1927
De Laborde, Alexandre-Léon Joseph, La bible
moralisée conservée a Oxford, Paris et Londres:
reproduction intégrale du manuscrit du XI11¢ siécle,
5 Bde., Paris, 1911-1927.

Medding 1930
Medding, Wolfgang, Die Westportale der Kathedrale
von Amiens und ihre Meister, Augsburg 1930.

Murray 1996
Murray, Stephen, Notre-Dame, Cathedral of Amiens,
Cambridge 1996.

Sauerlander 1970
Sauerlander, Willibald, Gotische Skulptur in Frank-
reich 1140—1270, Miinchen 1970.

Schlink 1991

Schlink, Wilhelm, Beau Dieu von Amiens. Das Chris-
tusbild der gotischen Kathedrale, Frankfurt 1991.

71



Fiir Hinweise danke ich Jean Wirth, Pierre Alain Mariaux,
Frangois Boespflug und Peter Cornelius Claussen. Zitiert

wird nach der Zircher Bibel, Zirrich 1982, und nach der

Biblia Sacra iuxta vulgatam versionem, Stuttgart ’1983.

1 Durand 1901-1903, S. 342-365; Katzenellenbogen
1952, S. 241-260; Aubert, Marcel, Les prophétes de la
facade occidentale de la cathédrale d’Amiens, in:
Recueil de travaux offerts a M. Clovis Brunel, Bd. 1,
Mémoires et documents publiés par la Société de
I'Ecole des Chartes 12, 1955, S. 64-73. Katzenellenbo-
gen hat dabei in unzulassiger Weise versucht, die
Reliefs nach dem Standardkommentar des
Hieronymus einseitig auf das Gericht hin zu interpre-
tieren. Zuletzt hat sich Wilhelm Schlink mit der
Amienser Skulptur befasst: Schlink 1981 und ders.,
Planung und Improvisation an der Westfassade der
Kathedrale von Amiens, in: Studien zur Geschichte
der europdischen Skulptur im 12./13. Jahrhundert,
hrsg. von Herbert Beck/Kerstin Hengevoss-Diirkop,
2 Bde., Frankfurt 1994, Bd. 2, S. 75-85. Ferner:
Medding 1930; Sauerlander 1970, v. a. S. 142—148;
Erlande-Brandenburg, Alain, Le septiéme colloque
international de la Société Frangaise d Archéologie:
La Facade de la Cathédrale dAmiens, in: Bulletin
Monumental 135, 1977, S. 253—293. Zuletzt: Sauerlan-
der, Willibald, Reliquien, Altdre und Portale, in:
Kunst und Liturgie, Beiheft zum Rémischen Jahrbuch
der Bibliotheca Hertziana 33, 1999/2000, S. 121-134,
v. a. S. 130-134. Zu den Beziehungen der Skulpturen
von Amiens und Reims: Kurmann, Peter, La facade
de la cathédrale de Reims, 2 Bde., Lausanne/Paris
1987. Monographisch zuletzt: Murray 1996. Ferner
hat John Ruskin einige schéne Zeilen iiber Amiens
geschrieben: Ruskin, John, The Bible of Amiens. Our
Fathers Have Told Us. Sketches in the History of
Christendom for Boys and Girls who have been held
at its Fonts, Orpington 1884 (auch in: ders., Collected
Works, Bd. 33, London 1908).

Z Die Diskussion um die Datierung der Westfassade ist
jiingst in Bewegung geraten, denn wéhrend von den
Pionieren der Forschung, etwa Durand 1901-1903,
Bd. 1, S. 30, die Jahre 1220/25—1235 in Vorschlag
gebracht wurden, ist sie jingst um ein Jahrzehnt
nach unten hin korrigiert worden, in dem Sinn, dass
nicht vor 1236 mit der Fassade begonnen worden
sei (Erlande-Brandenburg 1977 [wie Anm. 1], S. 262;
vgl. auch Foucart, Jacques, Léglise Saint-Firmin-le-
Confesseur et la cathédrale d Amiens, in: Cahiers
archéologiques de Picardie 7, 1980, S. 301-310).

3 Dies hat schon Panofsky erkannt: Panofsky, Erwin,
Uber die Reihenfolge der vier Meister von Reims, in:
Jahrbuch fiir Kunstwissenschaft 1927, S. 55-82, v. a.
S.58.

4 Katzenellenbogen 1952, S. 241. Zum Pariser Annen-
portal: Sauerlander, Willibald, Die kunstgeschicht-
liche Stellung der Westportale von Notre-Dame in
Paris. Ein Beitrag zur Genesis des hochgotischen
Stiles in der franzésischen Skulptur, in: Marburger
Jahrbuch fir Kunstwissenschaft 17, 1959, S. 1-56.

72

Claussen, Peter Cornelius, Chartres-Studien. Zur 17
Vorgeschichte, Funktion und Skulptur der Vorhallen,
Wiesbaden 1975; Biichsel, Martin, Die Skulptur des
Querhauses der Kathedrale von Chartres, Berlin

1995; Boerner, Bruno, Par caritas par meritum.

Studien zur Theologie des gotischen Weltgerichts-

portals in Frankreich — am Beispiel des mittleren
Westeingangs von Notre-Dame in Paris, Freiburg

1998.

Sauerlander 1970, S. 144.

Medding 1930, S. 32.

Sauerldnder 1970, S. 113121, 132-138; fiir die Reimser

Figur Taf. 204.

Die Reihenfolge der Vulgata entspricht jener des
hebréischen Textes mit dem einzigen Unterschied, 18
dass Sacharja in letzterem am Schluss steht. Die Le-
serichtung in Amiens hat nach Schlink die hebraische
Schrift zur Voraussetzung (Schlink 1981, S. 129).

Sauerldnder 1970, S. 146.

Ebd., S. 132—135. 19
Ambrosius, De Excessu Fratris sui Satyri lib. II, PL 16,

1406.

Bedeutend ferner Apg 17,31 mit der Aussage, dass

Jesus zum Richter der Lebenden und Toten einge-

setzt ist (Grésser, Erich, Die Parusieerwartung in

der Apostelgeschichte, in: Kremer, Jacob [Hrsg.], Les

Actes des Apotres. Traditions, rédaction, théologie,
[Biblioteca Ephemeridum Theologicarum Lovanien-

sium XLVIII], Lowen 1979, S. 99—127, v. a. S. 104).

S. Hieronymi presbyteri opera, Commentariorum

in Esaiam libri, hrsg. von Marcus Adriaen, (Corpus
Christianorum Series Latina 73), Turnhout 1963, Bd. 1, 20
Si2;

Glass, Dorothy F., Prophecy and Priesthood at

Modena, in: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 63,

2000, S. 326-338, hier S. 326. Zur neueren Literatur
Poeschke, Joachim, Die Skulptur des Mittelalters in

Italien. Romanik, Miinchen 1999, passim. Propheten 21
stehen an den Domen von Cremona, Ferrara, Verona

und am Nordportal des Baptisteriums von Parma.

Breit angelegte Untersuchungen fehlen denn auch
weitgehend; vgl. aber Sevrugian, Petra, Propheten-
darstellungen in der friihchristlichen Kunst, in:
Frithmittelalterliche Studien 26, 1992, S. 65-8l;

Kiinstle, Karl, /konographie der christlichen Kunst,

2 Bde., Freiburg 1926—1928, Bd. 1, S. 303—-308; Male,

Emile, Lart religieux du XI1° siécle en France, Paris

1966, S. 143; ders., Lart religieux du XI1I¢ siécle en

France, Paris 91958, S. 10, 55; Réau, Louis,

Iconographie de lart chrétien, Paris 1955—1959,

Bd. II, 1, S. 343—419. Ereignisfolgen finden sich in

wenigen romanischen Bibeln, so in den Bibeln von

Lobbes, Stavelot, Winchester, Lambeth Palace und 22
Admont (vgl. Cahn, Walter, La Bible romane,

Freiburg 1982, passim). Ein illuminierter Propheten- 23
kommentar des Hieronymus, entstanden um 1130 in

Citeaux, ist Dijon, Bibliothéque Municipale, Ms. 132.

Auf dem Titelblatt iiberreicht Hieronymus den Codex

an Marcella, die von Principia begleitet ist, daneben

sind weitere Szenen abgebildet (Zaluska, Yolanta,
Manuscrits enluminées de Dijon, Paris 1991, Nr. 32,

S. 71-74; Lowden, John, /lluminated Prophet Books.

A Study of Byzantine Manuscripts of the Major and

Minor Prophets, University Park, Pennsylvania, 1988;

Glass, Dorothy F., Pseudo-Augustine. Prophets and

Pulpits in Campania, in: Dumbarton Oaks Papers 41,

1987, S. 215-226).

Die Texte beziehen sich auf nahe stehende Mosaiken,
so Hosea auf die Auferstehung Christi, David und
Salomo auf das Jiingste Gericht, Micha und Nahum
haben allgemein eschatologische Beziige, Joel
bezieht sich auf Pfingsten, den Tag der Kirchweihe
von Cefalu, Amos auf Davids Wiedereinsetzung,
Obadja auf das Haus Jakobs und Jona auf des
Kirchenstifters Rogers Il. wundersame Errettung aus
einem Sturm. Die Texte auf den Schriftbandern sind
aus Hosea 6,2-3, Apg 2,17 (zu Joel), Amos 9,13—14,
Obadjah 1,17, Jonas 1,1, Micha 1,2 und Nahum 1,4
(Borsook, Eve, Messages in Mosaic. The Royal
Programmes of Norman Sicily [1130—1187],
Woodbridge 1990, S. 14-15).

Hier sind es Jeremia (mit Text aus Baruch 3,36),
Jesaja (Jes 7,14), Sacharija (Sach 9,9), Daniel (Dn 7,9),
ferner David, Moses, Elisa und Elias (Demus,

Otto, The Mosaics of Norman Sicily, London 1950,

S. 87-88).

Jesaja mit einem Text aus Mt 1,23 nach Is 7,14,
Ezechiel mit Baruch 3,35, Jeremia mit Ez 44,2, Jonas
mit Jon 2,2, Daniel mit Dn 2,45, Sacharja mit Sach 9,9
sind neben den Patriarchen und Kénigen Moses, Elia
und Elisa, David und Salomo sowie neben Johannes
dem Téaufer und den vier Evangelisten in den 16
Standfiguren in der Kuppel dargestellt; dazu kom-
men Habakuk, Obadja, Malachias, Hosea, Amos und
Zephanja im Register darunter in Medaillons, ferner
Micha und Nahum. Von den kleinen Propheten
fehlen Joel, Haggai und Habakuk. Fiir die entspre-
chenden Texte Borsook 1990 (wie Anm. 17), S. 46—47.
Demus 1950 (wie Anm. 18), S. 1-177. Jiingst wurde
pauschal eine Riickkehr zu den Propheten im 12.
Jahrhundert zum Zweck der Typologie postuliert:
Caillet, Jean-Pierre, La réappropriation du
prophétisme par les imagiers chrétiens du XII°
siécle, in: Le monde de la Bible 131, 2000, S. 47-53.
Es erscheinen nur die Hélfte der kleinen Propheten.
Die auf dem sudlichen Bogen stehenden sind mit
der Inkarnation und dem Gericht mit dem
Pantokrator in der Apsis in Zusammenhang zu
setzen. Drei weitere mit Prophetien zum Kénigtum
sind auf Wilhelm II. zu beziehen. Dargestellt sind
Habakuk (mit Hab 3,2-10), Jeremia (mit Jer 17,7),
Amos (mit Am 9,13), Obadja (mit Ob 1,2), Joel (mit
Joel 2,12), dazu Jesaja mit einer Inkarnationsprophe-
tie (Jes 7,14), dieser in der Nachbarschaft der
Verkiindigung; ferner Jakob mit Gn 49,10, Sacharja
mit Lk 1,79, Maleachi (mit Mal 3,1), Jona (mit Jon 4,2),
Ezechiel mit Jes 6,1, Moses mit Dt 18,15 und Daniel
mit einer weiteren Anspielung auf die Inkarnation
(Dn 10,16; Borsook 1990 [wie Anm. 17], S. 75-76).
Eine umfassende Untersuchung fehlt bisher (vgl.
Anm. 16).

Neuss, Wilhelm, Die katalanische Bibelillustration
um die Wende des ersten Jahrtausends und die
altspanische Buchmalerei, Bonn/Leipzig 1922; Klein,
Peter K., Date et scriptorium de la bible de Roda.
Etat des recherches, in: Cahiers de Saint Michel de
Cuxa 3, 1972, S. 91-102.

Andreas Bram



24

25

26

2

28

29

Zu den Prop

Aubert, Marcel/Grodecki, Louis/Lafond, Jean/Verrier,
Jean, Les Vitraux de Notre-Dame et de la Sainte-
Chapelle de Paris, (Corpus Vitrearum Medii Aevi,
France, 1), Paris 1959: Daniel S. 215-216, Ezechiel

S. 218-228, Jeremia S. 229—-240.

Seidler, Martin, Studien zum Reliquienschrein des
Heiligen Heribert in Deutz (Stadt KéIn). Rekonstruk-
tion seiner Entstehung, Diss. Univ. Bonn 1995;
Schnitzler, Hermann/Bloch, Peter, Der Meister des
Dreikonigen-Schreins, Ausst.-Kat. Erzbischéfliches
Diozesan-Museum in Kéln, Kéln 1964; Buschhausen,
Helmut, Der Verduner Altar. Das Emailwerk des
Nikolaus von Verdun im Stift Klosterneuburg, Wien
1980.

Es sind dies die so genannte Holkham-Hall-Bibel,
London, British Library, Ms. Add. 47672, eine neapoli-
tanische Bibel von etwa 1310, die Wiener Bibel, Wien,
Osterreichische Nationalbibliothek, Cod. 1191, eine
Neapolitaner Vulgata aus der Zeit um 1345, und die
Hamilton-Bibel, Berlin, Kupferstichkabinett, Ms. 78

E 3, eine Neapolitaner Handschrift von etwa 1350. Zu
diesen Bibeln Andreas Bram, Neapolitanische
Bilderbibeln des Trecento. Ein Beitrag zur Anjou-
Buchmalerei, Unpublizierte Habilitationsschrift,
Freiburg i. Br. 2002.

Die Palme als Attribut geht vermutlich auf die
Restaurierung von Théophile Caudron (1805-1848)
zuriick, denn urspriinglich hat der Prophet, der mit
dem rechten Zeigfinger auf das Schriftband weist,
wohl als Werkzeug seines Martyriums die Sage
getragen.

Hieronymus, Commentarii in Isaiam: »Quidam
Latinorum duo Seraphim vetus et novum Instrumen-
tum intelligunt, quae tantum de praesenti saeculo
loquuntur« (PL 24, 96-97).

Rupert, De Trinitate. In Isaias liber. »Quid sit
Dominum sedere super solium excelsium ... »Ego vidi
Dominum sedentem super solium excelsum et
elevatum,« id est vidi in spiritu, vidi prophetali oculo
Dominum omnium Jesum Christum propter
passionem mortis, gloria et honore coronatum,
super omnes coelos elevatum, et receptum in
paternae dexterae concessum« (PL 167, 1299). Zur
Majestas Domini: Schrade, Hubert, Die romanische
Malerei. Ihre Majestas, Koln 1963, v. a. S. 11-58.

In der Jesaja-Vision gangig seit dem 9. Jh.; wohl
erstmals in dem Traktat des Constantin von
Antiochien, Rom, BAV, Cod. gr. 699, fol. 72v.

eliefs der Kathedrale von Amiens

34

35

In Reliefs iiber dem Tympanon mit der Verkiindigung
und der Geburt, darunter Anbetung der Kénige,
Darbringung im Tempel und Taufe (Swiechowsky,
Zygmut, Sculpture romane dAuvergne, Clermont-
Ferrand 1973, S. 111-152). Weit verbreitet ist die Vision
in der byzantinischen Buchmalerei, erstmals in dem
Cosmas Indicopleustes, erhalten in drei Kopien,
wobei die vatikanische Handschrift Vat. gr. 699,

fol. 72, aus dem 9. |h. als deren dlteste nach
mehreren Autoren ein Original aus der Mitte des

6. Jh. iiberliefert. Hier erscheint bereits die Vision in
Verbindung mit der Reinigung der Lippen
(Weitzmann, Kurt, Die Byzantinische Buchmalerei
des 9. und 10. Jahrhunderts, Berlin 1935, S. 4f., 37,
58-59; zuletzt Sorries, Reiner, Christlich-antike
Buchmalerei im Uberblick, Wiesbaden 1993, S. 143—
146). Frithe westliche Bilder stehen nur im
karolingischen Sakramentar von Paris und in der
Bibel von S. Paolo fuori le mura. Eine Untersuchung
zu den Theophanien im Alten Testament ist
angekiindigt von Frangois Boespflug.

Paris, BNF, lat. 11560, fol. 104, 105v. Der bei weitem
umfangreichste Jesaja-Zyklus der »Bible moralisée«
umfasst auf 33 Blattern 132 Medaillons (vgl. De
Laborde 1911-1927, Taf. 321-353).

Die Moralisierung in lat. 11560, fol. 105v, lautet:
»Unde hoc significat quod seraphim, id est, duo
testamenta illuminant ecclesiam quia per illa
cognoscitur Deus.«

Insbesondere was die Zusammenstellung der beiden
Szenen betrifft (Weitzmann, Kurt, The Ode Pictures
of the Aristocratic Psalter Recension, in: Dumbarton
Oaks Papers 30, 1976, S. 65-84, v. a. S. 74-76). Es
fehlt in der oberen Hélfte der Visionar, dazu thront
Christus in der Glorie. Die Lippenreinigung erscheint
auch in den Homelien des Jacobos Kokkinobaphos,
Paris, BNF, gr. 1208, und in der Sacra Parallela, Paris,
BNF, gr. 923, fol. 39v, allerdings ohne Kohle. Die
beiden Handschriften in Bamberg, Staatsbibliothek,
Bibl. 22 mit Daniel- und Hohelied-Kommentar sowie
Bibl. 76 mit Jesaja-Kommentar enthalten drei
Miniaturen-Doppelseiten mit Daniel, Jesaja und
Hohelied-Szenen, die den Texten fol. 2Iv/22, fol. 4v/5
und fol. 10v/11 vorausgehen. Die beriihmte
ganzseitige Vision des Propheten, die thronende
Majestas, umgeben von sechs Seraphim, hat
bekanntlich das Bild von der Reichenauer
Buchmalerei massgeblich geprégt (allgemein Mayr-
Harting, Henry, Ottonische Buchmalerei, Stuttgart/
Ziirich 1991, S. 227-232). Gottesvision und Lippenrei-
nigung in Kombination auch in der Roda-Bibel,

Bd. 111, fol. 2v und in der Hamilton-Bibel (siehe dazu
Anm. 26), fol. 259v.

Hieronymus, Commentarii in Isaiam: »Quidam
nostrorum forcipem, quo calculus comprehenditur,
duo Testamenta putant, quae inter se Spiritus sancti
unione sociantur« (PL 24, 99). »Ex quo intelligimus
altare Dei plenum esse carbuocolis, hoc est, ignitis
calculis et prunis peccata purgantibus. Unde
scriptum de Deo legimus: Carbones succensi sunt ab
eo (Psal. XVII, 9)« (PL 24, 93).

Paulus erinnert in R6m 15,12 an den Erloser aus dem
Hause David nach der Weissagung des Jesaja. Im
Bild dargestellt um 1150 in der Lambeth-Bibel,
London, Lambeth Palace Library, Ms. 3, fol. 198.

40

41

)

43

44

45

46

Neben der Heilung des Kénigs Hiskias nach Is 38—39
ist ferner das apokryphe Zersdgen als Martyriums-
darstellung des Propheten verbreitet (Bernheimer,
Richard, The Martyrdom of Isaias, in: Art Bulletin 34,
1952, S. 19-34).

Zur Interpretation des Baldachins zuletzt Haussherr,
Rainer, Templum Salomonis und Ecclesia Christi. Zu
einem Bildvergleich der Bible moralisée, in:
Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 31, 1968, S. 101—121.
Keel, Othmar, Jahwe-Visionen und Siegelkunst. Eine
neue Deutung der Majestatsschilderungen in Jes 6,
Ez 1und 10 und Sach 4, Stuttgart 1977.

Fohrer, Georg, Das Buch Jesaja, I. Bd, Kap. 1-23,
Zirich/Stuttgart %1966.

Wendenbourg, Dorothea, Die alttestamentlichen
Reinheitsgesetze in der friihen Kirche, in: Zeitschrift
fiir Kirchengeschichte 95, 1984, S. 149-170;
Angenendt, Arnold, »Mit reinen Handen«. Das Motiv
der kultischen Reinheit in der abendldndischen
Askese: Herrschaft, Kirche, Kultur, in: Beitrédge zur
Geschichte des Mittelalters. Festschrift Friedrich
Prinz, hrsg. von Georg Jenal, Stuttgart 1993, S. 297—
316. Hieronymus, Commentarii in Isaiam: »Et Salvator
in Evangelio: Ignam veni mittere super ferram (Luc.
XI1, 49)« (PL 24, 93). Vgl. auch 1 Kor 3,13: »... denn der
Tag [des Gerichts] wird es kundmachen, weil er sich
in Feuer offenbart; und wie eines jeden Werk
beschaffen ist, wird das Feuer erproben.«

Nach Ez 1,1-3,15. Hieronimus, Commentarii in
Ezechielem: »Rota quoque in rota, vel duorum
iunctura testamentorum est« (PL 25, 27-28). Rabanus
Maurus, Allegoriae in sacram scripturam: »Rota est
Vetus et Novum Testamentum, ut in Ezechiele: »Rota
in medio rotae, id est, Novum Testamentum in
Veteri praesignatume« (PL 112, 1041); Neuss, Wilhelm,
Das Buch Ezechiel in Theologie und Kunst, o. 0. 1912.
»Rota in rota significat novum testamentum quod est
in veteri testamento ...« Die »Bible moralisée«,

fol. 183—203v, zeigt auf 21 Blattern 84 Medaillons zu
Ezechiel (De Laborde 1911-27, Taf. 407—427).

Ez 40—48 (Zimmerli, Walter, Ezechiel. 2. Teilband,
Ezechiel 25—48, Neukirchen-Vluyn 21979, S. 992—
995).

Gregor, Homiliae in Ezechielem: »Redemptor itaque
noster, pro nobis misericorditer incarnatus, quasi in
porta stetit« (PL 76, 94I).

In der Vulgata, Ez 40,3, ist von einem Strick und
einem Rohr die Rede: »... et ecce vir cuius erat
species quasi aeris et funiculus lineus in manu eius
et calamus mensurae in manu eius stabat autem in
porta«. Gregor, Homiliae in Ezechielem: »Quisquis in
porta stat, ex quadam parte intus est, ex quadam
vero foris, quia aliud ejus foris aspicitur, aliud intus
absconditur. Redemptor itaque noster, pro nobis
misericorditer incarnatus, ante humanos oculos,
quasi in porta stetit, quia et per humanitatem
visibilis apparuit, et sese invisibilem in divinitate
servavit« (PL 76, 941).

73



47

48

49

50
51

52

53

54

55

74

Roloff, Jiirgen, Irdisches und himmlisches Jerusalem
nach der Johannesoffenbarung. Zion, Ort der
Begegnung, in: Festschrift fir Laurentius Klein zur
Vollendung des 65. Lebensjahres, hrsg. von
Ferdinand Hahn u. a., (Bonner Biblische Beitrage
90), Bodenheim 1993, S. 85-106. Zur Darstellung im
Tympanon Schlink 1991, S. 46, 76, 88.

Hieronymus, Commentarii in Ezechielem: »Caemen-
tariorum autem, vel angelorum qui Dei imperio
ministrabant, vel Moysi, et omnium prophetarum,
atque apostolorum, qui aedificant civitatem Dei, et
adjutores vel ministri sunt Dominicae voluntatis.
Unde et Paulus apostolus loquebatur: Dei
agricultura, Dei aedificatio sumus (I Cor. 11, 9),
quodque sequitur: Et calamus mensurae in manu
ejus, designat gratiam prophetalem, de qua scriptum
est in quadragesimo quarto psalmo: Lingua mea
calamus scribae, velocitur scribentis (Psal. XLIV, 2).
... Stabat autem in porta; quia per ipsum ad Patrem
ingredimur, et sine ipso civitatem Dei intrare non
possumus, ut dignos suscipiat, indignos abjiciat. In
porta quoque judicium est. Unde et propheta dicit:
Oderunt arguentes in porta (Isa. XXIV, 24). Et in alio
loco: Non confundetur cum loquetur inimicis suis in
porta (Ps. CXXVI, 5). Hic vir locutus est ad
prophetam, in cujus manu erat funiculus, et cujus
erat species quasi aeris, et qui calamum tenebat
manu. Locutus est ad Ezechielem verus architectus,
quem imitabatur et Paulus apostolus, dicens: Quasi
sapiens architectus fundamentum posui (I Cor. 111,
10). Sapientem autem vocat architectum, ad
distinctionem illius qui stultus est, et in Zacharia
pastor insipiens appellatur ...« (PL 25, 373).

Ohly, Friedrich, Deus geometra. Skizzen zur
Geschichte einer Vorstellung von Gott, in: Kamp,
Norbert/Wollasch, Joachim (Hrsg.), Tradition als
historische Kraft. Interdisziplinare Forschungen zur
Geschichte des fritheren Mittelalters, Berlin 1982,

S. 1-42.

Schlink 1991, S. 130.

Gregor, Sancti Gregorii Magnii Homiliae in
Hiezechielem prophetam, hrsg. von Marcus Adriaen,
(Corpus Christianorum, Series latina CXLII), Turnhout
1971, S. 208-210.

Ez 40, 3: »... et introduxit me illuc et ecce vir cuius
erat species quasi species aeris«.

Beda Venerabilis, De templo libro duo, hrsg. von
David Hurst, (Corpus Christianorum Series Latina
CXIXA), Turnhout 1969, S. 141-234, S. 147: »Domus Dei
quam aedificavit rex Salomon in Hierusalem in
figuram facta est sanctae universalis ecclesiae<;
ferner S. 154: »Unde et nos qui horum vitam sive
doctrinam studemus pro nostro modulo imitari
fundatos dicit apostolus super fundamentum
apostolorum et prophetarum. «

PL 196, 527-600; Cahn, Walter, Architecture and
Exegesis: Richard of St.-Victor's Ezekiel Commentary
and Its lllustrations, in: Art Bulletin 76, 1994, S. 53—
68.

Nach der Statistik fiir mishpat/judicium in: Le monde
de la Bible 129, 2000, S. 68, stehen von den 424
Nachweisen des AT 42 in Is, 43 in Ez und 65 in Ps.
Nach jener fir tsedagah/justitia in: Le monde de la
Bible 131, 2000, S. 70, sind von den 160 Nachweisen
im AT 36 in Is, 22 in Ez und 34 in Ps zu finden.

56

57

58

59

60

61

62

63

64

65

Die Roda-Bibel enthilt auf fol. 19v zu Jeremia 16
Szenen in drei Kolonnen (Neuss 1922 [wie Anm. 23],
Fig. 92). Die 96 Szenen der »Bible moralisée« stehen
auf 24 Bléttern (De Laborde 19111927, Taf. 354—406).
Unterschiedlich beurteilt wird ein Relief aus einer
Vierergruppe an der Fassade der Kathedrale von
Paris. Wahrend Adelheid Heimann (Jeremiah and his
Girdle, in: Journal of the Warburg and Courtauld Ins-
titutes 25, 1962, S. 1-8) darin Jeremia am Euphrat
erkennt, interpretiert Sauerlidnder 1956 (wie Anm. 4),
S.1-56, v. a. S. 9—10, die Szenen als Isaaksopfer,
Hiob und Nimrod minor und major.

Hieronymus, Commentarii in Jeremiam: »Cinctorium,
sive lumbare, quod Dei renibus jungitur, populus
Israel est, qui in lini similitudinem assumptus de
terra, et illotus, nec mollitudinem habuit, nec
candorem, et tamen per illius misericordiam
adhaesit Deo« (PL 24, 392f.). Ferner wird in Origenes’
Homelien das Volk Gottes am Scheideweg, Juda und
Israel, mit dem linnenen Giirtel verglichen (Origéne,
Homeélies sur Jérémie, hrsg. von Pierre Husson/
Pierre Nautin, Bd. I, [Sources chrétiennes 232], Paris
1976, S. 428—431).

Isidor, Allegorie quaedam scripturae sacrae:
»Nabuchodonosor rex typus diaboli fuit, qui
haereticorum plebem, erroris captivitate devictam
Jerusalem, id est de Ecclesia in Babyloniam, id est in
ignorantie confusionem abduxit« (PL 83, 116). Der
Euphrat entspricht in weiteren Kunstwerken der
Justiz, etwa in der Bronzesaule von Hildesheim
(Wesenberg, Rudolf, Bernwardinische Plastik, Berlin
1955, S. 117-150).

»Hoc significat quod iudei non fuerunt digni dominus
et abjecti fuerunt« (Paris, BNF, Ms. lat. 11560,

fol. 139v). Der Maler hat das Gleichnis nicht
verstanden, bringt er doch eine Schlange in der
Hand des Propheten!

Rabanus Maurus, Allegoriae in sacrae scripturae: »...
ut in Parabolis: »Et cingulum tradidit Chananaeo-
(Prov. XXXI, 24) quod vigorem iustitiae Dominus
dedit populo gentili« (PL 112, 896).

Schreiner, Joseph, Jeremia Il, 25, 15 — 52, 34,
Wiirzburg 1984.

Denny, Don, The historiated initials of the Lobbes
Bible, in: Revue belge d'archéologie et d'histoire de
l'art 45, 1976, S. 3—26. Die Lowengrube ferner in

Dn 14,31-42.

Hieronymus, Commentarii in Danielem: »Hunc locum
quidam ad Antichristum referunt, quod imitatus
patris sui diaboli superbiam, contra Deum erectus
sit« (PL 25, 521).

Die Beischrift lautet: »Hoc significat quod heretici
pervertunt sacram scripturam.« In der »Bible
moralisée« stehen auf zehn Blattern (fol. 204-213v)
40 Daniel-Szenen, verteilt auf alle Biicher (De
Laborde 1911-1927, Taf. 428—437).

Im Habakuk-Relief wird der Prophet nach Dn 14,33—
38 in die Lowengrube gebracht, um Daniel vor dem
Verhungern zu retten (vgl. hier weiter unten).

66

67

68

69

70

7

72

3}

74

75

Origines, Contra Celsum: »Deinde ait magis a nobis
Danielem a leonibus illaesum adorari oportuisse,
quam Jesum, qui feritatem omnis adversarie
potestatis proculcavit et dedit nobis potestatem
calcandi supra serpentes et scorpiones et super
omnem virtutem inimici« (PL 11, 1501).

Rupert, De trinitate: »De eversione Babylonis ...
Futurum autem est ut tota destruatur civitas diaboli,
et sub coelo pereat, quae civitati Dei viventis ab
initio adversata est, et usque in finem saeculi
adversari non desint. Sequitur ergo pulchro satis,
quia mystico ordine illa quae a Medis et Persis facta
est eversio Babylonis ejus, quae cum rege suo
Hierusalem illam destruit terrenam, in qua
invocatum est nomen Dei viventis, et populum ejus
captivavit« (PL 167, 1509).

Medding 1930, S. 32-33 und Abb. 56. Honorius
bezieht Giedeon, den brennenden Dornbusch und
Aarons griinenden Zweig in gleicher Weise auf die
unbefleckte Empfangnis Mariae (vgl. den Text /n
festo annuntiationis Mariae, PL 172, 807-1108, hier
904-905).

Hieronymus, Commentarii in Ezechielem: »Pulchre
quidam portam clausam, per quam solus Dominus
Deus Israel ingreditur, et dux cui porta clausa est,
Mariam Virginem intelligunt, quae et ante partum, et
post partum virgo permansit« (PL 25, 430); ebd.: »Et
exclamavit voce magna Susanna ... Magna vox erat,
non aeris percussione, et clamore faucium, sed
pudicitiae magnitudine, per quam clamabat ad
Dominume« (PL 25, 582).

Eine Studie zur Ikonographie des Propeten fehlt; vgl.
aber Kirschbaum, Engelbert (Hrsg.), Lexikon der
christlichen Ikonographie, Rom u. a. 1968, Bd. 3,

S. 358f.; Weider, Andreas, Ehemetaphorik in
prophetischer Verkiindigung. Hos 1-3 und seine
Wirkur h, Wiirzburg 1993.
Jeremias, Jorg, Zur Eschatologie des Hoseabuches,
in: Jeremias, Jorg/Perlitt, Lothar (Hrsg.), Die

hichte im Jer

Botschaft und die Boten. Festschrift fir Hans Walter
Wolff zum 70. Geburtstag, Neukirchen 1981,

S. 217-234.

Schulz-Rauch, Martin, Hosea und Jeremia. Zur
Wirkungsgeschichte des Hoseabuches, Stuttgart
1996, S. 175-184.

Hieronymus, Commentarii in Hoseam: »Vir quoque
sedet, immo exspectat adulterae poenitentiam, ut
postquam plenitudo gentium subintraverit (Rom XI),
et novissimus crediderit Israel ita ut qui fuerat
caput, vertatur in caudam (Deut. XXVIII), et cauda
vertatur in caput, tunc fiat unus grex et unus pastor«
(PL 25, 823).

Hieronymus, Commentarii in Hoseam: »De Salvatoris
et Ecclesiae typo in praefatiuncula diximus, quod
sumpserit sibi uxorem fornicariam, quae prius idolis
serviebat« (PL 25, 823).

Isidor von Sevilla, Allegoriae quaedam scripturae
sacrae: »Oseas Christi demonstrat figuram, qui ex
fornicatione gentium assumpsit in corpore suo
Ecclesiam« (PL 83, 114f); Paris, BNF, Lat. 11560, fol. 214:
»Hoc significat quod lesus Christus desponsavit
sanctam ecclesiam quod quae repleta erat
fornicationibus gentium quod colebant ydolatriam et
falsas ymagines et Jesus Christus ex ea genuit novos
filios in baptismate et convertit incredulos ad fidem. «
Nach Ep 5,21-32 sind Christus und die Kirche die
Referenz der Ehe zwischen Mann und Frau.

Andreas Bram



76

77

78

79

80

81

82
83

84

85

86

87
88

Zu den Pr

Augustinus, De ordine: »Aufer meretrices de rebus
humanis, turbaveris omnia libidinibus: constitue
matronarum loco, labe ac dedecore dehonestaveris«
(PL 32, 1000); Brundage, James A., Prostitution in
the Medieval Canon Law, in: Signs 1, 1976, S. 825—
845.

Rolandus, Summa C. 32 q. . Summa magistri
Rolandi/Papst Alexander l11., hrsg. von Friedrich
Thaner, Innsbruck 1874 (Aalen 1973), S. 162.

»CXII Universis christi fidelibus ad quos litterae istae
pervenerint, Meretrices ducere in uxorem, pium et
meritorium est. Inter opera charitatis, que imitanda
nobis auctoritate sacrae paginae proponuntur, sicut
evangelica testatur auctoritas, non minimum est
errantem ab erroris sui semita revocare ac
praesertim mulieres voluptuose viventes et
admittentes indifferenter quoslibet ad carnis
commertium, ut caste vivant...« (Hageneder, Othmar/
Haidacher, Anton u. a., Die Register Innozenz'III. I.
Pontifikatsjahr, 1198/99, Graz/KéIn 1964, S. 169—170);
Brundage 1976 (wie Anm. 76).

Heimbucher, Max, Die Orden und Kongregationen
der katholischen Kirche, 2 Bde., 31965, Bd. I, S. 646—
648.

Gaudemet, Jean, Le mariage en occident. Les maeurs
et le droit, Paris 1987; Brooke, Christopher N. L., The
Medieval Idea of Marriage, Oxford 1989.

Martimort, Aimé Georges, L'Eglise en priére.
Introduction a la liturgie, Bd. 3: Les sacrements,
Tournai 1984, S. 214-216; ders., Handbuch der
Liturgiewissenschaft, 2 Bde., Freiburg 1963/1965;
Ritzer, Kurt, Formen, Riten und religiéses Brauchtum
der Eheschliessung in den christlichen Kirchen des
ersten Jahrtausends, (Liturgiegeschichtliche Quellen
und Forschungen 38), Miinster 1962, S. 314; Molin,
Jean-Baptiste/Mutembe, Protais, Le Rituel du
mariage en France du XII° au XVI° siécle, Paris 1974.
Zu Hochzeitspforten Claussen 1975 (wie Anm. 5).

So in zwei Missalien des 12. Jhs. aus Amiens, Paris,
BNF, Ms. lat. 17306, fol. I-2, mit Eheordo.

»In facie«, »ante fores« oder »ante ianuas ecclesie,
wie es in den Texten heisst.

Kap. 51; vgl. Mansi, Giovanni Domenico, Sacrorum
conciliorum nova et amplissima collectio, 31 Bde.,
Florenz/Venedig 17591798, Bd. 22, col. 1038. Zur
Pariser Synode: Pontal, Odette, Les conciles de la
France capétienne jusqu'en 1215, Paris 1995, S. 408—
409; Maccarrone, Michelangelo, Sacramentalita e
indissolubilita del matrimonio nella dottrina di
Innocenzo 111, in: Lateranum 44, 1978, S. 449-514.
Alanus ab Insulis (1125/30—1203), De fide catholica
contra haereticos sui temporis...: »Opinio etiam
haeretici nuptias damnant ... dicunt etiam conjugium
obviari legi naturae« (PL 210, 365-366).

Gaudemet 1987 (wie Anm. 80), S. 146.

Dazu Pontal 1995 (wie Anm. 85), S. 364—370; Baldwin,
John W., La vie sexuelle de Philippe Auguste, in:
Mariage et sexualité au Moyen Age. Accord ou
crise?, hrsg. von Michel Rouche, (Cultures et
civilisations médiévales 21), Paris 2000, S. 217-229.
Einen Zusammenhang zwischen der koniglichen
Eheangelegenheit und den Reliefs vermutet bereits
Schlink 1991, S. 130.

eliefs der Kathedrale von Amiens

89

90

91

92

93

94

95
96

Hageneder, Othmar, u. a., Die Register Innocenz'III.,
5. Bd., Wien 1993, S. 9-12.

Augustinus, De civitate Dei, 18, 28: »Et quia ipse
quoque populus Gentium spiritualiter est in filiis
Abrahae, ac per hoc recte dicitur Israel, propterea
sequitur, et dicit: Et congregabuntur filii Juda et filii
Israel in idipsum, et ponent sibimet principatum
unum, et ascendent a terra (Osee 1, 11). Hoc si adhuc
velimus exponere, eloquii prophetici obtundetur
sapor. Recolatur tamen lapis ille angularis, et duo illi
parietes, unus ex Judaeis, alter ex Gentibus (Ephes.
11, 14, 15, 20—22)« (PL 41, 584).

So in seinem Traktat iiber die Messopfer, De
missarum mysteriis: »Tunc accedens episcopus ad
altare, osculatur sacrum altare, significans, quod
Christus adveniens, sanctam sibi copulavit
ecclesiam« (PL 217, 807). Inkamp, Wilhelm, Pastor et
sponsus. Elemente einer Theologie des bischoflichen
Amtes bei Innocenz IIl., in: Aus Kirche und Reich.
Studien zu Theologie, Politik und Recht im
Mittelalter. Festschrift fiir Friedrich Kempf, hrsg. von
Hubert Mordeck, Sigmaringen 1983, S. 285-294;
Gaudemet, Jean, Note sur le symbolisme médiéval.
Le mariage de 'évéque, in: L'Année Canonique 22,
1978, S. 71-80.

Wihrend die untere Szene ein Solitar der
Prophetenikonographie ist, erscheint der verdorrte
Baum auch in der Neapolitaner Bibel in Wien, ONB,
Cod. 1191, fol. 325v.

Hieronymus, Commentarii in loelem: »Unde
convertimini ad me in toto corde vestro, et animi
poenitentiam jejunio et fletu et planctibus indicate...
Cumque hoc feceritis, redite ad Dominum Deum
vestrum, quem vobis priora peccata alienum
fecerant, nec desperitis veniam scelerum magnitu-
dine, quia magna peccata magna delebit misericor-
dia« (PL 25, 967). Kutsch, Ernst, Heuschreckenplage
und Tag Jahwes in Joel | und 2, in: Theologische
Zeitschrift 18, 1962, S. 81-94; Miiller, Hans Peter,
Prophetie und Apokalyptik bei Joel, in: Theologia
Viatorum 10, 1966, S. 231-252.

Rupert, Commentarii in Joel- »Praedicit enim tam
primum quam secundum Domini nostri Jesu Christi
adventum, diem magnum et horribilem« (PL 168,
205); Hugonis de S. Victore, Adnotatiunculae
elucidatioriae in Joelem prophetam: »Primo
videndum est, quod constructio eclipsim patitur.
Dicendo enim: verbum Domini, quod factum est.
Posuit vineam meam in desertum: et ficum meum
decorticavit. Ubi fit ad Deum supplex invocatio,

et calamitatis miseranda expositio, et ipsius
delendae humilis, et affectuosa deprecatio.
Babyloniorum juxta quosdam designat in Judaeam
terribilem adventum, hostilem impetum, ferocem
animum: ubique frementem, cuncta vastantem,
universa delentem. Vel quod verius est, Assyriorum
superbiam, et ipsius gentis audacem ferociam,
sanguinis avidam, gloriae cupidam, casibus
expositam, victoriae pronam (PL 175, 321f.).

Vgl. Mk 13,2432 und Lk 21,25-33.

Isidor, Allegoriae quaedam scripturae sacrae:
»Amos, pastor et rusticus, Christi est typus, qui ab
officio pastorali pecorum, id est ab Hebraeorum
regimine translatus, nunc alios greges pascit in
gentibus« (PL 83, 115).

97

98
99

100

101

102

103

104

105

106

107

»Dominus de Sion rugiet et de Hierusalem dabit
vocem suam« (Paris, BNF, Ms. lat. 11560, fol. 214); De
Laborde 1911-1927, Taf. 438.

Paris, BNF, Ms. lat. 6, 111, fol. 79v.

Hieronymus, Commentarii in Amos: »Cum Dominus
de Sion et Jerusalem, de specula Ecclesiae, quae
super montem sita latere non potest, et in qua visio
pacis est, dederit per vetus et novum Instrumentum,
et per doctores Ecclesiasticos vocem suam, et quasi
clara buccina insonuerit, tunc omnia speciosa
pastorum, id est, doctrina haereticorum ... lugebit
atque siccabiture« (PL 25, 994).

Gottlieb, Hans, Amos und Jerusalem, in: Vetus
Testamentum 17, 1967, S. 430—463.

Hieronymus, Commentarii in Amos: »... et in manu
ejus stannatio sive trulla caementarii, qua solent
superinduci parietes, et non solum pulchritudinem
accipere sed et fortitudinem contra injuriam
imbrium et creberimas tempestates« (PL 25, 1072).
»Hic stat supra murum adamantinum, id est, super
sanctos et apostolos suos, quibus donavit, ut et ipsi
adamantes vocarentur...« (PL 25, 1073). Baltzer, Klaus,
Bild und Wort. Erwédqungen zu der Vision des Amos
in Am 7:7-9, in: Text, Methode und Grammatik.
Wolfgang Richter zum 65. Geburtstag, hrsg. von
Walter Gross/Hubert Isigler/Theodor Seidl, St.
Ottilien 1991, S. 11-16.

Paris, BNF, Ms. lat. 11560, fol. 214; De Laborde 1911—
1927, Taf. 438. Zu den Neapolitaner Bibeln die in
Anm. 26 angekiindigte Arbeit des Autors.

So Hieronymus, Commentaria in Abdiam, PL 25,
1099; Isidor, De ortu et obitu patrum, hrsg. von
Cesar Chaparro Gomez, Paris 1985, S. 175: »[ste est
ille, qui sub Ochozia rege Samariae centum pavit
prophetas. «

Roesler, Johannes, Elia und Greimas auf dem
Karmel. Semiotische Analyse von 1 Kon 16, 29 — 18,
46, in: Griinwaldt, Klaus/Schroeter, Harald (Hrsg.),
Was suchst du hier, Elia? Ein hermeneutisches
Arbeitsbuch, Rheinbach-Merzbach 1995, S. 196-212.
Isidor, Allegoriae quaedam scripturae sacrae:
»Abdias, qui in Samaria centum pavit prophetas
significat omnes fidei praedicatores qui in hoc
mundo alimentis sacrarum Scripturarum omnes
credentes reficiunt« (PL 83, 115). Ferner Hieronymus,
Commentaria in Abdiam: »Hic igitur, quia centum
prophetas aluerat, accepit gratiam prophetalem, et
de duce exercitus, fit dux Ecclesiae. Tunc in Samaria
parvum gregem paverat: nunc in toto orbe Christi
pascit Ecclesias« (PL 25, 1099).

Ferrua, Antonio, Paralipomeni di Giona, in: Rivista di
Archeologia Cristiana 38, 1962, S. 7-69.
Hieronymus, Commentarii in lonam: »Praecipitur
ergo huic magno ceto et abyssis et inferno, ut terris
restituant Salvatorem: et qui mortuus fuerat, ut
liberaret eos qui mortis vinculis tenebantur, secum
plurimos educat ad vitam« (PL 25, 1138). Rupert,
Commentariorum in duodecim prophetas minores:
»... postulantia celebrem glorificationem resurrectio-
nis... et ipse rursus vidit templum sanctum tuum, id
est resumpsit corpus, quod principaliter est templum
sanctum tuum; et nunc in medio Ecclesiae est« (PL
168, 421).

75



108 Paris, BNF, Ms. lat. 11560, fol. 216. Zu Jona neun
Medaillons, fol. 215v—217v (De Laborde 19111927,

Taf. 439—441).

109 Hieronymus, Commentarii in lonam: »Civitas vero
Ninive magna atque pulcherrima praefigurat
Ecclesiam« (PL 25, 1152). S. Zeno: »Ninive imaginem
portat Ecclesiae in qua gentium jam inde noster
populus morabatur« (PL 11, 449). Tichonnius Afer:
»Ninive civitas magna, civitas alienigenarum
bipartite Ecclesiae figura est« (PL 18, 39).

110 Rupert, Commentariorum in duodecim prophetas
minores: »Ninive quoque civitas magna itinere trium
dierum, mundus iste est sive orbis novissimarum
trium partium, scilicet Asiae, Europae, et Africae.
Nunc orbem terrarum trifidium Christus Jesus post
passionem et resurrectionem suam ... Adhuc, inquit,
quadraginta dies et Ninive subvertetur. Et est
sensus: Adhuc tempus poenitentiae vobis gentibus
datum est, et hoc tempus in sua potestate posuit
Deus, quod cum impletum fuerit, consummabitur
mundus, et per ignem judicabitur« (PL 168, 430).

11 Vier Szenen zeigt die Roda-Bibel, Paris, BNF, Ms. lat.
6, fol. 84, nach 1,1, 4,1, 5,2 sowie 4,8 vor der »turris
gregis nebulosa filiae Sion« (Neuss 1922 [wie
Anm. 23], S. 96).

112 Hieronymus, Commentarii in Michaeam: »Quidam
putant turrem squalentem sive tenebrosam et filiam
lerusalem de caelesti lerusalem intelligi, quae sit
mater sanctorum« (PL 25, 1192).

113 Hierzu PL 25, 1151-1230; Isidor, Allegoriae quaedam
scripturae sacrae (PL 83, 172); Rupert, Commentario-
rum in duodecim prophetas minores (PL 168, 439—
526); Schwienhorst-Schénberger, Ludger, Zion — Ort
der Tora. Uberlegungen zu Mi 4, 1-5, in: Zion, Ort
der Begegnung. Festschrift Laurentius Klein zur
Vollendung des 65. Lebensjahres, hrsg. von
Ferdinand Hahn u. a., (Bonner Biblische Beitrage
90), Bodenheim 1993, S. 107—123.

114 Origenes, Contra Celsus, V, 33, hrsg. von Marcel
Borret, (Sources Chrétiennes 147), Paris 1969, S. 97.
Augustinus, Sermo CCCXXXVIII. »Et universae ubique
diffusae Ecclesiae dicitur. Non potest civitas
abscondi supra montem constituta (Matth. V, 14)« (PL
38, 1478). Isidor, De fide catholica II, 69f.: »Micheas
quoque congregari omnes gentes praenuntiat, ut
fidei disciplinam percipiant, ita: Et erit, inquit, in
novissimo dierum mons domus Domini, praeparatus
in vertice montium, et elevabitur super colles; et
fluent ad eum populi, et properabunt gentes multae,
et dicent: Venite, ascendamus de montem Domini, et
ad domum Dei Jacob, et docebit nos de viis suis, et
ibimus in semitis ejus, quia de Sion egredietur lex, et
verbum Domini de Jerusalem, et judicabit populos
multos, et corripiet gentes fortes, usque in
lonquinquo (Mich. 1V, )« (PL 83, 502).

115  Spronk, Klaas, Nahum, Kampen 1997; Seybold, Klaus,
Profane Prophetie. Studien zum Buch Nahum,
Stuttgart 1981; Saggs, Henry W. F., Nahum and the
Fall of Ninive, in: Journal of Theological Studies 20,
1969, S. 220-225.

76

116

17

18

19

120

121

122

123

124

125

Doeller, Joseph, Nineve gleich einem Wasserteiche. 126
Nah. 11,9, in: Biblische Zeitschrift 6, 1908, S. 164—168.
Hieronymus, Commentarii in Naum: »In tanta ergo

turba fugientem nullus erat qui respicieret, et ageret
poenitentiame« (PL 25, 1249). »Tunc enim fortia

quaeque tua quae dulces fructus spectantium oculis
promittebant ad primam arboris concussionem ruent

in os diaboli devorantis, a quo semper Ninive tenta

fuerat et possessa« (PL 25, 1263). Gordon, Robert P, 127
Loricate Locusts in the targum to Nahum I11,17 and
Revelation IX,9, in: Vetus Testamentum 33, 1983, 128
S. 338-339.

Petrus Lombardus, Commentariorum in Psalmos:
»Christiani falsi sunt ficus valde malae« (PL 121, 307).
Rabanus Maurus, Allegoriae in sacram scripturam:
»Ficus est suavitas mentis, ut in Propheta: 129
»Corrumpam vineam et ficum ejus< quod in
necessitate nonnunquam hominis Deus et
contemplationem et suavitatem corrumpi permittit«
(PL 112, 926). 130
Hieronymus, Commentarii in Sophoniam: »In Nahum
vero super mundo intelligentiam temperavimus et de
mundo quidem non difficile est interpretari et

dicere, quod quando Aethiopes vulnerati gladio
Domini fuerint ... etiam ipse mundus cum principe
suo pereat et ad maximam solitudinem redigatur«
(PL 25, 1370).

Hieronymus, Commentarii in Abacuc: »Nullus enim
tam audaci voce ausus est Deum ad disceptationem
provocare ... Vides quod temeraria vox sit et
quodammodo blasphemantis, sic Creatorem suum ad
judicium provocare; et vas fregile adversum figulum
(Isai. XLV, Jerem. XVIII, et Rom. IX)« (PL 25, 1273f.).
Wilpert, Joseph, I Sarcofagi cristiani antichi, 5 Bde.,
Rom 19291936, S. 25Iff. Allgemein: Kirschbaum,
Engelbert (Hrsg)., Lexikon der christlichen
Ikonographie, Rom u. a. 1968, Bd. 1, Sp. 469—473;
Schmitt, Otto (Hrsg.), Reallexikon zur deutschen
Kunstgeschichte, Stuttgart 1937ff., Bd. IlI, Sp. 1033—
1049; Walter, Christopher, The Iconography of the 131
Prophet Habakkuk, in: Revue des études byzantines
47,1989, S. 251-260. In Santa Sabina ist nur des
Habakuk Entfiihrung durch den Engel dargestellt
(Jeremias, Gisela, Die Holztiir der Basilika S. Sabina 132
in Rom, Tiibingen 1980, S. 45—47); die gleiche Szene
am Marienportal von Laon mit typologischer
Bedeutung fiir die unbefleckte Empfangnis
(Sauerlénder 1970, S. 109).

So in den beiden Pariser Psalterien Ms. gr. 510,

fol. 435v, aus dem 1. Jh. und gr. 610, fol. 252v, aus
dem 9. Jh. (Weitzmann, Kurt, The Ode Pictures of the
Aristocratic Psalter Recension, in: Dumbarton Oaks 133
Papers 30, 1976, S. 65-84, v. a. S. 74; Cutler, Anthony,
The Aristocratic Psalters in Byzantium, Paris 1984,

S. 71-73, Nr. 40).

S. Thasci Caecili Cypriani, Opera omnia, hrsg. von
Guilelmus Hartel, (Corpus scriptorum ecclesiastico-
rum latinorum 3, 1), Wien 1868, S. 251-252.

Wilpert, Giuseppe, Il simbolismo eucaristico del cibo
di Daniele nella fossa dei leoni, in: Rendiconti. Atti
della Pontificia Accademia Romana di Archeologia 9,
1933 (1934), S. 89-94.

Garnieri St. Victoris, Gregorianum: »In scriptura
sacra lucerna nomen aliquando Christus, aliquando
claritas praedicationis, aliquando claritas bonorum
operum, aliquando scripturae sacrae lumen,
aliquando gaudium inane designatur« (PL 193, 364).

Hieronymus, Commentarii in Sophoniam: »In
consummatione autem mundi, quia dies Domini ipsa
intellegitur, scrutabitur Dominus lerusalem, id est,
Ecclesiam suam cum lucerna, et ulciscetur super
viros contemptores ... Recte autem Jerusalem, id est,
Ecclesia (quae prius Jebus vocabatur, quod dicitur
conculcata), quando conculcabatur a gentibus, et
daemonum ludibrium erat« (PL 25, 1351).
Mayr-Harting, Henry, Ottonische Buchmalerei,
Stuttgart/Zirich 1991, S. 380.

Hieronymus, Commentarii in Sophoniam: »Caeterum
si notaverimus in omnibus Scripturis Aethiopes eos
appellari, qui penitus in vitia sunt demersi,
secundum illud quod in Jeremia legimus: Si mutabit
Aethiops pellem suam (Jer. XIII, 23)« (PL 25, 1368).
Fol. 383 (vgl. Swarzenski, Hanns, Die lateinischen
illuminierten Handschriften des I3. Jahrhunderts in
den Ldandern am Rhein, Main und Donau, 2 Bde.,
Berlin 1936, Bd. 2, Abb. 94).

Hieronymus, Commentarii in Sophoniam: »Et in lona
quidem Niniven, id est speciosam, quae ad
praedicationem lonae, id est, columbae, egerit
poenitentiam, Ecclesiam interpretati sumus de
gentibus congregatam. In Naum vero super mundo
intelligentiam temperavimus: et de mundo quidem
non difficile est interpretari et dicere, quod quando
Aethiopes vulnerati gladio Domini fuerint, et
extenderit manum suam super Aquilonem, et
perdiderit Assyrium principem mundi, etiam ipse
mundus cum principe suo pereat et ad maximam
solitudinem redigatur. ... Non mirabitur de extrema
Ecclesiae vastitate, quod, regnante Antichristo,
redigenda sit in solitudinem, et tradenda bestiis, et
passura quaecumque nunc propheta describit« (PL
25, 1370f.). Dazu Seybold, Klaus, Die Verwendung der
Bildmotive in der Prophetie Zefanjas, in: Weippert,
Helga/Seybold, Klaus/Weippert, Manfred (Hrsg.),
Beitrdage zur prophetischen Bildsprache in Israel und
Assyrien, Freiburg 1985, S. 30—54.

Dietrich, Walter/Schwantes, Milton (Hrsg.), Der Tag
wird kommen. Ein interkontextuelles Gespréch tiber
das Buch des Propheten Zefanja, Stuttgart 1996,

S. 30, 63.

In der Winchester-Bibel (Winchester Cathedral
Library, Bd. 11, fol. 204) die Ankiindigung des
Weltgerichts; in der Bibel aus St. Gumbertus
(Erlangen, Universitétsbibliothek, Cod. 121, fol. 233v)
die Auferstehung der Toten; in der »Bible moralisée«
(Paris, BNF, Ms. lat. 11560, fol. 217v) die Prophezei-
hung der Vernichtung von Mensch und Tier nach
Soph 1,3 und das Gericht in der Bildmoralisation.
Hieronymus, Commentarii in Sophoniam: »Quod si
voluerimus et altius aliquid intelligere ... et
defectionem in bonam partem accipere juxta illud ...
postea in partes divisit Scriptura divina, deficiat
homo, et jumenta, deficiant volatilia coeli et pisces
maris ... Deficit quis ut homo, si contemnat humana,
et non ultra moriatur ut homo, et audiat: Ego dixi,
dii estis (Ps. LXXXI, 6)« (PL 25, 134If.).

Andreas Brdm



134 Baudot, Jules/Chaussin, Léon, Vies des saints et des

bienheureux selon l'ordre du calendrier avec

I'historique des fétes, 13 Bde., Paris 1935-1959, Bd. 7,
S. 86—88; Steck, Odil Hannes, Zu Haggai 1,2—11, in:

Zeitschrift fiir alttestamentliche Wissenschaft 83,

1971, S. 355-379; Petersen, David L., Zerubbabel and

Jerusalem Temple Reconstruction, in: Catholic
Biblical Quarterly 36, 1974, S. 366-372.

135 So Cavallinis Mosaik in S. Maria in Trastevere (von

Naredi-Rainer, Paul, Salomos Tempel und das
Abendland. Monumentale Folgen historischer
Irrtimer, Koln 1994, S. 94-95; Herselle Krinsky,

Carol, Representations of the Temple of Jerusalem

before 1500, in: Journal of the Warburg and
Courtauld Institutes 33, 1970, S. 1-19).

136 Cahn, Walter, Architecture and Exegesis: Richard of

Saint-Victor's Ezekiel Commentary and Its
Illustrations, in: Art Bulletin 76, 1994, S. 53—68.

137 Hieronymus, Commentarii in Aggaeum: »Sed et juxta
intelligentiam spiritualem hi qui de Babylone reversi

sunt, et necdum aedificaverunt templum Dei, sed

aedificationem ejus quotidie differentes, dixerunt:
Nondum venit tempus domus Domini aedificandae«

(PL 25, 1394).

138  Hieronymus, Commentarii in Aggaeum: »... ut cum

pervenerimus ad montis altitudinem, in quo varia

virtutum et paradisi ligna planta sunt, praecidamus
ea, et aedificemus templum Domini operibus bonis et

dogmatibus veritatis« (PL 25, 1396).

139 Rabanus Maurus, Allegoriae in sacram scripturam:

»Amphora est avaritia, ut in Zacharia: »Haec est

amphora egrediens<, quod nullus est, qui ab avaritia

immunis sit« (Zach 5,6; PL 112, 358).

140 »Et levavi oculos meos et vidi et ecce duae mulieres
egredientes et spiritus in alis earum et habebant alas
quasi alas milvi [Milanfliigel].« Nach der Zwinglibibel

sind es Storchenfliigel!

141 Neuss 1922 (wie Anm. 23), S. 97, Abb. 117, 118, 110. Die

Ikonographie ist sehr schmal: in der Winchester-
Bibel, Bd. 2, fol. 210v mit Sach 2,1, der Vision des
Mannes mit der Messleine; in der Holkham-Hall-
Bibel, London, British Library, Ms. Add. 47672, die
Visionen I—4; in der »Bible moralisée«, Paris, BNF,

Ms. lat. 11560, fol. 218-219v, fehlen die letzten beiden

Visionen.

142 Garnier, Frangois, Le langage de I'image au moyen
age. I: Signification et symbolique, Paris 1982, S. 182—
184; ders., Le langage de I'image au moyen age. I1:

Grammaire des gestes, Paris 1989, S. 118—120.

143 Seybold, Klaus, Bilder zum Tempelbau. Die Visionen

des Propheten Sacharja, Stuttgart 1974, S. 107;
Galling, Kurt, Studien zur Geschichte Israels im

persischen Zeitalter. Die Exilswende in der Sicht des
Propheten Sacharja, Tiibingen 1964, S. 109-126, v. a.

S.119.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

144

145

146
147

148

149

150
151

152

153

154
155

Hieronymus, Commentarii in Zachariam: »Tuler-
untque amphoram sive mensuram, in qua clausa
tenebatur impietas, massa plumbi desuper posita ne
possit exire, et pondus gravissimum omnium pecca-
torum per aerem inter terram et coelum. ... et in Dei
servitute stare non poterant, aedificaverunt turrim
superbiae (Gen. XI); unde et civitas ipsa appellata
est Babylonia, id est, confusio, eo quod ibi linguae
omnium confusae sint atque permixtae. Impietas
ergo defertur ab istis mulieribus in Babylonem: ut
ibi aedificetur domus ejus ... Vere enim in Babylon
sedes est impietatis ... Si volueris duas mulieres
accipere, haereticorum populos et Judaeorum ...,
istae mulieres levant pondus impietatis gravissimum,
et aedificant in confusione domum suam, et serviunt
regi Babylonio, ut ibi habitent haereticorum populi
et Judaeorum, ubi morantur idololatriae, ligno et
lapidibus servientes« (PL 25, 1451).

Elliger, Karl, Deuterojesaja in seinem Verhaltnis zu
Tritojesaja, Stuttgart 1933.

Durand 1901-1903, S. 364.

Vergleichbar bereits im Haggai-Relief. Dieselben
Szenen, die Ermahnung zum reinen Opfer und die
Strafpredigt wider die Priester, finden sich auch in
der Admonter Gebhardsbibel des 12. Jahrhunderts
aus Salzburg, Wien, ONB, Cod. 2701 und 2702, und in
Bibeln des 13. Jahrhunderts (Cahn, Walter, La Bible
romane, Freiburg 1982, S. 258—259).

Hieronymus, Commentarii Malachiam: »Ad vos,
igitur, o sacerdotes, qui despicitis nomen meum, ista
sermo dirigitur: qui reversi de Babylone, metu
praeteritae servitutis, debueratis ad Dominum plena
mente converti: et non solum hoc non facitis, sed
imitantes Cain, superbis contra Deum vocibus
repondentes, sciscitamini ab eo quem occulta non
fallunt, et dicitur: In quo despeximus nomen tuum
(Gen. 1V)? ut dissimulationis impudentia, vulnus
conscientiae protegatis ... et nunc sumitis
quoscumque de medio, et voce temeraria
respondetis, et dicitis: »in quos polluimus eos sive
te?« Dum enim sacramenta violantur, ipse cuius
sacramenta violantur. Hoc autem quod sequitur: In
eo quod dicitis, mensa Domini despecta est,
possumus ita interpretari: Quod reversi de Babylone,
enecdum templo aedificatio, manentes in casulis, et
in ruinis urbis antiquae, altare tantum exstruxerant
... Polluimus panem, id est, corpus Christi, quando
indigni accedimus ad altare, et sorditi mundum
sanduinem bibimus, ed dicimus, mensa Domini
despecta est« (PL 25, 1548).

Paris, BNF, Ms. lat. 11560, fol. 222 (De Laborde 1911—
1927, Taf. 446: das vierte Medaillon mit fiinf Juden
vor dem Herrn).

Lowen, Universitatsbibliothek, Ms. 1, fol. 236.

Zitat nach Sach 10,12; dazu Heer, Joseph, Der
Durchbohrte. Johanneische Begriindung der Herz-
Jesu-Verehrung, Rom 1966.

Heer 1966 (wie Anm. I5), S. XV.

Dubarle, André-Marie, Le signe du Temple, in: Revue
Biblique 48, 1939, S. 21-44.

Augustinus, In loannis evangelium, PL 35, 1952f.
Paris, BNF, Ms. lat. 11560, fol. 186; dazu Tromp, S., De
nativitate Ecclesiae ex corde lesu in cruce, in:
Gregorianum 13, 1932, S. 489-527; Germanier,
Véronique, L'Ecclesia comme Sponsa Christi dans les
Bibles moralisées de la premiére moitié du X111
siécle, in: Arte cristiana 84, 1996, S. 243—252.

156

157
158

159
160
161

162

163

164

165

166

Vgl. die Darstellung des Malachias, der auf Johannes
weist und den 12 jiidischen Stammen predigt, in der
Roda-Bibel (Neuss 1922 [wie Anm. 23], S. 111).

Schlink 1991, S. 88.

Lambert, Malcolm, The Cathars, Oxford/Malden
1998, S.108.

PL 217, 763-916.

Schlink 1991, S. 76, 88.

Biichsel, Martin, Ecclesiae symbolorum cursus
completus, in: Stadel-Jahrbuch 9, 1983, S. 69—88. Bei
Augustinus sind Bundeszelt und Tempel Antityp und
Prototyp der christlichen Kirche: »Quia et iste
Salomon aedificaverat templum Domino (Id. VI — ist
11l Reg. XI), in typo quidem et in figura futurae
Ecclesiae et corporis Domini; unde dicit in
Evangelio, Solvite templum hoc, et in triduo excitabo
illud (Joan. 1, 19): quia ergo ipse aedificaverat illud
templum, aedificavit sibi templum verus Salomon
Dominus noster Jesus Christus, versu pacificus« (PL
37, 1668). Vgl. Beda Venerabilis, De Templo
Salomonis, hrsg. von ]. A. Giles, (Patres Ecclesiae
Anglicanae VIII), London 1843—1844; Rupert von
Deutz, De Trinitate (PL 167, 199—1827, hier 1150);
Richard von St. Viktor, In apocalypsim (PL 196, 683—
888, 865).

»Ecclesia itaque figurata est in Templo Salomonis vel
in tabernaculo Veteris Testamenti.« Das Manuale
magistri Petri cancellari Carnotensis de misteriis
Ecclesie per anni circulum ist nicht ediert. Zit. nach
d'Alverny, Marie-Thérese, Les Mystéres de Iéglise,
dapreés Pierre de Roissy, in: Mélanges René Crozet,
hrsg. von Pierre Gallais/Jean-Yves Riou, 2 Bde.,
Poitiers 1966, Bd. 2, S. 10851104, hier S. 1094.
Gregor, Homiliae in Ezechielem: »Qui de terra
quidem, sed ultra terram est, quia caro ejusdem
Redemptoris nostri de imis habet materiem, sed in
summis praeeminet ex potestate« (PL 76, 937).
Alanus von Lille, Contra haereticos, PL 194, 1255—
1298; Gerhoh von Reichersberg, Liber contra duas
haereses, PL 192, 1162—1184; Praepositinus von
Cremona, Summa contra haereticos, hrsg. von
Joseph N. Gavin/James A. Corvett, Notre Dame 1958.
Fasti ecclesiae gallicanae. Répertoire prosopogra-
phique des évéques, dignitaires et chanoines de
France de 1200 & 1500, Bd. I: Diocese d'Amiens, hrsg.
von Pierre Desportes/Héléne Millet, Turnhout 1996.
Cartellieri, Alexander, Philipp II. August Kénig von
Frankreich, 4 Bde., Leipzig 1899-1922, Bd. 4, S. 29.

77



	Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens : Heilsgeschichte - Kirchenpolitik - Pastoraltheologie

