
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 9-10 (2002-2003)

Artikel: Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens : Heilsgeschichte -
Kirchenpolitik - Pastoraltheologie

Autor: Bräm, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720030

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720030
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Andreas Bräm

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens

Heilsgeschichte — Kirchenpolitik — Pastoraltheologie

Die umfangreiche Prophetendarstellung mit sechzehn Statuen an

den Flanken des Flauptportals und den Stirnseiten der Strebepfeiler

sowie 44 Vierpassreliefs, die sich in zwei Reihen über die

Strebepfeilerfronten und die äusseren Bereiche der Gewändesockel

hinziehen, zählt zu den Besonderheiten des Skulpturenprogramms
der jüngst restaurierten Westfassade der Kathedrale von Amiens

(Abb. 1—2). Die Amienser Skulpturen gehören nicht zu den ausführlich

untersuchten Ensembles gotischer Bildwerke des 13. Jahrhunderts;

den Propheten haben sich bisher nur Georges Durand, Adolf

Katzenellenbogen und Marcel Aubert gewidmet.1

Die wohl im vierten und fünften Jahrzehnt entstandenen

Bildwerke sind bezüglich Kohärenz und Organisation der Themenbereiche

zweifellos einer der Höhepunkte gotischer Skulptur.2 Die

zwölf Prophetenstatuen auf der vordersten Fassadenebene mit
den zugehörigen frontalen und um die Ecke in den Eingangsstollen

liegenden Reliefs haben die Funktion der Verklammerung der

drei Portale, des Gerichtsportals in der Mitte, des Marienportals
im Süden und des Firminusportals im Norden. Sechs Statuen sind

dabei so an den Ecken der Strebepfeiler platziert, dass sie

zwischen Front und Gewände vermitteln.5 Die Portale sollten mithin

nicht als Einzelelemente erscheinen, worauf auch die Konzeption
der sich über den Sockel hinziehenden Vierpassreliefs abzielt. Die

aussergewöhnliche Kohärenz wurde damit erklärt, dass nicht wie
bei den vorangehenden Chartreser Querhäusern mit vorhandenen

Programmen gerechnet werden musste und keine älteren Skulpturen

in ein neues Portal zu integrieren waren wie etwa an den

Fassaden von Notre-Dame in Paris und der Kathedrale von
Reims.4

Das Programm des Amienser Weltgerichtsportales schliesst

deutlich an dasjenige von Notre-Dame in Paris an, was auch für

die zwölf Apostel an den Gewänden gilt, die seit dem mittleren

Südquerhausportal der Kathedrale von Chartres zum Gerichtsprogramm

gehören.5 Von den sechs Archivolten enthalten die ersten

beiden Engel, es folgen Märtyrer, Geistliche, hl. Frauen und die

Ältesten der Offenbarung sowie — unter der Spitztonne der
Vorhalle - die den Propheten Jesaja und Ezechiel zugeordnete Wurzel

Jesse und schliesslich Patriarchen. Im Marienportal werden Motive

älterer Portale kombiniert, sind doch die traditionell zur

Marienkrönung gehörigen Gewändefiguren nicht wie vorher in Laon,

Chartres und Reims alttestamentarisch, sondern marianisch, und

zwar jeweils paarweise gruppiert: Verkündigung, Heimsuchung

und Darstellung im Tempel am rechten Gewände, Herodes und die

drei Könige sowie Salomo und die Königin von Saba am linken
Gewände.6 Hier treten somit erstmals Gewändefiguren zur Marienvita

an die Stelle der typologischen Figuren, wie sie an den Wandungen

der Marienkrönungsportale von Senlis bis Chartres-Nord
üblich waren; die drei zugehörigen Archivolten sind mit Engeln,

Königen und Propheten des Alten Testamentes belegt.7 Das nördliche

Seitenportal ist dem ersten Amienser Bischof Firminus gewidmet,

mit zwölf Ortspatronen an den Gewänden, dazu sitzen in den drei

Archivolten weitere Bischöfe und Engel. Die Thementrias Weltgericht,

Maria und Ortsbischof ist in der gotischen Skulptur nicht neu,
bemerkenswert ist jedoch im Vergleich mit Paris-West die Platzierung

des Marienportals im Süden, zur Linken des Richter-Christus,

und einzigartig ist die umfangreiche Prophetenikonographie. Denn

Propheten haben im Rahmen der gotischen Skulpturenprogramme

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2002/03 47



bis zu den Amienser Westportalen nur einen geringen Stellenwert.

Am mittleren Nordguerhausportal der Kathedrale von Chartres

stehen um 1220 Jesaja und Jeremia inmitten von Patriarchen, dazu

sitzen in den Archivolten einige weitere Propheten; in Paris-West

sind sie ganz in die Archivolten verbannt, während der berühmte

so genannte Mann mit dem Odysseuskopf in Reims von einigen
Autoren als Jesaja identifiziert wird.8

Die vier grossen Propheten stehen an der Wandung des

Hauptportals, anschliessend an die Apostelreihe, und zwar Jesaja und

Jeremia im Süden und Ezechiel und Daniel im Norden (Abb. 1, 2, 7).

Die Reihe der kleinen Propheten zieht sich über die Stirnseiten der

vier grossen Strebepfeiler hin, und zwar von Süden nach Norden

in der Reihenfolge der Vulgata: Hosea, Joel, Arnos, Obadja, Jona,

Micha, Nahum, Habakuk, Zephanja, Haggai, Sacharja und Malea-

chi.9 Eine frontal angeordnete Mittelfigur wird von zwei diagonal

gestellten Eckfiguren flankiert: Zu den sechs Kantenfiguren Arnos,

Obadja, Micha, Nahum, Zephanja und Haggai gehören ausnahmslos

vier Reliefs, nämlich jeweils zwei an der Front und zwei an den

Eingangsstollen, während den Mittelfiguren sowie Hosea und Ma-

leachi an den Fassadenflanken nur je zwei Sockelreliefs zugeordnet
sind. Die räumlichen Bedingungen von Architektur und

Gesamtprogramm stehen somit über der Prophetenhierarchie der Texte.

Die sechzehn Propheten sind grosse und schwere Gestalten

mit meist bärtigen Gesichtern und mit wenigen Ausnahmen ohne

spezifische Attribute. So hält Jeremia das Kreuz und Arnos ist mit
Stab und Tasche als Hirte gekennzeichnet, Jesajas Palme hingegen

ist eine Erfindung des Restaurators.10 Doppelregistrige Reliefzonen

erscheinen bereits in Paris-West, und zwar als Tugenden- und

Laster-Zyklen unterhalb der Apostel." Ein entsprechendes Programm

begleitet auch in Amiens das Gerichtsportal, während die Sockelzone

des Firminusportals Sternkreiszeichen und Monatsarbeiten

zeigt und das Marienportal mit typologischen Szenen belegt ist.

Dass 44 der insgesamt 118 Reliefs den Propheten gewidmet sind, ist

hingegen im Vergleich mit den vorangehenden Programmen eine

wesentliche Neuerung.

Die Funktion der Propheten im Rahmen der Heilsgeschichte
als Vertreter des Alten Gesetzes kommt durch ihre Position im

Programm zum Ausdruck, stehen sie doch als Künder von Christus in

grösserer Entfernung vom Richter im zentralen Tympanon als die

Zeugen, ein Bezug, der bereits von Ambrosius im 4. Jahrhundert

zum Ausdruck gebracht wurde: »Tria enim haec secundum legem

esse cognovimus, umbram, imaginem, veritatem: umbram in lege,

imaginem in Evangelio, veritatem in iudicio.«12 Petrus hat in der

Apostelgeschichte 10,42f. die Funktion der Apostel und Propheten

in diesem Rahmen bestimmt: »Und er hat uns geboten, dem

Volk zu predigen und zu bezeugen, dass er der von Gott bestimmte

Richter der Lebendigen und der Toten ist. Für diesen legen alle

Propheten Zeugnis ab, dass jeder, der an ihn glaubt, durch seinen

Namen Vergebung der Sünden empfangen werde.«" Dieses Gebot

des Auferstandenen ist Zeugnis, dass der von Gott eingesetzte

Richter der Lebenden und Toten nun auch die Heiden erreicht;
ein Schriftbeweis wird im Hinweis auf das Zeugnis aller Propheten
nach Lk 24,27 angedeutet. Im Prolog zum Propheten Jesaja und also

zu den Prophetenbüchern überhaupt formulierte Hieronymus das

hermeneutische Prinzip kirchlicher Auslegung: »Ich will Isaias so

auslegen, dass ich ihn nicht nur als Propheten, sondern als

Evangelisten und Apostel lehre.«14 In den prophetischen Botschaften des

Alten Testaments sind die messianischen Geheimnisse des Heils

somit im Voraus präsent.

Propheten stehen als Einzelfiguren an vielen Gewänden

romanischer und gotischer Kirchen, ihre Identifikation im Rahmen

des Alten Bundes bereitet aber häufig Schwierigkeiten. An italienischen

romanischen Domfassaden von Modena bis Fidenza werden

Propheten mit Patriarchen kombiniert; ihr Aufkommen ist mit der

gregorianischen Reform und dem Investiturstreit in Verbindung

gebracht worden.15 Propheten sind im Mittelalter als die geistlichen

Vorfahren Jesu verstanden worden und deshalb mit den

Ahnen, zu denen Patriarchen, Priester, Könige und Königinnen des

Alten Bundes gehören, zusammen dargestellt worden. Der

zyklischen Prophetendarstellung kommt im Rahmen der mittelalterlichen

Kunst aber nur eine untergeordnete Rolle zu.16 Sie ist bedeutend

in den Mosaikprogrammen sizilianischer Kirchen, so in der

Kathedrale von Cefalü um die Mitte des 12. Jahrhunderts in einer

Siebnergruppe, dazu Moses, David und Salomo,17 vergleichbar in

der Martorana-Kapelle zu Palermo18 und anschliessend vierzehn

in der Cappella Palatina19 sowie am bedeutendsten im Querhaus

der Kathedrale von Monreale aus dem letzten Viertel des 12.

Jahrhunderts.20 Hier folgen die zugeordneten Prophetensprüche dem

Gesamtprogramm der eschatologischen Vision im Chor.21 Zwischen

diesen süditalienischen Programmen aus Standfiguren und

Büstenmedaillons besteht wenig Übereinstimmung, aber durchwegs wird
die Vollzahl der Vulgata nicht erreicht und den Propheten sind

Patriarchen beigestellt, welche über die Autoren der prophetischen
Bücher Moses, Elias und David hinausgehen.

Bedeutender als die Zyklen in Skulptur und Mosaik sind jene
in der Buchmalerei, in erster Linie in illustrierten Bibeln, obwohl

die Propheten auch hier selten umfassend abgebildet worden
sind.22 Es ist wohl die altspanische Bibelillustration, welche um das

Jahr 1000 erstmals auch die Propheten zyklisch bebildert hat, denn

umfangreiche Bilderreihen tauchen in der Roda-Bibel der Pariser

Nationalbibliothek, Ms. lat. 6, und in der Ripoll- oder Farfa-Bibel in

der vatikanischen Bibliothek, Cod. vat. lat. 5729, auf.23 Nach diesen

isolierten spanischen Handschriften sind in der dreibändigen »Bible

moralisée«, Paris, BNF, Ms. lat. 11560, in Paris um 1220—1230 grosse

Zyklen ins Bild gesetzt worden, ferner in den weitgehend davon

abhängigen Sainte-Chapelle-Fenstern.24 Unter den Goldschmiedewerken

verdienen der Heribert- und der Dreikönigenschrein sowie

der Klosterneuburger Ambo Beachtung.25

Hier soll die Programmatik der im Bereich mittelalterlicher

Skulptur einzigartigen Amienser Prophetenreliefs ins Zentrum

gerückt werden und ihre Ikonographie neben die wenigen bedeuten-

48 Andreas Bräm



F G M

Maleachi
Sacharja

Haggai Haggai

r
m
i

n

u
s

P

0

r
t
a
1

Zephanja Zephanja Habakuk

Nahum A'ahum Daniel

Ezechiel

r
i

c
h

t

Jesaja
Jeremia

Micha Micha

Jona

Obadja Obadja

r
i

e

n

P

o

r
t

§
5
X

Arnos

Joel
Hosea

Mal 1,6-
7

Sach 5,
5-11

Ag 1,4-9 Ag 2, 1-

23
Soph 1,

12

Soph 2,
12

Hab 2, 1 Na 3,3 Na 2,9 Dn 6, 1-

28
Ez 1, 1-

3,15
s

P

0

r
t
a
1

Is 6, 1-3 Jcr 13, 1-

11

Mi 4,3 Mi 4, 8 Jona 2,
11

1. Kg 18,

16

1. Kg 18,

4

Am 7, 7-
9

Arn 1, 1-

2

Joel 1,7-
12

Hos 1,2-
3

Mal 2, 1 Sach 5,
5-11

Ag 1,4-9 Ag 1, 10-
11

Soph 2,
14

Soph 2,
13-14

Dil 14,

33-38
Na 3, 12 Na 3, 1-2 Dn 5, 1-

21

Ez 40, 1-

3

Is 6, 5-9 Jer 28, 1-

17

Mi 4,3 Mi 4,4 Jona 4,
6-11

1. Kg 22,
40

l.Kg 18,
7

1
Am 7,

14-15
Am 1, 1-

2

Joel 2,
10; 3,15

Hos 3, 1-

5

Abb. 2: Schema der Amienser Prophetenreliefs mit den zugrunde liegenden Textstellen; kursiv für Reliefs an den Portalwänden.

Abb. 3: Amiens, Kathedrale, südliches Gewände des Weltgerichtsportals, Apostel und die

Propheten Jesaja, Jeremia und Micha.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 49



J] trammel*

ljlft'tq toariwtvl

|WftUto«ct*$n
lyiut>Aafôtwt|
1 iRafmtxYfyal
JnpbacecfiU]
flitftumtcUctd
Htfrttntcrtcml
llAOfltmnntm]
Ictcanwnpw
lemrDcbrLUntl
'ItnuftAttmr
B tomtit ttutpI ôtcttttcÊmi

m cuir fvnafu l

scpbtai'tcoro
won! ccrcc?

Itcrc fl)tt etu*
firmontra ^

If (jnaftiuasaft
Jfltvictm/if xöff#
I flqifara
If f cent pen I

jat^ttrttaßtil
IfotiwmmnwJ
JfugnScorctdW

lifumttt^TJicar
löctroutofifmi
IB flinty itlhûu
îlpcttnmcfcw
j-rrraacox
|>r>iTdtvatif|

« V /LgtttetC
tuoccurfitacl
Mlttztuiciuifcl
Bliraifeufub I

flfUtuftwtfaal
Jevtromtatf J

||otter pifctncfal
ûvtcrtKûuaag-j

luUoittf^OtCM
asflmcncttl
v— mcafl

I Igtrcmul
r*|Ottf'Vtaf f
I lUcpfuttal
pifatia ttcrntl G

TctamwfuUolj

cmaj.-tajaftftul
itf.iptnCOro I
tefcautcnaonj'
toputmswuA I

Ufl) ftipnra
fcTiUctuu
er feraira]
ten »

r^ci^hil
H^itirpia
l^/Tinttml
0213 pqfuti
trlltgtruc?
TCfhmrntuH
tnccrtxim p
cjÔmrcUtgt
nnnumxttc
ftmrrtüOtti
hrftgrctèfr
fltyfytn.1.81!
ortframratf
Itimmâr ef
defiant qa pj
lOa agitofnrl
lis.fctaufttrl
fev orftrtapkt)
Tüxfvcnjrttij
örmofaKrttcl
tqctüofö2tatt1
pufiiumttel
nccvtftftctcfl
fnlhueqycnl
refonte pfrl

-, c^
Oötnora

I

(rûtpltt
rnma I

tu «rrtttut I
atuvrdamäj!
nf-ïUomttf Ii

interne ftrl
y ntp.l
l Vf I
I fiH%
1 r jmuuu
fttrh tntinoü
potratio ett»

JjtUt difÜtü
fronvimfur
ittrrr replu
$yl.tvâiity
apaftiôcvtti

Abb. 5: Bible moralisée, Paris, Bibliothèque nationale de France, Ms. lat. 11560, fol. 105v, Jesajas Thronvision und moralisierende Auslegung mit Moses und Petrus

zu Seiten eines Altars.

50 Andreas Bräm



den Zyklen des Hoch- und Spätmittelalters, wie die angeführten
katalanischen Bibeln, die »Bible moralisée« und die wenigen, kaum

bekannten italienischen Trecento-Vulgatae26, gestellt werden. Sinn

und Bedeutung der einzigartigen Reliefs erschliessen sich

selbstverständlich nicht einseitig im Vergleich mit der dünnen Bildtradition,

sondern nur im Gesamtkontext der Westfassade.

Am rechten Gewände des Hauptportals, im Anschluss an die den

Aposteln zugeordneten Tugenden und Laster, befinden sich die

beiden Jesaja-Reliefs (Abb. 3—4).27 Im oberen Register erscheint

die Gottesvision auf dem Tempel nach Is 6,1-3, begleitet von zwei

Seraphim, die nach der Exegese die beiden Testamente symbolisieren.28

Der Prophet fixiert den Thronenden und präsentiert einen

Rotulus, während sich dem Visionär gegenüber ein Glockenturm

in gotischen Formen erhebt. Im unteren Relief steht ihm ein Engel

gegenüber, der Bote von Berufung und Reinigung nach 1s 6,5-9.
Nach den Exegeten ist der von Jesaja geschaute Gott Christus

als Majestas - hier als Himmelskönig -, weshalb die erste Jesaja-

Passage neben Ez 1,4-28 und Apk 4,2-9 konstitutiv für die Ausbildung

der Majestas Domini ist.29 Das Thronbild - der Herr des Textes

als Christus — ist eine Simultandarstellung von Präfiguration
und Realisation, aber auch eine Vorwegnahme der Majestas, der

apokalyptischen Erscheinung Christi.50

In der Jesaja-Vision am Portal von Notre-Dame-du-Port in

Clermont-Ferrand, der einzigen Umsetzung des Themas in der

romanischen Skulptur, sind erste und zweite Parusie kombiniert, und

zwar mit fünf Reliefs zentraler Stationen der Vita Christi, darüber

hinaus steht der Altar in demselben Tympanon für die Assimilation

von historischem und sakramentalem Christus.51 In der »Bible

moralisée« erscheinen hingegen die Visionen des Herrn und der Seraphim

in zwei konsekutiven Medaillons: Erst schaut der Visionär den

in der Mandorla thronenden Herrn und anschliessend steht er, dem

Vulgata-Text entsprechend, unter einem Baldachin - dem Tempel

von Is 6,1- in Begleitung zweier Seraphim super rotas (Abb. 5).52

Die typologische Auslegung der »Bible moralisée« in Bild und Text

ist hier eindeutig, stehen sich doch im Bildkommentar Moses mit
den Gesetzestafeln und Paulus mit dem Evangelium gegenüber.55

Die Reinigung der Zunge des Propheten mit glühender Kohle

durch den zugeflogenen Seraphim entspricht nicht etwa den einzigen

anderen Darstellungen dieser Szene in der westlichen Kunst

(in der Roda-Bibel in Paris, BNF, Ms. lat. 6, oder im Bamberger

Prophetenkommentar in der Staatsbibliothek, Bibl. 76, einer um 1000

geschaffenen Reichenauer Handschrift), sondern jener des Psalters

Vatopedi 760, der um 1100 in der byzantinischen Provinz entstanden

ist (Abb. 6).54

Die Zange des Engels ist bereits von Hieronymus auf die beiden

Testamente bezogen worden, der dazu die reinigende Kraft

der Kohle in den Vordergrund gestellt hat.55 Die Grundlage der

monumentalen Wurzel Jesse im Gewölbe der Amienser Vorhalle,

die von dem Haupt des Propheten auf die Nordseite hin zu
Ezechiel führt, sind messianische Prophezeiungen nach 1s 11,1: »Ein Reis

Abb. 6: Psalter Vatopedi 760, fol. 280v, Jesajas Thronvision und der Engel mit glühender
Kohle.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 51



Abb. 7: Amiens, Kathedrale, nördliches Gewände des Weltgerichtsportals, Propheten

Nahum, Daniel, Ezechiel und Apostel.

Abb. 8: Reliefs zu den Propheten Nahum, Daniel und Ezechiel (Detail aus Abb. 7).

wird hervorgehen aus dem Stumpf Isais, und ein Schoss aus seinen

Wurzeln Frucht tragen.«'6 Dies ist in der Jesaja-lllustration der weit

verbreiteten französischen Initialenbibeln des 13. Jahrhunderts

zum Ausdruck gebracht, indem diese Handschriften neben Darstellungen

des Visionärs häufig die Geburt Christi nach Is 7,14 in den

Titelinitialen bieten.'7

In dem Relief fällt ins Gewicht, dass der Tempel als dreiteilige

Arkade in aktuellen hochgotischen Formen erscheint; in gleicher

Weise ist der vom Text in keiner Weise geforderte Baldachin

als Würdeformel ein Hinweis auf den Tempel.'8 Denn nach alter

Vorstellung entsprechen sich himmlisches Urbild und irdisches
Abbild: Jesaja schaut den himmlischen Palast Gottes als Urbild des

Tempels, der irdischen Wohnung Gottes, hier als Abbreviatur einer

gotischen Kirche (vgl. 1 Kg 22,19; Ps 18,7; 29,9).!9

Jesaja sieht sich bedroht, da er unreiner Lippen ist und unter
einem Volk unreiner Lippen wohnt. Die Lippen sind bildhaft Teil

für den ganzen Menschen; das Feuer vom göttlichen Altar hat

reinigende und heilende Kraft (4 Mose 31,22f.). Gemeinschaft
zwischen Gott und dem Sünder, im Gotteshaus und als Erscheinung

zum Gericht, ist erst nach der Sühnehandlung möglich.40 Entsprechende

Vorstellungen von dem rein zu haltenden Tempel stehen in

Nm 2,5f., 2 Kg 23,16 und Ez 9,7; der Bezug des Feuers zum Gericht

nach Lk 12,49: »Ein Feuer auf die Erde zu bringen, bin ich gekommen,

und wie sehr wünschte ich, es wäre schon entfacht!«, wurde

von Hieronymus in seinem Kommentar festgehalten.41

Der Theophanie des Jesaja auf der Südseite steht die Radvision

Ezechiels auf der Nordseite gegenüber, und zwar in einer ungewöhnlichen

Kurzform, denn neben dem in sich versunkenen Propheten

stehen einzig zwei ineinander verhangene Speichenräder, welche

Hieronymus und Rabanus Maurus auf die beiden Testamente bezogen

(Abb. 7-8).42 Textgemäss sah der Prophet neben jedem der vier
lebenden Wesen ein Rad auf dem Boden liegen, was in der »Bible

moralisée« buchstabengemäss umgesetzt wurde, während die

zugehörige Moralisation mit dem Hinweis auf die beiden Testamente

Hieronymus folgt.4'

Das Buch Ezechiel schliesst mit einer Weissagung vom neuen

Tempel, der heiligen Stadt und dem heiligen Land.44 Es ist die Vision

von dem Neubau nach der Rückkehr, die Vision des neuen Jerusalem,

in welcher der Tempel im Mittelpunkt steht: Von einem hohen

Berg lässt Gott den Propheten das himmlische Urbild des Tempels

erblicken. Eine Erscheinung, anzusehen wie Erz, vermisst vor den

Augen des Propheten alle Einzelheiten des Bauwerks — »quasi aedi-

ficium civitatis« —, um ihm auf diese Weise konkrete Direktiven für
die zukünftige Gestaltung des irdischen Heiligtums in Jerusalem zu

übermitteln. Gregor der Grosse deutet die Erscheinung des Mannes

unter dem Portal als Christus, denn das Tor ist Symbol Christi.45

In dem Relief trägt er den Blütennimbus, steht vor einer
mittelalterlichen Stadt, in einer mit dem unteren Nahum-Relief weitgehend

analogen Komposition.46 Im Unterschied dazu steht in der

»Bible moralisée« dem von der Hand Gottes geführten Propheten

52 Andreas Bräm



ein antikischer Geometer mit geschulterter Messlatte und Schnur

unter dem Tor der Stadt gegenüber (Abb. 9). Die aussergewöhn-
liche Darstellung des Reliefs lässt an die letzte und am ausführlichsten

gestaltete Vision der Johannes-Offenbarung denken, als

nach Apk 21,15 vor den Augen des Sehers ein Engel mit einem
goldenen Messstab »die Stadt, ihre Tore und ihre Mauer« vermisst, die

himmlische Stadt als Symbol der von den Christen erhofften und

geglaubten Heilsvollendung.47 Nach Hieronymus haben die Propheten

Anteil am Bau der Gottesstadt, der »calamus« bedeutet in

diesem Sinn die Gnade der Propheten, der Vermesser steht unter dem

Tor, am Ort des Gerichts.48 Der Exeget zitiert die berühmte
Paulus-Stelle aus 1 Cor 3,10, »Quasi sapiens architectus fundamentum

posui«, was für die Platzierung des Propheten auf der nördlichen

Seite, der Paulus-Seite, ein Hinweis sein mag.4'' Überdies wurde die

Vertauschung der Apostelfürsten - Paulus auf der Ehrenseite zur

Rechten Christi und Petrus zur Linken - gegen die Usanz hochgotischer

Weltgerichtsportale Frankreichs, in der Tradition frühchristlicher

Darstellungen der traditio legis, zu Recht als Rom-Bezug

interpretiert.80 Die Himmelsstadt ist nach Gregor dem Grossen nur

»spiritualiter« zu sehen-.51 Das Gebäude auf der Höhe ist die Kirche

als Mediatrix zwischen Himmel und Erde - »civitas, scilicet sancta

Ecclesia« — und der Führer vor dem Gebäude ist der Heiland, dessen

bronzene Erscheinung im Gegensatz zu der fragilen des Fleisches

steht,52 dessen Steinmetzwerkzeug zur Bearbeitung der lebenden

Steine, der Propheten und Apostel, die Aufrichtigkeit symbolisiert.
Das materielle Kirchengebäude ist Bild des geistigen Gebäudes der

kirchlichen Gemeinschaft, dessen Fundament nach Eph 2,20 die

Propheten und Apostel sind, während Christus den Eckstein bildet.

Gemäss Beda Venerabiiis (f 735) wurde das Haus Gottes, das König

Salomo in Jerusalem erbaute, als Vorbild (»figura«) der heiligen
universalen Kirche geschaffen.55 Dargestellt sind »prima« und »ultima

visio« gemäss dem Ezechielkommentar des Richard von St. Viktor

(f 1173).54

Die nächst den Aposteln auf beiden Seiten des Portals platzierten,

zwischen Altem Gesetz und Gnade vermittelnden Jesaja- und

Ezechiel-Reliefs sind komplementär. Der secundus adventus, das

Erscheinen des Menschensohnes auf Wolken, hat seine Grundlagen

neben Off 1,7 und Mk 14,62 in den prophetischen Visionen des Alten

Testamentes. Ein Grund für ihre Platzierung an prominenter Stelle

unter dem Weltgericht, unmittelbar an die Apostel anschliessend,

ist wohl darin zu suchen, dass iustitia und iudicium in diesen beiden

Texten am weitesten verbreitet sind.55 Die zwei scharfen Schwerter

sind in Anlehnung an mittelalterliche Apokalypsenkommentare als

»die beiden Testamente« zu lesen. Die Berufungsvisionen sind typo-

logisch erweitert um die Wurzel Jesse unter der Vorhalle, an deren

Spitze der geschaute Gott der Propheten — Christus — steht, welcher

auf der Zinne des Tempels thront und am Tor der himmlischen Stadt

steht wie der Gläubige am Tor seiner Kathedrale.

Das Gleichnis vom vergrabenen Gürtel nach Jer 13,1—11

(Abb. 3—4) ist aus der Bibelillustration, so der Roda-Bibel und der

»Bible moralisée«, bekannt.56 Der Prophet wird von Gott aufgefor-

Abb. 9: Bible moralisée, Paris, Bibliothèque nationale de France, Ms. lat. 11560, fol. 202,
Ezechiel und der Mann von Erz, darunter Christus.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 53



dert, einen linnenen Gürtel zu kaufen, sich diesen umzubinden und

vom Wasser fernzuhalten. Nach Massgabe Gottes vergrub er diesen

am Euphrat, doch als er ihn wieder behändigen wollte, war er

verdorben. Im unteren Register steht ein Solitär der Prophetenikonographie:

Der falsche Prophet Hananja nimmt nach Jer 28,1—17 das

Joch vom Nacken und zerbricht es. Jeremia ist eine lange Kette, das

Joch der Vulgata, mehrfach um den Hals gelegt, während der links

hinzutretende Hananja, der sich mit seinem spitzen Hut kaum vom

Propheten unterscheidet, die Kette löst. Das Joch hätte Jeremia

nach Gottes Willen an mehrere Könige senden sollen als Zeichen,

sich Nebukadnezzar zu unterwerfen.

Das Gürtelgleichnis ist eine Unheilsweissagung, wird doch

das Volk Judas und Jerusalems nach den Exegetikern bald sein wie

der Gürtel, zu nichts mehr nütze.57 Der Prophet hat sich den linnenen

Gürtel umgebunden, als Zeichen, dass das Volk für Gott einen

Schutz darstellte. Dieser ist aus Leinen, das aus der Erde wächst

und wie die Menschen Pflege braucht. Das Einwerfen in den

Euphrat, damit er vermodere, ist die Entfernung des Sünders von

Gott. Der Fluss der Babylonier stellt die Dämonen dar, ihr König

Nebukadnezzar ist nach Isidor der Teufel schlechthin.58 Die »Bible

moralisée« interpretiert das Gürtelgleichnis in vergleichbarem

Sinn, als Parabel auf das Judenvolk, das Gottes nicht würdig ist.59

Es handelt sich um eine Gerichtsdrohung, vergleichbar Lk 17,26-28.

Ohne Umschweife auf das Gericht hin deutet Rabanus Maurus den

Gürtel: »Cingulum est vigor iustitiae.«60

Die symbolische Handlung des Jochtragens versinnbildlicht
die Leiden des Propheten, welche ihrerseits für die Unterwerfung

Judas und seiner Nachbarvölker durch Nebukadnezzar stehen. Der

überraschende Tod Hananjas stellt die Wahrheit der Botschaft unter
Beweis. Der Prophet wehrt den falschen Propheten ab, welcher das

Joch zerbricht. Es folgt die Todesdrohung: »... noch in diesem Jahr

wirst du sterben, weil du Abfall gepredigt hast wider den Herrn.

Und der Prophet Hananja starb noch im selben Jahr, im siebenten

Monat« (Jer 28,16f.). Auch hier steht die Androhung göttlicher
Strafe im Zentrum.61

Wie Ezechiel und Jesaja sind Jeremia und Daniel inhaltlich
komplementär, sie stehen für Sünde und Bestrafung. Bei Daniel ist die

im Text vorangehende Szene im Gegensatz zu den bisherigen

Reliefpaaren im unteren Vierpass dargestellt: Daniel interpretiert den

Traum Belsazars nach dessen Gastmahl gemäss Dn 5,1-21, während

der Prophet darüber nach Dn 6,1-28 in der Löwengrube sitzt, wie

seit der romanischen Bibelillustration üblich (Abb. 7—8).62 Die im

Text nachgestellte Löwengrube steht aus künstlerischen Gründen

oben, neben dem einfigurigen Autorenbild Ezechiels, womit
die beiden Szenen mit Architekturelementen im unteren Register

zu stehen kommen. Belsazar hatte ein glänzendes Festmahl

veranstaltet, und zwar mit den goldenen und silbernen Gefässen, die

sein Vater Nebukadnezzar aus dem Tempel zu Jerusalem weggeführt

hatte; daneben weist der Prophet auf die Wand, an der die von
wundersamer Menschenhand ausgeführte Schrift erscheint. Belsazar,

der Interpretation des Hieronymus gemäss der Antichrist,65 hat

nach der »Bible moralisée« einen Kultfrevel begangen, denn der

Weltherrscher hat seine Position gegen den Gott Israels

missbraucht, indem er Wein in gestohlenen Kultgefässen auftrug.64 Auf

den bussfertigen Nebukadnezzar folgt sein kultfrevlerischer Sohn

Belsazar. Nach der Eroberung durch den Perser Darius bekommt

Daniel ein hohes Amt, gerät sodann durch eine Intrige am Hof in

äusserste Bedrängnis, wird aber gerettet. Seine Festigkeit im Glauben

wurde ihm zum Verhängnis, durfte doch auf Betreiben seiner

Konkurrenten während dreissig Tagen kein Gebet an irgendeinen
Gott ausser an den König gerichtet werden. Daniel wurde zunächst

im sepulkralen Bereich in heilsgeschichtlich bedeutsamen

Darstellungen zum Rettungsparadigma.65 Nach Origenes ist Daniel in

der Löwengrube ein Muster an Glaubensfestigkeit, Hoffnung auf

Erlösung im Jenseits und Vorbild des Triumphes Christi, welcher

die Macht des Feindes mit Füssen tritt.66 Der Text des Exegetikers

lässt an den Beau Dieu des Haupttrumeaus denken, welcher nach

Ps 90,13 »über Löwen und Ottern schreitet«. Die zugrunde liegende

Textpassage geht im Übrigen der für die Darstellungen im Tympa-

non wichtigen apokalyptischen Vision Daniels im siebten Buch voraus,

womit er im Gerichtsprogramm zum Sinnbild der Gerechtigkeit
wird. Rupert von Deutz vergleicht die Zerstörung Babylons durch

die Meder und Perser mit der Zerstörung der Stadt des Teufels am

Tag des Jüngsten Gerichts.67 Daniel erscheint ferner in einem Relief

am Marienportal, vor dem Felsen stehend, von dem sich ein Stein

löst: Der sich vom Berg, ohne Hilfe von Menschenhand loslöste,

ist nach Honorius Augustodunensis' »Speculum ecclesiae« Christus,

der aus einer Jungfrau geboren wurde, die unberührt war von
Menschenhand.68

Die vier grossen Propheten im Scheitel des Honoratuspor-
tals am südlichen Querhaus sind komplementär zu den Szenen des

Hauptportals: Auf der rechten Seite wird Jesaja zersägt, dies nach

einem apokryphen Text, darunter sitzt Ezechiel vor dem geschlossenen

Tor, Symbol der Jungfrauengeburt (Abb. 28). Jeremia wird

gesteinigt, während der junge Daniel als Sinnbild der Schamhaftig-

keit Susanna vor den falschen Anschuldigungen der beiden Alten

rettet - auch hier auf der Basis apokrypher Zusätze.69

Die Reihe der kleinen Propheten beginnt in der Südecke mit Hosea,

welcher gemäss Hos 1,2-3 nach Gottes Massgabe die Prostituierte

Gomer heiratet, die im Relief einen modischen Kopfputz mit
Gebende trägt und soeben ihren Lohn erhält (Abb. 10—II).70 Nach

Hos 3,1-5 wird der Prophet dann aufgefordert eine Ehebrecherin

zu heiraten, um sie zur Keuschheit zu bekehren: »Geh abermals

hin, liebe ein Weib, das einen andern liebt und eine Ehebrecherin

ist, gleich wie der Herr die Kinder Israel liebt, wiewohl sie sich zu

fremden Göttern wenden und Rosinenkuchen [des Götzendienstes]

lieben.«

Der Hosea-Text schildert das Verhältnis zwischen Gott und

Volk als spannungsreiche Ehe; der Auftrag drückt den Gerichtswillen

aus, läuft doch das Land, der Hure gleich, von Jahwe weg.71 In

54 Andreas Bräm



Hos 2 wird das Verhältnis Gottes zu seinem Volk in Analogie zu den

Ehen des Propheten mit Gomer und der Ehebrecherin gesetzt. Das

Familiendrama wird hier zur Zeichenhandlung: Die Gott-Mensch-

Beziehung wird durch analoge Vorgänge im Rahmen der Ehemann-

Ehefrau-Beziehung auf der Bildebene erläutert.72 Hieronymus bringt
die beiden Verbindungen in Beziehung zur Juden- und Heidenkirche:

Erst Bekehrung und Reue führen zur Herde unter einem

einzigen Hirten.75 Die Prostituierte wird in die Herde aufgenommen,
obwohl sie Götzen gedient hat.74 Die von der Kirche abgefallene
Heidenkirche und die Synagoge werden in diesem Sinn nach der

patristischen Exegese am Ende der Zeiten gerettet.74 Eine derartige
Sicht der Synagoge steht in einem Spannungsverhältnis zu derjenigen

im Tympanon, wo sie das Teufelsweib schlechthin ist.

Die Einstellung der Prostitution gegenüber ist im Mittelalter
durchaus ambivalent: Die Tolerierung geht auf Augustinus zurück,

welcher der totalen Verurteilung in Deut 23,17 entgegenhielt, es sei

besser, diese zu akzeptieren, als die ohne dieses Übel drohenden

Gefahren.76 Die ungewöhnlichen Amienser Darstellungen stehen

wohl in Zusammenhang mit Bemühungen Papst Innozenz' III. um

neue kirchenrechtliche Bestimmungen zur Ehe. Eine päpstliche

Bulle vom 29. April 1198 erklärte es für ein frommes und verdienstvolles

Werk, Dirnen zu heiraten, damit sie ihrem schlechten Leben

entrissen werden. Bereits Rolandus Bandinellus, Kanonist und

späterer Papst Alexander III. (1159-1181), sah in der Heirat von bekehrten

Prostituierten Positives, während im »Decretum Gratiani« ein

Mann, der mit einer solchen Frau den Bund der Ehe schloss,

kategorisch als idiotisch bezeichnet wurde.77 Nach Innozenz III. galt

eine solche Ehe als »ein Werk der Barmherzigkeit, das uns durch

die Heilige Schrift zu tun nahe gelegt und durch die Autorität des

Evangeliums befohlen ist«.78 Der Papst gewährte bei dieser

Gelegenheit allen Christgläubigen, die Prostituierte heiraten und diese

so ihrem Lebenswandel entziehen, einen Ablass. Im ausgehenden

Jahrhundert wurden Häuser für reformierte Prostituierte gegründet
und 1227 schuf Gregor IX. (1227-1241) zu diesem Zweck den Maria-

Magdalena-Orden.79 Um 1200 ist eine Akzentverschiebung in der

Ehe zu beobachten, nimmt die Kirche doch die Eheschliessung nun

entschieden für sich in Anspruch, was sich in einer Änderung der

Terminologie niederschlägt: Aus dem Wunsch »deus vos coniugat«

wird die amtliche Erklärung »ego vos coniugo«.80 Die legislativen

Aktivitäten sind auf der Basis von Petrus Lombardus' Sentenzenbuch

seit der Mitte des 12. Jahrhunderts in diesem Bereich hoch.

Auf dem Konzil von Turin im Jahr 1227 kam es dann zum Verbot

von Trauungen durch Laien und zur gleichen Zeit gewinnt der

Konsensaustausch an Bedeutung; die Eheschliessung findet nicht

mehr im Haus der Braut, sondern vor der Kirchentür — »in facie

ecclesiae« oder »ante valvas ecclesiae« — statt.81 Dies vor einem

porche des mariages, welcher bisweilen mit eine Marienhochzeit

ausgezeichnet ist.82 Der neue Eheritus, am Tor der Kirche, hat rasch

seinen Platz in Pontifikale, Missale und Rituale bekommen.8' Im

13. Jahrhundert legen die Synodalstatuten deutlich Wert darauf,

dass Ehen nicht klandestin, sondern vor dem Kirchenportal

geschlossen werden.84 Das vierte Laterankonzil fordert 1215

darüber hinaus die öffentliche Verkündigung der Hochzeit, dies im

Anschluss an die Pariser Synode von I204.85 Alanus ab Insulis

verteidigt die Ehe gegen die Katharer, die darin nur das Laster der

luxuria erkennen;86 das vierte Laterankonzil erklärte die Verheirateten

in gleicher Weise zur ewigen Glückseligkeit fähig wie die der

Keuschheit ergebenen.87

Neben diesen allgemeinen Überlegungen steht ein konkretes
historisches Ereignis, das Kirche und französisches Königtum
beschäftigt hat: die Heirat von Philipp 11. Auguste mit Ingeborg und

ihre anschliessende Verstossung durch den König, welche Anlass zu

sechs Konzilien gab.88 Philipp, verwitwet von Isabelle de Hainault,
hatte 1193 entschieden, die Schwester des dänischen Königs Knut

zu heiraten. Nach dem Empfang der Prinzessin in Arras wurde die

Hochzeit am 14. August in Amiens gehalten. Aus persönlicher
Abneigung verstiess Philipp die Königin dann, um Agnes von Meran

zu heiraten, deren Vater der Stauferpartei angehörte. In einem

Brief trug Innozenz III. dem Bischof Odo von Paris auf, den König

zur Wiederaufnahme seiner verstossenen Gattin zu veranlassen.89

Das Konzil von 1196, das die Ehe von Philipp aufhob, wurde von
Guillaume aux Blanchesmains, dem Erzbischof von Reims, Metropolit

auch über die Diözese von Amiens, präsidiert, doch der Papst

lehnte die Auflösung der Ehe ab. Innozenz III. legitimierte im Jahr
1201 zwar die Kinder des Paares, da er auf den französischen König

angewiesen war. Mit der Dekretale »Per venerabilem« machte

Innozenz III. aber klar, dass er die Autorität in Eheangelegenheiten

beanspruchte. Nach Agnes' Tod wollte Philipp 1210 die Tochter des

Landgrafen von Thüringen heiraten, doch 1213 nahm er Ingeborg
wieder auf.

Die Gründe für die Anbringung der Hosea-Reliefs an der
Südecke liegen wohl in einer Kombination aller angeführten Motive;
hinzuweisen ist ferner auf Augustinus, der Hos 1 auf den Eckstein

und die zwei Wände bezieht, deren eine aus den Juden besteht,
die andere aus den Heiden.90 Im Weiteren ist das Bild der
geistlichen Ehe zwischen dem Bischof und seiner Diözese bei Innozenz

III. weit verbreitet - »sponsus« wird bei ihm geradezu Symbol für
den Bischof.91

Das mittlere Reliefpaar des linken Strebepfeilers zeigt im unteren
Register Joel mit einer Geste der Trauer zwischen zwei dürren Bäumen

stehend nach Joel 1,7-12 (Abb. 10-11). Darüber wendet sich der

Prophet nach Joel 2,10 und 3,15 erschreckt von den erloschenen

Gestirnen ab."2 Die durch Heuschrecken und Dürre hervorgerufene
Naturkatastrophe, die Androhung der Vernichtung Jerusalems, ist
Modell des endzeitlichen Tages, Aufruf zur Umkehr durch Zerstörung

der Ernte.95 Die christliche Theologie hat aus dem Tag Jahwes
den Jüngsten Tag gemacht, an dem das universale Gericht
stattfinden wird, wie es im Zentrum des Amienser Programms steht:

so in den Joel-Kommentaren Ruperts von Deutz (f 1129) und Hugos

von St. Viktor (f 1141).94 Sich verdunkelnde Gestirne sind in den Ge-

richtsprophetien des secundus adventus am Ende der Zeiten in

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 55



56 Andreas Bräm



Abb. 11: Reliefs zu den Propheten Hosea, Joel und Arnos (von rechts, Detail aus Abb. 10).

Abb. 12: Amiens, Kathedrale, südliches Gewände des Marienportals, Gottesvision des

Arnos; Arnos füttert seine Schafherde mit Maulbeeren.

beiden Testamenten ein weit verbreitetes Motiv: so in Babels

Untergang nach Is 13,10, zum Gericht in Hab 3,11 und in der Parusie des

Menschensohnes nach Mt 24,29—36.95

Zu Arnos erscheint das erste Bildquartett, denn je zwei Reliefs stehen

frontal und an der Südwand des Marienportals, jeweils der

Prophet mit identischer Geste, darüber die Gotteserscheinung
(Abb. 10—12). Das erste Bildpaar illustriert die Ankündigung des

Gottesgerichts, Am 1,1—2, das aus acht gleichartig aufgebauten

Gerichtssprüchen gegen fremde Völker sowie gegen Juda und gegen
das Nordreich Israel besteht (Am 1,3—2,16). In der doppelszenigen

Theophanie steht der mit einem Knüppel bewehrte Hirte und

Visionär, nach Isidor im Typus Christi,96 mit Blick nach oben hin zu

Christus. Eine wortgemässere Umsetzung des vom Zion brüllenden

Gottes bietet die einzige Arnos-Szene der »Bible moralisée«,

denn die Gotteserscheinung steht dort auf der Zinne eines Turmes,

was in den Amienser Reliefs zu Micha (Abb. 16) in dieser Weise zu

sehen ist.97 Am Portalgewände folgt im oberen Relief die letzte

der drei Gerichtsvisionen des siebenten Kapitels nach Am 7,7—9:

Arnos schaut den Herrn auf der Mauer mit der »trulla cementarii«

in Händen; eine vergleichbare Darstellung findet sich einzig in der
Roda-Bibel.98 Im unteren Vierpass füttert Arnos nach Am 7,14-15 mit
Maulbeeren seine Schafherde.

Gott spricht nach den Exegetikern in Arnos durch beide

Testamente und durch die Kirchenväter, wodurch die Häretiker überholt

werden, was in der »Bible moralisée« durch den vor Ungläubigen

predigenden Mönch umgesetzt ist (Abb. 13).99 Jahwes Gericht über

seine Feinde, sein Brüllen vom Zion, ist die Einleitung zu einem

umfangreichen Gerichtsritual.100 Der Herr, der über Jerusalem brüllt,
ist Christus, der von der Kirche spricht. Das Bild der dritten Vision

ist mehrdeutig; die Mauer kann eine Stadtmauer oder die Mauer

eines Hauses sein.101

Im Zentrum des Obadja-Buches steht die Gerichtsbotschaft gegen
Edom und die Heilsbotschaft für Israel; die strafende Gerechtigkeit

Gottes nach Ob 1,1 wird aber am Amienser Portal nicht umgesetzt,

sondern nur im Medaillon der »Bible moralisée« (Abb. 13)102:

Der Prophet steht einer Gruppe von Soldaten gegenüber, die

gegen Edom zieht - das Land, das nach Joel 4,19 im Weltgericht
als Folge des Frevels am Volk Juda zur wüsten Öde werden wird

-, während in der Moralisation Christus die Dämonen besiegt. Die

vier Obadja-Reliefs an der Nordecke des Marienportals illustrieren
nicht den sehr kurzen Prophetentext, sondern 1 Kg 18,4-16. Die Ex-

egeten haben den Propheten mit dem gleichnamigen Hofmeister
Ahabs aus dem Königsbuch identifiziert.'03 Die Erzählreihe beginnt
mit dem oberen Relief des Portalgewändes, mit dem vor der Höhle

stehenden und Brote verteilenden Obadja (Abb. 14). Textgemäss

hatte der Hofmeister hundert Propheten in zwei Höhlen vor dem

Zugriff Isebels in Schutz gebracht, der in einer Hungersnot die

Propheten ausrottete. Im zweiten Relief durchstreift Obadja auf

der Suche nach Wasser das Land, als plötzlich der Prophet Elia vor

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 57



miihffrft»
momäifiK
ftUof ftnmûi
notf«<a/i

mrcttmf.

mitmfttur
tacfvoa**
Kjvr ttûûftn
lernten-

I fmoTÖ]

[ramwio I

Ttöfljlbli
I AboutRtfi I

Ml ub1KB I

pi KtteC
[**<wn."w
rmcnrfef
cffcrlra!
t.Mbtritf

Ifc
ItnaoDis-i

gnicf.?«?]
rprnrmflrl
nutrtiouqd
fthoffiaç
nfmatr.T
Aucrrtrtn
orimitai»
*&[

i ritofiI '?uer
I "J bum

A 1*1 nUtiro
pMuA4,
«of fines q
h(Orrarrtfi«

-v^rnair j
tare trie
ABCÄJflo*
AMUttitmttf
lUWÄÖTO

.lfftötrötrff
tnVtrtoiX

narwir w

frill UK fib
tftofTfK*
sssss
auu loaI ft*

xti* qYalM
kmriima
tutfcmwf i

fttOfittd
fl-Tfufumu
baunM(
znrrubtf*
^ ^owf1M
fufr.^Tia
11ÛJW Ver

Abb. 13: Bible moralisée, Paris, Bibliothèque nationale de France, Ms. lat. 11560, fol. 214,

Szenen zu den Propheten Hosea, Joel, Arnos und Obadja.

Abb. 14: Amiens, Kathedrale, nördliches Gewände des Marienportals, Obadja, der

Hofmeister König Ahabs, verteilt den hungernden Propheten Brote; Obadja vor Elia.

58 Andreas Bräm



Abb. 15: Amiens, Kathedrale, Strebepfeiler zwischen Marien- und Weltgerichtsportal,
Obadja und Elia; Obadja und Elia vor König Ahasja.

ihm steht: Obadja kniet zu Füssen Elias, nicht dem Wortlaut von
1 Kg 18,7 entsprechend, wo von der Proskynese - »cecidit super
faciem suam« — die Rede ist. Abschliessend tritt Obadja als gerüsteter

Hauptmann vor den Propheten im Fellgewand und die beiden

treffen auf König Ahasja, nach 1 Kg 22,40 (Abb. 15). Gegen die

Ahabs Streitmacht bedrohende Dürre kann einzig Elia Regen bringen.

Obadja als Oberster der königlichen Leibwache tat mittelbar

Gutes, indem er die Zeugen der Wahrheit unter Gefährdung seines

eigenen Lebens rettete. Das Kommen des Regens ist Zeichen für

Baals Inkompetenz. Thema ist die Opposition König Israels versus

Gott Israels: Obadja folgte dabei seinem Herrn, nicht dem weltlichen

Herrscher.

Die entsprechende Ikonographie ist sehr schmal, denn einzig
die Roda-Bibel zeigt die Verteilung der Brote, und in einigen der

Neapolitaner Trecento-Bibeln sind weitere Obadja-Szenen zu

finden.104 Die Brotverteilung erscheint am Honoratusportal in veränderter

Form mit den sich in der Art von Auferstehenden aus ihren

Höhlen erhebenden Propheten (Abb. 26). Nach Isidor von Sevilla

präfiguriert Obadja die Verkünder des Glaubens, welche die

Gläubigen mit der Nahrung der Heiligen Schrift versorgen. Aus einem

weltlichen Führer wird ein spiritueller Führer der Kirche.105

Jona steht mit einem Fuss auf dem sich halbkreisförmig biegenden

Tier, von dem der Prophet nach Jona 2,11 ans Land gespien wurde

(Abb. 16). Darunter erwartet er unter dem Schatten spendenden
Rizinus die Zerstörung Ninives; stattdessen wird aber nach Jona 4,6—

11 der Baum von einem Wurm zerstört.10'' Jona symbolisiert bei

den Exegetikern Hieronymus und Rabanus in gleicher Weise die

Auferstehung Christi.107 Das Thema ist als Ausdruck christlicher

Auferstehungshoffnung bereits in der spätantiken Sepulkralkunst

verbreitet: Jona ist das bekannteste Rettungsparadigma der
frühen Christen. In der »Bible moralisée« sind in diesem Sinne

Auferstehung und Höllenfahrt Christi Moralisation des geretteten
Propheten.108 Die Bekehrung Ninives bedeutet die Bekehrung der

Heidenkirche, die vertrocknete Staude die Ungläubigkeit; die Stadt

ist Präfiguration der Kirche.109 Rupert deutet sie in trinitarischem
Sinn auch auf das Gericht hin."0

Micha verkündet im ersten Teil, Mi 1,1-3,12, die Zerstörung Samarias

und Jerusalems und verheisst in Mi 4,1-5,14 die Wiederherstellung

Zions, des kommenden Friedensreichs, und die Rolle Bethlehems

als Stadt des Messias. Die vier Reliefs basieren auf dem zweiten

Teil: Am Haupteingang neben Jeremia schmieden zwei Männer aus

Schwertern Pflugscharen, darunter verarbeiten sie Spiesse zu

Sicheln, beides nach Mi 4,3 (Abb. 3-4). Das Relief am Honoratusportal

mit einem Schmied am Amboss ist redundant (Abb. 26). An der

Front tauschen nach Mi 4,4 zwei Männer unter einem Weinstock

und einem Feigenbaum die Früchte, während darüber eine weitere

Theophanie, das Einkehren des Herrn in den Turm Eder, nach

Mi 4,8, zu sehen ist. Der Prophet weist dabei mit dem linken

Zeigefinger in die Höhe, wo auf dem Turm in einer Wolke Christus

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 59



Abb. 16: Amiens, Kathedrale, Strebepfeiler zwischen Marien- und Weltgerichtsportal, Propheten Obadja, Jona, Micha (von rechts).

60 Andreas Bräm



Abb. 17: Amiens, Kathedrale, nördliches Gewände des Weltgerichtsportals, Nahum weist

auf den Teich; Nahum wendet sich von der Stadt ab.

mit erhobener Rechten steht. Vergleichbare Micha-Szenen fehlen

selbst in der »Bible moralisée«.1"

Der Prophet schaut Gott in Jerusalem, der »Mutter der

Heiligen«."2 Er entwirft das Bild von einem künftigen Zion, einem Land,

in dem sicher und ohne Angst gelebt werden kann, was exegetisch

und theologisch vielfach interpretiert worden ist."5 Gott hat den

Jerusalemer Tempelberg über alle anderen Berge der Welt erhöht,

damit er den Nationen den Weg weise. Die Initiative Gottes wird

in den genannten Texten überall christologisch formuliert. Damit

hat der Friede einen definierten Ort: Das neutestamentliche
Gottesvolk, denn seit Origenes deuten die Kirchenväter den Tempel

Gottes, der sich auf dem Zion über alle anderen Berge erhebt, mit

grösster Selbstverständlichkeit als Präfiguration der Kirche."4 In

der Kirche, dem neutestamentlichen Volk Gottes, realisiert sich

die Zionstheologie. Dafür hat bei den Vätern Hebr 12,22 eine wichtige

Rolle gespielt: »Sondern ihr seid gekommen zu dem Berg Zion

und zu der Stadt des lebendigen Gottes, dem himmlischen

Jerusalem, und zu Zehntausenden von Engeln, zur Festversammlung.«

Das eschatologische Zionsheil mit der Verheissung einer
lichtvollen Zukunft Jerusalems als kultischer Welthauptstadt, der von

Gott in Christus geschenkte Friede, hat ihren gesellschaftlichen

Ort in der Kirche. Voraussetzung für die Identifikation von Kirche

und Gottesreich ist die Transformation der Waffen in Werkzeuge.

Neben inhaltlichen spielten auch künstlerische Gründe für das

Arrangement der Reliefs eine Rolle, sind doch sowohl die Fassaden-

wie die Eingangsreliefs in Analogie zu den nebenstehenden

Jeremia- und Jona-Szenen gehalten, wobei etwa für die paarweisen

Schmiede am Hauptportal keine Notwendigkeit aus dem Text

besteht.

Das Buch Nahum schildert in den beiden ersten Kapiteln Gerichtsankündigung

und Zerstörung Ninives durch Überschwemmung, im

dritten Gründe für den Untergang der Stadt."' Im ersten Relief an

der Nordecke des Hauptportals weist der Prophet nach Nm 2,9 auf

ein in Aufklappung gezeigtes Gewässer, denn »Ninive ist wie ein

Teich, dessen Wasser entfliehen« (Abb. 17).116 Der Untergang Ninives

nach Nm 3,1-19 ist mit dem sich von den Stadttoren abwendenden

Propheten, der Flucht der Einwohner (Abb. 18) und einer Parabel,

dem Mann, der den Feigenbaum schüttelt, illustriert."7 Das

verfressene und verweichlichte Ninive ist voll von Feigenbäumen mit

Frühfeigen; werden die Bäume geschüttelt, so fallen die Früchte

— von den Exegeten auf die falschen Christen bezogen — dem, der

sie essen will, in den Mund.1115 Die vier Reliefs illustrieren den Fall

des Teuflischen, den Untergang Ninives als Hauptstadt der Fremdmacht

- das Paradigma einer verfluchten Stadt ist der Zionsvision

in der Südecke des Hauptportals gegenübergestellt."9

In dem oberen Habakuk-Relief schreibt der Prophet nach Hab 2,1

vor Christus die Offenbarung nieder (Abb. 18). Die Theophanie

steht für die erzählenden Kapitel Hab 1-2, denn in einem Dialog
zwischen dem Propheten und Gott klagt dieser über Gewalt und

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 61



Abb. 18: Amiens, Kathedrale, Strebepfeiler zwischen Weltgerichts- und Firminusportal,

Propheten Nahum, Habakuk und Zephanja (von rechts).

Ungerechtigkeit.120 Darunter wird Habakuk von einem Engel beim

Schopf gepackt und nach Dan 14,33—38 in die Löwengrube gebracht,

um Daniel Brote zu reichen. Bereits die frühchristliche Sarkophagplastik

erweiterte die Daniel-Gruppe um Habakuk und den Engel,

prominent in der Holztür von Santa Sabina in Rom, während am

Marienportal der Kathedrale von Laon das Thema als eine von vier

typologischen Szenen erscheint.121 Ferner ist es in der Odenillustra-

tion byzantinischer Psalterien des Hochmittelalters verbreitet.122 Die

Entrückung Habakuks ist neben der Zähmung der Löwen ein
weiteres Rettungsparadigma, damit eine Szene der Gebetserhörung,

wie es in den pseudocyprianischen Gebeten zum Ausdruck kommt:

»Erhöre meine Bitte, wie du erhört hast den Daniel aus der Löwengrube

und sandtest den Propheten Habakuk, der ihm Speise brachte

und sagte: >Geniesse die Speise, die Gott dir geschickt hat.< Und

Daniel sagte: >Gott verlässt nicht die, so ihn fürchten.<«I2Î Das Relief

mit dem Propheten als Werk des Herrn ist ferner Ermahnung zu

himmlischem Sinn gemäss Paulus im Kolosserbrief 3,17: »Und alles,

was ihr tut mit Wort oder mit Werk, das tut alles im Namen des

Herrn Jesus, indem ihr Gott, dem Vater durch ihn dankt!« Die Brote

sind Symbole der Eucharistie, die Löwengrube und Habakuk sind in

diesem Sinne bereits im romanischen Gerichtsportal von Beaulieu

kombiniert.124

Zephanja, Prediger des Endgerichts, setzt ein mit Sozialkritik

gegen Benachteiligung der Rechtsschwachen und erwartet ein

überirdisches Heer, das allen Bewohnern der Erde ein schreckliches

Ende bereiten wird (Soph 1,10—18). Nach Soph 1,12 durchsucht

Gott Jerusalem mit der Leuchte: »Zu jener Zeit will ich Jerusalem

absuchen mit der Leuchte und heimsuchen die Menschen, die auf

ihren Hefen erstarrt sind« (Abb. 19).125 Entsprechend Hieronymus'

Prophetenkommentar ist Jerusalem hier die Kirche Gottes,

adäquat umgesetzt mit den aktuellen gotischen Formen des kleinen

Kirchengebäudes im rechten Teil des Vierpasses.126 Die

Darstellungsform einer aufgeschnittenen dreischiffigen Basilika, zugleich

in Seitenansicht, ist aus dem ottonischen Speyrer Evangeliar aus

Echternach bekannt.127 Die Durchsuchung ist eine zentrale Passage

aus der Gerichtsrede gegen den Götzendienst, Soph 1,1—2,3, und

geht dem schrecklichen Tag des Herrn, dem »dies irae«, Soph 1,14,

unmittelbar voran. Es folgt an der Fassadenfront die Bedrohung

der Äthiopier mit dem Schwert und darunter das zerstörte Ninive,

nach Soph 2,12-13 (Abb. 18): Christus schwingt das Schwert gegen
die Ungläubigen, und die wilden Tiere hausen in einer aus den

Fugen geratenen Agglomerationsarchitektur. Hieronymus zitiert
dazu die Gerichtsdrohung des Jer 13,23 über Juda, das sich so wenig

zum Guten wende, wie der Äthiopier seine Haut ändere.128 Das

dreiteilige zinnenbewehrte Gebäude, in dem nach Soph 2,14 Rohrdommeln

und Igel hausen, ist der Palast von Ninive, der am Firminusportal

dem wieder aufgerichteten Tempel von Jerusalem nach Agg

2,1—23 gegenübersteht (Abb. 20). Eine vergleichbare Darstellung
der zerstörten Stadt ist einzig aus der Kölner Heisterbach-Bibel

(um 1240) bekannt.129

62 Andreas Bräm



I urn: m h

Abb. 19: Amiens, Kathedrale, südliches Gewände des Firminusportals, Reliefs zu Abb. 20: Amiens, Kathedrale, nördliches Gewände des Firminusportals, Reliefs zu

Zephanja: Christus durchleuchtet den Tempel; der Palast zu Ninive. Haggai: der wieder aufgerichtete Tempel; die Dürre.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 63



Die Unheilsankündigung gegen fremde Völker in Soph 2,13 ist

die Vorhersage des Untergangs des assyrischen Reiches, dessen

Hauptstadt Ninive den Kommentatoren gemäss sowohl Präfigu-

ration der Kirche als auch der Antichrist bedeuten."0 Den beiden

Theophanien stehen somit jeweils Ninive im unteren Register

gegenüber. Die Durchsuchung der Stadt Jerusalem ist für die

mittelalterlichen Autoren die Durchsuchung der Kirche und beinhaltet

eine Anklage der Luxussucht.13' In der Wein-Metapher werden die

Reichen Jerusalems mit Essig verglichen: Wie das edle Getränk auf

der Hefe erstarrt, so die Vermögenden in ihrer Behäbigkeit. Das

zerstörte Ninive beschwört die Verlassenheit und Trostlosigkeit
nach dem Gottesspruch; in untergegangenen Städten, so im

untergegangenen Babel nach Jes 13,21 hausen die Tiere. Zephanjas

Gerichtsankündigungen sind dagegen in romanischen Bibeln und in

der »Bible moralisée« mit Elementen des Weltgerichts umgesetzt.132

An dem komplementären Archivoltenstein des Honoratusportals
(Abb. 28) hockt der Prophet Menschen und Getier gegenüber; nach

Soph 1,3 bringt die Überwindung der niederen Natur auf der Suche

nach wahrem Leben Rettung und den adlergleichen Aufschwung zu

einem höheren Reich.133

Haggai ruft in seiner nur wenige Zeilen umfassenden Prophétie

nachdrücklich zum Wiederaufbau des Tempels auf und verheisst

dafür das Ende der Missernten, der Strafe Gottes für die

Vernachlässigung seines Hauses.'34 Die vier Reliefs bilden eine Sequenz-,

Nach Ag 1,4—9 erscheint Gott dem Propheten und zeigt ihm den

zerstörten Tempel von Jerusalem in der Art einer dreischifhgen
Basilika mit eingestürzten Gewölbesteinen (Abb. 20-22). Mit ihrem

Winterschlaf und der periodischen Häutung symbolisieren die

sich in der Ruine tummelnden Echsen die Regeneration, denn der

Grund für die Dürre im Land liegt nach Ag 1,10—11 in der

Vernachlässigung des Tempels, welcher darüber nach Ag 2,1-23 in ganzer
Pracht wiedererstanden ist, und zwar dreistöckig, in der Art einer

mittelalterlichen Zinnenburg (Abb. 20). Diese Darstellung setzt sich

damit ab von der im Mittelalter weit verbreiteten Ziborienform, die

wir etwa in der »Bible moralisée«, den Glasfenstern von Bourges

oder italienischen Trecento-Fresken und -Mosaiken sehen.135 Ein

zinnenbekröntes dreigeschossiges Bauwerk mit Rundbogen steht

hingegen in der Tradition des Ezechiel-Kommentars des Richard

von St. Viktor (f 1173), der mit seiner von der üblichen exegetischen

Interpretation abweichenden, wörtlichen Auslegung der biblischen

Beschreibungen des Tempels zum Begründer der Tempelrekonstruktion

wurde.136

Generalthema des Reliefs ist somit der Jerusalemer Tempel

und die mit ihm geschenkte Heilszusage Gottes, wobei der Prophet,

Ag 2,9, die gegenwärtige Situation eschatologisch als Zeichen der

kommenden Heilszeit deutet: »Die künftige Pracht dieses Hauses

wird grösser sein als die frühere, spricht der Herr der Heerscharen,

und an dieser Stelle will ich Heil geben.« Augustinus zitiert
im »Gottesstaat«, 18, 45, diese Passage und schreibt, das Volk habe

die Vorhersage des Propheten missverstanden, denn diese beziehe

sich auf Christus und den Neuen Bund. Haggai suchte bereits in

Abb. 21: Amiens, Kathedrale, nördlicher Strebepfeiler der Westfassade,

Haggai, Sacharja und Maleachi (von rechts).

64 Andreas Bräm



Abb. 22: Reliefs zu Haggai: Vision des eingestürzten Tempels (Detail aus Abb. 21).

Ag 1,2-11 die Bevölkerung von ihrer Lässigkeit hinsichtlich des

Wiederaufbaus abzubringen, denn für das Volk ist die Zeit des Neubaus

noch nicht gekommen. Doch die Verheissung, dass der Herr auf

dem Zion Einzug halten wird, kann nicht in Erfüllung gehen,

solange der Tempel nicht wieder aufgebaut ist (Ag 2,15-19).'" Der

Perserkönig Cyrus hatte den Rückkehrern aus dem babylonischen Exil

die Erlaubnis zum Neubau des Tempels gegeben, aber lange Zeit

danach ist kaum etwas geschehen, hatte doch die eigene
Existenzsicherung bei den Heimkehrern Vorrang. Die eschatologische

Naherwartung ist hier mit dem Tempelbau in Verbindung gebracht. Die

beiden Reliefs mit dem eingestürzten und wiedererstandenen
Bauwerk evozieren Joh 2,19, als Jesus nach der Vertreibung der Wechsler

sprach: »Brechet diesen Tempel ab, und in drei Tagen will ich ihn

wiedererstehen lassen.« Nach den Exegeten spricht Jesus dabei von

seinem Körper, es besteht somit eine Äguivalenz zwischen der

Zerstörung des Tempels und dem Tod Jesu und der Wiederherstellung
des Gebäudes und der Auferstehung Christi. Das Relief am Honora-

tusportal (Abb. 27), mit dem nach Ag 1,8 auf den Berg weisenden

Propheten, dessen Wald das Holz für den Wiederaufbau liefert, ist

komplementär. Haggai bleibt gottesfürchtig, indem er auf dem Berg

Holz fällt, um das Haus zu errichten, das über die guten Werke und

Dogmen der Wahrheit errichtet werden muss.138

Der erste Teil von Sacharja, Sach 1-8, ist eschatologisch orientiert
und handelt von der Herrlichkeit des neuen Gotteshauses und

der Wiederherstellung des endzeitlichen Jerusalem. Die beiden

Sacharja-Reliefs illustrieren die siebente Vision nach Sach 5,5-11.

Dem Propheten erscheint erneut der Engel des Herrn, weist seinen

Blick nach oben, hin zu dem Scheffel, dessen Bleideckel sich erhebt

- und »siehe, ein Weib sass mitten im Scheffel« (Abb. 21). Der

Bildhauer differenzierte kaum den angelus interpres, den Moderator

der Visionsszenen, von den beiden Engeln, welche die Amphore

wegtragen - nach Rabanus Maurus den Geiz symbolisierend139 -,
während Sach 5,9 von zwei aus dem Gefäss hervorkriechenden, mit

Flügeln eines Raubvogels ausgestatteten Weibern berichtet.130 Die

Visionsschilderungen Sacharjas werden einzig in der Roda-Bibel

komplett bebildert: Die Reiter vor dem Herrn, die vier Hörner und

die vier Schmiede, der Mann mit der Messschnur, der Hohepriester

Josua, der goldene Leuchter, die fliegende Schriftrolle, das Weib

im Scheffel und die vier Wagen (Abb. 23)."" Von den drei Szenen der

siebenten Vision, wie sie in der katalonischen Bibel stehen, nämlich

der Engel, der den Propheten auf die Amphore hinweist, die Frau,

die darin versinkt, und die von den zwei geflügelten Frauen

fortgetragene Amphore, fehlt die mittlere in Amiens-West. Textgemäss

wird das Weib wie in der Roda-Bibel mit einem Bleideckel in den

Scheffel gesperrt und erst dann weggetragen. In dem Relief drückt

hingegen die Geste der weggetragenen Frau, der nach Sach 5,11 im

Land Sinear ein Haus gebaut werden soll, Wehklage aus.142

Sacharjas Visionszyklus ist ein Aufruf zum Wiederaufbau des

Jerusalemer Tempels, eine »Programmschrift zur Restauration des

Kultzentrums auf dem Zion«. Ort der Vision Hohlmass ist Jerusalem.143

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 65



Abb. 23: Roda-Bibel, Paris, Bibliothèque nationale de France, Ms. lat. 6, III, fol. 91v, Visionen des

Sacharja: Der Stein mit den sieben Augen; der goldene Leuchter; die fliegende Schriftrolle; das

Weib im Scheffel.

66 Andreas Bräm



Zum Ende der Dürre räumt das leere Getreidemass, in dem der

personifizierte Schuldspruch Platz genommen hat, das Land und

kommt nach Babel. Das Wegbefördern des Gefängnisses des

dämonischen Weibes Bosheit ist in diesem Sinne mit einem Sühne-

und Reinigungsort zu assoziieren.144 Hinter dem Weib steht letztlich

die Liebes- und Kriegsgöttin, zugleich babylonische Hauptgöttin,
Ischtar. Die Entfernung der Gotteswidrigkeit bezeugt den »Willen

zur absoluten Scheidung von dem dort selbst erlebten Heidentum

und zum echten Dienst des allein wahren Gottes«.145 Der Gemeinde

wird deutlich gemacht, dass sie nun ganz dem heiligen Gott leben

und konkret auch am Bau des Tempels mittun soll. Am Honora-

tusportal steht Sacharja hinter Christus auf der Eselin (Abb. 27): In

ihrer Einzugsschilderung bringen alle Synoptiker die messianische

Weissagung aus Sach 9,9.

Maleachi, dessen zu gross geratenen Kopf bereits Durand

bemängelte, bildet den Abschluss an der Nordwestecke.146 Der einer

kleinen Priestergruppe gegenübersitzende Christus ist figura
communis der beiden Reliefs (Abb. 24). Im unteren Bildwerk sind Blick

und Gesten zweier Priester zum oberen Relief hin orientiert, während

der dritte nachdenklich seine linke Hand ans Kinn hält.147 Nach

Mal 2,1 ermahnt Gott in einer Strafpredigt die Priester zum reinen

Opfer. Entgegen den Gesten geht das obere Relief nach Mal 1,7 aber

voran: »Ihr bringt auf meinen Altar verunreinigtes Brot und fragt:
-Womit haben wir es verunreinigt?-« Die Szenen haben somit das

in Mal 1,6-2,9 geschilderte Eintreten für den Kult, seine Kritik von

Lässigkeit und Verderbtheit der den Tempel verachtenden Priester

zur Grundlage. Aussergewöhnlich sind Gesten und Attribut des mit

spitzem Hut als Jude bezeichneten vorderen der beiden Männer,

welcher seine Lanze ins Herz Christi stösst, während er mit der Linken

ein Ährenbündel hält. Dieses steht für das »panem pollutum«,

während weiter rechts Teile aus dem Relief weggefallen sind, die

wohl Tieropfer nach Mal 1,8 dargestellt haben. Das Ährenbündel ist

in erster Linie das Attribut des Brudermörders Kain. Hieronymus

wirft in seinem langen Kommentar zu Mal 1,7 den Priestern vor,

sie würden Kain in seinem Hochmut gegen Gott nachleben und

zitiert dazu das Opfer der Brüder nach Gen 4.148 Die Lanze steht für

Mal 1,6: »Und ihr fragt noch: »Wieso haben wir deinen Namen

verachtet?-« Die Roda-Bibel, die »Bible moralisée«l4<) und die Hamilton-

Bibel illustrieren jeweils die Einleitung, Mal 1,1, die Mahnrede an

die Juden. Einzig in der neapolitanischen Alife-Bibel erscheint das

auf dem Altar brennende Tier nach 1,8 als Ermahnung zum reinen

Opfer, während davor Kain seinen Bruder erschlägt (Abb. 25).150

Hinter der bemerkenswerten Darstellung stehen zwei bedeutende

Stellen des Evangelisten Johannes, nämlich 7,37-39 und 19,34—

37, der Durchbohrungsbericht: »... und sie werden hinschauen auf

ihn, den sie durchbohrt haben, und um ihn klagen«.151 Das Herz Jesu

ist nicht nur sein Herz schlechthin, sondern das wegen der Sünden

der Menschen durchbohrte Herz. Der durchbohrte Jesus gilt nach

Joh 7,38 als Quelle des Heilswassers, da aus seinem Leib »Ströme

lebendigen Wassers fliessen« werden. Sein Leib (soma) ist der neue

messianische Tempel, der dem alten steinernen entgegengesetzt

ijxKiti fctrmcmtoBcuiem(bünimr
rem auetoiaœncsTxCn.Q'ftomri
Ttftrucn fmnu0.f;teurenrrecot fic;
TtrtracmfmirJjotconsafauuuft
flf^tî^îîîfHnil,llccnblinnu örum
Abb. 25: Alife-Bibel, Löwen, Universitätsbibliothek, Ms. 1, fol. 236, Maleachi, Kain tötet
Abel.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 67



Abb. 26: Amiens, Kathedrale, Honoratusportal, linker Bogenlauf: neutestamentarische Figuren, Propheten, Patriarchen und Engel.

68 Andreas Bräm



wird. Der Bericht endet damit (Joh 19,34), dass der Evangelist

bezeugt, wie aus der Seite (pleura) des gekreuzigten Jesus Wasser

und Blut entströmen. In diesem Bild, in dem »Jesus sich und seine

Heilsbedeutung voll offenbart«, berichtet der Evangelist als einziger

der Synoptiker detailliert von der Durchbohrung Jesu und von
dem Strömen von Blut und Wasser, den Zeichen für die sühnende

und lebensspendende Bedeutung des Kreuzestodes und Symbolen

für die Sakramente der Eucharistie oder der Taufe, beide zusammen

Bild für die geschehene Erlösung.152 Die Wasserverheissung

Jesu nach Joh 7,37f. stellt den Leib des Auferstandenen als ständig

sprudelnde Quelle des endzeitlichen Wasserstromes dar, dazu ist

er jener ezechielische Tempel, auf den Jesus beim Laubhüttenfest

angespielt hatte.1" Die Kirche selbst ist der mystische Leib Christi,

das Heil und die Gnade strömen aus ihr hervor; dies kommt auch

in Col 1,24 (»pro corpore eius quid est ecclesia«) zum Ausdruck. Die

geöffnete Seite ist Symbol der Hingabe Christi an die Menschen,

nach Augustinus hat er aus der Seite, aus Wasser und Blut, die

Kirche, seine Braut, gebildet.154 Wie die Jungfrau ist die Kirche Tochter

Christi: Dies ist in der »Bible moralisée« mit der aus der Wunde des

Gekreuzigten steigenden Ecclesia dargestellt.155

Die frevlerischen Priester stehen im Kontrast zu Hosea an der

Südecke: Die Fehlbaren - hier die nicht diensttaugliche Priesterschaft

- werden zurückgewiesen, während den Sündigen vergeben

werden kann. Am Honoratusportal erscheint Malachias ein Engel,

nach Mal 3,1 der Wegbereiter: Dieser steht zwischen Johannes dem

Täufer und dem Evangelisten Markus nach Mk 1,2 (Mt 11,10) und

vermittelt damit zwischen den beiden Testamenten.156

Die Amienser Prophetenreliefs sind nicht einseitig auf die Endzeit

zu beziehen, sondern bringen in demselben Umfang weitere
überzeitliche theologische Vorstellungen zum Ausdruck, ferner die

zeitgenössische Kirchenpolitik und Pastoraltheologie. Jesaja und

Ezechiel stehen mit den Attributen Zange und Rad, dazu der von ihnen

in die Höhe führenden Wurzel Jesse, für die Typologie der beiden

Testamente. Dass sie an prominentester Stelle stehen, überrascht

nicht, denn dem Weltgericht liegen neben der Offenbarung die

prophetischen Visionen des Alten Testamentes zu Grunde. Die zwei

scharfen Schwerter des Gerichtschristus im Tympanon sind in

diesem Sinne in Anlehnung an mittelalterliche Apokalypsekommentare

»die beiden Testamente«.157 Gerichtstypologisch zu deuten sind

das Gürtelgleichnis des Jeremias, die Naturkatastrophen in Joel,

der Gottesspruch in Arnos; ferner ist Ninives Untergang in Nahum

ein Endzeitmodell. Metaphern der Auferstehungshoffnung stehen

am Hauptportal zu Daniel und zu Jeremia - und damit zu beiden

Seiten des Richterchristus -, weiter erscheinen sie in Obadja und

Jona und halten somit den Gerichtstypologien fast die Waage.

Auf den Kult zu beziehen sind der Frevel des Belsazar im

Danielrelief, der die hungernden Propheten mit Broten versorgende

Obadja und die einzigartigen Maleachi-Reliefs. Sie stehen

im Zusammenhang mit der Diskussion um Eucharistie und Messe

in der Zeit um 1200, galt es doch, den die Sakramente gesamt-

Abb. 27: Amiens, Kathedrale, Honoratusportal, rechter Bogenlauf: Engel, Patriarchen,

Propheten und neutestamentarische Figuren.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 69



Abb. 28: Amiens, Kathedrale, Honoratusportal, Scheitel der Archivolten.

haft ablehnenden Katharern auch in diesem Bereich entgegenzuhalten.

So schrieben die Pariser Synodalstatuten unter Eudes de

Sully (1195-1208) die Erhebung der konsekrierten Hostie vor und

am vierten Laterankonzil stand die Transsubstantiation neben der

Bekämpfung der Katharer und der Stellung der Ehe im Zentrum des

Interesses.158 Den sakramentalen Aspekten des bischöflichen Amtes

widmete sich Innozenz III. in einem eigenen Traktat: »De missarum

mysteriis«.159

Zahlreich sind Gebäude- und Stadtallegorien, so Ninive in Jona

und Nahum, dazu in Zephanja die zerstörte und von wilden Tieren

bewohnte Hauptstadt des assyrischen Reiches mit dem Palast,

welcher dem wiederaufgebauten Tempel von Jerusalem in Haggai am

Firminusportal gegenübergestellt ist. In Zephanja durchsucht Gott

Jerusalem mit einer Leuchte und Micha schaut die Stadt, während

sich in Haggai der zerstörte und der wiederaufgebaute Tempel

gegenüberstehen. Jerusalem ist Symbol der ecclesia universalis, im

sensus allegoricus die über die Erde zerstreute Kirche. Am

bedeutendsten sind am Hauptportal die Gottesvision Jesajas über dem

Tempel und Ezechiels Weissagung zunächst den Aposteln. Damit

sind alle Gebäudeallegorien in den Reliefs präsent, mit Ausnahme

des Tabernakels des Bundeszeltes, der im Marienportal und im

Firminusportal über den Trumeaufiguren steht, sowie des

Himmlischen Jerusalem, des Gebäudes, das nach Off 21,3 gemeinsam mit
dem Christus der zweiten Parusie aus dem Himmel herabkommt und

das im Gebäude mit den sieben Fenstern über dem Richterchristus

dargestellt ist.160 Der Grundgedanke des neuen Jerusalem, der sich

aus der Apokalypse und aus der Beschreibung des alttestamentli-
chen Tempels in Jerusalem ableitet, wurde in der christlichen

Interpretation auf den Kirchenbau bezogen-. Die »materialis ecclesia

nimmt ihre formae origo und institutio vom tabernaculum Moysi
und vom templum Salomonis her«, ein Bezug, der in der Patristik

und von zahlreichen mittelalterlichen Autoren abgehandelt worden

ist,161 zuletzt von Pierre de Roissy, seit 1208 Kanzler der Schule

von Chartres.162

Der Tempel ist sowohl Vorbild - da er die von Gott selbst

gewählte Wohnung ist - als auch aufgehobene Präfiguration der

christlichen Kirche. In Ezechiel erläutert dem Propheten ein

übermenschlicher »erzgestaltiger« Führer den neuen Tempel, die

Tempelordnungen und -Satzungen, mit dem Auftrag der Verkündigung an

das Volk Israel. Grundlage für eine Auslegung nach dem vierfachen

Schriftsinn bietet der Kommentar des Hieronymus zur Tempelvision

des Ezechiel-. Litterai ist die Kirche der Tempel Salomos, typologisch
Christus oder Maria, tropologisch die Gemeinschaft der Gläubigen

und anagogisch das Himmlische Jerusalem. Die christliche Kirche

ist der neue Tempel, in dem Christus nach Hebr 9,11 und 9,24

Hohepriester ist. Dieser ist in Amiens der inkarnierte Logos als Garant

der Einheit der himmlischen und irdischen Kirche.16' Er erscheint mit

der Schnur des Baumeisters, vergleichbar dem Gott des Arnos mit
der Maurerkelle, und ist damit auf die sich im Bau befindliche Kathedrale

hin aktualisiert. Neben die organologische Metapher vom Leib

tritt die architektonisch-funktional gedachte vom Bau.

70 Andreas Bräm



Bedeutend sind ferner ekklesiologische und christologische

Aspekte der Prophetenreliefs in vorderster Front, denn die Ungläubigen

werden in die Gemeinschaft aufgenommen, gemäss Paulus,

Eph 2,18-22: »Denn durch ihn haben wir beide den Zutritt in einem

Geist beim Vater. So seid ihr nun nicht mehr Fremde und Beisassen,

sondern ihr seid Mitbürger der Heiligen und Hausgenossen Gottes,

aufgebaut auf dem Grund der Apostel und Propheten.«

Antihäretisch ist das Programm im Sinne der dogmatischen

Abgrenzung und Verurteilung durch das Vierte Laterankonzil von 1215,

denn die Katharer leugneten neben der Inkarnation auch die Eucharistie

und die Kirche als Institution, und sie bestritten, dass Gottes

Wort und Heilsplan bereits im Alten Bund gewirkt haben, Themen,

die von zahlreichen Autoren theoretisch aufgegriffen wurden.164 Die

Amienser Skulpturen sind grossteils unter dem 1223-1236 amtierenden

Gauffroy d'Auge und nicht unter dem Gründungsbischof und

Teilnehmer des Laterankonzils Evrard de Fouilloy (1211-1222) ausgeführt

worden; die Beschlüsse des Konzils sind aber spürbar, d. h.

es wurde wohl ein Bildprogramm realisiert, für das die Konzeption
bereits unter Bischof Evrard erarbeitet worden ist.165

In den zahlreichen Handlungsbildern tritt der prophetische
Charakter der Personen hinter dem Wert des ins Bild gesetzten
Geschehens und seiner Bedeutung als Typus oder Paradigma
zurück. Die Propheten als Vertreter des Alten und Künder des Neuen

Bundes sind zu symbolischen, narrativen oder typologischen
Zeugnissen geworden.

Die Ausweitung der Bilderzyklen auf Augenhöhe der Gläubigen,

ihre Ausrichtung auf Kirchenpolitik und Pastoraltheologie ist

wohl ein Reflex auf das Interdikt über das Königreich, musste doch

ein Grossteil der liturgischen Handlungen in die Vorhallen oder

ins Freie, vor die Portale verlegt werden.166 Die Propheten sind in

Übereinstimmung mit den Lehren Innozenz' III. in voller Zahl als

Vertreter des göttlichen Heilsplans präsent, ihre Bedeutung für die

kirchliche Lehre und die Notwendigkeit der bischöflichen Ordnung,

normativ und nachzuahmend, kommt in den einzigartigen Reliefzyklen

deutlich zum Ausdruck.

Abgekürzt zitierte Literatur

Durand 1901-1903

Durand, Georges, Monographie de leglise Notre-

Dame, cathédrale d'Amiens, 2 Bde., Paris/Amiens

1901-1903.

Katzenellenbogen 1952

Katzenellenbogen, Adolf, The Prophets on the West

Façade of the Cathedral at Amiens, in: Gazette des

Beaux-Arts 94, 1952, S. 241-260.

De Laborde 1911-1927

De Laborde, Alexandre-Léon Joseph, La bible

mora Usée conservée à Oxford, Paris et Londres:

reproduction intégrale du manuscrit du XIIP siècle,
5 Bde., Paris, 1911-1927.

Medding 1930

Medding, Wolfgang, Die Westportale der Kathedrale

von Amiens und ihre Meister, Augsburg 1930.

Murray 1996

Murray, Stephen, Notre-Dame, Cathedral ofAmiens,

Cambridge 1996.

Sauerländer 1970

Sauerländer, Willibald, Gotische Skulptur in Frankreich

1140-1270, München 1970.

Schlink 1991

Schlink, Wilhelm, Beau Dieu von Amiens. Das

Christusbild der gotischen Kathedrale, Frankfurt 1991.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 71



Für Hinweise danke ich Jean Wirth, Pierre Alain Mariaux,

François Boespfiug und Peter Cornelius Claussen. Zitiert

wird nach der Zürcher Bibel, Zürich l81982, und nach der

Biblia Sacra iuxta vulgatam versionem, Stuttgart M983.

1 Durand 1901-1903, S. 342-365; Katzenellenbogen

1952, S. 241-260; Aubert, Marcel, Les prophètes de la

façade occidentale de la cathédrale d'Amiens, in.
Recueil de travaux offerts à M. Clovis Brunei, Bd. 1,

Mémoires et documents publiés par la Société de

l'École des Chartes 12, 1955, S. 64—73. Katzenellenbogen

hat dabei in unzulässiger Weise versucht, die

Reliefs nach dem Standardkommentar des

Hieronymus einseitig auf das Gericht hin zu interpretieren.

Zuletzt hat sich Wilhelm Schlink mit der

Amienser Skulptur befasst: Schlink 1981 und ders.,

Planung und Improvisation an der Westfassade der

Kathedrale von Amiens, in-. Studien zur Geschichte

der europäischen Skulptur im 12./13. Jahrhundert,

hrsg. von Herbert Beck/Kerstin Hengevoss-Dürkop,
2 Bde., Frankfurt 1994, Bd. 2, S. 75-85. Ferner:

Medding 1930; Sauerländer 1970, v. a. S. 142-148;

Erlande-Brandenburg, Alain, Le septième colloque

international de la Société Française d'Archéologie:
La Façade de la Cathédrale d'Amiens, in-. Bulletin

Monumental 135, 1977, S. 253-293. Zuletzt: Sauerländer,

Willibald, Reliquien, Altäre und Portale, in-,

Kunst und Liturgie, Beiheft zum Römischen Jahrbuch

der Bibliotheca Hertziana 33, 1999/2000, S. 121-134,

v. a. S. 130-134. Zu den Beziehungen der Skulpturen

von Amiens und Reims: Kurmann, Peter, La façade

de la cathédrale de Reims, 2 Bde., Lausanne/Paris

1987. Monographisch zuletzt: Murray 1996. Ferner

hat John Ruskin einige schöne Zeilen über Amiens

geschrieben: Ruskin, John, The Bible ofAmiens. Our

Fathers Have Told Us. Sketches in the History of
Christendom for Boys and Girls who have been held

at its Fonts, Orpington 1884 (auch in: ders., Collected

Works, Bd. 33, London 1908).

2 Die Diskussion um die Datierung der Westfassade ist

jüngst in Bewegung geraten, denn während von den

Pionieren der Forschung, etwa Durand 1901-1903,

Bd. 1, S. 30, die Jahre 1220/25-1235 in Vorschlag

gebracht wurden, ist sie jüngst um ein Jahrzehnt

nach unten hin korrigiert worden, in dem Sinn, dass

nicht vor 1236 mit der Fassade begonnen worden

sei (Erlande-Brandenburg 1977 Iwie Anm. 11, S. 262;

vgl. auch Foucart, Jacques, L'église Saint-Firmin-Ie-

Confesseur et la cathédrale d'Amiens, in: Cahiers

archéologiques de Picardie 7, 1980, S. 301-310).

3 Dies hat schon Panofsky erkannt: Panofsky, Erwin,

Über die Reihenfolge der vier Meister von Reims, in:

Jahrbuch für Kunstwissenschaft 1927, S. 55-82, v. a.

S. 58.

4 Katzenellenbogen 1952, S. 241. Zum Pariser Annen¬

portal: Sauerländer, Willibald, Die kunstgeschichtliche

Stellung der Westportale von Notre-Dame in
Paris. Ein Beitrag zur Genesis des hochgotischen

Stiles in der französischen Skulptur, in-. Marburger

Jahrbuch für Kunstwissenschaft 17, 1959, S. 1-56.

5 Claussen, Peter Cornelius, Chartres-Studien. Zur

Vorgeschichte, Funktion und Skulptur der Vorhallen,

Wiesbaden 1975; Büchsei, Martin, Die Skulptur des

Querhauses der Kathedrale von Chartres, Berlin

1995; Boerner, Bruno, Par Caritas par meritum.

Studien zur Theologie des gotischen Weltgerichtsportals

in Frankreich - am Beispiel des mittleren

Westeingangs von Notre-Dame in Paris, Freiburg
1998.

6 Sauerländer 1970, S. 144.

7 Medding 1930, S. 32.

8 Sauerländer 1970, S. 113-121, 132-138; für die Reimser

Figur Taf. 204.

9 Die Reihenfolge der Vulgata entspricht jener des

hebräischen Textes mit dem einzigen Unterschied,

dass Sacharja in letzterem am Schluss steht. Die

Leserichtung in Amiens hat nach Schlink die hebräische

Schrift zur Voraussetzung (Schlink 1981, S. 129).

10 Sauerländer 1970, S. 146.

11 Ebd., S. 132-135.

12 Ambrosius, De Excessu Fratris sui Satyri lib. II, PL 16,

1406.

13 Bedeutend ferner Apg 17,31 mit der Aussage, dass

Jesus zum Richter der Lebenden und Toten eingesetzt

ist (Grässer, Erich, Die Parusieerwartung in

der Apostelgeschichte, in: Kremer, Jacob iHrsg.l, Les

Actes des Apôtres. Traditions, rédaction, théologie,

[Biblioteca Ephemeridum Theologicarum Lovanien-

sium XLVIII1, Löwen 1979, S. 99-127, v. a. S. 104).

14 S. Hieronymi presbyteri opera, Commentariorum

in Esaiam libri, hrsg. von Marcus Adriaen, (Corpus

Christianorum Series Latina 73), Turnhout 1963, Bd. 1,

S. 2.

15 Glass, Dorothy F., Prophecy and Priesthood at

Modena, in-, Zeitschrift für Kunstgeschichte 63,

2000, S. 326—338, hier S. 326. Zur neueren Literatur

Poeschke, Joachim, Die Skulptur des Mittelalters in

Italien. Romanik, München 1999, passim. Propheten

stehen an den Domen von Cremona, Ferrara, Verona

und am Nordportal des Baptisteriums von Parma.

16 Breit angelegte Untersuchungen fehlen denn auch

weitgehend; vgl. aber Sevrugian, Petra,

Prophetendarstellungen in der frühchristlichen Kunst, in:

Frühmittelalterliche Studien 26, 1992, S. 65—81;

Künstle, Karl, Ikonographie der christlichen Kunst,

2 Bde., Freiburg 1926-1928, Bd. 1, S. 303-308; Mâle,

Emile, L'art religieux du XIIe siècle en France, Paris

71966, S. 143; ders., L'art religieux du XIIIe siècle en

France, Paris 91958, S. 10, 55; Réau, Louis,

Iconographie de l'art chrétien, Paris 1955-1959,

Bd. Il, 1, S. 343-419. Ereignisfolgen finden sich in

wenigen romanischen Bibeln, so in den Bibeln von

Lobbes, Stavelot, Winchester, Lambeth Palace und

Admont (vgl. Cahn, Walter, La Bible romane,

Freiburg 1982, passim). Ein illuminierter
Prophetenkommentar des Hieronymus, entstanden um 1130 in

Cfteaux, ist Dijon, Bibliothèque Municipale, Ms. 132.

Auf dem Titelblatt überreicht Hieronymus den Codex

an Marcella, die von Principia begleitet ist, daneben

sind weitere Szenen abgebildet (Zaluska, Yolanta,

Manuscrits enluminées de Dijon, Paris 1991, Nr. 32,

S. 71-74; Lowden, John, Illuminated Prophet Books.

A Study of Byzantine Manuscripts of the Major and

Minor Prophets, University Park, Pennsylvania, 1988;

Glass, Dorothy F., Pseudo-Augustine. Prophets and

Pulpits in Campania, in-. Dumbarton Oaks Papers 41,

1987, S. 215-226).

17 Die Texte beziehen sich auf nahe stehende Mosaiken,

so Hosea auf die Auferstehung Christi, David und

Salomo auf das Jüngste Gericht, Micha und Nahum

haben allgemein eschatologische Bezüge, Joel

bezieht sich auf Pfingsten, den Tag der Kirchweihe

von Cefalü, Arnos auf Davids Wiedereinsetzung,

Obadja auf das Haus Jakobs und Jona auf des

Kirchenstifters Rogers II. wundersame Errettung aus

einem Sturm. Die Texte auf den Schriftbändern sind

aus Hosea 6,2—3, Apg 2,17 (zu Joel), Arnos 9,13—14,

Obadjah 1,17, Jonas 1,1, Micha 1,2 und Nahum 1,4

(Borsook, Eve, Messages in Mosaic. The Royal

Programmes of Norman Sicily II130-11871,

Woodbridge 1990, S. 14-15).

18 Hier sind es Jeremia (mit Text aus Baruch 3,36),

Jesaja (Jes 7,14), Sacharija (Sach 9,9), Daniel (Dn 7,9),

ferner David, Moses, Elisa und Elias (Demus,

Otto, The Mosaics of Norman Sicily, London 1950,

S. 87-88).

19 Jesaja mit einem Text aus Mt 1,23 nach Is 7,14,

Ezechiel mit Baruch 3,35, Jeremia mit Ez 44,2, Jonas

mit Jon 2,2, Daniel mit Dn 2,45, Sacharja mit Sach 9,9

sind neben den Patriarchen und Königen Moses, Elia

und Elisa, David und Salomo sowie neben Johannes

dem Täufer und den vier Evangelisten in den 16

Standfiguren in der Kuppel dargestellt; dazu kommen

Habakuk, Obadja, Malachias, Hosea, Arnos und

Zephanja im Register darunter in Medaillons, ferner

Micha und Nahum. Von den kleinen Propheten

fehlen Joel, Haggai und Habakuk. Für die

entsprechenden Texte Borsook 1990 (wie Anm. 17), S. 46—47.

20 Demus 1950 (wie Anm. 18), S. 1-177. Jüngst wurde

pauschal eine Rückkehr zu den Propheten im 12.

Jahrhundert zum Zweck der Typologie postuliert:

Caillet, Jean-Pierre, La réappropriation du

prophétisme par les imagiers chrétiens du XIIe

siècle, in: Le monde de la Bible 131, 2000, S. 47-53.

21 Es erscheinen nur die Hälfte der kleinen Propheten.

Die auf dem südlichen Bogen stehenden sind mit

der Inkarnation und dem Gericht mit dem

Pantokrator in der Apsis in Zusammenhang zu

setzen. Drei weitere mit Prophetien zum Königtum

sind auf Wilhelm II. zu beziehen. Dargestellt sind

Habakuk (mit Hab 3,2-10), Jeremia (mit Jer 17,7),

Arnos (mit Am 9,13), Obadja (mit Ob 1,2), Joel (mit

Joel 2,12), dazu Jesaja mit einer Inkarnationsprophe-

tie (Jes 7,14), dieser in der Nachbarschaft der

Verkündigung; ferner Jakob mit Gn 49,10, Sacharja

mit Lk 1,79, Maleachi (mit Mal 3,1), Jona (mit Jon 4,2),

Ezechiel mit Jes 6,1, Moses mit Dt 18,15 und Daniel

mit einer weiteren Anspielung auf die Inkarnation

(Dn 10,16; Borsook 1990 [wie Anm. 171, S. 75-76).

22 Eine umfassende Untersuchung fehlt bisher (vgl.

Anm. 16).

23 Neuss, Wilhelm, Die katalanische Bibelillustration

um die Wende des ersten Jahrtausends und die

altspanische Buchmalerei, Bonn/Leipzig 1922; Klein,

Peter K., Date et scriptorium de la bible de Roda.

Etat des recherches, in-. Cahiers de Saint Michel de

Cuxa 3, 1972, S. 91-102.

72 Andreas Bräm



24 Aubert, Marcel/Grodecki, Louis/Lafond, Jean/Verrier,

Jean, Les Vitraux de Notre-Dame et de la Sainte-

Chapelle de Paris, (Corpus Vitrearum Medii Aevi,

France, 1), Paris 1959: Daniel S. 215-216, Ezechiel

S. 218-228, Jeremia S. 229-240.

25 Seidler, Martin, Studien zum Reliquienschrein des

Heiligen Heribert in Deutz (Stadt Köln). Rekonstruktion

seiner Entstehung, Diss. Univ. Bonn 1995;

Schnitzler, Hermann/Bloch, Peter, Der Meister des

Dreikönigen-Schreins, Ausst.-Kat. Erzbischöfliches

Diözesan-Museum in Köln, Köln 1964; Buschhausen,

Helmut, Der Verduner Altar. Das Emailwerk des

Nikolaus von Verdun im Stift Klosterneuburg, Wien

1980.

26 Es sind dies die so genannte Holkham-Hall-Bibel,

London, British Library, Ms. Add. 47672, eine
neapolitanische Bibel von etwa 1310, die Wiener Bibel, Wien,

Österreichische Nationalbibliothek, Cod. 1191, eine

Neapolitaner Vulgata aus der Zeit um 1345, und die

Hamilton-Bibel, Berlin, Kupferstichkabinett, Ms. 78

E 3, eine Neapolitaner Handschrift von etwa 1350. Zu

diesen Bibeln Andreas Bräm, Neapolitanische

Bilderbibeln des Trecento. Ein Beitrag zur Anjou-

Buchmalerei, Unpublizierte Habilitationsschrift,

Freiburg i. Br. 2002.

27 Die Palme als Attribut geht vermutlich auf die

Restaurierung von Théophile Caudron (1805-1848)

zurück, denn ursprünglich hat der Prophet, der mit

dem rechten Zeigfinger auf das Schriftband weist,

wohl als Werkzeug seines Martyriums die Säge

getragen.
28 Hieronymus, Commentarii in Isaiam-. »Quidam

Latinorum duo Seraphim vetus et novum Instrumen-

tum intelligunt, quae tantum de praesenti saeculo

loquuntur« (PL 24, 96-97).

29 Rupert, De Trinitate. In Isaias liber. »Quid sit

Dominum sedere super solium excelsium -Ego vidi

Dominum sedentem super solium excelsum et

elevatum,« id est vidi in spiritu, vidi prophetali oculo

Dominum omnium Jesum Christum propter

passionem mortis, gloria et honore coronatum,

super omnes coelos elevatum, et receptum in

paternae dexterae concessum« (PL 167, 1299). Zur

Majestas Domini: Schrade, Hubert, Die romanische

Malerei. Ihre Majestas, Köln 1963, v. a. S. 11-58.

30 In der Jesaja-Vision gängig seit dem 9. Jh.; wohl

erstmals in dem Traktat des Constantin von

Antiochien, Rom, BAV, Cod. gr. 699, fol. 72v.

31 In Reliefs über dem Tympanon mit der Verkündigung

und der Geburt, darunter Anbetung der Könige,

Darbringung im Tempel und Taufe (Swiechowsky,

Zygmut, Sculpture romane dAuvergne, Clermont-

Ferrand 1973, S. Ill—152). Weit verbreitet ist die Vision

in der byzantinischen Buchmalerei, erstmals in dem

Cosmas Indicopleustes, erhalten in drei Kopien,
wobei die vatikanische Handschrift Vat. gr. 699,
fol. 12, aus dem 9. Jh. als deren älteste nach

mehreren Autoren ein Original aus der Mitte des

6. Jh. überliefert. Hier erscheint bereits die Vision in

Verbindung mit der Reinigung der Lippen

(Weitzmann, Kurt, Die Byzantinische Buchmalerei

des 9. und 10. Jahrhunderts, Berlin 1935, S. 4f., 37,

58-59; zuletzt Sörries, Reiner, Christlich-antike

Buchmalerei im Überblick, Wiesbaden 1993, S. 143—

146). Frühe westliche Bilder stehen nur im

karolingischen Sakramentar von Paris und in der

Bibel von S. Paolo fuori le mura. Eine Untersuchung

zu den Theophanien im Alten Testament ist

angekündigt von François Boespflug.

32 Paris, BNF, lat. 11560, fol. 104, 105v. Der bei weitem

umfangreichste Jesaja-Zyklus der »Bible moralisée«

umfasst auf 33 Blättern 132 Medaillons (vgl. De

Laborde 1911-1927, Taf. 321-353).

33 Die Moralisierung in lat. 11560, fol. 105v, lautet:

»Unde hoc significat quod seraphim, id est, duo

testamenta illuminant ecclesiam quia per ilia

cognoscitur Deus.«

34 Insbesondere was die Zusammenstellung der beiden

Szenen betrifft (Weitzmann, Kurt, The Ode Pictures

of the Aristocratic Psalter Recension, in: Dumbarton

Oaks Papers 30, 1976, S. 65-84, v. a. S. 74-76). Es

fehlt in der oberen Hälfte der Visionär, dazu thront

Christus in der Glorie. Die Lippenreinigung erscheint

auch in den Homelien des Jacobos Kokkinobaphos,

Paris, BNF, gr. 1208, und in der Sacra Parallela, Paris,

BNF, gr. 923, fol. 39v, allerdings ohne Kohle. Die

beiden Handschriften in Bamberg, Staatsbibliothek,

Bibl. 22 mit Daniel- und Hohelied-Kommentar sowie

Bibl. 76 mit Jesaja-Kommentar enthalten drei

Miniaturen-Doppelseiten mit Daniel, Jesaja und

Hohelied-Szenen, die den Texten fol. 21 v/22, fol. 4v/5

und fol. 10v/ll vorausgehen. Die berühmte

ganzseitige Vision des Propheten, die thronende

Majestas, umgeben von sechs Seraphim, hat

bekanntlich das Bild von der Reichenauer

Buchmalerei massgeblich geprägt (allgemein Mayr-

Harting, Henry, Ottonische Buchmalerei, Stuttgart/
Zürich 1991, S. 227-232). Gottesvision und Lippenreinigung

in Kombination auch in der Roda-Bibel,

Bd. III, fol. 2v und in der Hamilton-Bibel (siehe dazu

Anm. 26), fol. 259v.

35 Hieronymus, Commentarii in Isaiam-. »Quidam

nostrorum forcipem, quo calculus comprehenditur,

duo Testamenta putant, quae inter se Spiritus sancti

unione sociantur« (PL 24, 99). »Ex quo intelligimus

altare Dei plenum esse carbuocolis, hoc est, ignitis
calculis et prunis peccata purgantibus. Unde

scriptum de Deo legimus: Carbones succensi sunt ab

eo (Psal. XVII, 9)« (PL 24, 93).

36 Paulus erinnert in Rom 15,12 an den Erlöser aus dem

Hause David nach der Weissagung des Jesaja. Im

Bild dargestellt um 1150 in der Lambeth-Bibel,

London, Lambeth Palace Library, Ms. 3, fol. 198.

37 Neben der Heilung des Königs Hiskias nach Is 38-39

ist ferner das apokryphe Zersägen als Martyriumsdarstellung

des Propheten verbreitet (Bernheimer,

Richard, The Martyrdom of Isaias, in: Art Bulletin 34,

1952, S. 19-34).

38 Zur Interpretation des Baldachins zuletzt Haussherr,

Rainer, Tempium Salomonis und Ecclesia Christi. Zu

einem Bildvergleich der Bible moralisée, in:
Zeitschrift für Kunstgeschichte 31, 1968, S. 101—121.

39 Keel, Othmar, Jahwe-Visionen und Siegelkunst. Eine

neue Deutung der Majestätsschilderungen in Jes 6,

Ez 1 und 10 und Sach 4, Stuttgart 1977.

40 Fohrer, Georg, Das Buch Jesaja, 1. Bd, Kap. 1-23,

Zürich/Stuttgart 21966.

41 Wendenbourg, Dorothea, Die alttestamentlichen

Reinheitsgesetze in der frühen Kirche, in: Zeitschrift
für Kirchengeschichte 95, 1984, S. 149-170;

Angenendt, Arnold, »Mit reinen Händen«. Das Motiv
der kultischen Reinheit in der abendländischen

Askese: Herrschaft, Kirche, Kultur, in: Beiträge zur
Geschichte des Mittelalters. Festschrift Friedrich

Prinz, hrsg. von Georg Jenal, Stuttgart 1993, S. 297-
316. Hieronymus, Commentarii in Isaiam: »Et Salvator

in Evangelio: Ignam veni mittere super ferram (Luc.

XII, 49)« (PL 24, 93). Vgl. auch 1 Kor 3,13: »... denn der

Tag [des Gerichts] wird es kundmachen, weil er sich

in Feuer offenbart; und wie eines jeden Werk

beschaffen ist, wird das Feuer erproben.«
42 Nach Ez 1,1—3,15. Hieronimus, Commentarii in

Ezechielem-. »Rota quoque in rota, vel duorum

iunctura testamentorum est« (PL 25, 27-28). Rabanus

Maurus, Allegoriae in sacram scripturam-. »Rota est

Vetus et Novum Testamentum, ut in Ezechiele: -Rota

in medio rotae«, id est, Novum Testamentum in

Veteri praesignatum« (PL 112, 1041); Neuss, Wilhelm,
Das Buch Ezechiel in Theologie und Kunst, o. 0. 1912.

43 »Rota in rota significat novum testamentum quod est

in veteri testamento ...« Die »Bible moralisée«,

fol. 183—203v, zeigt auf 21 Blättern 84 Medaillons zu

Ezechiel (De Laborde 1911-27, Taf. 407-427).

44 Ez 40-48 (Zimmerli, Walter, Ezechiel. 2. Teilband,

Ezechiel 25-48, Neukirchen-Vluyn 21979, S. 992-
995).

45 Gregor, Homiliae in Ezechielem-. »Redemptor itaque

noster, pro nobis misericorditer incarnatus, quasi in

porta stetit« (PL 76, 941).

46 In der Vulgata, Ez 40,3, ist von einem Strick und

einem Rohr die Rede: »... et ecce vir cuius erat

species quasi aeris et funiculus lineus in manu eius

et calamus mensurae in manu eius stabat autem in

porta«. Gregor, Homiliae in Ezechielem-. »Quisquis in

porta stat, ex quadam parte intus est, ex quadam

vero foris, quia aliud ejus foris aspicitur, aliud intus

absconditur. Redemptor itaque noster, pro nobis

misericorditer incarnatus, ante humanos oculos,

quasi in porta stetit, quia et per humanitatem

visibilis apparuit, et sese invisibilem in divinitate

servavit« (PL 76, 941).

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 73



47 Roloff, Jürgen, Irdisches und himmlisches Jerusalem

nach der Johannesoffenbarung. Zion, Ort der

Begegnung, in: Festschrift für Laurentius Klein zur

Vollendung des 65. Lebensjahres, hrsg. von

Ferdinand Hahn u. a., (Bonner Biblische Beiträge

90), Bodenheim 1993, S. 85-106. Zur Darstellung im

Tympanon Schlink 1991, S. 46, 76, 88.

48 Hieronymus, Commentarii in Ezechielem: »Caemen-

tariorum autem, vel angelorum qui Dei imperio

ministrabant, vel Moysi, et omnium prophetarum,

atque apostolorum, qui aedificant civitatem Dei, et

adjutores vel ministri sunt Dominicae voluntatis.

Unde et Paulus apostolus loquebatur-. Dei

agricultura, Dei aedificatio sumus (I Cor. III, 9),

quodque sequitur: Et calamus mensurae in manu

ejus, désignât gratiam prophetalem, de qua scriptum

est in quadragesimo quarto psalmo: Lingua mea

calamus scribae, velocitur scribentis (Psal. XLIV, 2).

Stabat autem in porta; quia per ipsum ad Patrem

ingredimur, et sine ipso civitatem Dei intrare non

possumus, ut dignos suscipiat, indignos abjiciat. In

porta quoque judicium est. Unde et propheta dicit:

Oderunt arguentes in porta (Isa. XXIV, 24). Et in alio

loco-. Non confundetur cum loquetur inimicis suis in

porta (Ps. CXXVI, 5). Hic vir locutus est ad

prophetam, in cujus manu erat funiculus, et cujus

erat species quasi aeris, et qui calamum tenebat

manu. Locutus est ad Ezechielem verus architectus,

quem imitabatur et Paulus apostolus, dicens: Quasi

sapiens architectus fundamentum posui (I Cor. III,

10). Sapientem autem vocat architectum, ad

distinctionem illius qui stultus est, et in Zacharia

pastor insipiens appellatur...« (PL 25, 373).

49 Ohly, Friedrich, Deus geometra. Skizzen zur
Geschichte einer Vorstellung von Gott, in-, Kamp,

Norbert/Wollasch, Joachim (Hrsg.), Tradition als

historische Kraft. Interdisziplinäre Forschungen zur

Geschichte des früheren Mittelalters, Berlin 1982,

S. 1-42.

50 Schlink 1991, S. 130.

51 Gregor, Sancti Gregorii Magnii Homiliae in

Hiezechielem prophetam, hrsg. von Marcus Adriaen,

(Corpus Christianorum, Series latina CXLII), Turnhout

1971, S. 208-210.

52 Ez 40, 3: »... et introduxit me illuc et ecce vir cuius

erat species quasi species aeris«.

53 Beda Venerabiiis, De templo libro duo, hrsg. von

David Hurst, (Corpus Christianorum Series Latina

CXIXA), Turnhout 1969, S. 141-234, S. 147: »Domus Dei

quam aedificavit rex Salomon in Hierusalem in

figuram facta est sanctae universalis ecclesiae«;

ferner S. 154: »Unde et nos qui horum vitam sive

doctrinam studemus pro nostro modulo imitari
fundatos dicit apostolus super fundamentum

apostolorum et prophetarum.«
54 PL 196, 527-600; Cahn, Walter, Architecture and

Exegesis: Richard of St.-Victor's Ezekiel Commentary

and Its Illustrations, in: Art Bulletin 76, 1994, S. 53—

68.

55 Nach der Statistik für mishpat/judicium in: Le monde

de la Bible 129, 2000, S. 68, stehen von den 424

Nachweisen des AT 42 in Is, 43 in Ez und 65 in Ps.

Nach jener für tsedaqah/justitia in: Le monde de la

Bible 131, 2000, S. 70, sind von den 160 Nachweisen

im AT 36 in Is, 22 in Ez und 34 in Ps zu finden.

56 Die Roda-Bibel enthält auf fol. 19v zu Jeremia 16

Szenen in drei Kolonnen (Neuss 1922 [wie Anm. 231,

Fig. 92). Die 96 Szenen der »Bible moralisée« stehen

auf 24 Blättern (De Laborde 1911-1927, Taf. 354-406).

Unterschiedlich beurteilt wird ein Relief aus einer

Vierergruppe an der Fassade der Kathedrale von

Paris. Während Adelheid Heimann (Jeremiah and his

Girdle, in-, Journal of the Warburg and Courtauld

Institutes 25, 1962, S. 1-8) darin Jeremia am Euphrat

erkennt, interpretiert Sauerländer 1956 (wie Anm. 4),

S. 1-56, v. a. S. 9-10, die Szenen als Isaaksopfer,

Hiob und Nimrod minor und major.
57 Hieronymus, Commentarii in Jeremiam: »Cinctorium,

sive lumbare, quod Dei renibus jungitur, populus

Israel est, qui in lini similitudinem assumptus de

terra, et illotus, nec mollitudinem habuit, nec

candorem, et tarnen per illius misericordiam

adhaesit Deo« (PL 24, 392f.). Ferner wird in Origenes'

Homelien das Volk Gottes am Scheideweg, Juda und

Israel, mit dem linnenen Gürtel verglichen (Origène,

Homélies sur Jérémie, hrsg. von Pierre Husson/

Pierre Nautin, Bd. 1, iSources chrétiennes 2321, Paris

1976, S. 428-431).

58 Isidor, Allegorie quaedam scripturae sacrae.

»Nabuchodonosor rex typus diaboli fuit, qui

haereticorum plebem, erroris captivitate devictam

Jerusalem, id est de Ecclesia in Babyloniam, id est in

ignorantie confusionem abduxit« (PL 83, 116). Der

Euphrat entspricht in weiteren Kunstwerken der

Justiz, etwa in der Bronzesäule von Hildesheim

(Wesenberg, Rudolf, Bernwardinische Plastik, Berlin

1955, S. 117-150).

59 »Hoc significat quod iudei non fuerunt digni dominus

et abjecti fuerunt« (Paris, BNF, Ms. lat. 11560,

fol. 139v). Der Maler hat das Gleichnis nicht

verstanden, bringt er doch eine Schlange in der

Hand des Propheten!

60 Rabanus Maurus, Allegoriae in sacrae scripturae. »...

ut in Parabolis: >Et cingulum tradidit Chananaeo-

(Prov. XXXI, 24) quod vigorem iustitiae Dominus

dédit populo gentili« (PL 112, 896).

61 Schreiner, Joseph, Jeremia II, 2S, IS- 52, 34,

Würzburg 1984.

62 Denny, Don, The historiated initials of the Lobbes

Bible, in: Revue belge d'archéologie et d'histoire de

l'art 45, 1976, S. 3-26. Die Löwengrube ferner in

Dn 14,31-42.

63 Hieronymus, Commentarii in Danielem: »Hunc locum

quidam ad Antichristum referunt, quod imitatus

patris sui diaboli superbiam, contra Deum erectus

Sit« (PL 25, 521).

64 Die Beischrift lautet: »Hoc significat quod heretici

pervertunt sacram scripturam.« In der »Bible

moralisée« stehen auf zehn Blättern (fol. 204—213v)

40 Daniel-Szenen, verteilt auf alle Bücher (De

Laborde 1911-1927, Taf. 428-437).

65 Im Habakuk-Relief wird der Prophet nach Dn 14,33—

38 in die Löwengrube gebracht, um Daniel vor dem

Verhungern zu retten (vgl. hier weiter unten).

66 Origines, Contra Celsum: »Deinde ait magis a nobis

Danielem a leonibus illaesum adorari oportuisse,

quam Jesum, qui feritatem omnis adversarie

potestatis proculcavit et dedit nobis potestatem
calcandi supra serpentes et scorpiones et super

omnem virtutem inimici« (PL 11, 1501).

67 Rupert, De trinitate »De eversione Babylonis

Futurum autem est ut tota destruatur civitas diaboli,

et sub coelo pereat, quae civitati Dei viventis ab

initio adversata est, et usque in finem saeculi

adversari non desint. Sequitur ergo pulchro satis,

quia mystico ordine ilia quae a Medis et Persis facta

est eversio Babylonis ejus, quae cum rege suo

Hierusalem illam destruit terrenam, in qua

invocatum est nomen Dei viventis, et populum ejus

captivavit« (PL 167, 1509).

68 Medding 1930, S. 32-33 und Abb. 56. Honorius

bezieht Giedeon, den brennenden Dornbusch und

Aarons grünenden Zweig in gleicher Weise auf die

unbefleckte Empfängnis Mariae (vgl. den Text In

festo annuntiationis Mariae, PL 172, 807-1108, hier

904-905).

69 Hieronymus, Commentarii in Ezechielem: »Pulchre

quidam portam clausam, per quam solus Dominus

Deus Israel ingreditur, et dux cui porta clausa est,

Mariam Virginem intelligunt, quae et ante partum, et

post partum virgo permansit« (PL 25, 430); ebd.: »Et

exclamavit voce magna Susanna Magna vox erat,

non aeris percussione, et clamore faucium, sed

pudicitiae magnitudine, per quam clamabat ad

Dominum« (PL 25, 582).

70 Eine Studie zur Ikonographie des Propeten fehlt; vgl.

aber Kirschbaum, Engelbert (Hrsg.), Lexikon der

christlichen Ikonographie, Rom u. a. 1968, Bd. 3,

S. 358f.; Weider, Andreas, Ehemetaphorik in

prophetischer Verkündigung. Hos 1-3 und seine

Wirkungsgeschichte im Jeremiabuch, Würzburg 1993.

71 Jeremias, Jörg, Zur Eschatologie des Hoseabuches,

in: Jeremias, Jörg/Perlitt, Lothar (Hrsg.), Die

Botschaft und die Boten. Festschrift für Hans Walter

Wolff zum 70. Geburtstag, Neukirchen 1981,

S. 217-234.

72 Schulz-Rauch, Martin, Hosea undJeremia. Zur

Wirkungsgeschichte des Hoseabuches, Stuttgart
1996, S. 175-184.

73 Hieronymus, Commentarii in Hoseam-, »Vir quoque
sedet, immo exspectat adulterae poenitentiam, ut

postquam plenitudo gentium subintraverit (Rom XI),

et novissimus crediderit Israel ita ut qui fuerat

caput, vertatur in caudam (Deut. XXVIII), et cauda

vertatur in caput, tunc fiat unus grex et unus pastor«

(PL 25, 823).

74 Hieronymus, Commentarii in Hoseam: »De Salvatoris

et Ecclesiae typo in praefatiuncula diximus, quod

sumpserit sibi uxorem fornicariam, quae prius idolis

serviebat« (PL 25, 823).

75 Isidor von Sevilla, Allegoriae quaedam scripturae
sacrae-. »Oseas Christi demonstrat figuram, qui ex

fornicatione gentium assumpsit in corpore suo

Ecclesiam« (PL 83, 1140; Paris, BNF, Lat. 11560, fol. 214:

»Hoc significat quod lesus Christus desponsavit

sanctam ecclesiam quod quae repleta erat

fornicationibus gentium quod colebant ydolatriam et

falsas ymagines et Jesus Christus ex ea genuit novos

filios in baptismate et convertit incredulos ad fidem.«

Nach Ep 5,21—32 sind Christus und die Kirche die

Referenz der Ehe zwischen Mann und Frau.

74 Andreas Bräm



76 Augustinus, De ordine: »Aufer meretrices de rebus

humanis, turbaveris omnia libidinibus: constitue

matronarum loco, labe ac dedecore dehonestaveris«

(PL 32, 10 00); Brundage, James A„ Prostitution in
the Medieval Canon Law, in: Signs I, 1976, S. 825—

845.

77 Rolandus, Summa C. 32 q. I. Summa magistri
Rolandi/Papst Alexander III., hrsg. von Friedrich

Thaner, Innsbruck 1874 (Aalen 1973), S. 162.

78 »CXII Universis christi fidelibus ad quos litterae istae

pervenerint, Meretrices ducere in uxorem, pium et

meritorium est. Inter opera charitatis, que imitanda

nobis auctoritate sacrae paginae proponuntur, sicut

evangelica testatur auctoritas, non minimum est

errantem ab erroris sui semita revocare ac

praesertim mulieres voluptuose viventes et

admittentes indifferenter quoslibet ad carnis

commertium, ut caste vivant...« (Hageneder, Othmar/

Haidacher, Anton u. a., Die Register Innozenz' III. I.

Pontihkatsjahr, 1198/99, Graz/Köln 1964, S. 169-170);

Brundage 1976 (wie Anm. 76).

79 Heimbucher, Max, Die Orden und Kongregationen
der katholischen Kirche, 2 Bde., 31965, Bd. 1, S. 646-
648.

80 Gaudemet, Jean, Le mariage en occident. Les mœurs

et le droit, Paris 1987; Brooke, Christopher N. L., The

Medieval Idea of Marriage, Oxford 1989.

81 Martimort, Aimé Georges, L'Eglise en prière.
Introduction à la liturgie, Bd. 3: Les sacrements,

Tournai 1984, S. 214—216; ders., Handbuch der

Liturgiewissenschaft, 2 Bde., Freiburg 1963/1965;

Ritzer, Kurt, Formen, Riten und religiöses Brauchtum

der Eheschliessung in den christlichen Kirchen des

ersten Jahrtausends, (Liturgiegeschichtliche Quellen

und Forschungen 38), Münster 1962, S. 314; Molin,

Jean-Baptiste/Mutembe, Protais, Le Rituel du

mariage en France du XII' au XVI' siècle, Paris 1974.

82 Zu Hochzeitspforten Claussen 1975 (wie Anm. 5).

83 So in zwei Missalien des 12. Jhs. aus Amiens, Paris,

BNF, Ms. lat. 173 0 6, fol. 1-2, mit Eheordo.

84 -In facie«, »ante fores« oder »ante ianuas ecclesie«,

wie es in den Texten heisst.

85 Kap. 51; vgl. Mansi, Giovanni Domenico, Sacrorum

conciliorum nova et amplissima collectio, 31 Bde.,

Florenz/Venedig 1759-1798, Bd. 22, col. 1038. Zur

Pariser Synode: Pontal, Odette, Les conciles de la

France capétienne jusqu'en 1215, Paris 1995, S. 408-
409; Maccarrone, Michelangelo, Sacramentahtà e

indissolubilité del matrimonio nella dottrina di

Innocenzo III, in: Lateranum 44, 1978, S. 449-514.

86 Alanus ab Insulis (1125/30-1203), De ftde catholica

contra haereticos sui temporis...: »Opinio etiam

haeretici nuptias damnant... dicunt etiam conjugium
obviari legi naturae- (PL 210, 365-366).

87 Gaudemet 1987 (wie Anm. 80), S. 146.

88 Dazu Pontal 1995 (wie Anm. 85), S. 364-370; Baldwin,

John W„ La vie sexuelle de Philippe Auguste, in:

Mariage et sexualité au Moyen Age. Accord ou

crise?, hrsg. von Michel Rouche, (Cultures et

civilisations médiévales 21), Paris 2000, S. 217-229.

Einen Zusammenhang zwischen der königlichen

Eheangelegenheit und den Reliefs vermutet bereits

Schlink 1991, S. 130.

89 Hageneder, Othmar, u. a., Die Register Innocenz' III.,

5. Bd., Wien 1993, S. 9-12.

90 Augustinus, De civitate Dei, 18, 28: »Et quia ipse

quoque populus Gentium spiritualiter est in filiis

Abrahae, ac per hoc recte dicitur Israel, propterea

sequitur, et dicit: Et congregabuntur filii Juda et lilii

Israel in idipsum, et ponent sibimet principatum

unum, et ascendent a terra (Osee 1, 11). Hoc si adhuc

velimus exponere, eloquii prophetici obtundetur

sapor. Recolatur tarnen lapis die angularis, et duo illi
parietes, unus ex Judaeis, alter ex Gentibus (Ephes.

II, 14, 15, 20-22)« (PL 41, 584).

91 So in seinem Traktat über die Messopfer, De

missarum mysteriis: »Tunc accedens episcopus ad

altare, osculatur sacrum altare, significans, quod

Christus adveniens, sanctam sibi copulavit
ecclesiam« (PL 217, 807). Inkamp, Wilhelm, Pastor et

sponsus. Elemente einer Theologie des bischöflichen

Amtes bei Innocenz III., in: Aus Kirche und Reich.

Studien zu Theologie, Politik und Recht im

Mittelalter. Festschrift für Friedrich Kempf, hrsg. von

Hubert Mordeck, Sigmaringen 1983, S. 285—294;

Gaudemet, Jean, Note sur le symbolisme médiéval.

Le mariage de lévêque, in: L'Année Canonique 22,

1978, S. 71-80.

92 Während die untere Szene ein Solitär der

Prophetenikonographie ist, erscheint der verdorrte

Baum auch in der Neapolitaner Bibel in Wien, ÔNB,

Cod. 1191, fol. 325v.

93 Hieronymus, Commentarii in loelem: »Unde

convertimini ad me in toto corde vestro, et animi

poenitentiam jejunio et fletu et planctibus indicate...

Cumque hoc feceritis, redite ad Dominum Deum

vestrum, quem vobis priora peccata alienum

fecerant, nec desperitis veniam scelerum magnitu-

dine, quia magna peccata magna delebit misericor-

dia« (PL 25, 967). Kutsch, Ernst, Heuschreckenplage

und Tag Jahwes in Joel I und 2, in: Theologische

Zeitschrift 18, 1962, S. 81-94; Müller, Hans Peter,

Prophétie und Apokalyptik beiJoel, in: Theologia

Viatorum 10, 1966, S. 231-252.

94 Rupert, Commentarii in Joel. »Praedicit enim tarn

primum quam secundum Domini nostri Jesu Christi

adventum, diem magnum et horribilem- (PL 168,

205); Hugonis de S. Victore, Adnotatiunculae

elucidatioriae in Joelem prophetam: »Primo

videndum est, quod constructio eclipsim patitur.
Dicendo enim: verbum Domini, quod factum est.

Posuit vineam meam in desertum: et ficum meum

decorticavit. Ubi fit ad Deum supplex invocatio,

et calamitatis miseranda expositio, et ipsius

delendae humilis, et affectuosa deprecatio.

Babyloniorum juxta quosdam désignât in Judaeam

terribilem adventum, hostilem impetum, ferocem

animum: ubique frementem, cuncta vastantem,

universa delentem. Vel quod verius est, Assyriorum

superbiam, et ipsius gentis audacem ferociam,

sanguinis avidam, gloriae cupidam, casibus

expositam, victoriae pronam (PL 175, 321f.).

95 Vgl. Mk 13,24-32 und Lk 21,25-33.

96 Isidor, AUegoriae quaedam scripturae sacrae:

»Arnos, pastor et rusticus, Christi est typus, qui ab

officio pastorali pecorum, id est ab Hebraeorum

regimine translatus, nunc alios greges pascit in

gentibus« (PL 83, 115).

97 »Dominus de Sion rugiet et de Hierusalem dabit
vocem suam« (Paris, BNF, Ms. lat. 11560, fol. 214); De

Laborde 1911-1927, Taf. 438.

98 Paris, BNF, Ms. lat. 6, III, fol. 79v.

99 Hieronymus, Commentarii in Arnos: »Cum Dominus
de Sion et Jerusalem, de specula Ecclesiae, quae

super montem Sita latere non potest, et in qua visio
pacis est, dederit per vetus et novum Instrumentum,
et per doctores Ecclesiasticos vocem suam, et quasi
clara buccina insonuerit, tunc omnia speciosa

pastorum, id est, doctrina haereticorum lugebit
atque siccabiture« (PL 25, 994).

100 Gottlieb, Hans, Arnos und Jerusalem, in: Vetus

Testamentum 17, 1967, S. 430-463.
101 Hieronymus, Commentarii in Arnos: »... et in manu

ejus stannatio sive trulla caementarii, qua soient

superinduci parietes, et non solum pulchritudinem
accipere sed et fortitudinem contra injuriam
imbrium et creberimas tempestates« (PL 25, 1072).

»Hic stat supra murum adamantinum, id est, super
sanctos et apostolos suos, quibus donavit, ut et ipsi
adamantes vocarentur...« (PL 25, 1073). Baltzer, Klaus,
Bild und Wort. Erwägungen zu der Vision des Arnos
in Am 7:7-9, in: Text, Methode und Grammatik.

Wolfgang Richter zum 65. Geburtstag, hrsg. von
Walter Gross/Hubert Isigler/Theodor Seidl, St.

Ottilien 1991, S. 11-16.

102 Paris, BNF, Ms. lat. 11560, fol. 214; De Laborde 1911—

1927, Taf. 438. Zu den Neapolitaner Bibeln die in
Anm. 26 angekündigte Arbeit des Autors.

103 So Hieronymus, Commentaria in Abdiam, PL 25,

1099; Isidor, De ortu er obitu patrum, hrsg. von
Cesar Chaparro Gomez, Paris 1985, S. 175: »Iste est

ille, qui sub Ochozia rege Samariae centum pavit
prophetas.«

104 Roesler, Johannes, Elia und Greimas auf dem

Karmel. Semiotische Analyse von I Kön 16, 29 - 18,

46, in: Grünwaldt, Klaus/Schroeter, Harald (Hrsg.),
Was suchst du hier, Elia? Ein hermeneutisches

Arbeitsbuch, Rheinbach-Merzbach 1995, S. 196-212.

105 Isidor, Allegoriae quaedam scripturae sacrae.

»Abdias, qui in Samaria centum pavit prophetas

signiftcat omnes fidei praedicatores qui in hoc

mundo alimentis sacrarum Scripturarum omnes
credentes reficiunt« (PL 83, 115). Ferner Hieronymus,
Commentaria in Abdiam: »Hic igitur, quia centum

prophetas aluerat, accepit gratiam prophetalem, et
de duce exercitus, fit dux Ecclesiae. Tunc in Samaria

parvum gregem paverat: nunc in toto orbe Christi

pascit Ecclesias« (PL 25,1099).

106 Ferrua, Antonio, Paralipomeni di Giona, in: Rivista di

Archeologia Cristiana 38,1962, S. 7-69.
107 Hieronymus, Commentarii in lonarn. »Praecipitur

ergo huic magno ceto et abyssis et inferno, ut terris
restituant Salvatorem-, et qui mortuus fuerat, ut
liberaret eos qui mortis vinculis tenebantur, secum

plurimos educat ad vitam« (PL 25, 1138). Rupert,
Commentariorum in duodecim prophetas minores:

»... postulantia celebrem glorificationem resurrectio-
nis... et ipse rursus vidit templum sanctum tuum, id
est resumpsit corpus, quod principaliter est templum
sanctum tuum; et nunc in medio Ecclesiae est« (PL

168, 421).

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 75



108 Paris, BNF, Ms. lat. 11560, fol. 216. Zu Jona neun

Medaillons, fol. 215v-217v (De Laborde 1911-1927,

Taf. 439-441).

109 Hieronymus, Commentarii in Ionam-. »Civitas vero

Ninive magna atque pulcherrima praefigurat
Ecclesiam« (PL 25, 1152). S. Zeno: »Ninive imaginem

portât Ecclesiae in qua gentium jam inde noster

populus morabatur« (PL 11, 449). Tichonnius Afer:

»Ninive civitas magna, civitas alienigenarum

bipartite Ecclesiae figura est« (PL 18, 39).

110 Rupert, Commentariorum in duodecim prophetas

minores: »Ninive quoque civitas magna itinere trium

dierum, mundus iste est sive orbis novissimarum

trium partium, scilicet Asiae, Europae, et Africae.

Nunc orbem terrarum trifidium Christus Jesus post

passionem et resurrectionem suam Adhuc, inquit,

quadraginta dies et Ninive subvertetur. Et est

sensus-. Adhuc tempus poenitentiae vobis gentibus

datum est, et hoc tempus in sua potestate posuit

Deus, quod cum impletum fuerit, consummabitur

mundus, et per ignem judicabitur« (PL 168, 430).

111 Vier Szenen zeigt die Roda-Bibel, Paris, BNF, Ms. lat.

6, fol. 84, nach 1,1, 4,1, 5,2 sowie 4,8 vor der »turris

gregis nebulosa filiae Sion« (Neuss 1922 [wie

Anm. 231, S. 96).

112 Hieronymus, Commentarii in Michaeam: »Quidam

putant turrem squalentem sive tenebrosam et filiam

Ierusalem de caelesti Jerusalem intelligi, quae sit

mater sanctorum« (PL 25, 1192).

113 Hierzu PL 25, 1151-1230; Isidor, Ailegoriae quaedam

scripturae sacrae (PL 83, 172); Rupert, Commentariorum

in duodecim prophetas minores (PL 168, 439-

526); Schwienhorst-Schönberger, Ludger, Zion - Ort

der Tora. Überlegungen zu Mi 4, 1—5, in-, Zion, Ort

der Begegnung. Festschrift Laurentius Klein zur

Vollendung des 65. Lebensjahres, hrsg. von

Ferdinand Hahn u. a., (Bonner Biblische Beiträge

90), Bodenheim 1993, S. 107-123.

114 Origenes, Contra Celsus, V, 33, hrsg. von Marcel

Borret, (Sources Chrétiennes 147), Paris 1969, S. 97.

Augustinus, Sermo CCCXXXVIII: »Et universae ubique

diffusae Ecclesiae dicitur. Non potest civitas

abscondi supra montem constituta (Matth. V, 14)« (PL

38, 1478). Isidor, De fide catholica II, 69f.: »Micheas

quoque congregari omnes gentes praenuntiat, ut

fidei disciplinam percipiant, ita-. Et erit, inquit, in

novissimo dierum mons domus Domini, praeparatus

in vertice montium, et elevabitur super colles; et

fluent ad eum populi, et properabunt gentes multae,

et dicent: Venite, ascendamus de montem Domini, et

ad domum Dei Jacob, et docebit nos de viis suis, et

ibimus in semitis ejus, quia de Sion egredietur lex, et

verbum Domini de Jerusalem, et judicabit populos

multos, et corripiet gentes fortes, usque in

lonquinquo (Mich. IV, 0« (PL 83, 502).

115 Spronk, Klaas, Nahum, Kampen 1997; Seybold, Klaus,

Profane Prophétie. Studien zum Buch Nahum,

Stuttgart 1981; Saggs, Henry W. F., Nahum and the

Fall of Ninive, in-, Journal of Theological Studies 20,

1969, S. 220-225.

116 Doeller, Joseph, Nineve gleich einem Wasserteiche.

Nah. 11,9, in: Biblische Zeitschrift 6, 1908, S. 164-168.

117 Hieronymus, Commentarii in Naum-. »In tanta ergo
turba fugientem nullus erat qui respicieret, et ageret

poenitentiam« (PL 25, 1249). »Tunc enim fortia

quaeque tua quae dulces fructus spectantium oculis

promittebant ad primam arboris concussionem ruent

in os diaboli devorantis, a quo semper Ninive tenta

fuerat et possessa« (PL 25, 1263). Gordon, Robert P.,

Loricate Locusts in the targum to Nahum 111,17 and

Revelation IX,9, in: Vetus Testamentum 33, 1983,

S. 338-339.

118 Petrus Lombardus, Commentariorum in Psalmos:

»Christiani falsi sunt ficus valde malae« (PL 121, 307).

Rabanus Maurus, Ailegoriae in sacram scripturam-.

»Ficus est suavitas mentis, ut in Propheta:

>Corrumpam vineam et ficum ejus< quod in

necessitate nonnunquam hominis Deus et

contemplationem et suavitatem corrumpi permittit«
(PL 112, 926).

119 Hieronymus, Commentarii in Sophoniam: »In Nahum

vero super mundo intelligentiam temperavimus et de

mundo quidem non difficile est interpretari et

dicere, quod quando Aethiopes vulnerati gladio

Domini fuerint... etiam ipse mundus cum principe

suo pereat et ad maximam solitudinem redigatur«

(PL 25, 1370).

120 Hieronymus, Commentarii in Abacuc. »Nullus enim

tarn audaci voce ausus est Deum ad disceptationem

provocare Vides quod temeraria vox sit et

quodammodo blasphemantis, sic Creatorem suum ad

judicium provocare; et vas fregile adversum figulum

(Isai. XLV, Jerem. XVIII, et Rom. IX)« (PL 25, 1273f.).

121 Wilpert, Joseph, / Sarcofagi cristiani antichi, 5 Bde.,

Rom 1929-1936, S. 251ff. Allgemein: Kirschbaum,

Engelbert (Hrsg)., Lexikon der christlichen

Ikonographie, Rom u. a. 1968, Bd. 1, Sp. 469—473;

Schmitt, Otto (Hrsg.), Reallexikon zur deutschen

Kunstgeschichte, Stuttgart 1937ff., Bd. III, Sp. 1033—

1049; Walter, Christopher, The Iconography of the

Prophet Habakkuk, in: Revue des études byzantines

47, 1989, S. 251-260. In Santa Sabina ist nur des

Habakuk Entführung durch den Engel dargestellt

(Jeremias, Gisela, Die Holztür der Basilika S. Sabina

in Rom, Tübingen 1980, S. 45—47); die gleiche Szene

am Marienportal von Laon mit typologischer

Bedeutung für die unbefleckte Empfängnis

(Sauerländer 1970, S. 109).

122 So in den beiden Pariser Psalterien Ms. gr. 510,

fol. 435v, aus dem 11. Jh. und gr. 610, fol. 252v, aus

dem 9. Jh. (Weitzmann, Kurt, The Ode Pictures of the

Aristocratic Psalter Recension, in: Dumbarton Oaks

Papers 30, 1976, S. 65-84, v. a. S. 74; Cutler, Anthony,

The Aristocratic Psalters in Byzantium, Paris 1984,

S. 71-73, Nr. 40).

123 S. Thasci Caecili Cypriani, Opera omnia, hrsg. von

Guilelmus Härtel, (Corpus scriptorum ecclesiastico-

rum latinorum 3, 1), Wien 1868, S. 251—252.

124 Wilpert, Giuseppe, II simbolismo eucaristico del cibo

di Daniele nella fossa dei leoni, in: Rendiconti. Atti

della Pontiftcia Accademia Romana di Archeologia 9,

1933 (1934), S. 89-94.
125 Garnieri St. Victoris, Gregorianum-. »In scriptura

sacra lucerna nomen aliquando Christus, aliquando

claritas praedicationis, aliquando claritas bonorum

operum, aliquando scripturae sacrae lumen,

aliquando gaudium inane designatur« (PL 193, 364).

126 Hieronymus, Commentarii in Sophoniam-. »In

consummatione autem mundi, quia dies Domini ipsa

intellegitur, scrutabitur Dominus Ierusalem, id est,

Ecclesiam suam cum lucerna, et ulciscetur super

viros contemptores Recte autem Jerusalem, id est,

Ecclesia (quae prius Jebus vocabatur, quod dicitur

conculcata), quando conculcabatur a gentibus, et

daemonum ludibrium erat« (PL 25, 1351).

127 Mayr-Harting, Henry, Ottonische Buchmalerei,

Stuttgart/Zürich 1991, S. 380.

128 Hieronymus, Commentarii in Sophoniam-. »Caeterum

si notaverimus in omnibus Scripturis Aethiopes eos

appellari, qui penitus in vitia sunt demersi,

secundum illud quod in Jeremia legimus: Si mutabit

Aethiops pellem suam (Jer. XIII, 23)« (PL 25, 1368).

129 Fol. 383 (vgl. Swarzenski, Hanns, Die lateinischen

illuminierten Handschriften des 13. Jahrhunderts in

den Ländern am Rhein, Main und Donau, 2 Bde.,

Berlin 1936, Bd. 2, Abb. 94).

130 Hieronymus, Commentarii in Sophoniam: »Et in lona

quidem Niniven, id est speciosam, quae ad

praedicationem lonae, id est, columbae, egerit

poenitentiam, Ecclesiam interpretati sumus de

gentibus congregatam. In Naum vero super mundo

intelligentiam temperavimus: et de mundo quidem

non difficile est interpretari et dicere, quod quando

Aethiopes vulnerati gladio Domini fuerint, et

extenderit manum suam super Aquilonem, et

perdiderit Assyrium principem mundi, etiam ipse

mundus cum principe suo pereat et ad maximam

solitudinem redigatur. Non mirabitur de extrema

Ecclesiae vastitate, quod, régnante Antichristo,

redigenda sit in solitudinem, et tradenda bestiis, et

passura quaecumque nunc propheta describit« (PL

25, 1370f.). Dazu Seybold, Klaus, Die Verwendung der

Bildmotive in der Prophétie Zefanjas, in: Weippert,

Helga/Seybold, Klaus/Weippert, Manfred (Hrsg.),

Beiträge zur prophetischen Bildsprache in Israel und

Assyrien, Freiburg 1985, S. 30-54.

131 Dietrich, Walter/Schwantes, Milton (Hrsg.), Der Tag

wird kommen. Ein interkontextuelles Gespräch über

das Buch des Propheten Zefanja, Stuttgart 1996,

S. 30, 63.

132 In der Winchester-Bibel (Winchester Cathedral

Library, Bd. II, fol. 204) die Ankündigung des

Weltgerichts; in der Bibel aus St. Gumbertus

(Erlangen, Universitätsbibliothek, Cod. 121, fol. 233v)

die Auferstehung der Toten; in der »Bible moralisée«

(Paris, BNF, Ms. lat. 11560, fol. 217v) die Prophezei-

hung der Vernichtung von Mensch und Tier nach

Soph 1,3 und das Gericht in der Bildmoralisation.

133 Hieronymus, Commentarii in Sophoniam-. »Quod si

voluerimus et altius aliquid intelligere et

defectionem in bonam partem accipere juxta illud

postea in partes divisit Scriptura divina, deficiat

homo, et jumenta, deficiant volatilia coeli et pisces

maris Déficit quis ut homo, si contemnat humana,

et non ultra moriatur ut homo, et audiat: Ego dixi,

dii estis (Ps. LXXXI, 6)« (PL 25, 1341f.).

76 Andreas Bräm



134 Baudot, Jules/Chaussin, Léon, Vies des saints et des

bienheureux selon l'ordre du calendrier avec

l'historique des fêtes, 13 Bde., Paris 1935—1959, Bd. 7,

S. 86—88; Steck, Odil Hannes, Zu Haggai 1,2—11, in:

Zeitschrift für alttestamentliche Wissenschaft 83,

1971, S. 355-379; Petersen, David L., Zerubbabel and

Jerusalem Temple Reconstruction, in: Catholic

Biblical Quarterly 36, 1974, S. 366-372.

135 So Cavallinis Mosaik in S. Maria in Trastevere (von

Naredi-Rainer, Paul, Salomos Tempel und das

Abendland. Monumentale Folgen historischer

Irrtümer, Köln 1994, S. 94—95; Herselle Krinsky,

Carol, Representations of the Temple ofJerusalem

before ISOO, in: Journal of the Warburg and

Courtauld Institutes 33, 1970, S. 1—19).

136 Cahn, Walter, Architecture and Exegesis: Richard of
Saint-Victor's Ezekiel Commentary and Its

Illustrations, in; Art Bulletin 76, 1994, S. 53—68.

137 Hieronymus, Commentarii in Aggaeum: »Sed et juxta

intelligentem spiritualem hi qui de Babylone reversi

sunt, et necdum aedificaverunt templum Dei, sed

aedificationem ejus quotidie différentes, dixerunt;

Nondum venit tempus domus Domini aedificandae«

(PL 25, 1394).

138 Hieronymus, Commentarii in Aggaeum. »... ut cum

pervenerimus ad montis altitudinem, in quo varia

virtutum et paradisi ligna planta sunt, praecidamus

ea, et aedificemus templum Domini operibus bonis et

dogmatibus veritatis« (PL 25, 1396).

139 Rabanus Maurus, Allegoriae in sacram scripturam:

»Amphora est avaritia, ut in Zacharia; >Haec est

amphora egrediens«, quod nullus est, qui ab avaritia

immunis Sit« (Zach 5,6; PL 112, 358).

140 »Et levavi oculos meos et vidi et ecce duae mulieres

egredientes et Spiritus in alis earum et habebant alas

quasi alas milvi [Milanflügel].« Nach der Zwinglibibel
sind es Storchenllügel!

141 Neuss 1922 (wie Anm. 23), S. 97, Abb. 117, 118, 110. Die

Ikonographie ist sehr schmal: in der Winchester-

Bibel, Bd. 2, fol. 210v mit Sach 2,1, der Vision des

Mannes mit der Messleine; in der Holkham-Hall-

Bibel, London, British Library, Ms. Add. 47672, die

Visionen 1-4; in der »Bible moralisée«, Paris, BNF,

Ms. lat. 11560, fol. 218—219v, fehlen die letzten beiden

Visionen.

142 Garnier, François, Le langage de l'image au moyen

âge. I: Signification et symbolique, Paris 1982, S. 182—

184; ders., Le langage de l'image au moyen âge. Il:

Grammaire des gestes, Paris 1989, S. 118-120.

143 Seybold, Klaus, Bilder zum Tempelbau. Die Visionen

des Propheten Sacharja, Stuttgart 1974, S. 107;

Galling, Kurt, Studien zur Geschichte Israels im

persischen Zeitalter. Die Exilswende in der Sicht des

Propheten Sacharja, Tübingen 1964, S, 109-126, v. a.

S. 119.

144 Hieronymus, Commentarii in Zachariam: »Tuler-

untque amphoram sive mensuram, in qua clausa

tenebatur impietas, massa plumbi desuper posita ne

possit exire, et pondus gravissimum omnium pecca-

torum per aerem inter terram et coelum. et in Dei

Servitute stare non poterant, aedificaverunt turrim

superbiae (Gen. XI); unde et civitas ipsa appellata

est Babylonia, id est, confusio, eo quod ibi linguae

omnium confusae sint atque permixtae. Impietas

ergo defertur ab istis mulieribus in Babylonem: ut

ibi aedificetur domus ejus... Vere enim in Babylon

sedes est impietatis... Si volueris duas mulieres

accipere, haereticorum populos et Judaeorum

istae mulieres levant pondus impietatis gravissimum,

et aedificant in confusione domum suam, et serviunt

regi Babylonio, ut ibi habitent haereticorum populi

et Judaeorum, ubi morantur idololatriae, ligno et

lapidibus servientes« (PL 25, 1451).

145 Elliger, Karl, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu

Tritojesaja, Stuttgart 1933.

146 Durand 1901-1903, S. 364.

147 Vergleichbar bereits im Haggai-Relief. Dieselben

Szenen, die Ermahnung zum reinen Opfer und die

Strafpredigt wider die Priester, finden sich auch in

der Admonter Gebhardsbibel des 12. Jahrhunderts

aus Salzburg, Wien, ÖNB, Cod. 2701 und 2702, und in

Bibeln des 13. Jahrhunderts (Cahn, Walter, La Bible

romane, Freiburg 1982, S. 258-259).

148 Hieronymus, Commentarii Malachiam: »Ad vos,

igitur, o sacerdotes, qui despicitis nomen meum, ista

sermo dirigitur: qui reversi de Babylone, metu

praeteritae servitutis, debueratis ad Dominum plena

mente converti: et non solum hoc non facitis, sed

imitantes Cain, superbis contra Deum vocibus

repondentes, sciscitamini ab eo quem occulta non

fallunt, et dicitur: In quo despeximus nomen tuum

(Gen. IV)? ut dissimulationis impudentia, vulnus

conscientiae protegatis... et nunc sumitis

quoscumque de medio, et voce temeraria

respondetis, et dicitis: >in quos polluimus eos sive

te?' Dum enim sacramenta violantur, ipse cuius

sacramenta violantur. Hoc autem quod sequitur: In

eo quod dicitis, mensa Domini despecta est,

possumus ita interpretari: Quod reversi de Babylone,

enecdum templo aediiicatio, manentes in casulis, et

in ruinis urbis antiquae, altare tantum exstruxerant

Polluimus panem, id est, corpus Christi, quando

indigni accedimus ad altare, et sorditi mundum

sanduinem bibimus, ed dicimus, mensa Domini

despecta est« (PL 25, 1548).

149 Paris, BNF, Ms. lat. 11560, fol. 222 (De Laborde 1911—

1927, Taf. 446: das vierte Medaillon mit fünf Juden

vor dem Herrn).

150 Löwen, Universitätsbibliothek, Ms. 1, fol. 236.

151 Zitat nach Sach 10,12; dazu Heer, Joseph, Der

Durchbohrte. Johanneische Begründung der Herz-

Jesu-Verehrung, Rom 1966.

152 Heer 1966 (wie Anm. 151), S. XV.

153 Dubarle, André-Marie, Le signe du Temple, in: Revue

Biblique 48, 1939, S. 21-44.

154 Augustinus, In loannis evangelium, PL 35, I952f.

155 Paris, BNF, Ms. lat. 11560, fol. 186; dazu Tromp, S„ De

nativitate Ecclesiae ex corde lesu in cruce, in:

Gregorianum 13, 1932, S. 489—527; Germanier,

Véronique, L'Ecclesia comme Sponsa Christi dans les

Bibles moraUsées de la première moitié du XIII'
siècle, in: Arte cristiana 84, 1996, S. 243-252.

156 Vgl. die Darstellung des Malachias, der auf Johannes
weist und den 12 jüdischen Stämmen predigt, in der
Roda-Bibel (Neuss 1922 (wie Anm. 23], S. III).

157 Schlink 1991, S. 88.

158 Lambert, Malcolm, The Cathars, Oxford/Maiden

1998, S. 108.

159 PL 217, 763-916.

160 Schlink 1991, S. 76, 88.

161 Büchsei, Martin, Ecclesiae symbolorum cursus

completus, in: Städel-Jahrbuch 9, 1983, S. 69-88. Bei

Augustinus sind Bundeszelt und Tempel Antityp und

Prototyp der christlichen Kirche: »Quia et iste

Salomon aedificaverat templum Domino (Id. VI — ist
HI Reg. XI), in typo quidem et in figura futurae
Ecclesiae et corporis Domini; unde dicit in

Evangelio, Solvite templum hoc, et in triduo excitabo
illud (Joan. II, 19): quia ergo ipse aedificaverat illud
templum, aedificavit sibi templum verus Salomon

Dominus noster Jesus Christus, versu pacificus« (PL

37, 1668). Vgl. Beda Venerabiiis, De Templo

Salomonis, hrsg. von J. A. Giles, (Patres Ecclesiae

Anglicanae VIII), London 1843-1844; Rupert von
Deutz, De Trinitate (PL 167, 199-1827, hier 1150);

Richard von St. Viktor, In apocalypsim (PL 196, 683-
888, 865).

162 »Ecclesia itaque figurata est in Templo Salomonis vel

in tabernaculo Veteris Testamenti.« Das Manuale

magistri Petri cancellari Carnotensis de misteriis
Ecclesie per anni circulum ist nicht ediert. Zit. nach

d'Alverny, Marie-Thérèse, Les Mystères de l'église,
d'après Pierre de Roissy, in: Mélanges René Crozet,

hrsg. von Pierre Gallais/Jean-Yves Riou, 2 Bde.,

Poitiers 1966, Bd. 2, S. 1085-1104, hier S. 1094.

163 Gregor, Homiliae in Ezechielem: »Qui de terra
quidem, sed ultra terram est, quia caro ejusdem

Redemptoris nostri de imis habet materiem, sed in
summis praeeminet ex potestate« (PL 76, 937).

164 Alanus von Lille, Contra haereticos, PL 194, 1255—

1298; Gerhoh von Reichersberg, Liber contra duas

haereses, PL 192, 1162—1184; Praepositinus von
Cremona, Summa contra haereticos, hrsg. von
Joseph N. Gavin/James A. Corvett, Notre Dame 1958.

165 Fasti ecclesiae gallicanae. Répertoire prosopogra-
phique des évêques, dignitaires et chanoines de

France de 1200 à ISOO, Bd. F Diocèse d'Amiens, hrsg.

von Pierre Desportes/Hélène Millet, Turnhout 1996.

166 Cartellieri, Alexander, Philipp II. August König von

Frankreich, 4 Bde., Leipzig 1899-1922, Bd. 4, S. 29.

Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens 77


	Zu den Prophetenreliefs der Kathedrale von Amiens : Heilsgeschichte - Kirchenpolitik - Pastoraltheologie

