
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 9-10 (2002-2003)

Artikel: Donator oder Fundator? : Zur Genese des monumentalen Stifterbildes

Autor: Jäggi, Carola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720022

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ihCXC*

•.'•y-v

Abb. 1: Bubikon, Ostwand der Ritterhaus-Kapelle mit Stifterbild, 1. Hälfte des 13. Jahrhunderts.

26



Carola Jäggi

Donator oder Fundator?

Zur Genese des monumentalen Stifterbildes

In der Kapelle der Johanniterkomturei Bubikon unweit von Rap-

perswil hat sich am Chorbogen ein viel figuriges Wandbild aus dem

frühen 13. Jahrhundert erhalten, das ähnlich einer Urkunde die

Stiftungs- bzw. Gründungsumstände der betreffenden Anstalt in

auffällig differenzierter Weise wiedergibt (Abb. 1): Dargestellt sind

— gruppiert um eine zentrale Deesis-Komposition — links ein durch

Wappen als Angehörige des Rapperswiler Grafengeschlechts zu

identifizierendes Paar, rechts eine ganze Familie, die sich durch das

beigegebene heraldische Zeichen als Toggenburger Freiherren zu

erkennen gibt.1 Letztere hält ein grosses zweitürmiges Kirchenmodell

als Sinnbild der von ihr gegründeten Kirche vor sich, und

zusätzlich kommemoriert die darunter angebrachte Bildbeischrift den

Akt der Fundation in deutlichen Worten: 1STI FVNDAVERVNT HANC

DOMV(S) ANNO DOM(INI) MCXCII (Abb. 2). Der Graf von Rapperswil

hingegen reckt eine so genannte Festuca in die Höhe, ein Bäumchen

mit Erdscholle, was ihn und seine Familie als Donatoren von

Grundbesitz ausweist (Abb. 3).2 Sowohl Festuca als auch Kirchenmodell

werden Maria bzw. Johannes dem Täufer dargeboten - in

der klaren Hoffnung der Stifter, dereinst am Jüngsten Tag durch

ihre frommen Gaben auf die Empfehlung der beiden Interzessoren

beim höchsten Richter zählen zu können.2 Gleichzeitig wird durch

die so prominent am Apsisbogen ins Bild gebrachte Wiedergabe

von Donatio und Fundatio den Nachgeborenen letztlich bis heute

unmissverständlich vermittelt, wem der Bau und seine Ausstattung

zu verdanken ist — auch dies wohl vor allem in Hinblick auf

Gebetsgedenken und Fürbitte, aber auch auf sichtbare Festschreibung

der konkreten Rechtslage. Dies gilt in ähnlicher Weise für die

bereits dem frühen 12. Jahrhundert angehörenden Grabplatten der

Grafen von Nellenburg im Kloster Allerheiligen zu Schaffhausen, wo
eine vergleichbare Differenzierung der Attribute vorliegt (Abb. 4):

Hier ist Graf Eberhard III., der den Konvent 1049 als Eigenkloster
gegründet und den ersten Kirchenbau finanziert hatte, mit dem
Architekturmodell ausgezeichnet, während sein Sohn Burkhard
(f 1105) mit der Festuca dargestellt ist.4 Burkhard, in dem wir auch den
Auftraggeber der Grablege erkennen dürfen, hatte einen Grossteil
seines Besitzes dem Kloster vermacht und dem Abt die von seinem
Vater ererbte Vogtei über Kloster und Stadt Schaffhausen übergeben,

so dass auch hier qua Attribut die konkrete Rolle der beiden
Protagonisten im Stiftungsprozess zur Anschauung gebracht wird.5

Stifterdarstellungen der genannten Art sind durch die vor allem in
der Geschichtswissenschaft seit mehr als zwanzig Jahren intensiv
geführte Memoria-Diskussion vermehrt ins Blickfeld der Forschung
gerückt.6 Über die Anfänge des monumentalen Stifterbildes im
christlichen Sakralbau - und um diese soll es im Folgenden
vornehmlich gehen - wurde hingegen bis heute nur wenig nachgedacht.7

Zumeist begnügte man sich mit der Feststellung, dass das
Motiv des Stifters mit Kirchenmodell - das Motiv der Festuca kam
erst im Hochmittelalter auf - seit der christlichen Frühzeit ikono-
graphisches Allgemeingut war und sich gleicherweise in Ost und
West finde: »Representations of donors holding church models are
among the oldest and most familiar motifs in Christian art- - so
liest man etwa bei Elizabeth Lipsmeyer, aus deren Feder die
bislang ausführlichste Studie zum betreffenden Bildmotiv stammt.8
Eine Durchsicht der überlieferten Dekorationsprogramme
frühchristlicher Kirchen erweist allerdings, dass dies so nicht zutrifft.

Georges-BIoch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2002/03
27



Abb. 2: Bubikon, Detail aus dem Stifterbild (Freiherren von Toggenburg mit dem Kirchenmodell),

I. Hälfte des 13. Jahrhunderts.

Abb. 3: Bubikon, Detail aus dem Stifterbild (Grafen von Rapperswil mit der Festuca),

1. Hälfte des 13. Jahrhunderts.

Beispielsweise fällt auf, dass Kaiser Konstantin in keiner der von
ihm gestifteten Kirchen durch ein in die Wanddekoration

integriertes und damit auf Dauer angelegtes Konterfei geehrt wurde.9

Einem Besucher von Alt-Sankt Peter in Rom etwa wurde zwar durch

zwei monumentale Mosaikinschriften an Triumph- und Apsisbo-

gen wortreich klargemacht, wem die ganze Pracht zu verdanken

war, doch erfolgte dies ausschliesslich im Medium der Schrift; ein

Bild des spendefreudigen Kaisers suchte man hingegen vergeblich
— zumindest in vorkarolingischer Zeit, bevor am Triumphbogen das

lediglich durch eine Beschreibung aus dem 16. Jahrhundert
überlieferte Stifterbild mit Konstantin und Petrus vor Christus

angebracht wurde.10 Dieselbe Beschränkung auf die Schrift als Komme-

morationsmedium der Stiftung und ihrer Protagonisten findet sich

auch bei Konstantins Nachfolgern und anderen frommen Kirchenstiftern

des 4. und 5. Jahrhunderts, in Rom etwa bei Theodosius

und Honorius in San Paolo fuori le mura, bei Papst Sixtus III. in

Santa Maria Maggiore oder bei dem illyrischen Presbyter Petrus

in Santa Sabina." In all diesen Fällen könnte man freilich einwenden,

dass die zugehörige Apsis - als möglicher Ort eines Stifterbildes

- nicht mehr erhalten ist. Nach Ausweis jüngerer Bild- und

Schriftquellen kann aber zumindest für Alt-St. Peter, Santa Maria

Maggiore und Santa Sabina ein rein christologisches bzw. mariologisches

Programm ohne bildlichen Einbezug des Stifters rekonstruiert

werden.12 Gestützt wird diese Feststellung durch zwei weitere

römische Apsidenbilder des 5. Jahrhunderts, Sant'Agata dei Goti

und Sant'Andrea in Catabarbara, die zwar ebenfalls nicht erhalten

blieben, vor ihrer Zerstörung im späten 16. bzw. im 17. Jahrhundert

aber zeichnerisch dokumentiert wurden.0 Für die Apsis von

Sant'Agata kann aufgrund dieser Dokumente der auf der Sphaira

thronende Christus, flankiert von je sechs stehenden Aposteln,
rekonstruiert werden, für jene von Sant'Andrea der auf dem Paradiesesberg

stehende Gottessohn mit jeweils drei Aposteln zu seinen

Seiten. Jene aber, die diese Dekorationen in Auftrag gegeben und

finanziert hatten - in Sant'Agata war dies der Gotengeneral Rici-

mer, in Sant'Andrea sein Nachfolger Flavius Valila —, fanden auch

hier keine bildliche Aufnahme in der Kalotte, sondern mussten sich

mit der Nennung ihrer Verdienste in der darunter angebrachten

Inschrift zufrieden geben.

Im 6. Jahrhundert stehen wir dann vor einer ganz anderen

Situation. Mit Santi Cosma e Damiano und San Lorenzo fuori le mura

in Rom14, San Vitale in Ravenna und der Eufrasiusbasilika in Porec

sowie den nur schriftlich überlieferten Stifterbildern in den Apsiden

von Flagios Sergios in Gaza15 und den beiden ravennatischen

Kirchen Santa Maria Maggiore und Santo Stefano16, alle zwischen

520 und 590 entstanden, lässt sich innerhalb einer vergleichsweise

kurzen Zeitspanne eine ganze Reihe von monumentalen Stifterbildern

in kirchlichem Kontext fassen. Sind wir hier — wie Elizabeth

Lipsmeyer und andere annehmen - lediglich mit einem Zufall der

Überlieferung konfrontiert?17 Ich möchte dies bezweifeln. Meines

Erachtens ist der Befund zu auffällig, um ihm keinerlei Signifikanz

28 Carola Jäggi



Abb. 4: Schaffhausen, Museum zu Allerheiligen, Grabmonument der Grafen von Neuenbürg,

Detail der Grabplatten von Eberhard III. (mit Kirchenmodell) und seinem Sohn

Burkhard (mit Festuca), frühes 12. Jahrhundert.

beizumessen. Könnte hinter all den genannten Monumenten
vielleicht ein in jenen Jahren im Umfeld des Kaiserhofs zu Konstantinopel

entstandenes »Urbild« stehen, so dass hier — wie im Falle

anderer Kompositionsschemata - eine weitere Übernahme eines

imperialen Bildformulars in die frühchristliche Kunst zu fassen

wäre?18 Unsere kunsthistorischen Vorväter hätten eine solche

Erklärung vermutlich für hinreichend plausibel gehalten, zumal für

jeden einzelnen der in Gaza, Ravenna, Rom und Porec dargestellten

»Stifter« direkte Beziehungen zum Kaiserhof nachzuweisen

sind. Andererseits muss auffallen, dass es sich bei den erwähnten

»Stifterfiguren« ausschliesslich um Amtsträger, hohe Kleriker nämlich

oder - im Falle von Gaza - um den Kaiser selbst handelt. Was

ist daraus abzuleiten? Dass nur Angehörige dieser sozialen Gruppen

Kirchen stifteten?'1' Oder handelt es sich bei den Dargestellten

gar nicht um Stifter im Sinne von Personen, die sich wie die Rap-

perswiler und Toggenburger in Bubikon durch eine Landschenkung

bzw. ein Stiftungsvermögen, durch deren Rendite die betreffende

Institution überhaupt erst ihre Lebensgrundlage erhielt, um den

Bau verdient gemacht hatten? 1st vielmehr mit Lipsmeyer anzunehmen,

dass das Motiv des ein Kirchenmodell darbringenden Papstes

in den römischen Kirchen »a visual Statement of the idea of the

succession of Peter« war?20 Wie aber wären dann die bischöflichen

und kaiserlichen Stifterfiguren in den ausserrömischen Apsiden

- in Gaza, Ravenna und Porec - zu deuten?

Was ist ein Stifter? Zum Verdienst der dargestellten
»Stifterfiguren« an den betreffenden Bauten

Geleitet von den eben skizzierten Fragen sollen in der Folge einige

wenige Beispiele näher untersucht werden, wobei es vorab einer

kurzen Begriffsklärung bedarf. Karl Schmid, Michael Borgolte und

andere haben zu Recht wiederholt auf die notwendige Unterscheidung

einer auf Dauer und langfristige Verantwortung hin angelegten

Stiftung von einer einfachen Schenkung hingewiesen.21 Andererseits

lässt weder der Sprachgebrauch des deutschen Verbums »stiften«

noch jener seiner in der Spätantike benutzten griechischen und

lateinischen Äquivalente (jipoö(|)opeiv, fundare, dedicare) je eine klare

Rekonstruktion der jeweiligen Rechtslage zu.22 Ähnlich unscharf ist

der in der Kunstgeschichte verwendete Begriff des Stifterbilds, der

sich auf das Bildformular eines realen oder symbolischen Darbrin-

gungsaktes an einen höher stehenden Empfänger bezieht (und darin

bisweilen mit dem »Dedikationsbild« kongruiert), über den rechtlichen

Status des dargestellten Offerenten und seiner Gabe aber

nichts aussagt, so dass auf anderem Wege zu klären bleibt, welche

Verdienste es waren, die ihm die Bildniswürde verliehen.

Das älteste erhaltene monumentale Stifterbild in kirchlichem Kontext

findet sich wie erwähnt in Santi Cosma e Damiano in Rom

(Abb. 5). Dem römischen Liber Pontificalis zufolge soll die Einrichtung

dieser Kirche auf Felix IV. zurückgehen, der den Papstthron

Donator oder Fundator? Zur Genese des monumentalen Stifterbildes 29



Abb. 5: Rom, Santi Cosma e Damiano, Apsismosaik aus dem Pontifikat Felix' IV. (526-530).

Abb. 6: Rom, Santi Cosma e Damiano, Detail aus dem Apsismosaik mit der im 17. Jahrhundert

erneuerten Figur des Stifterpapstes.

von 526—530 innehatte-. »Hic fecit basilicam sanctorum Cosmae

et Damiani in urbe Roma, in loco qui appellatur via Sacra, iuxta

templum urbis Romae.«23 Auch die Mosaikinschrift am Fuss der

Apsiskalotte verkündet, dass es Felix war, der diese Gabe (»hoc

munus«) dem Allmächtigen darbrachte.24 In der Apsis selbst ist der

Papst ganz links am Rand durch sein ganzfiguriges Abbild präsent,
das in seiner heutigen Gestalt allerdings ein Produkt des 17.

Jahrhunderts ist (Abb. 6): Papst Gregor XIII. hatte um 1580 die durch

Feuchtigkeit stark in Mitleidenschaft gezogene ursprüngliche
Stifterfigur durch ein gemaltes Bildnis seines berühmten Namensvetters

Gregor des Grossen ersetzen lassen, das dann bei den

Restaurierungen durch Orazio Manenti 1669-1671 seinerseits dem nun

wieder in Mosaik ausgeführten Bild des Gründerpapstes weichen

musste.25 Im Zentrum der sich vor einem dunkelblauen Grund

entfaltenden Komposition erscheint Christus in Ganzfigur inmitten

eines Wolkenteppichs, der durch seine orange-blaue Färbung auf

das gläserne, mit Feuer vermengte Meer aus Apk 15,2 anspielt und

die Szenerie als endzeitliche Vision ausweist.26 Auf dem grünen

Bodenstreifen, der das Kalottenbild gegen unten abschliesst, führen

die beiden Apostelfürsten Petrus und Paulus im Schema einer

höfischen Praesentatio dem Herrn die beiden Ärzteheiligen Cos-

mas und Damian zu, dahinter folgen - in geringem, aber doch

bezeichnendem Abstand - links der bereits erwähnte Papst und

rechts der hl. Theodor, der Christus auf verhüllten Händen seine

Märtyrerkrone darbringt und damit in nicht zu übersehende

Parallele zu Felix gesetzt wird, der auf der gegenüberliegenden Seite

in nämlicher Weise das Kirchenmodell offeriert, um - so heisst

es in der Apsisinschrift - »des Lebens in der himmlischen Burg

teilhaftig zu werden«.27 Im Medium des Bildes war Felix diesem

Ziel schon damals greifbar nahe gerückt, wird doch die Szenerie

durch Blumenwiese, Jordan, Palmen, Phönix und nicht zuletzt den

darunter anschliessenden Lämmerfries unmissverständlich als

paradiesisch charakterisiert (vgl. Apk 22,1-2).

Fragen wir nach der konkreten Rolle, die Felix bei der Gründung

und beim Bau der Kirche zukam, so gilt als erwiesen, dass

lediglich Teile der Innenausstattung auf ihn zurückgehen. Der Bau

als solcher ist wesentlich älter und soll 526 als Geschenk von
Theoderich oder seiner Tochter Amalasunta an den Papst gekommen

sein, wobei die Stempel der Dachziegel dafür sprechen, dass noch

unter Theoderich eine Sanierung stattgefunden hatte und der Bau

zum Zeitpunkt der Übergabe an den Papst in gutem Zustand war.28

Leider wissen wir nicht, ob diese Schenkung bereits in Hinblick auf

eine Umnutzung zu christlich-sakralen Zwecken erfolgte, das heisst

ob Theoderich bzw. Amalasunta dem Papst den Bau mit einer

entsprechenden Auflage überliess,29 so wie gut hundert Jahre zuvor

die reiche Dame Vestina ihren Schmuck Papst Innozenz 1. (401—417)

vermacht hatte mit dem konkreten Auftrag, diesen zu verkaufen

und aus dem Erlös eine den Märtyrern Gervasius und Protasius

gewidmete Kirche zu errichten.30 Doch ob nun im Auftrag oder aus

eigenem Antrieb: Felix kommt in der Gründungsgeschichte von

Santi Cosmae e Damiano das Verdienst zu, die Umnutzung in die

30 Carola Jäggi



Tat umgesetzt und damit das Herz des antiken Rom, das Forum,

endlich für den christlichen Kult geöffnet zu haben.

Etwa gleichzeitig mit der römischen Cosmas-und-Damianskirche

entstand in Ravenna eine im 17. Jahrhundert leider gänzlich erneuerte

Marienkirche, die laut Aussage des ravennatischen Liber Pon-

tificalis von Bischof Ecclesius (522-532/3) »in sua proprietatis iura«

— mithin auf kirchlichem Grund — errichtet worden sei.51 In ihrer

Apsis, so heisst es in der genannten Quelle weiter, prangte einst

ein Bild der Gottesmutter von unbeschreiblicher Schönheit.52 Eine

Beschreibung der Kirche aus dem 16. Jahrhundert weiss zudem von

einem Bildnis des Ecclesius »in atto di offerire alla Regina de Cieli il

Tempio da lui fondato«.55 Die Initiative zum Bau (»incoatio...haedifi-

cationis«) scheint allerdings von Julianus Argentarius ausgegangen

zu sein, einem äusserst vermögenden Bankier, der uns auch in der

ravennatischen Vitaliskirche und in San Apollinare in Classe wieder

begegnet.54 Die Gründung von San Vitale fällt ebenfalls ins Episkopat

von Ecclesius, doch dürfte der Bau - wie den Monogrammen auf

diversen Baugliedern zu entnehmen ist — im Wesentlichen erst unter
Bischof Viktor (537/8-544) aufgeführt worden sein, um schliesslich

547 von Bischof Maximian geweiht zu werden.55 Bezahlt wurde das

Ganze von besagtem Julianus Argentarius, der dafür nicht weniger
als 26000 Goldsolidi aufwendete, was einem Gewicht von knapp

120 kg Gold entsprach und nach Angabe des Liber pontificalis das

damalige Vermögen (»Patrimonium«) der ravennatischen Kirche um

mehr als das Doppelte übertraf.56 Sehen wir uns allerdings im Bau

selbst um, so fällt auf, dass die Verdienste von Julianus - als jenem,

der die Kirche »a fundamentis (...1 edificavit ornavit atque dedicavit«

— zwar in verschiedenen Inschriften gepriesen werden, im Bildprogramm

aber keinen Widerhall finden.57 Die Ehre, in der Apsiskalotte

inmitten der himmlischen Heerschar zu erscheinen und Christus

das Kirchenmodell darzubringen (Abb. 7 und 8), wurde Ecclesius

eingeräumt, dem »episcopus mandans«, der dem spendefreudigen

Bankier einst die Erlaubnis oder - wie es die Inschriften ausdrücken

- den Auftrag zum Bau der Kirche erteilt und vermutlich auch

das betreffende Grundstück, auf dem bis dahin eine kleine Vitalis-

Memorie stand, zugewiesen hatte; auch dürfte er es gewesen sein,

der die Weihe des Bodens vornahm und damit grünes Licht für den

Kirchenbau gab.58 In den grossen Mosaikbildern auf den

Seitenwänden des Presbyteriums finden wir ferner Bischof Maximian, der

mit der Schlussweihe von 547 das Unternehmen glücklich zu Ende

führte, ausserdem Justinian und Theodora, die eine Patene bzw.

einen Kelch in ihren Händen halten (Abb. 9 und 10).59 Es ist hier

nicht der Ort, die vielen Deutungen dieser beiden Bilder ein

weiteres Mal aufzurollen. In unserem Zusammenhang genügt es

festzuhalten, dass für das Kaiserpaar in den Schriftquellen jeglicher
Hinweis auf eine aktive Beteiligung am Bau von San Vitale fehlt,
doch ist es durchaus möglich, dass Justinian und Theodora - wie

zahlreiche Kaiser vor ihnen — der Neugründung liturgische

Ausstattungsgegenstände zukommen Hessen.40 Dass mit dieser Schenkung

heilsgeschichtliche Erwartungen verknüpft waren, wird am

Abb. 7: Ravenna, San Vitale, Apsismosaik aus dem 2. Viertel des 6. Jahrhunderts.

Abb. 8: Ravenna, San Vitale, Ausschnitt aus dem Apsismosaik mit dem Gründerbischof
Ecclesius.

Donator oder Fundator? Zur Genese des monumentalen Stifterbildes



Abb. 9: Ravenna, San Vitale, Presbyteriumsmosaik mit Kaiser Justinian (im Zentrum) und dem durch eine Beischrift identifizierbaren Bischof

Maximian, unter dem der Bau im Jahr 547 geweiht wurde.

32 Carola Jäggi



Donator oder Fundator? Zur Genese des monumentalen Stifterbildes 33



IfSHRS

Abb. 11: Porec, Eufrasiusbasilika, Blick gegen Osten in die Apsis (530-560).

34 Carola Jäggi



Saum des Gewandes von Theodora deutlich, auf dem — in imitierter
Goldstickerei - die drei Magier zu sehen sind, wie sie ihre Gaben

dem Christkind darbringen.

Unser drittes Beispiel betrifft die wohl kurz nach der Mitte des

6. Jahrhunderts entstandene Eufrasiusbasilika im istrischen Porec

(Abb. II).41 Dass die Errichtung der Kirche auf Bischof Eufrasius

(530-560) zurückgeht, ist am Bau selbst mehrfach abzulesen.42 So

wird in der Apsisinschrift Eufrasius gerühmt, die damals uralte und

ruinöse Vorgängerkirche - die in Tat und Wahrheit gerade mal 100

Jahre alt war — durch den betreffenden Neubau ersetzt zu haben.42

Auf einem bauzeitlichen Altar, der heute im Episkopium ausgestellt

ist, ursprünglich aber in der Mittelapsis der Kirche gestanden

haben dürfte, ist ferner vermerkt, Eufrasius habe »hunc locum

condidit«, und zwar »a fondamentis«.44 Des Weiteren erscheint das

Monogramm von Eufrasius auf dem Sturz des Mittelportals sowie

auf den Kämpfern der Stützen zwischen Mittelschiff und

Seitenschiffen. Und last but not least sieht man den Bischof im linken Teil

der goldgrundigen Apsiskalotte, wie er - zusammen mit dem hl.

Maurus sowie dem Archidiakon Claudius und dessen (oder seinem

eigenen) Söhnchen Eufrasius — von einem Erzengel der thronenden

Gottesmutter mit dem Christusknaben präsentiert wird (Abb. 12).44

Leider ist nichts darüber bekannt, wie sich die Finanzierung des

Baus im Einzelnen gestaltete; im Bodenmosaik finden sich einige

Inschriften mit Namenangaben von Donatoren, doch wird aus diesen

nicht ganz deutlich, ob sich die dort verewigten Spender nur

an den Kosten für den Bodenbelag beteiligten oder auch namhafte

Summen zum Bau beitrugen.46 Auf Bischof Eufrasius dürfte vermutlich

die Initiative bzw. der Auftrag zum Neubau zurückgehen, während

der Erzdiakon Claudius gemeinhin als vom Bischof ernannter

Bauverantwortlicher identifiziert wird.47

Abb. 12: Porec, Eufrasiusbasilika, Detail aus dem Apsismosaik mit dem »Stifter« Eufrasius.

Financier vs. Episcopus mandans

Kehren wir nach diesen Ausführungen nochmals zu unserer

eingangs aufgeworfenen Frage zurück. 1st die Tatsache, dass sich unter
den ersten monumentalen Stifterbildern in christlichen Sakralräumen

nur solche von hohen kirchlichen Amtspersonen und — bereits

weitaus seltener - von Kaisern finden, damit zu erklären, dass

ausschliesslich Angehörige dieser sozialen Gruppen Kirchen stifteten?
Die ravennatischen Beispiele Santa Maria Maggiore, Sant'Apollinare
in Classe und vor allem San Vitale lassen diese Frage klar verneinen:48

Hier war es stets ein reicher Privatmann, der als eigentlicher

Stifter (im Sinne jener Person, die das Stiftungsvermögen zur

Verfügung stellte) angesprochen werden muss, doch trug ihm dies

nicht die Ehre ein, in effigie in dem von ihm finanzierten Bau

verewigt zu werden.49 Zur Bildwürde gelangten vielmehr die Vertreter
der Amtskirche, die der Stiftung — als »episcopus mandans« und
als »consecrator« - die nötigen rechtlichen Grundlagen bzw.

liturgischen Weihen gaben.50 Ausserdem ist nicht aus den Augen zu

SC$ma fgrnfm
VRVS ra 8,

Donator oder Fundator? Zur Genese des monumentalen Stifterbildes 35



verlieren, dass der Bischof bei privaten Stiftungen in der Regel als

Fiduziar waltete, das heisst als treuhänderischer Verwalter des

Stiftungsvermögens eingesetzt war und damit die Verpflichtung
übernahm, die Summe im Interesse des Stifters zu verwalten." Friedrich

Wilhelm Deichmann hat den Vorgang, wie man sich in der christlichen

Frühzeit eine Kirchengründung auf kirchlichem Grund bzw.

den Ersatz eines bereits bestehenden Gotteshauses konkret
vorzustellen hat, anhand der justinianischen Gesetzgebung überzeugend

rekonstruiert: Demnach erbat sich eine Person, die eine Kirche stiften

wollte, vom Bischof eine Bauerlaubnis, das so genannte »man-

datum«.52 Es folgte die Bodenweihe, bei welcher der Bischof den

vorgesehenen Altarstandort mit einem Kreuzzeichen weihte."
Daraufhin konnte mit dem Bau begonnen werden, wobei sich der Stifter

verpflichten musste, für eine rasche Fertigstellung zu sorgen.
Für die ordnungsgemässe Durchführung waren der Bischof und

sein Oeconomus — meist ein höherer Geistlicher wie der Erzdiakon

Claudius in Porec — zuständig.54 War der Bau fertig, beantragte der

Stifter beim Metropoliten die Konsekration und verpflichtete sich

gleichzeitig, eine Geldsumme oder Landschenkung zum Unterhalt

der Kirche zu machen, worauf der Weihe inklusive Rekondierung

von Reliquien nichts mehr im Wege stand. Alle die genannten
Stifterbilder zeigen nun Personen, die innerhalb dieses Ablaufs ihren

festen, das heisst institutionell verankerten Platz hatten.55 Fast

macht es den Eindruck, als garantierten die Dargestellten durch

ihre bildliche Präsenz die Rechtmässigkeit der Stiftung - so wie

in der römischen Kaiserzeit das Herrscherbildnis auf Münzen den

Wert des Geldstücks garantiert hatte.56 In der Tat ist just in jenen

Jahren in der kaiserlichen Gesetzgebung eine Tendenz zur Normierung

und Konsolidierung des kirchlichen Stiftungswesens zu

beobachten. So wird 538 eine Novelle ausgegeben, die explizit auf einen

aktuellen Boom privater Kirchenstiftungen Bezug nimmt und dabei

kritisiert, dass die entsprechenden Stifter oft nur deshalb ihr Geld

in der genannten Weise angelegt hätten, »um sich einen Namen als

Ktistes zu machen« und als solche von speziellen Kommemorations-

formen zu profitieren, in vielen Fällen ihre Gründungen aber nicht

mit genug Stiftungskapital abgesichert hätten, so dass dann der

weitere Unterhalt von Bau und Klerus oft nicht mehr gewährleistet

sei.57 Um diesem Missstand abzuhelfen, forderte Justinian eine

rigorose Kontrolle seitens der Bischöfe - eine Tendenz, die sich

im Westen schon unter Papst Gelasius im letzten Dezennium des

5. Jahrhunderts angebahnt hatte.58 Es wäre allerdings naiv, die
bildliche Wiedergabe der mit dieser Kontrolle betrauten Amtspersonen

in den Dekorationsprogrammen der Kirchen nur mit rechtlichen

Aspekten erklären zu wollen. Aus denselben justinianischen
Gesetzestexten und diversen Konzilsbeschlüssen geht nämlich hervor,

dass die Bischöfe an dem erwähnten Boom nicht ganz unbeteiligt

waren, ja zum Teil die Gläubigen unter Androhung von Sanktionen

geradezu drängten, entsprechende Stiftungen zu tätigen, um an

die damit verbundenen Abgaben der Gläubigen heranzukommen.59

Für Rom etwa sind für das frühe 6. Jahrhundert Klagen aus

aristokratischen Kreisen überliefert, die den bischöflichen Oberhirten

Abb. 13: Rom, Sant'Agnese fuori le mura, Apsismosaik aus der Zeit von Papst Honorius 1.

(625-638).

Abb. 15: Rom, Santa Susanna, Rekonstruktion des Apsismosaiks von 799/800 auf der Basis

der im späten 16. Jahrhundert entstandenen Aquarelle von Ciacconio.

«V

Abb. 14: Rom, San Venanzio (am Lateransbaptisterium), Apsismosaik aus den 640er Jahren.

36 Carola Jäggi



bezichtigen, allzu frei über Legate zu verfügen und sich zu wenig

um den ursprünglichen Stiftungszweck zu kümmern.60 Dass auch

die ravennatischen Bischöfe in finanziellen Dingen nicht immer

ganz korrekt handelten, zeigt der Fall von Ecclesius, der von Papst

Felix IV. nach Rom zitiert und wegen widerrechtlicher Zurückhaltung

von eigentlich dem ravennatischen Gesamtklerus zustehenden

Geldern gerügt wurde.61 Maximian wiederum versuchte, seine

anfängliche Ablehnung seitens der Ravennaten durch Gastmähler

und Geldgeschenke zu brechen — mit Erfolg.62 Durch zahlreiche

Kirchengründungen und Verschönerungsarbeiten an und in

Gotteshäusern gab er sich ferner als frommer Hüter seiner Gemeinde,

ohne dabei allerdings zu versäumen, seine Verdienste auch für alle

unmissverständlich sichtbar zu machen.6' Am evidentesten wird

dies in den so genannten Kaisermosaiken von San Vitale, wo das

Bildnis Maximians als Einziges mit einer Namensbeischrift versehen

ist, um sicher dem Vergessen durch die Nachwelt zu entgehen.
Dass dies auch funktioniert hat, zeigt die Tatsache, dass über die

Identität der übrigen Dargestellten bis heute wild spekuliert wird

- einzig der Bischof ist eindeutig zu benennen, und nur durch seine

Identifizierung gelingt letztlich auch die Benennung des Kaiserpaars

als Justinian und Theodora.64 Auch ist bemerkenswert, dass

Maximian in gleicher Grösse wie Justinian wiedergegeben ist, was

Deichmann zufolge hart an Majestätsbeleidigung gegrenzt habe.65

Immerhin wagte Maximian es nicht, sich mit dem Kirchenmodell in

der Apsiskalotte abbilden zu lassen; diesen Platz überliess er dem

damals bereits verstorbenen Ecclesius und damit jenem seiner

Vorgänger, der ehemals mit seinem »mandatum« den offiziellen

Bauauftrag erteilt hatte.66 Deichmann hat auf das interessante Faktum

aufmerksam gemacht, dass Ecclesius in der Dedikationsinschrift im

Narthex »vir beatissimus« genannt wird, ein Titel, der nach den

justinianischen Rangstufen den Metropolitanbischöfen zukam;

Ravenna wurde aber erst nach der Schlussweihe der Kirche -
vermutlich 548 oder 549, jedenfalls vor 553 — Metropolitansitz!67 Für

sich selbst vermied Maximian geflissentlich die Verwendung dieses

Titels; er wird in derselben Inschrift korrekt »vir reverendissimus«

genannt, wie sich dies für einen »gewöhnlichen« Bischof, der er

damals noch war, auch geziemte. »Man scheint also« - so folgert
Deichmann - »den Vorgängern einen Titel gegeben zu haben, den

man dem amtierenden Bischof nicht zuzumessen wagte, einen

Titel jedoch, dessen sich der ravennatische Stuhl eigentlich würdig

fühlte. Diese Ambition konnte man eher bei dem verstorbenen
als dem lebendigen Bischof ausdrücken.«68 Aus ähnlichen Gründen

mag man auch vorgezogen haben, den Ehrenplatz in den himmlischen

Sphären der Apsiskalotte dem damals bereits verstorbenen

Amtsvorgänger von Maximian einzuräumen und den amtierenden

Bischof auf der Seitenwand wiederzugeben, wo ausschliesslich

irdische Wesen dargestellt sind. Eufrasius in Porec bzw. die für den

Entwurf der dortigen Apsisdekoration Verantwortlichen — sicher

Kleriker aus dem engsten Umkreis des Bischofs - scheinen

diesbezüglich dann keine Hemmungen mehr gehabt zu haben: Mit der

Aufnahme des Söhnchens von Claudius bzw. Eufrasius verliert die

dortige Komposition vollständig das Entrückt-Auratische der
frühchristlichen Apsisprogramme und beansprucht selbst für die

Familienangehörigen der am Stiftungsvorgang beteiligten Amtsinhaber
einen Platz unter den Heiligen.

Die Aufnahme Irdischer in die Kalottenbilder —

eine generelle Neuerung des 6. Jahrhunderts?

Nach diesen Beobachtungen liegt der Schluss nahe, das Aufkommen

und die rasche Verbreitung des monumentalen Stifterbilds im

6. Jahrhundert in ursächlichem Zusammenhang mit aktuellen
Entwicklungen im Stiftungsrecht und einer generellen Stärkung der
bischöflichen Amtsgewalt zu sehen, die sich bei einzelnen Vertretern

der Amtskirche in einem gesteigerten Geltungsbedürfnis
äusserte.6'' Darin jedoch die einzige Erklärung sehen zu wollen, bedeutet

meines Erachtens eine unzulässige Verengung des Phänomens.
So darf nicht übersehen werden, dass die Aufnahme Irdischer in
die paradiesischen Gefilde der Kalottenbilder Teil einer allgemeineren

Entwicklung innerhalb der Apsisdekorationen war, die sich
durch eine generelle Erweiterung des ikonographischen Spektrums
auszeichnete.70 Kamen in den Apsiden des 4. und 5. Jahrhunderts
ausschliesslich Personen und Motive aus dem christologischen Umfeld

vor, so bevölkern im 6. Jahrhundert nun zusehends Märtyrer
und Lokalheilige das Gewölbe über dem Altar.7' Auch in San Vitale
in Ravenna und in der Eufrasiusbasilika in Porec erscheinen die
»Stifter« nicht allein vor Christus bzw. Maria, sondern zusammen
mit einem oder gar mehreren Heiligen; in San Vitale ist es Vitalis,
ein genuin bolognesischer Heiliger, der im frühen 6. Jahrhundert
durch eine neue Passio von den Ravennaten mangels eines eigenen,

autochthonen Märtyrers gleichsam »ravennatisiert« wurde, in
Porec der hl. Maurus, der als Lokalheiliger Istriens gilt und
offensichtlich Nebenpatron der Kirche war.72 Christa Ihm bringt diesen
Sachverhalt - die Einbeziehung von Märtyrern und Lokalheiligen in
die bis dahin rein apostolischen Apsisprogramme - mit dem »seit
dem Ende des 4. Jahrhunderts ständig wachsenden Märtyrer- und

Heiligenkult« zusammen, »der schliesslich oft dazu führte, dass

man die verehrten Gebeine von ihrem ursprünglichen Bestattungsort

erhob, verteilte und unter den Altären von Gemeinde-Feier-
kirchen beisetzte, die dann im Titel meist den Namen des betreffenden

Heiligen führten«.7' In diesem Kontext gilt es auch auf die
im Laufe des 6. Jahrhunderts einsetzenden Erhebungen mehr oder

weniger legendärer Kirchengründer zu Heiligen sowie deren
Aufnahme in die entsprechenden Kirchenpatrozinien zu erinnern.
Genannt seien hier lediglich die römische Kirche San Marco, die anno
336 von Papst Markus gegründet wurde, 499 als »titulus Marci« in
den Quellen erscheint, hundert Jahre später aber, 595, als »titulus
S a n c t i Marci« bezeichnet wird; oder Santa Pudenziana, ebenfalls
in Rom, um 400 unter dem Namen »titulus Pudentis« bzw. »Eccle-

sia Pudentiana« bekannt - in Erinnerung an den Kirchengründer
Pudens und nicht etwa an die hl. Pudentiana, die zusammen mit

Donator oder Fundator? Zur Genese des monumentalen Stifterbildes 37



Abb. 16: Rom, Calixtus-Katakombe, so genannte Oceanus-Gruft; Brustbild eines Verstorbenen

mit rechteckiger Aussparung im Kopfbereich zur Fixierung einer hölzernen Porträttafel,

4. Jahrhundert.

ihrer Schwester Praxedis eine fromme Invention des 6. Jahrhunderts

darstellt.74 Für unsere Fragestellung möge hier die Beobachtung

genügen, dass die so genannten »Stifterbilder« gleichzeitig

mit den Bildern von Märtyrern und Lokalheiligen in den Apsismo-

saiken als Bildmotiv auftauchen. Nicht selten werden sie geradezu

kontrapostisch einem Märtyrer gegenübergestellt, so Papst Felix

dem hl. Theodor in Santi Cosma e Damiano zu Rom und Bischof

Ecclesius dem hl. Vitalis in der Ravennater Vitaliskirche. Ist der

»Stifter« also als Pendant zum himmlischen Patron, gleichsam als

irdischer Patron, zu verstehen?^ Diese These findet Rückhalt in der

Tatsache, dass es sich bei den dargestellten Offerenten wie erläutert

nicht um Personen handelte, die sich durch Entäusserung ihres

Privatvermögens um den Bau verdient gemacht hatten, sondern

um zumeist kirchliche Amtsträger, deren Beteiligung am betreffenden

Bau institutionell begründet war und die schon dadurch für die

Neugründung eine Art von weltlichem Patronat, von Schutzherrschaft

übernahmen.76 In den römischen Apsismosaiken des 7.

Jahrhunderts — etwa in Sant'Agnese fuori le mura (Abb. 13) und in der

Venantiuskapelle am Lateranbaptisterium (Abb. 14) - wird die
formale Angleichung von Stifter und Titelheiligem noch einen Schritt

weiter getrieben, die Grenze zwischen irdisch und himmlisch noch

mehr verwischt: Flier werden die betreffenden Kirchenmänner - in

Sant'Agnese sind es die Päpste Honorius I., welcher für den Neubau

der 630er Jahre verantwortlich war, und vermutlich Symmachus,

der um 500 die konstantinische Vorgängerkirche wiederhergestellt

hatte, in San Venanzio Johannes IV. (640-642) und sein Nachfolger

Theodor I. (642-649) - nicht mehr als Fluldigende der Gottheit

vorgeführt, sondern erscheinen inmitten der parataktisch aufgereihten

Heiligen, blicken wie diese frontal aus dem Bild und sind nur
durch den fehlenden Nimbus und ihr Attribut - das Kirchenmodell

bzw. einen Codex - identifizierbar.77 Aufgenommen in die Schar der

Heiligen, garantieren sie wie diese für die Rechtmässigkeit und den

Schutz der jeweiligen Kirche, übernehmen durch ihre bildliche

Angleichung an die gleichzeitig dargestellten Märtyrer und Heiligen

aber auch deren Status als Intercessoren. Dass diese Entwicklung

in einer Zeit, da der »richtige« Umgang mit Bildern - allen voran

mit Heiligenbildern - zur Debatte stand, nicht ohne Folge blieb,

kann nicht verwundern. Tatsächlich zeigt die weitere Genese des

monumentalen Stifterbilds in Rom, dass mit Sant'Agnese und San

Venanzio ein vorläufiger Endpunkt erreicht war.

Die Rolle des rechteckigen Nimbus für den Bildstatus
frühmittelalterlicher Stifterbilder

Nach San Venanzio, dessen Mosaikausstattung unter Papst Theodor

1. zwischen 642 und 649 vollendet worden sein dürfte, müssen

wir zunächst rund 150 Jahre warten, bis wir dem Motiv des »Stifters

mit Kirchenmodell« wieder in einer monumentalen Apsiskomposi-

tion begegnen. Es war Papst Leo III., dem diese Wiederbelebung

zu verdanken ist; um 800 Hess Leo seine Titelkirche Santa Susanna

38 Carola Jäggi



Abb. 17: Rom, Santa Maria Antiqua, Theodotus-Kapelle; persönliches Votivbild des

Kapellen-Stifters Theodotus, Mitte des 8. Jahrhunderts.

Abb. 18: Rom, Santa Maria in Domnica, Apsismosaik aus der Amtszeit Paschalis' I. (817-824)

mit dem »Stifterpapst« zu Füssen der thronenden Gottesmutter.

Abb. 19: Rom, San Paolo fuori le mura. Das Apsismosaik aus der Zeit Honorius' III. (1216—

1227) wurde im 17. und 19. Jahrhundert zwar stark erneuert, doch datiert die Komposition
als solche noch aus dem 13. Jahrhundert, ebenso die miniaturhafte Figur des »Stifterpapstes«

zu Füssen Christi.

Donator oder Fundator? Zur Genese des monumentalen Stifterbildes 39



neu erbauen und mit einem Apsismosaik ausstatten, das 1595

leider zugrunde ging, durch Beschreibungen und Nachzeichnungen

aber in seiner ikonographischen Anlage rekonstruiert werden kann

(Abb. 15).78 Zentrales Bildelement war diesen Quellen zufolge auch

hier Jesus Christus, flankiert von Maria und Petrus zu seiner Rechten

sowie von Paulus und Gaius zu seiner Linken. Ganz links hatte

sich die Titelheilige dem Papst mit dem Kirchenmodell angenommen,

um ihn im alten Praesentatio-Schema bei Christus einzuführen.

Dieser Gruppe entsprach auf der anderen Seite Susannas

Martyriumsgefährte Gabinus, der in gleicher Weise Karl den Grossen

dem Herrn empfahl. Ein solcher Einbezug eines weltlichen
Herrschers in ein sakrales Apsisprogramm war in Rom eine absolute

Novität, doch geht es hier nicht in erster Linie darum, sondern um

den Status seines Bildnisses und desjenigen seines geistlichen

Gegenparts. Die Köpfe von Leo und Karl waren nämlich durch einen

rechteckigen Nimbus hinterfangen, der gemeinhin als Zeichen

dafür gedeutet wird, dass der damit Ausgezeichnete als Lebender

gekennzeichnet werden sollte.79 Bereits Joseph Wilpert hat aber

darauf hingewiesen, dass sich der rechteckige Nimbus von hölzernen

Porträttafeln ableite, die auf gemalte Körper appliziert wurden

— ein Brauch, der sich im christlichen Kontext schon im 4.

Jahrhundert in der Katakombenmalerei fassen lässt (Abb. 16) und dort
nicht als Zeichen dafür stand, dass der oder die Dargestellte noch

unter den Lebenden weilte, sondern vielmehr signalisierte, dass

das entsprechende Bildnis »nach dem Leben« gemalt worden war,

ergo ein veristisches Porträt darstelle.80 Der frühmittelalterliche
Rechteck-Nimbus knüpft nun ohne Zweifel an diese Tradition an,

lässt aber - bei aller Porträtähnlichkeit des Dargestellten - allein
durch seine Objektform und die unabhängig von der Körperhaltung
des dergestalt Ausgezeichneten stets strikt frontale Wiedergabe
des Kopfes keinen Zweifel daran, dass wir hier lediglich ein Bild

des Dargestellten und keineswegs diesen selbst, dass wir zudem

einen historisch verbürgten Menschen mit bekannter Physis und

nicht eine biblische Gestalt oder einen Heiligen aus grauer Vorzeit

vor Augen haben (Abb. 17). Mit dieser unübersehbaren Betonung

der Differenz war auch jeglicher Idolatrieverdacht gebannt, war

jeglicher Vorwurf, dass sich der Stifter mit den dargestellten
Heiligen gleichsetze und von denselben Verehrungsformen profitiere,
bereits auf visueller Ebene aus dem Wege geräumt.

Dass der rechteckige Nimbus seine Wurzeln in der byzantinischen

Bildkunst hat und in Rom ausgerechnet durch Papst Johannes

VII., einen gebürtigen Griechen, eingeführt wurde und zunächst in

den Kreisen der in Rom ansässigen Byzantiner Verbreitung fand,

verwundert nach diesen Ausführungen kaum mehr.81 Doch auch

nach Beendigung des Bilderstreits blieb der rechteckige Nimbus

zunächst konstitutiv für das monumentale Stifterbild im Kirchenraum;

die einzige andere Möglichkeit, den differenten Status des Stifters

in einem Mosaikbild zu verdeutlichen, bestand in der drastischen

Reduktion des Figurenmassstabs und der Wahl eines anderen

Darstellungstypus, wie wir dies im frühen 9. Jahrhundert beispielsweise

in Santa Maria in Domnica antreffen, wo sich der miniaturisierte

»Stifterpapst« Paschalis in Proskynese zu Füssen der Gottesmutter

wiedergeben Hess (Abb. 18).82 In Rom wird noch im 13. Jahrhundert
auf dieses Bildformular rekurriert (Abb. 19)8!, während andernorts

- etwa im eingangs erwähnten Bubikon - längst Laien ihre »Stiftungen«

bzw. die entsprechenden Symbole keck zum Himmel reckten,

allerdings mit dem feinen, aber doch bezeichnenden Unterschied,

dass sie dies nie in der Apsiskalotte taten, sondern stets mit einem

Platz auf dem Apsisbogen vorlieb nehmen mussten.84

40 Carola Jäggi



Eine erste Version des vorliegenden Textes wurde im Mai

2000 an der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-

Nürnberg vorgetragen, eine erweiterte Fassung im

Februar 2003 an der TU Berlin.

1 Siehe Meier, Hans-Rudolf, Romanische Schweiz,

Würzburg 1996, S. 378f. Demnächst Böhmer, Roland,

Spätromanische Wandmalereien zwischen

Hochrhein und Alpen, Diss. Univ. Zürich 2001.

2 Die Festuca war ein Rechtssymbol, mit dem seit dem

Frühmittelalter die Übertragung von Besitz

veranschaulicht wurde; siehe Niemeyer, J. F./Van de Kieft,

C, Mediae latinitatis lexicon minus, 2. überarbeitete

Auflage, Darmstadt 2002, Bd. I, S. 551.

3 Vgl. Jäggi, Carola, »HAC PRO STRVCTVRA PECCATA

DEVS MEA CVRA». Überlegungen zu Stifterdarstellungen

an romanischen Portalen, in: Schwelle zum

Paradies. Die Galluspforte des Basler Münsters, Basel

2002, S. 104.

4 Siehe Sauer, Christine, Fundatio und Memoria. Stifter

und Klostergründer im Bild 1100 bis 1350, Göttingen
1993, S. 102f.; Meier, Hans-Rudolf/Jäggi, Carola,

Einleitung, in-. Für irdischen Ruhm und himmlischen

Lohn. Stifter und Auftraggeber in der mittelalterlichen

Kunst, hrsg. von Hans-Rudolf Meier, Carola

Jäggi und Philippe Büttner, Berlin 1995, S. 13f.; Meier

1996 (wie Anm. 1), S. 321-323. Zum spätromanischen

Tympanon in Sigolsheim (Elsass) vgl. Jäggi 2002 (wie

Anm. 3), S. 110.

5 Siehe Gallmann, Heinz, Das Schaffhauser Stifterbuch.

Legende um Stifter und Stiftung des Klosters

Allerheiligen, Konstanz 1995, S. 43-49 und 65—76.

6 Siehe etwa Oexle, Otto Gerhard, Memoria und

Memorialbild, in-. Memoria. Der geschichtliche

Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im

Mittelalter, hrsg. von Karl Schmid und Joachim

Wollasch, München 1984, S. 384-440; Gädeke, Nora,

Zeugnisse bildlicher Darstellungen der
Nachkommenschaft Heinrichs /., Berlin/New York 1992;

Sauer 1993 (wie Anm. 4); weitere Literaturhinweise

bei Meier/Jäggi/Büttner 1995 (wie Anm. 4),

S. 309-312.

7 Interessanterweise gewann das Thema gerade in

jüngster Zeit wieder verstärkt an Bedeutung, doch

wird auch hier die Frage nach den Anfängen kaum

je explizit gestellt; siehe Beuckers, Klaus Gereon,

Stifterbild und Stifterstatus. Bemerkungen zu den

Darstellungen Papst Paschalis I. (817—824) in Rom

und ihren Vorbildern, in-. Form und Stil. Festschrift

für Günther Binding zum 65. Geburtstag, hrsg. von

Stefanie Lieb, Köln 2001, S. 56-74, bes. S. 56;

Gandolfo, Francesco, Porträts und ihre Auftraggeber,

in: Andaloro, Maria/Romano, Serena,

Römisches Mittelalter. Kunst und Kultur in Rom

von der Spätantike bis Giotto, Regensburg 2002,

S. 139-149.

8 Lipsmeyer, Elizabeth, The Donor and his Church

Model in Medieval Art from Early Christian Times to

the Late Romanesque Period, Diss. Rutgers Univ./The

State Univ. of New Jersey (New Brunswick) 1981, S. ii

(Zitat) und S. 21f. Ähnlich bereits Wilpert, Joseph, Die

römischen Mosaiken und Malereien der kirchlichen

Bauten vom IV. bis XIII. Jahrhundert, Freiburg i. Br.

1916, S. 360; sowie Matthiae, Guglielmo, Mosaici

medioevali delle chiese di Roma, Rom 1967, S. 136.

Vorsichtiger hingegen Davis-Weyer, Cäcilia, Das

Traditio-Legis-Bild und seine Nachfolge, in-.

Münchner Jahrbuch der bildenden Kunst, 3. Folge, 12,

1961, S. 23. Zur schwierigen Ableitung des Motivs von

antiken Neokoros-Münzen siehe Lipsmeyer 1981,

S. 4-12; Benndorf, Otto, Antike Baumodelle, in:

Jahreshefte des Österreichischen Archäologischen

Instituts in Wien 5, 1902, S. 178f.; Grabar, André,

L'empereur dans l'art byzantin. Recherches sur l'art

officiel de l'empire d'Orient, Paris 1936, S. 154.

9 Zu den konstantinischen Kirchenstiftungen siehe

Voelkl, Ludwig, Die Kirchenstiftungen des Kaisers

Konstantin im Lichte des römischen Sakralrechts,

Köln/Opladen 1964; Krautheimer, Richard, The

Ecclesiastical Building Policy of Constantine, in:

Costantino il Grande dall'antichità aH'umanesimo,

Colloquio Macerata 1990, (Univ. degli Studi di

Macerata, Pubblicazioni della facoltä di lettere e

filosofia 67, Atti di Convegni 21), Macerata 1993,

S. 509-550.

10 Siehe Krautheimer, Richard, The Building Inscripti¬

ons and the Dates of Construction of Old St. Peter's:

A Reconsideration, in: Römisches Jahrbuch der

Bibliotheca Hertziana 25, 1989, S. 1-23. Zum

Triumphbogenmosaik mit Konstantin und Petrus vor

Christus siehe Arbeiter, Achim, Alt-St. Peter in
Geschichte und Wissenschaft. Abfolge der Bauten,

Rekonstruktion, Architekturprogramm, Berlin 1988,

S. 216, Anm. 501; zuletzt De Blaauw, Sible, Cultus et
Decor. Liturgia e Architettura nella Roma

tardoantica e medievale, Cittä del Vaticano 1994,

Bd. 2, S. 461f.

11 Siehe Krautheimer 1989 (wie Anm. 10), S. 9-11; Ihm,

Christa, Die Programme der christlichen Apsismale-

rei, 4.-8. Jahrhundert, Stuttgart 21992, S. I35f. Davis-

Weyer erwägt für San Lorenzo in Damaso aufgrund

der Apsisinschrift und eines Briefes von Papst

Hadrian ein Stifterbild des Papstes Damasus, das

dann das »Urbild« gewesen wäre; Davis-Weyer 1961

(wie Anm. 8), S. 34f. Der Fall von Sant'Andrea in

Catabarbara von 470/80 zeigt jedoch, dass die

Formulierung der Inschrift (»Haec Damasus tibi...«)

kein hinlänglicher Hinweis auf ein Stifterbild in der

Apsis ist; siehe Ihm 1992 (wie oben), S. 154f.;

Krautheimer 1989 (wie Anm. 10), S. lOf.

12 Zum ehemaligen Apsismosaik von Alt-St. Peter siehe

Künzle, Paul, Das Petrusreliquiar von Samagher.

Eine nachgelassene Arbeit Paul Künzles über den

Elfenbeinschrein und die Apsis von Alt-St. Peter, in:

Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde

und Kirchengeschichte 71, 1976, S. 22-41;

zuletzt Iacobini, Antonio, II mosaico absidiale di San

Pietro in Vaticano, in: Fragmenta Picta. Affreschi e

mosaici staccati del Medioevo romano, Ausst.-Kat.

Rom 1989, S. 119-130. Zu Santa Maria Maggiore und

Santa Sabina siehe Ihm 1992 (wie Anm. 11), S. 132f. und
151f. Nur für San Paolo ist für das Apsismosaik aus

der Zeit vor den Erneuerungen durch Papst

Honorius III. im frühen 13. Jahrhundert kein

Anhaltspunkt überliefert; ebd., S. 135.

13 Zu Sant'Agata dei Goti (um 460/70) siehe Ihm 1992

(wie Anm. 11), S. 153f.; zu Sant'Andrea in Catabarbara

(um 470/80) ebd., S. 154f.; Davis-Weyer 1961 (wie

Anm. 8), S. 21 und 29, Abb. 17.

14 Zu San Lorenzo (578-590) siehe Ihm 1992 (wie

Anm. 11), S. 138-140; Gandolfo 2002 (wie Anm. 7),

S. 143.

15 Terminus ante quem für diese Apsiskomposition ist
die 536 entstandene Beschreibung des Mosaiks von
Chorikios; siehe Chorikios von Gaza, Laudatio

Marciani 1, 30, hrsg. von Richard Foerster und

Eberhard Richtsteig, Leipzig 1929, S. 10. Dt.

Übersetzung bei Ihm 1992 (wie Anm. II), S. 193; sowie

- leicht differierend - bei Thümmel, Hans Georg,
Die Schilderung der Sergioskirche in Gaza und ihrer
Dekoration bei Chorikios von Gaza, in-. Vom Orient
bis an den Rhein. Begegnungen mit der Christlichen

Archäologie, Peter Poscharsky zum 65. Geburtstag,

hrsg. von Ulrike Lange und Reiner Sörries,

Dettelbach 1997, S. 52, siehe auch S. 63.

16 Siehe Deichmann, Friedrich Wilhelm, Ravenna,

Hauptstadt des spätantiken Abendlandes,

Kommentar, 2. Teil, Wiesbaden 1976, S. 343f. und

372f.; zuletzt Cortesi, Giuseppe, Due basiliche

ravennati del VI secolo: S. Maria Maggiore,
S. Stefano Maggiore, in: Corsi di Cultura sull'arte

ravennate e bizantina 30, 1983, S. 49-86.
17 Vgl. Anm. 8.

18 Als mögliche Vorlage sei das grosse Huldigungsmo¬
saik in der Chalke genannt, das allerdings kaum vor
535/40 entstanden sein kann; vgl. Prokop, Bauten 1,

10. Generell zur Übernahme kaiserlicher Bildschemata

in die christliche Sakralkunst zuletzt: Deckers,

Johannes G., Göttlicher Kaiser und kaiserlicher Gott,

in: Bauer, Franz Alto/Zimmermann, Norbert (Hrsg.),

Epochenwandel? Kunst und Kultur zwischen Antike
und Mittelalter, Mainz 2001, S. 3-16.

19 Zu entsprechenden Schlussfolgerungen aus

Inschriften in Bodenmosaiken siehe Donceel-Voute,

Pauline, Les pavements des églises byzantines de

Syrie et du Liban. Décor, archéologie et liturgie,
Louvain-la-Neuve 1988, S. 466. Kritisch dazu Jäggi,

Carola/Meier, Hans-Rudolf, »...this great appetite for
church building still needs adequate explanation«.-

Zum Kirchenbauboom am Ende der Spätantike, in-.

Pratum Romanum. Gedenkschrift für Richard

Krautheimer zu seinem 100. Geburtstag, Wiesbaden

1997, S. 189f.

Donator oder Fundator? Zur Genese des monumentalen Stifterbildes 41



20 Lipsmeyer 1981 (wie Anm. 8), S. 26f.

21 Schmid, Karl, Stiftungen für das Seelenheil, in-. Ders.,

Gedächtnis, das Gemeinschaft stiftet, München/

Zürich 1985, S. 56f.; Borgolte, Michael, Die Stiftungen
des Mittelalters in rechts- und sozialhistorischer

Sicht, in-. Zeitschrift der Savigny-Stiftung für

Rechtsgeschichte, Kanon. Abteilung 74, 1988,

S. 71-94, bes. S. 73; Borgolte, Michael, Stiftung, in:

Lexikon des Mittelalters, Bd. 8, 1997, Sp. 178f.;

ausserdem Jezler, Peter, Jenseitsmodelle und

Jenseitsvorsorge - eine Einführung, in: Himmel,

Hölle, Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter, Zürich

1994, S. 13-26, bes. S. 22f.

22 Siehe Borgolte 1997 (wie Anm. 21), Sp. 178; Sauer 1993

(wie Anm. 4), 12f.; Jäggi/Meier 1995 (wie Anm. 4),

S. 15; Baumann, Peter, Spätantike Stifter im Heiligen
Land. Darstellungen und Inschriften auf Bodenmosaiken

in Kirchen, Synagogen und Privathäusern,

Wiesbaden 1999, S. 14. Sauer verwendet den Begriff
»Stifter« als »Bezeichnung eines jeglichen Wohltäters

einer geistlichen Gemeinschaft unabhängig vom

Umfang und von der Art seiner Stiftung«; davon

abzusetzen sei allerdings der »Gründer«, der »in der

Regel der Stifter des fundus, also vor allem des

Grundstücks [...| war«; Sauer 1993 (wie Anm. 4),

S. 27-32.

23 Le Liber Pontifcalis (im Folgenden LP I), Texte,

Introduction et Commentaire par L'Abbé L.

Duchesne, Bd. 1, Paris 1886, cap. LV1, S. 279.

24 AVLA DEI CLARIS RADIAT SPECIOSA METALLIS / IN

QVA PLVS FIDEI LVX PRETIOSA MICAT / MARTYRIBVS

MED1C1S POPVLO SPES CERTA SALVTIS / VENIT ET EX

SACRO CREVIT HONORE LOCVS / OPTVLIT HOC

DOMINO FELIX ANTISTITE DIGNVM / MVNVS VT

AETHERIA VIVAT IN ARCE POLI; Krautheimer,

Richard, Corpus Basilicarum Christianarum Romae,

Bd. 1, Città del Vaticano 1937, S. 138f.

25 Vgl. Tiberia, Vitaliano, Il restauro del mosaico délia

Basilica dei Santi Cosma e Damiano a Roma, Todi

1991, bes. S. 15, 19 und 32, hg. 11; ders., Mosaici

restaurati nella basilica dei Santi Cosma e Damiano

a Roma, in-, Mosaici a S. Vitale e altri restauri. Il

restauro in situ di mosaici parietali, Atti del

Convegno nazionale sul restauro in situ di mosaici

parietali, Ravenna Okt. 1990, hrsg. von Anna Maria

lannucci, Cesare Fiori und Cetty Muscolino, Ravenna

1992, S. 111-132. Vgl. auch Beuckers 2001 (wie Anm. 7),

S. 70, Anm. 28; Gandolfo 2002 (wie Anm. 7), S. 139—

141. Der Zustand nach dem Eingriff von Gregor XIII.

ist dokumentiert in einem Aquarell von A. Eclissi aus

der 1. Hälfte des 17. Jahrhunderts; vgl. Claridge,

Amanda/Osborne, John, Early Christian and

Medieval Antiquities, Bd. 1: Mosaics and Wallpain-

tings in Roman Churches, (The Paper Museum of

Cassiano dal Pozzo, Ser. A, Part 2), London 1996,

S. 95f. mit Abb. 14.

26 Siehe Wilpert, Joseph/Schumacher, Walter Nikolaus,

Die römischen Mosaiken der kirchlichen Bauten vom

IV.-XIII. Jahrhundert, Freiburg i. Br. 1976, S. 328.

27 Vgl. Anm. 24. Zum Schema der »Einführung von

Titelheiligen und Stiftern bei Christus durch die

Apostelfürsten« und dem diesem Schema zugrunde

liegenden Akt der Praesentatio im Hofzeremoniell

siehe Grabar 1936 (wie Anm. 8), S. 204, und Ihm 1992

(wie Anm. 11), S. 25; zuletzt Wisskirchen, Rotraut,

Christus - Apostelfürsten - Heilige - Stifter. Zur

Stellung und Beziehung von Einzelfiguren oder

Gruppen in Mosaiken stadtrömischer Kirchen, in:

Chartulae. Festschrift für Wolfgang Speyer, (Jahrbuch

für Antike und Christentum, Ergänzungsbd. 28), 1998,

S. 295-310.

28 Siehe Krautheimer 1937 (wie Anm. 24), S. 138.

Ursprünglich handelte es sich um einen Seitensaal

des flavischen Forum Pacis; Wilpert, in: Wilpert/
Schumacher 1976 (wie Anm. 26), S. 14; Budriesi,

Roberta, La Basilica dei SS. Cosma e Damiano a

Roma, Bologna 1968, S. 3. Zuletzt Bauer, Franz Alto,

Platz und Denkmal in der Spätantike, Mainz 1996,

S. 52. 57 und 69f.

29 Auf einen weiterreichenden Einfluss Amalasuntas auf

den Bau bzw. das Apsisprogramm könnte die

Aufnahme des hl. Theodor als Pendant von Felix

interpretiert werden, war Theodor doch der Patron

von Theoderich; siehe Wilpert, in: Wilpert/
Schumacher 1976, (wie Anm. 26), S. 14. Laut Davis-

Weyer wurde hier der hl. Theodor gewählt, weil er

den Märtyrertod erlitt, nachdem er einen

heidnischen Tempel zerstört hatte; Davis-Weyer 1961

(wie Anm. 8), S. 34.

30 LP 1 (wie Anm. 23), cap. XLII, S. 220; siehe auch Pietri,

Charles, Roma Christiana. Recherches sur l'Eglise de

Rome, son organisation, sa politique, son idéologie
de Miltiade à Sixte III (311-440), (Bibliothèque des

Écoles Françaises d'Athènes et de Rome 224), Rom

1976, S. 562 und 570. Vgl. auch den Fall von Santo

Stefano a Via Latina; unter Leo d. Gr. (440-461)

stiftete Demetrias aus der Familie der Anicier »in

praedio suo« an der Via Latina eine Stefanskirche,

deren Bau offenbar von Presbyter Tigrinus

beaufsichtigt wurde; Diehl, Charles, Inscriptiones
Latinae Christianae Veteres, Bd. 1, Berlin 1925,

S. 343f„ Nr. 1765; vgl. LP I (wie Anm. 23), cap. XLVII,

S. 238.

31 Agnellus von Ravenna, Liber Pontihcalis/

Bischofsbuch (im Folgenden LPRa), lat.-dt. von

Claudia Nauerth, Freiburg/Basel/Wien 1996, 1.

Teilband, cap. 57, S. 264f. Zu Ecclesius, der wohl 522

ordiniert wurde und vermutlich 532 starb, siehe

Brown, Thomas, Ecclesio, in: Dizionario biografico

degli italiani, Bd. 42, Rom 1993, S. 275-277.

32 LPRa (wie Anm. 31), cap. 57; siehe Nauerth, Claudia,

Agnellus von Ravenna. Untersuchungen zur

archäologischen Methode des ravennatischen

Chronisten, München 1974, S. 69 und llOf.

33 Zitiert bei Russo, Eugenio, L'antico portale di
S. Maria Maggiore di Ravenna, in: Rivista di

Archeologia Cristiana 60, 1984, S. 344f.; vgl. Cortesi

1983 (wie Anm. 16), S. 55; Deichmann 1976 (wie

Anm. 16), S. 343f.; Nauerth 1974 (wie Anm. 32), S. 28.

34 LPRa (wie Anm. 31), cap. 57. Im Falle von

Sant'Apollinare heisst es hingegen, dass Bischof

Ursicinus Julianus mahnend daran erinnerte (»iussit

et ammonuit«), die Kirche zu gründen und zu

vollenden (»[...1 ut ecclesiam I...I ab iuliano

argentario fundata et consummata fuisset«); ebd.,

cap. 63. Zu Julianus Argentarius siehe auch

Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 21ff.; Barnish,

Samuel J. B., The Wealth of lulianus Argentarius:
Late Antique Banking and the Mediterranean

Economy, in: Byzantion 55, Heft 1, 1985, S. 5-38.

35 Siehe Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 188.

36 LPRa (wie Anm. 31), cap. 59f. Siehe auch Deichmann

1976 (wie Anm. 16), S. 21f., sowie Brown, Thomas S.,

La chiesa di Ravenna durante il Regno di Giustini-

ano, in: XXX Corso di Cultura sull'arte ravennate et

bizantina, Ravenna 1983, S. 26. Die von Julianus für

San Vitale aufgewendete Summe entsprach ferner

in etwa dem durchschnittlichen Jahreseinkommen

der ravennatischen Kirche aus ihren sizilianischen

Besitzungen; siehe Pietri, Charles. Evergetisme et
richesses ecclésiastiques dans l'Italie du IVe à la fin

du Ve siècle: l'exemple romain, in-, Ktema 3, 1978,

S. 327; Caillet, Jean-Pierre, L'évergetisme monumental

chrétien en Italie et à ses marges d'après l'épi-

graphie des pavements de mosaïque (Ve - VIIe s.),

(Collection de l'École Française de Rome 175), Rom

1993, S. 422.

37 »In atrio ipsius frontis aule« war in »tessellis aureis«

folgende Inschrift angebracht: »1...1 Tradidit hanc

primus lulianus [eigtl. Iuliano, Anm. C. J.l Eclesius

arcem/ Qui sibi commissum mire perfecit opus./ Hoc

quoque perpétua mandavit lege tenendum,/ Hiis

nulli liceat condere menbra locis. Sed quod [eigtl.

quael pontificum constat monumenta priorum,/ Fas

ibi sit tantam ponere, sed [eigtl. seul similes.« Auf

einer Marmortafel »in ardica beati Vitalis« (in der

Vorhalle) war ferner zu lesen-, »Beati martiris Vitalis

basilica mandante Eclesio vero [eigtl. virol

beatissimo episcopo a fundamentis lulianus

Argentarius edificavit ornavit atque dedicavit

consecrante vero [=virol reverendissimo Maximiano

episcopo«; Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 3—7. Das

Reliquiar von San Vitale nennt interessanterweise

nur Julianus Argentarius, nicht Maximian; ebd., S. 4.

Vgl. auch die Monogramme von Julianus im Bereich

der Presbyteriumsempore; ebd. In einem Elogium,

das vermutlich nach Julianus' Tod, aber noch im 6.

Jahrhundert verfasst wurde, wird der Gepriesene

»fundator« genannt; auch ist hier explizit von

»memoria« die Rede; ebd., S. 26.

42 Carola Jäggi



38 Vgl. die In Anm. 37 wiedergegebenen Inschriften, wo

von »commissum« und »mandante« die Rede ist!

Deichmann nimmt an, dass Ecclesius im südlichen

Apsisflankenraum bestattet war und dass für das

Grab von Julianus vielleicht der nördliche

Apsisflankenraum vorgesehen war; Deichmann 1976

(wie Anm. 16), S. 29. Zu den mittelalterlichen

Restaurierungen des Apsismosaiks von San Vitale

siehe Andreescu-Treadgold, Irina, The Emperor's

New Crown and St. Viralis' New Clothes, in; XLI

Corso di Cultura sull'arte ravennate e bizantina,

Ravenna 1994, S. 149-186.

39 Zuletzt dazu: Gulowsen, Kirsti, Liturgical Illustrati¬

ons or Sacred Images? The Imperial Panels in
S. Vitale, Ravenna, in: Acta ad Archaeologiam et

artium historiam pertinentia, Ser. alt. in 8°, Bd. II,

1999, S. 115-146; Deckers, Johannes G., Der erste

Diener Christi. Die Proskynese der Kaiser als

Schlüsselmotiv der Mosaiken in S. Virale (Ravenna)

und in der Hagia Sophia (Istanbul), in: Art,

Cérémonial et Liturgie au Moyen Âge. Actes du

Colloque de 3' Cycle Romand de Lettres, Lausanne-

Fribourg 2000, Rom 2002, S. 11-57, bes. S. 22-35.

40 Siehe Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 180f. ; Brown

1983 (wie Anm. 36), S. 38-41. Vgl. bereits die

Kaiserpaare Arkadius/Eudoxia und Theodosius IL/
Eudokia als »oblatores« in der unteren Apsiszone der

Ravennater Kirche San Giovanni Evangelista (424—

434) - auch sie hatten Ravenna nie betreten;

Deichmann, Friedrich Wilhelm, Ravenna, Hauptstadt
des spätantiken Abendlandes, Kommentar Teil 1,

Wiesbaden 1974, S. 120-123; Deichmann 1976 (wie

Anm. 16), S. 183. Generell dazu auch Picard, Jean-

Charles, Les maîtres d'œuvre de l'architecture ravennate

au Haut Moyen Âge, in: Artistes, artisans et

production artistique au Moyen Age, Colloque

international Rennes 1983, Paris 1987, Bd. 2, S. 40.

41 Siehe Molajoli, Bruno, La Basilica eufrasiana di

Parenzo, Padua !1943; Tavano, Sergio, Mosaici

parietali in Istria, in: Mosaici in Aquileia e nell'Alto

Adriatico, (Antichità altoadriatiche 8), Udine 1975,

S. 245-273, bes. S. 258-266.

42 Über Eufrasius ist wenig bekannt. 558 wird er in

einem Brief von Papst Pelagius an Narses, der

damals in Ravenna weilte, verschiedener Verbrechen

bezichtigt; Migne, J. P., Patrologia Latina 69 [im

Folgenden PL1, 1865, Sp. 396; Molajoli 1943 (wie

Anm. 41), S. 26. Tavano glaubt, dass dies wegen

Eufrasius' »ketzerischer« Haltung im Dreikapitelstreit

war; Tavano 1975 (wie Anm. 41), S. 253. Vgl. auch Ihm

1992 (wie Anm. II), S. 167.

43 »Hoc fuit in primis templum quassante ruina,

terribilis labsu nec certo robore firmum, exiguum

magnoque carens tunc furma métallo. Ut uidit subito

labsuram pondéré sedem, [...] Eufrasius slanlcltla

precessit mente ruinam«; Inscriptiones Italiae, Reg.

X, II: Parentium, Rom 1934, S. 37-40, Nr. 81. Entgegen

der Angabe in der Apsisinschrift war die Prae-

Eufrasiana jedoch weder klein noch unverziert,

sondern grösser als ihre Nachfolgerin und wies

ausserdem reiche Bodenmosaiken auf. Vgl. Ihm 1992

(wie Anm. Il), S. I67f.; Caillet 1993 (wie Anm. 36),

S. 409.

44 Russo, Eugenio, Sculture del complesso eufrasiano

di Parenzo, Neapel 1991, S. 92-98 und flg. 72.

45 Im Unterschied zur übrigen Forschung nimmt Rainer

Warland aufgrund der Kleidung des Knaben und der

Reihenfolge der Dargestellten an, der Knabe sei der

Sohn von Eufrasius und nicht jener von Claudius

gewesen. Vgl. Warland, Rainer, Status und Formular

in der Repräsentation der spätantiken Führungsschicht,

in: Mitteilungen des deutschen archäologischen

Instituts, Römische Abteilung 101, 1994, S. I84f.

46 Siehe Caillet 1993 (wie Anm. 36), S. 326-331.

47 Ebd., S. 330 und 419. Er wäre dann wohl gleichzuset¬

zen mit der in den jordanischen Bodenmosaiken

jeweils mit »ajtouörj« eingeleiteten Amtsperson,

die offensichtlich die Bauaufsicht hatte; siehe

Donceel-Voute 1988 (wie Anm. 19), S. 466—471;

Baumann 1999 (wie Anm. 22), S. 283—285. Zu den

kirchlichen Bauverantwortlichen siehe auch Sotinel,

Claire, Le personnel episcopal. Enquête sur la

puissance de Tévêque dans la cité, in-, L'évêque dans

la cité du IV' au V' siècle. Image et autorité. Actes de

la table ronde organisée par l'Istituto patristico

Augustinianum et l'Ecole française de Rome 1995,

(Collection de l'école française de Rome 248), Rom

1998, S. 115-117. Wie schwierig es oft ist, aus den

Erwähnungen von Klerikern in Bauten auf deren

Anteil (finanziell und/oder nur institutionell?) zu

schliessen, zeigt Pietri 1976 (wie Anm. 30), S. 504ff.,

bes. S. 563f.; vgl. auch Pietri 1978 (wie Anm. 36),

S. 330. Siehe bereits Stutz, Ulrich, Geschichte des

kirchlichen Benehzialwesens von seinen Anfängen

bis auf die Zeit Alexanders III., Berlin 1895, S. 8f.

48 Vgl. auch die Stiftung von 21600 Solidi für den Bau

von St. Theodor in Konstantinopel durch den

Patrizier Sphoriacos im frühen 5. Jahrhundert; Caillet

1993 (wie Anm. 36), S. 416. Generell dazu: Thomas,

John Philip, Private Religious Foundations in the

Byzantine Empire, Washington 1987, S. 20 und

passim, bes. S. 46 und 75. Vgl. auch Ward-Perkins,

Bryan, From Classical Antiquity to the Middle Ages.

Urban Public Building in Northern and Central Italy,

AD 300-850, Oxford 1984, S. 238-241 und 243f.

49 Im Falle von Sant'Apollinare in Classe zeigen

Bodenmosaikinschriften vom Typ »pedes fecerunt«,

dass hier zusätzlich mit kleineren Schenkungen von

Privaten zu rechnen ist, die man für den Bodenbelag

verwendete (oder dies jedenfalls vorgab, insofern

man diese Privaten nur in den Bodenmosaiken zu

Wort kommen liessl); siehe Caillet 1993 (wie

Anm. 36), S. 49f.

50 Picard unterscheidet den »episcopus mandans« ganz
klar vom »fundator« bzw. »aedilicator«, der im Falle

von San Vitale Julianus war; Picard 1987 (wie
Anm. 40), S. 40. Zu »dedicatio« und »consecratio«
nach römischem Sakralrecht sowie im frühchristlichen

Sprachgebrauch siehe Koep, L., Dedicatio, in:
Reallexikon für Antike und Christentum, Bd. 3, 1955,

Sp. 643-649. Siehe auch Deichmann 1976 (wie
Anm. 16), S. 18.

51 Siehe Borgolte 1988 (wie Anm. 21), S. 79f. ; Stutz 1895

(wie Anm. 47), S. 5. Vgl. auch Schöller, Wolfgang, Die

rechtliche Organisation des Kirchenbaues im

Mittelalter, vornehmlich des Kathedralbaues, Köln/
Wien 1989, S. I8f. Liermann nennt den Bischof

»Stiftungsvorstand«, insofern er autoritativ über die

Verwendung des kirchlichen Korporationsvermögens
und »der darin eingebetteten Zweckvermögen»

entschied; Liermann, Hans, Handbuch des

Stiftungsrechts, Bd. I: Geschichte des Stiftungsrechts,

Tübingen 1963, S. 27; vgl. auch S. 40f.
52 Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 20f. Deichmanns

Ausführungen basieren auf den justinianischen
Gesetzesnovellen 5,1 (anno 535), 67,1 (anno 538) und
131,7 (anno 545); griech.-lat. Text in: Corpus Iuris
Civilis, ed. stereotypa secunda, Bd. 3: Novellae, rec.
Rudolfus Schoell, Berlin 1899, S. 28f., 344f. und 657.

Eine deutsche Übersetzung findet sich in: Das Corpus

Juris Civilis, ins Deutsche übersetzt von einem

Vereine Rechtsgelehrter und hrsg. von Carl Eduard

Otto, Bruno Schilling und Carl Friedrich Ferdinand

Sintenis, Bd. 7, Leipzig 1833, S. 33f., 338 und 650,
53 Vgl. Thomas 1987 (wie Anm. 48), S. 43: »In time, the

establishment of the cross came to symbolize the

bishop's spiritual jurisdiction over the building,
though it did not, of course, give him any property
right in it.«

54 Zum Amt des Oeconomus siehe auch Noethlichs,
Karl Leo, Materialien zum Bischofsbild aus den
spätantiken Rechtsquellen, in: Jahrbuch für Antike und

Christentum 16, 1973, S. 38.

55 In diesem Sinne also zu vergleichen mit der oft am

Anfang von Bodenmosaik-Inschriften im Heiligen
Land zu lesenden Nennung des amtierenden Bischofs

(eingeleitet mit -EJtt [xoul....)«; siehe Donceel-Voute
1988 (wie Anm. 19), S. 466; Jäggi/Meier 1997 (wie
Anm. 19), S. 189-191; Baumann 1999 (wie Anm. 22),

S. 90f„ 101, I30f„ 179-181, 274, 277-282.

56 Vgl. Jäggi/Meier 1995 (wie Anm. 4), S. 16. Zur

Aufführung des Bischofsnamens »pour officialiser et
dater la fondation« siehe auch Pietri 1976 (wie

Anm. 30), S. 564. Vgl. auch Carile, Antonio, I ceti

dirigenti bizantini sui pavimenti delle chiese, in:

XL1I Corso di Cultura sull'arte ravennate et bizantina,
Ravenna 1995, S. 162. Zur Parallele zu den

Münzbildnissen der römischen Kaiser siehe

Bergmann, P, Bildnis, IV. Münzen, in: Lexikon des

Mittelalters, Bd. 2, 1983, Sp. I69f.

Donator oder Fundator? Zur Genese des monumentalen Stifterbildes 43



57 Novellae (wie Anm. 52) 67. Vgl. Liermann 1963 (wie

Anm. 51), S. 35f.; Jäggi/Meier 1997 (wie Anm. 19),

S. 191-193; Beuckers 2001 (wie Anm. 7), S. 64-65. Zu

den Ehrentiteln »KTiorrçç«, »conditor« bzw.

»fundator« siehe Puza, Richard, Gründer einer

Gemeinde und Stifter einer Kirche oder eines

Klosters in der christlichen Antike. Kirchen- und

rechtsgeschichtliche Überlegungen zu den Begriffen

ktistes und fundator, in: Archiv für katholisches

Kirchenrecht 151, 1981, S. 58-72; Ders., Stifter,

Patrone und Heilige in der christlichen Antike, in-.

Lebendige Überlieferung. Prozesse der Annäherung

und Auslegung, Festschrift Hermann-Josef Vogt zum

60. Geburtstag, Beirut/Opladen 1992, S. 244-259;

siehe auch Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 19f.;

Baumann 1999 (wie Anm. 22), S. 24 und 296-300.
58 Gelasius (492-496) ermahnte die Bischöfe, keine

Kirche zu weihen, wenn sie nicht vorher abgeklärt

hätten, ob diese auch mit genügend Kapital

ausgestattet war; siehe Jones, A. H. M., Church

Finance in the Fifth and Sixth Centuries, in: Journal

of Theological Studies, n. s. 11, 1960, S. 87. Vgl. auch

die justinianischen Novellae (wie Anm. 52) 5,1, 67,1

und 131,7; Noethlichs 1973 (wie Anm. 54), S. 41; Thomas

1987 (wie Anm. 48), S. 37ff.; Schöller 1989 (wie

Anm. 51), S. 8f.

59 Cod. lust. 1, 3,38 bzw. 39; griech.-lat. Text in-. Corpus

Iuris Civilis, ed. stereotypa altera, Bd. 2: Codex

lustinianus, rec. Paulus Krueger, Berlin 1880, S. 24f.

(1,3,38 1391), dt. Übersetzung in: Das Corpus Juris

Civilis, ins Deutsche übersetzt von einem Vereine

Rechtsgelehrter und hrsg. von Carl Eduard Otto,

Bruno Schilling und Carl Friedrich Ferdinand

Sintenis, Bd. 5, Leipzig 1832, S. 80 (1,3,38). Vgl. auch

Jones 1960 (wie Anm. 58), S. 85; Baumann 1999 (wie

Anm. 22), S. 320. Dass solche Praktiken schon im

4. Jahrhundert gängig waren, zeigt der 370 von

Valentinian an Papst Damasus gerichtete Brief, in

dem der Kaiser den Klerus anklagte, sich die

Erbschaften von Witwen und Waisen zu erschleichen;

siehe Pietri 1976 (wie Anm. 30), S. 570.

60 Vgl. Pietri 1978 (wie Anm. 36), S. 331.

61 LPRa (wie Anm. 31), cap. 60; Stutz 1895 (wie Anm. 47),

5. 19-22 und 32.

62 LPRa (wie Anm. 31), cap. 71.

63 Brown etwa sieht die übersteigerte Kirchenbau- und

Kirchenstiftungstätigkeit Maximians und seine Suche

nach kaiserlichen Begünstigungen ganz dezidiert als

Kompensation für seinen ansonsten eher schweren

Stand in Ravenna; Brown 1983 (wie Anm. 36), S. 45.

Im Falle von Sant'Apollinare in Classe hat Deichmann

nachgewiesen, dass sich Maximian widerrechtlich

die Dedikation anmasste, die eigentlich Sache des

Stifters und damit auch hier Julianus' Argentarius

war; Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 4 und 19. Zur

Dedicatio als Verzichtleistung siehe Reallexikon für

Antike und Christentum, Bd. 3, 1955, S. 643-649;

Voelkl 1964 (wie Anm. 9), S. 19 und 35f.

64 Zuletzt Manara, Elena, Di un'ipotesi per
l'individuazione dei personnaggi nei panne!Ii del
S. Vitale a Ravenna e per la loro interpretazione, in:

Felix Ravenna 125/126, 1983, S. 13-37. Zur Wichtigkeit
der klaren Identifizierung von Stiftern durch

Namensbeischriften siehe Bergmann, Ulrike, PRIOR

OMNIBUS AUTOR — an höchster Stelle aber steht der

Stifter, in-. Ornamenta Ecclesiae. Kunst und Künstler

der Romanik, Ausst.-Kat. Köln 1985, Bd. 1, S. 145.

65 Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 183f. Dazu auch

Engemann, Joseph, Christianization of Late Antique
Art, in: The 17th International Byzantine Congress,

Washington 1986, Major Papers, New York 1986,

S. 98-100; Ders., Herrscherbild, in-, Reallexikon für

Antike und Christentum, Bd. 14, 1987, S. 1009-1011.

Generell zum »hohen Selbstverständnis der

kirchlichen Amtsinhaber justinianischer Zeit« siehe

Warland 1994 (wie Anm. 45), S. 185. Dass ein solches

übersteigertes »Selbstbewusstsein« kein Wesenszug

ausschliesslich der Bischöfe des 6. Jahrhunderts war,

zeigt Lepelley, Claude, Le patronat épiscopal aux IVe

et Ve siècles: continuité et rupture avec le patronat
classique, in: L'évêque dans la cité du IVe au Ve

siècle. Image et autorité. Actes de la table ronde

organisée par l'Istituto patristico Augustinianum et

l'Ecole française de Rome 1993, (Collection de l'école

française de Rome 248), Rom 1998, S. 17-33.

66 Unklar ist, ob sich die Ortsangabe im LPRa (wie

Anm. 31), cap. 72 (»in cameris tribune«) für das

Mosaikbildnis Maximians (»sua effigies tesselis variis

infixa est«) in der von ihm gestifteten Stephanskirche

auf die Apsiskalotte bezieht; siehe Deichmann 1976

(wie Anm. 16), S. 372f.; vgl. auch Anm. 31.

67 Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 11—15. Die

entsprechende Inschrift ist im LPRa (wie Anm. 31),

cap. 77 überliefert. Siehe auch Brown 1983 (wie

Anm. 36), S. 43.

68 Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 14, vgl. Brown 1983

(wie Anm. 36), S. 47.

69 Ein weiteres Argument für diese These ist die just für

das 6. Jahrhundert erstmals bezeugte Existenz

hölzerner Bildtafeln mit Bischofsporträts, die -
ähnlich dem Kaiserbild - anlässlich der Ernennung

eines neuen Oberhirten in die verschiedenen

Kirchen der Diözese verschickt und bei seiner

Absetzung wieder entfernt und zerbrochen wurden;

lohannes Ephesini Historiae Ecclesiasticae pars
tertia, Lib. 1, Cap. XXXVI und Lib. II, Cap. XXVII,

(Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium 106),

Louvain 1952, S. 32 und 66. Vgl. auch Kollwitz,

Johannes, Bild III (christlich), in: Reallexikon für

Antike und Christentum, Bd. 2, 1954, Sp. 330f.

70 Vgl. auch die Tatsache, dass seit Ende des 5.

Jahrhunderts die Dedikationsinschriften in der Regel

in der Apsis angebracht waren, während sie vorher

üblicherweise an der inneren Eingangswand sassen;

noch später - im 7./8. Jahrhundert - folgen sie z. T.

auch dem Rand der Apsis; Krautheimer 1989 (wie

Anm. 10), S. 9-11.

71 Siehe Ihm 1992 (wie Anm. 11), S. 40 und 113. Einziges

Beispiel, bei dem schon im 5. Jahrhundert Märtyrer
in der Apsis abgebildet gewesen sein könnten, ist

Santa Maria Maggiore in Rom, doch ist dies nur aus

der ehemals an der inneren Westwand angebrachten

Dedikationsinschrift zu erschlossen; ebd., S. 113 und

133. Zur generellen Entwicklung des Patronatswech-

sels von Christus-Salvator auf (Titel-)Heilige im 6./7.

Jahrhundert siehe Voelkl 1964 (wie Anm. 9), S. 33.

72 Siehe Lipsmeyer 1981 (wie Anm. 8), S. 38; Ihm 1992

(wie Anm. 11), S. 168. Zu Vitalis siehe auch Brenk,

Beat, Mit was für Mitteln kann einem physisch

Anonymen Auctoritas verliehen werden?, in: East

and West. Modes of Communication. Proceedings

of the First Plenary Conference at Merida, hrsg. von
E. Chrysos und I. Wood, Leiden/Boston/Köln 1999,

S. 162-164. Brown zieht in Erwägung, dass der von

Venantius Fortunatus überlieferte ravennatische

Bischof Vitalis, der in keiner anderen Quelle erwähnt

wird, Maximian meint, der diesen Namen adoptiert

hätte; Brown 1983 (wie Anm. 36), S. 45. Zur Situation

in Porec siehe Molajoli 1943 (wie Anm. 41), S. 41, und

Tavano 1975 (wie Anm. 41), S. 260, Anm. 45.

73 Ihm 1992 (wie Anm. 11), S. 113 und 117 (»!...] im Hinblick

auf die Rekondierung von Reliquien in Gemeindekirchen

(...!«).

74 Zu San Marco siehe Krautheimer, Richard/Frankl,

Wolfgang/Corbett, Spencer, Corpus Basiiicarum

Urbis Romae, Bd. 2, Cittä del Vaticano 1967, S. 219;

siehe auch Pietri 1978 (wie Anm. 36), S. 327f. Zu Santa

Pudenziana siehe Krautheimer, Richard/Frankl,

Wolfgang/Corbett, Spencer, Corpus Basiiicarum

Urbis Romae, Bd. 3, Cittä del Vaticano 1971, S. 282f.;

Ihm 1992 (wie Anm. 11), S. 151. Zum »Typenwechsel« in

der Heiligenverehrung siehe auch Puza 1981 (wie

Anm. 57), S. 70f.

75 Die Heiligen werden erstmals bei Ambrosius (ep. 22,

lOf.) »patroni« genannt, ein Begriff, der sich aus dem

spätantiken Klientelsystem ableitet; PL 16, 1880 (wie

Anm. 42), Sp. 1065f. Vgl. dazu Wisskirchen 1998 (wie

Anm. 27), S. 304-310, sowie Rebenich, Stefan,

Wohltäter und Heilige. Von der heidnischen zur
christlichen Patronage, in: Epochenwandel? Kunst

und Kultur zwischen Antike und Mittelalter, hrsg.

von Franz Alto Bauer und Norbert Zimmermann,

Mainz 2001, S. 27-35, bes. S. 33.

76 Zum Patronat allgemein siehe Voelkl 1964 (wie

Anm. 9), S. 46. Zum Bischof als Schutzherr und als

Vater seiner Stadt: Hohlweg, Armin, Bischof und

Stadtherr im frühen Byzanz, in: Jahrbuch der

österreichischen byzantinischen Gesellschaft 20,

1971, S. 59.

44 Carola Jäggi



77 Zu Sant'Agnese siehe Krautheimer 1937 (wie Anm. 24),

S. 17; Ihm 1992 (wie Anm.11), S. 140-142; zu San

Venanzio: ebd., S. 144f. Eine ähnlich statische

Darstellung der »Stifter« konstatiert Beuckers auch

für die Mosaiken Paschalis' 1.; Beuckers 2001 (wie

Anm. 7), S. 56-58.

82 Siehe Wisskirchen, Rotraut, S. Maria in Domnica:

Überlegungen zur frühesten apsidialen Darstellung

der thronenden Maria in Rom, in; Aachener

Fotonachweis

Kantonales Hochbauamt Zürich: 1-3; Museum zu

Allerheiligen, Schaffhausen: 4; Autorin: 5-19.

Kunstblätter 61, 1995-97, S. 381-392; Nilgen, Ursula,

Die römischen Apsisprogramme der karolingischen

Epoche, in: Ausst.-Kat. Paderborn 1999, (wie Anm.

78 Siehe Davis-Weyer, Cacilia, Das Apsismosaik Leos III.

in S. Susanna. Rekonstruktion und Datierung, in:

Zeitschrift für Kunstgeschichte 28, 1965, S. 177-194;

dies., Die Mosaiken Leos III. und die Anfänge der

karolingischen Renaissance in Rom, in: Zeitschrift

für Kunstgeschichte 29, 1966, S. 111-132. Zuletzt

Luchterhandt, Manfred, Famulus Petri. Karl der

Crosse in den römischen Mosaikbildern Leos III., in:

799. Kunst und Kultur der Karolingerzeit, hrsg. von
C. Stiegemann und M. Wemhoff, Beiträge zum Ausst.-

Kat. Paderborn 1999, Mainz 1999, Bd. 3, S. 56-70;

Nilgen, Ursula, Kat.-Nr. IX. 23, in: ebd., Bd. 1, S. 637f.;

Gandolfo 2002 (wie Anm. 7), S. 154f.

78), Bd. 3, S. 542-549. Zum rechteckigen Nimbus bei

Stiftern des II. und 12. Jahrhunderts (z. B. in

Sant'Angelo in Formis) siehe Lipsmeyer 1981 (wie

Anm. 8) S. 153-187; Jastrzebowska, Elisabeth, Encore

sur la quadrature du nimbe, in: Historiam pictura

refert. Miscellanea in onore di Padre Alejandro Recio

Verganzones 0. F. M., Città del Vaticano 1994, S. 347—

359, bes. S. 350.

83 So etwa im Apsismosaik von San Paolo fuori le mura,

das zwischen 1216 und 1218 von Papst Honorius III. in

Auftrag gegeben wurde; vgl. Matthiae, Guglielmo,

Pittura Romana del Medioevo, Bd. 2: Secoli XI-XIV,

Aggiornamento scientifico de Francesco Gandolfo,

79 Siehe Lipsmeyer 1981 (wie Anm. 8), S. 44; Gandolfo

2002 (wie Anm. 7), S. 145.

Rom 1988, S. 286-290. Vgl. auch Gandolfo 2002 (wie

Anm. 7), S. 146-148.

80 Vgl. die gemalte »Porträtbüste« in der so genannten
Oceanus-Gruft der Calixtus-Katakombe; Wilpert,

Joseph, Beiträge zur christlichen Archäologie VI:

Zum quadratischen Nimbus, in: Römische

84 Das älteste Beispiel, wo in einem Kirchenraum Laien

mit dem Architekturmodell des von ihnen gestifteten

Baus abgebildet sind, ist Goldbach am Bodensee;

siehe Jäggi 2002 (wie Anm. 3), S. 109.

Quartalschrift 21, Heft I, 1907, S. 102f.; Warland,

Rainer, Das Brustbild Christi. Studien zur spätantiken

und frühbyzantinischen Bildgeschichte,

(Römische Quartalschrift 41, Suppl.heft), Rom/

Freiburg/Wien 1986, S. 35f.; Kessler, Herbert L., Real

Absence. Early Medieval Art and the Metamorphosis

of Vision, in: ders., Spiritual Seeing. Picturing God's

Invisibility in Medieval Art, Philadelphia 2000,
S. 104-148, bes. S. 133f. Dass die frühen Bildnistafeln

nach dem Leben gemalt waren, überliefert etwa

Johannes Diaconus in seiner Vita Gregors des

Grossen, in der jene von Sant'Andrea folgender-

massen beschrieben wird: ••[...] circa verticem vero
tabulae similitudinem, quod viventis insigne est [...)«;

vgl. Osborne, John, The Portrait for Pope Leo IV in
San demente, Rome: A Re-Examination of the so

called 'Square' Nimbus in Medieval Art, in: Papers of
the British School at Rome 47, 1979, S. 58-65, bes.

S. 63f.

81 Als ältestes Beispiel gilt das Porträt von Johan¬

nes VII. (705-707) aus seiner Grabkapelle bei Alt-St.

Peter, wo der erwähnte Bruch zwischen Schrägstellung

des Körpers und absoluter Frontalansichtigkeit
des Kopfes gut zum Ausdruck kommt. Ca. 50 Jahre

jünger ist die Ausmalung der Theodotus-Kapelle in

Santa Maria Antiqua, wo der quadratische Nimbus

mehrfach vorkommt; siehe Wilpert 1907 (wie

Anm. 80), S. 93—102; Ladner, Gerhard, The so-called

Square Nimbus, in: Mediaeval Studies 3, 1941, 15-45;

Osborne 1979 (wie Anm. 80), S. 58-61. Zu den

Stifterbildern in der Theodotus-Kapelle siehe jüngst
Rettner, Arno, Dreimal Theodotus? Stifterbild und

Crabstiftung in der Theodotus-Kapelle von Santa

Maria Antiqua in Rom, in: Für irdischen Ruhm und

himmlischen Lohn. Stifter und Auftraggeber in der

mittelalterlichen Kunst, hrsg. von Hans-Rudolf

Meier, Carola Jäggi und Philippe Büttner, Berlin 1995,

S. 31-46.

Donator oder Fundator? Zur Genese des monumentalen Stifterbildes 45


	Donator oder Fundator? : Zur Genese des monumentalen Stifterbildes

