Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich
Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich
Band: 9-10 (2002-2003)
Artikel: Donator oder Fundator? : Zur Genese des monumentalen Stifterbildes
Autor: Jaggi, Carola
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720022

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ey SRR A ARSI T
HC3{AN :

AN

Abb. 1: Bubikon, Ostwand der Ritterhaus-Kapelle mit Stifterbild, 1. Halfte des 13. Jahrhunderts.

26



Carola Jaggi

Donator oder Fundator?

Zur Genese des monumentalen Stifterbildes

In der Kapelle der Johanniterkomturei Bubikon unweit von Rap-
perswil hat sich am Chorbogen ein vielfiguriges Wandbild aus dem
frithen 13. Jahrhundert erhalten, das é&hnlich einer Urkunde die
Stiftungs- bzw. Griindungsumstdnde der betreffenden Anstalt in
auffallig differenzierter Weise wiedergibt (Abb. 1): Dargestellt sind
— gruppiert um eine zentrale Deesis-Komposition — links ein durch
Wappen als Angehérige des Rapperswiler Grafengeschlechts zu
identifizierendes Paar, rechts eine ganze Familie, die sich durch das
beigegebene heraldische Zeichen als Toggenburger Freiherren zu
erkennen gibt.' Letztere hilt ein grosses zweitiirmiges Kirchenmo-
dell als Sinnbild der von ihr gegriindeten Kirche vor sich, und zu-
satzlich kommemoriert die darunter angebrachte Bildbeischrift den
Akt der Fundation in deutlichen Worten: ISTI FVNDAVERVNT HANC
DOMV(S) ANNO DOM(INI) MCXCII (Abb. 2). Der Graf von Rapperswil
hingegen reckt eine so genannte Festuca in die Hohe, ein Bdum-
chen mit Erdscholle, was ihn und seine Familie als Donatoren von
Grundbesitz ausweist (Abb. 3).> Sowohl Festuca als auch Kirchen-
modell werden Maria bzw. Johannes dem Taufer dargeboten — in
der klaren Hoffnung der Stifter, dereinst am Jiingsten Tag durch
ihre frommen Gaben auf die Empfehlung der beiden Interzessoren
beim héchsten Richter zahlen zu kénnen.’ Gleichzeitig wird durch
die so prominent am Apsisbogen ins Bild gebrachte Wiedergabe
von Donatio und Fundatio den Nachgeborenen letztlich bis heute
unmissverstandlich vermittelt, wem der Bau und seine Ausstat-
tung zu verdanken ist — auch dies wohl vor allem in Hinblick auf
Gebetsgedenken und Fiirbitte, aber auch auf sichtbare Festschrei-
bung der konkreten Rechtslage. Dies gilt in &hnlicher Weise fiir die
bereits dem friihen 12. Jahrhundert angehérenden Grabplatten der

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitit Ziirich 2002/03

Grafen von Nellenburg im Kloster Allerheiligen zu Schaffhausen, wo
eine vergleichbare Differenzierung der Attribute vorliegt (Abb. 4).
Hier ist Graf Eberhard III., der den Konvent 1049 als Eigenkloster
gegrindet und den ersten Kirchenbau finanziert hatte, mit dem
Architekturmodell ausgezeichnet, wihrend sein Sohn Burkhard
(+1105) mit der Festuca dargestellt ist.* Burkhard, in dem wir auch den
Auftraggeber der Grablege erkennen diirfen, hatte einen Grossteil
seines Besitzes dem Kloster vermacht und dem Abt die von seinem
Vater ererbte Vogtei tiber Kloster und Stadt Schaffhausen iberge-
ben, so dass auch hier qua Attribut die konkrete Rolle der beiden
Protagonisten im Stiftungsprozess zur Anschauung gebracht wird.®

Stifterdarstellungen der genannten Art sind durch die vor allem in
der Geschichtswissenschaft seit mehr als zwanzig Jahren intensiv
gefiihrte Memoria-Diskussion vermehrt ins Blickfeld der Forschung
geriickt.® Uber die Anfiange des monumentalen Stifterbildes im
christlichen Sakralbau — und um diese soll es im Folgenden vor-
nehmlich gehen — wurde hingegen bis heute nur wenig nachge-
dacht.” Zumeist begniigte man sich mit der Feststellung, dass das
Motiv des Stifters mit Kirchenmodell — das Motiv der Festuca kam
erst im Hochmittelalter auf — seit der christlichen Friithzeit ikono-
graphisches Allgemeingut war und sich gleicherweise in Ost und
West finde: »Representations of donors holding church models are
among the oldest and most familiar motifs in Christian art« — so
liest man etwa bei Elizabeth Lipsmeyer, aus deren Feder die bis-
lang ausfiihrlichste Studie zum betreffenden Bildmotiv stammt ®
Eine Durchsicht der iiberlieferten Dekorationsprogramme friih-
christlicher Kirchen erweist allerdings, dass dies so nicht zutrifft.

27



Abb. 2: Bubikon, Detail aus dem Stifterbild (Freiherren von Toggenburg mit dem Kirchen-
modell), 1. Hélfte des 13. Jahrhunderts.

Abb. 3: Bubikon, Detail aus dem Stifterbild (Grafen von Rapperswil mit der Festuca),
1. Hélfte des 13. Jahrhunderts.

28

Beispielsweise fallt auf, dass Kaiser Konstantin in keiner der von
ihm gestifteten Kirchen durch ein in die Wanddekoration inte-
griertes und damit auf Dauer angelegtes Konterfei geehrt wurde.’
Einem Besucher von Alt-Sankt Peter in Rom etwa wurde zwar durch
zwei monumentale Mosaikinschriften an Triumph- und Apsisho-
gen wortreich klargemacht, wem die ganze Pracht zu verdanken
war, doch erfolgte dies ausschliesslich im Medium der Schrift; ein
Bild des spendefreudigen Kaisers suchte man hingegen vergeblich
—zumindest in vorkarolingischer Zeit, bevor am Triumphbogen das
lediglich durch eine Beschreibung aus dem 16. Jahrhundert tiber-
lieferte Stifterbild mit Konstantin und Petrus vor Christus ange-
bracht wurde.”® Dieselbe Beschrinkung auf die Schrift als Komme-
morationsmedium der Stiftung und ihrer Protagonisten findet sich
auch bei Konstantins Nachfolgern und anderen frommen Kirchen-
stiftern des 4. und 5. Jahrhunderts, in Rom etwa bei Theodosius
und Honorius in San Paolo fuori le mura, bei Papst Sixtus IIl. in
Santa Maria Maggiore oder bei dem illyrischen Presbyter Petrus
in Santa Sabina." In all diesen Fallen kénnte man freilich einwen-
den, dass die zugehorige Apsis — als moglicher Ort eines Stifter-
bildes — nicht mehr erhalten ist. Nach Ausweis jiingerer Bild- und
Schriftquellen kann aber zumindest fiir Alt-St. Peter, Santa Maria
Maggiore und Santa Sabina ein rein christologisches bzw. mariolo-
gisches Programm ohne bildlichen Einbezug des Stifters rekonstru-
iert werden.” Gestiitzt wird diese Feststellung durch zwei weitere
romische Apsidenbilder des 5. Jahrhunderts, Sant'Agata dei Goti
und Sant'Andrea in Catabarbara, die zwar ebenfalls nicht erhalten
blieben, vor ihrer Zerstérung im spaten 16. bzw. im 17. Jahrhun-
dert aber zeichnerisch dokumentiert wurden.” Fiir die Apsis von
Sant'Agata kann aufgrund dieser Dokumente der auf der Sphaira
thronende Christus, flankiert von je sechs stehenden Aposteln, re-
konstruiert werden, fiir jene von Sant'Andrea der auf dem Paradie-
sesherg stehende Gottessohn mit jeweils drei Aposteln zu seinen
Seiten. Jene aber, die diese Dekorationen in Auftrag gegeben und
finanziert hatten — in Sant'Agata war dies der Gotengeneral Rici-
mer, in Sant’Andrea sein Nachfolger Flavius Valila — fanden auch
hier keine bildliche Aufnahme in der Kalotte, sondern mussten sich
mit der Nennung ihrer Verdienste in der darunter angebrachten
Inschrift zufrieden geben.

Im 6. Jahrhundert stehen wir dann vor einer ganz anderen Situ-
ation: Mit Santi Cosma e Damiano und San Lorenzo fuori le mura
in Rom", San Vitale in Ravenna und der Eufrasiusbasilika in Porec
sowie den nur schriftlich tiberlieferten Stifterbildern in den Apsi-
den von Hagios Sergios in Gaza® und den beiden ravennatischen
Kirchen Santa Maria Maggiore und Santo Stefano'®, alle zwischen
520 und 590 entstanden, lasst sich innerhalb einer vergleichsweise
kurzen Zeitspanne eine ganze Reihe von monumentalen Stifterbil-
dern in kirchlichem Kontext fassen. Sind wir hier — wie Elizabeth
Lipsmeyer und andere annehmen — lediglich mit einem Zufall der
Uberlieferung konfrontiert?” Ich méchte dies bezweifeln. Meines
Erachtens ist der Befund zu aufféllig, um ihm keinerlei Signifikanz

Carola Jiaggi



AN

r:;}.\?

O S Sl S
-
Ped )
e

Abb. 4: Schaffhausen, Museum zu Allerheiligen, Grabmonument der Grafen von Nellen-
burg, Detail der Grabplatten von Eberhard I11. (mit Kirchenmodell) und seinem Sohn
Burkhard (mit Festuca), friihes 12. Jahrhundert.

Donator oder Fundator? Zur Genese des monumentalen Stifterbildes

beizumessen. Konnte hinter all den genannten Monumenten viel-
leicht ein in jenen Jahren im Umfeld des Kaiserhofs zu Konstan-
tinopel entstandenes »Urbild« stehen, so dass hier — wie im Falle
anderer Kompositionsschemata — eine weitere Ubernahme eines
imperialen Bildformulars in die frithchristliche Kunst zu fassen
ware?® Unsere kunsthistorischen Vorvéter héitten eine solche Er-
klarung vermutlich fiir hinreichend plausibel gehalten, zumal fiir
jeden einzelnen der in Gaza, Ravenna, Rom und Porec dargestell-
ten »Stifter« direkte Beziehungen zum Kaiserhof nachzuweisen
sind. Andererseits muss auffallen, dass es sich bei den erwédhnten
»Stifterfiguren« ausschliesslich um Amtstrager, hohe Kleriker nam-
lich oder — im Falle von Gaza — um den Kaiser selbst handelt. Was
ist daraus abzuleiten? Dass nur Angehorige dieser sozialen Grup-
pen Kirchen stifteten?"” Oder handelt es sich bei den Dargestellten
gar nicht um Stifter im Sinne von Personen, die sich wie die Rap-
perswiler und Toggenburger in Bubikon durch eine Landschenkung
bzw. ein Stiftungsvermégen, durch deren Rendite die betreffende
Institution tberhaupt erst ihre Lebensgrundlage erhielt, um den
Bau verdient gemacht hatten? Ist vielmehr mit Lipsmeyer anzuneh-
men, dass das Motiv des ein Kirchenmodell darbringenden Papstes
in den romischen Kirchen »a visual statement of the idea of the
succession of Peter« war?”° Wie aber wéren dann die bischéflichen
und kaiserlichen Stifterfiguren in den ausserromischen Apsiden
—in Gaza, Ravenna und Porec¢ — zu deuten?

Was ist ein Stifter? Zum Verdienst der dargestellten
»Stifterfiguren« an den betreffenden Bauten

Geleitet von den eben skizzierten Fragen sollen in der Folge einige
wenige Beispiele naher untersucht werden, wobei es vorab einer
kurzen Begriffsklarung bedarf. Karl Schmid, Michael Borgolte und
andere haben zu Recht wiederholt auf die notwendige Unterschei-
dung einer auf Dauer und langfristige Verantwortung hin angelegten
Stiftung von einer einfachen Schenkung hingewiesen.” Andererseits
lasst weder der Sprachgebrauch des deutschen Verbums »stiften«
noch jener seiner in der Spétantike benutzten griechischen und latei-
nischen Aquivalente (rpoogopery, fundare, dedicare) je eine klare
Rekonstruktion der jeweiligen Rechtslage zu.”> Ahnlich unscharf ist
der in der Kunstgeschichte verwendete Begriff des Stifterbilds, der
sich auf das Bildformular eines realen oder symbolischen Darbrin-
gungsaktes an einen hoher stehenden Empfanger bezieht (und darin
bisweilen mit dem »Dedikationsbild« kongruiert), {iber den recht-
lichen Status des dargestellten Offerenten und seiner Gabe aber
nichts aussagt, so dass auf anderem Wege zu klaren bleibt, welche
Verdienste es waren, die ihm die Bildniswiirde verliehen.

Das éalteste erhaltene monumentale Stifterbild in kirchlichem Kon-
text findet sich wie erwahnt in Santi Cosma e Damiano in Rom
(Abb. 5). Dem romischen Liber Pontificalis zufolge soll die Einrich-
tung dieser Kirche auf Felix IV. zuriickgehen, der den Papstthron

29



Abb. 5: Rom, Santi Cosma e Damiano, Apsismosaik aus dem Pontifikat Felix' IV. (526—530).

Abb. 6: Rom, Santi Cosma e Damiano, Detail aus dem Apsismosaik mit der im 17. Jahrhun-
dert erneuerten Figur des Stifterpapstes.

30

von 526-530 innehatte: »Hic fecit basilicam sanctorum Cosmae
et Damiani in urbe Roma, in loco qui appellatur via Sacra, iuxta
templum urbis Romae.«** Auch die Mosaikinschrift am Fuss der
Apsiskalotte verkiindet, dass es Felix war, der diese Gabe (~hoc
munus«) dem Allméchtigen darbrachte.” In der Apsis selbst ist der
Papst ganz links am Rand durch sein ganzfiguriges Abbild prasent,
das in seiner heutigen Gestalt allerdings ein Produkt des 17. Jahr-
hunderts ist (Abb. 6): Papst Gregor XIII. hatte um 1580 die durch
Feuchtigkeit stark in Mitleidenschaft gezogene urspriingliche Stif-
terfigur durch ein gemaltes Bildnis seines berithmten Namensvet-
ters Gregor des Grossen ersetzen lassen, das dann bei den Restau-
rierungen durch Orazio Manenti 1669—1671 seinerseits dem nun
wieder in Mosaik ausgefiihrten Bild des Griinderpapstes weichen
musste.” Im Zentrum der sich vor einem dunkelblauen Grund ent-
faltenden Komposition erscheint Christus in Ganzfigur inmitten
eines Wolkenteppichs, der durch seine orange-blaue Farbung auf
das gldserne, mit Feuer vermengte Meer aus Apk 15,2 anspielt und
die Szenerie als endzeitliche Vision ausweist.”® Auf dem griinen
Bodenstreifen, der das Kalottenbild gegen unten abschliesst, fith-
ren die beiden Apostelfiirsten Petrus und Paulus im Schema einer
hofischen Praesentatio dem Herrn die beiden Arzteheiligen Cos-
mas und Damian zu, dahinter folgen — in geringem, aber doch
bezeichnendem Abstand — links der bereits erwahnte Papst und
rechts der hl. Theodor, der Christus auf verhiillten Handen seine
Martyrerkrone darbringt und damit in nicht zu tibersehende Par-
allele zu Felix gesetzt wird, der auf der gegeniiberliegenden Seite
in namlicher Weise das Kirchenmodell offeriert, um — so heisst
es in der Apsisinschrift — »des Lebens in der himmlischen Burg
teilhaftig zu werden«? Im Medium des Bildes war Felix diesem
Ziel schon damals greifbar nahe geriickt, wird doch die Szenerie
durch Blumenwiese, Jordan, Palmen, Phonix und nicht zuletzt den
darunter anschliessenden Lammerfries unmissverstandlich als pa-
radiesisch charakterisiert (vgl. Apk 22,1-2).

Fragen wir nach der konkreten Rolle, die Felix bei der Griin-
dung und beim Bau der Kirche zukam, so gilt als erwiesen, dass
lediglich Teile der Innenausstattung auf ihn zuriickgehen. Der Bau
als solcher ist wesentlich alter und soll 526 als Geschenk von The-
oderich oder seiner Tochter Amalasunta an den Papst gekommen
sein, wobei die Stempel der Dachziegel dafiir sprechen, dass noch
unter Theoderich eine Sanierung stattgefunden hatte und der Bau
zum Zeitpunkt der Ubergabe an den Papst in gutem Zustand war.?®
Leider wissen wir nicht, ob diese Schenkung bereits in Hinblick auf
eine Umnutzung zu christlich-sakralen Zwecken erfolgte, das heisst
ob Theoderich bzw. Amalasunta dem Papst den Bau mit einer ent-
sprechenden Auflage iiberliess,”” so wie gut hundert Jahre zuvor
die reiche Dame Vestina ihren Schmuck Papst Innozenz I. (401—417)
vermacht hatte mit dem konkreten Auftrag, diesen zu verkaufen
und aus dem Erlos eine den Martyrern Gervasius und Protasius ge-
widmete Kirche zu errichten.”® Doch ob nun im Auftrag oder aus
eigenem Antrieb: Felix kommt in der Griindungsgeschichte von
Santi Cosmae e Damiano das Verdienst zu, die Umnutzung in die

Carola Jiggi



Tat umgesetzt und damit das Herz des antiken Rom, das Forum,
endlich fiir den christlichen Kult geoffnet zu haben.

Etwa gleichzeitig mit der rémischen Cosmas-und-Damianskirche
entstand in Ravenna eine im 17. Jahrhundert leider ganzlich erneu-
erte Marienkirche, die laut Aussage des ravennatischen Liber Pon-
tificalis von Bischof Ecclesius (522—532/3) »in sua proprietatis iura«
— mithin auf kirchlichem Grund — errichtet worden sei.” In ihrer
Apsis, so heisst es in der genannten Quelle weiter, prangte einst
ein Bild der Gottesmutter von unbeschreiblicher Schénheit.” Eine
Beschreibung der Kirche aus dem 16. Jahrhundert weiss zudem von
einem Bildnis des Ecclesius »in atto di offerire alla Regina de Cieli il
Tempio da lui fondato«.” Die Initiative zum Bau (»incoatio...haedifi-
cationis«) scheint allerdings von Julianus Argentarius ausgegangen
zu sein, einem dusserst vermogenden Bankier, der uns auch in der
ravennatischen Vitaliskirche und in San Apollinare in Classe wieder
begegnet.” Die Griindung von San Vitale fallt ebenfalls ins Episkopat
von Ecclesius, doch diirfte der Bau — wie den Monogrammen auf di-
versen Baugliedern zu entnehmen ist — im Wesentlichen erst unter
Bischof Viktor (537/8-544) aufgefiihrt worden sein, um schliesslich
547 von Bischof Maximian geweiht zu werden.” Bezahlt wurde das
Ganze von besagtem Julianus Argentarius, der daftir nicht weniger
als 26000 Goldsolidi aufwendete, was einem Gewicht von knapp
120 kg Gold entsprach und nach Angabe des Liber pontificalis das
damalige Vermogen (»patrimonium«) der ravennatischen Kirche um
mehr als das Doppelte iibertraf.*® Sehen wir uns allerdings im Bau
selbst um, so féllt auf, dass die Verdienste von Julianus — als jenem,
der die Kirche »a fundamentis [...] edificavit ornavit atque dedicavit«
—zwar in verschiedenen Inschriften gepriesen werden, im Bildpro-
gramm aber keinen Widerhall finden.” Die Ehre, in der Apsiskalotte
inmitten der himmlischen Heerschar zu erscheinen und Christus
das Kirchenmodell darzubringen (Abb. 7 und 8), wurde Ecclesius
eingeraumt, dem »episcopus mandans«, der dem spendefreudigen
Bankier einst die Erlaubnis oder — wie es die Inschriften ausdrii-
cken — den Auftrag zum Bau der Kirche erteilt und vermutlich auch
das betreffende Grundstiick, auf dem bis dahin eine kleine Vitalis-
Memorie stand, zugewiesen hatte; auch diirfte er es gewesen sein,
der die Weihe des Bodens vornahm und damit griines Licht fiir den
Kirchenbau gab.” In den grossen Mosaikbildern auf den Seiten-
wanden des Presbyteriums finden wir ferner Bischof Maximian, der
mit der Schlussweihe von 547 das Unternehmen gliicklich zu Ende
fiihrte, ausserdem Justinian und Theodora, die eine Patene bzw.
einen Kelch in ihren Handen halten (Abb. 9 und 10).” Es ist hier
nicht der Ort, die vielen Deutungen dieser beiden Bilder ein wei-
teres Mal aufzurollen. In unserem Zusammenhang gentgt es fest-
zuhalten, dass fiir das Kaiserpaar in den Schriftquellen jeglicher
Hinweis auf eine aktive Beteiligung am Bau von San Vitale fehlt,
doch ist es durchaus moglich, dass Justinian und Theodora — wie
zahlreiche Kaiser vor ihnen — der Neugriindung liturgische Aus-
stattungsgegenstande zukommen liessen.*® Dass mit dieser Schen-
kung heilsgeschichtliche Erwartungen verkniipft waren, wird am

oder Fund. ? Zur e des len Stifterbildes

Abb. 8: Ravenna, San Vitale, Ausschnitt aus dem Apsismosaik mit dem Griinderbischof
Ecclesius.

31



Abb. 9: Ravenna, San Vitale, Presbyteriumsmosaik mit Kaiser Justinian (im Zentrum) und dem durch eine Beischrift identifizierbaren Bischof
Maximian, unter dem der Bau im Jahr 547 geweiht wurde.

32 Carola Jiggi



Abb. 10: Ravenna, San Vitale, Presbyteriumsmosaik mit Kaiserin Theodora inmitten ihres Hofstaats.

Donator oder Fund. ? Zur des len Stifterbildes 33



Abb. 11: Pore¢, Eufrasiusbasilika, Blick gegen Osten in die Apsis (530—-560).

34 Carola Jaggi



Saum des Gewandes von Theodora deutlich, auf dem — in imitierter
Goldstickerei — die drei Magier zu sehen sind, wie sie ihre Gaben
dem Christkind darbringen.

Unser drittes Beispiel betrifft die wohl kurz nach der Mitte des
6. Jahrhunderts entstandene Eufrasiusbasilika im istrischen Porec
(Abb. 11).* Dass die Errichtung der Kirche auf Bischof Eufrasius
(530-560) zuriickgeht, ist am Bau selbst mehrfach abzulesen.” So
wird in der Apsisinschrift Eufrasius geriihmt, die damals uralte und
ruinose Vorgédngerkirche — die in Tat und Wahrheit gerade mal 100
Jahre alt war — durch den betreffenden Neubau ersetzt zu haben.®
Auf einem bauzeitlichen Altar, der heute im Episkopium ausge-
stellt ist, urspriinglich aber in der Mittelapsis der Kirche gestan-
den haben diirfte, ist ferner vermerkt, Eufrasius habe »hunc locum
condidit«, und zwar »a fondamentis«.* Des Weiteren erscheint das
Monogramm von Eufrasius auf dem Sturz des Mittelportals sowie
auf den Kampfern der Stiitzen zwischen Mittelschiff und Seiten-
schiffen. Und last but not least sieht man den Bischof im linken Teil
der goldgrundigen Apsiskalotte, wie er — zusammen mit dem hl.
Maurus sowie dem Archidiakon Claudius und dessen (oder seinem
eigenen) Sohnchen Eufrasius — von einem Erzengel der thronenden
Gottesmutter mit dem Christusknaben préasentiert wird (Abb. 12).*
Leider ist nichts dariiber bekannt, wie sich die Finanzierung des
Baus im Einzelnen gestaltete; im Bodenmosaik finden sich einige
Inschriften mit Namenangaben von Donatoren, doch wird aus die-
sen nicht ganz deutlich, ob sich die dort verewigten Spender nur
an den Kosten fiir den Bodenbelag beteiligten oder auch namhafte
Summen zum Bau beitrugen.*® Auf Bischof Eufrasius diirfte vermut-
lich die Initiative bzw. der Auftrag zum Neubau zuriickgehen, wéh-
rend der Erzdiakon Claudius gemeinhin als vom Bischof ernannter
Bauverantwortlicher identifiziert wird."

Financier vs. Episcopus mandans

Kehren wir nach diesen Ausfithrungen nochmals zu unserer ein-
gangs aufgeworfenen Frage zuriick. Ist die Tatsache, dass sich unter
den ersten monumentalen Stifterbildern in christlichen Sakralrau-
men nur solche von hohen kirchlichen Amtspersonen und — bereits
weitaus seltener — von Kaisern finden, damit zu erkldren, dass aus-
schliesslich Angehorige dieser sozialen Gruppen Kirchen stifteten?
Die ravennatischen Beispiele Santa Maria Maggiore, Sant'Apollinare
in Classe und vor allem San Vitale lassen diese Frage klar vernei-
nen:* Hier war es stets ein reicher Privatmann, der als eigentli-
cher Stifter (im Sinne jener Person, die das Stiftungsvermégen zur
Verfiigung stellte) angesprochen werden muss, doch trug ihm dies
nicht die Ehre ein, in effigie in dem von ihm finanzierten Bau ver-
ewigt zu werden.” Zur Bildwiirde gelangten vielmehr die Vertreter
der Amtskirche, die der Stiftung — als »episcopus mandans« und
als »consecrator« — die nétigen rechtlichen Grundlagen bzw. li-
turgischen Weihen gaben.”® Ausserdem ist nicht aus den Augen zu

Donator oder Fund. ? Zur ese des len Stifterbildes

Abb. 12: Porec, Eufrasiusbasilika, Detail aus dem Apsismosaik mit dem »Stifter« Eufrasius.

35



verlieren, dass der Bischof bei privaten Stiftungen in der Regel als
Fiduziar waltete, das heisst als treuhanderischer Verwalter des Stif-
tungsvermogens eingesetzt war und damit die Verpflichtung iiber-
nahm, die Summe im Interesse des Stifters zu verwalten.” Friedrich
Wilhelm Deichmann hat den Vorgang, wie man sich in der christ-
lichen Friihzeit eine Kirchengriindung auf kirchlichem Grund bzw.
den Ersatz eines bereits bestehenden Gotteshauses konkret vorzu-
stellen hat, anhand der justinianischen Gesetzgebung iiberzeugend
rekonstruiert: Demnach erbat sich eine Person, die eine Kirche stif-
ten wollte, vom Bischof eine Bauerlaubnis, das so genannte »man-
datum«* Es folgte die Bodenweihe, bei welcher der Bischof den
vorgesehenen Altarstandort mit einem Kreuzzeichen weihte.” Dar-
aufhin konnte mit dem Bau begonnen werden, wobei sich der Stif-
ter verpflichten musste, fiir eine rasche Fertigstellung zu sorgen.
Fir die ordnungsgemasse Durchfiihrung waren der Bischof und
sein Oeconomus — meist ein hoherer Geistlicher wie der Erzdiakon
Claudius in Pore¢ — zustdndig.” War der Bau fertig, beantragte der
Stifter beim Metropoliten die Konsekration und verpflichtete sich
gleichzeitig, eine Geldsumme oder Landschenkung zum Unterhalt
der Kirche zu machen, worauf der Weihe inklusive Rekondierung
von Reliquien nichts mehr im Wege stand. Alle die genannten Stif-
terbilder zeigen nun Personen, die innerhalb dieses Ablaufs ihren
festen, das heisst institutionell verankerten Platz hatten.” Fast
macht es den Eindruck, als garantierten die Dargestellten durch
ihre bildliche Prasenz die Rechtmassigkeit der Stiftung — so wie
in der romischen Kaiserzeit das Herrscherbildnis auf Miinzen den
Wert des Geldstiicks garantiert hatte.” In der Tat ist just in jenen
Jahren in der kaiserlichen Gesetzgebung eine Tendenz zur Normie-
rung und Konsolidierung des kirchlichen Stiftungswesens zu beob-
achten. So wird 538 eine Novelle ausgegeben, die explizit auf einen
aktuellen Boom privater Kirchenstiftungen Bezug nimmt und dabei
kritisiert, dass die entsprechenden Stifter oft nur deshalb ihr Geld
in der genannten Weise angelegt hétten, »um sich einen Namen als
Ktistes zu machen«und als solche von speziellen Kommemorations-
formen zu profitieren, in vielen Féllen ihre Griindungen aber nicht
mit genug Stiftungskapital abgesichert hatten, so dass dann der
weitere Unterhalt von Bau und Klerus oft nicht mehr gewéhrleis-
tet sei.” Um diesem Missstand abzuhelfen, forderte Justinian eine
rigorose Kontrolle seitens der Bischofe — eine Tendenz, die sich
im Westen schon unter Papst Gelasius im letzten Dezennium des
5. Jahrhunderts angebahnt hatte.*® Es wére allerdings naiv, die bild-
liche Wiedergabe der mit dieser Kontrolle betrauten Amtspersonen
in den Dekorationsprogrammen der Kirchen nur mit rechtlichen
Aspekten erkldren zu wollen. Aus denselben justinianischen Geset-
zestexten und diversen Konzilsbeschliissen geht namlich hervor,
dass die Bischofe an dem erwahnten Boom nicht ganz unbeteiligt
waren, ja zum Teil die Glaubigen unter Androhung von Sanktionen
geradezu dréangten, entsprechende Stiftungen zu tdtigen, um an
die damit verbundenen Abgaben der Glaubigen heranzukommen.*
Fiir Rom etwa sind fiir das frithe 6. Jahrhundert Klagen aus aris-
tokratischen Kreisen iiberliefert, die den bischoflichen Oberhirten

36

Abb. 13: Rom, Sant'Agnese fuori le mura, Apsismosaik aus der Zeit von Papst Honorius I.
(625-638).

Abb. 14: Rom, San Venanzio (am Lateransbaptisterium), Apsismosaik aus den 640er Jahren.

Abb. 15: Rom, Santa Susanna, Rekonstruktion des Apsismosaiks von 799/800 auf der Basis
der im spaten 16. Jahrhundert entstandenen Aquarelle von Ciacconio.

Carola Jdggi



bezichtigen, allzu frei iiber Legate zu verfiigen und sich zu wenig
um den urspriinglichen Stiftungszweck zu kiimmern.®® Dass auch
die ravennatischen Bischofe in finanziellen Dingen nicht immer
ganz korrekt handelten, zeigt der Fall von Ecclesius, der von Papst
Felix IV. nach Rom zitiert und wegen widerrechtlicher Zuriickhal-
tung von eigentlich dem ravennatischen Gesamtklerus zustehen-
den Geldern gertigt wurde.® Maximian wiederum versuchte, seine
anfangliche Ablehnung seitens der Ravennaten durch Gastmahler
und Geldgeschenke zu brechen — mit Erfolg.®” Durch zahlreiche
Kirchengriindungen und Verschénerungsarbeiten an und in Got-
teshausern gab er sich ferner als frommer Hiiter seiner Gemeinde,
ohne dabei allerdings zu versaumen, seine Verdienste auch fiir alle
unmissverstandlich sichtbar zu machen.”” Am evidentesten wird
dies in den so genannten Kaisermosaiken von San Vitale, wo das
Bildnis Maximians als Einziges mit einer Namensbeischrift verse-
hen ist, um sicher dem Vergessen durch die Nachwelt zu entgehen.
Dass dies auch funktioniert hat, zeigt die Tatsache, dass tber die
Identitat der tibrigen Dargestellten bis heute wild spekuliert wird
— einzig der Bischof ist eindeutig zu benennen, und nur durch seine
Identifizierung gelingt letztlich auch die Benennung des Kaiser-
paars als Justinian und Theodora.®* Auch ist bemerkenswert, dass
Maximian in gleicher Grosse wie Justinian wiedergegeben ist, was
Deichmann zufolge hart an Majestétsbeleidigung gegrenzt habe.®
Immerhin wagte Maximian es nicht, sich mit dem Kirchenmodell in
der Apsiskalotte abbilden zu lassen; diesen Platz iiberliess er dem
damals bereits verstorbenen Ecclesius und damit jenem seiner Vor-
gdnger, der ehemals mit seinem »mandatum« den offiziellen Bau-
auftrag erteilt hatte.®® Deichmann hat auf das interessante Faktum
aufmerksam gemacht, dass Ecclesius in der Dedikationsinschrift im
Narthex »vir beatissimus« genannt wird, ein Titel, der nach den
justinianischen Rangstufen den Metropolitanbischofen zukam; Ra-
venna wurde aber erst nach der Schlussweihe der Kirche — ver-
mutlich 548 oder 549, jedenfalls vor 553 — Metropolitansitz!®’ Fiir
sich selbst vermied Maximian geflissentlich die Verwendung dieses
Titels; er wird in derselben Inschrift korrekt »vir reverendissimus«
genannt, wie sich dies fir einen »gewohnlichen« Bischof, der er
damals noch war, auch geziemte. »Man scheint also« — so folgert
Deichmann — »den Vorgédngern einen Titel gegeben zu haben, den
man dem amtierenden Bischof nicht zuzumessen wagte, einen
Titel jedoch, dessen sich der ravennatische Stuhl eigentlich wiir-
dig fuhlte. Diese Ambition konnte man eher bei dem verstorbenen
als dem lebendigen Bischof ausdriicken.«*® Aus &hnlichen Griinden
mag man auch vorgezogen haben, den Ehrenplatz in den himmli-
schen Spharen der Apsiskalotte dem damals bereits verstorbenen
Amtsvorganger von Maximian einzurdumen und den amtierenden
Bischof auf der Seitenwand wiederzugeben, wo ausschliesslich ir-
dische Wesen dargestellt sind. Eufrasius in Porec bzw. die fir den
Entwurf der dortigen Apsisdekoration Verantwortlichen — sicher
Kleriker aus dem engsten Umkreis des Bischofs — scheinen dies-
beziiglich dann keine Hemmungen mehr gehabt zu haben: Mit der
Aufnahme des S6hnchens von Claudius bzw. Eufrasius verliert die

Donat.

oder Fund. ? Zur des Stifterbildes

dortige Komposition vollstdndig das Entriickt-Auratische der friih-
christlichen Apsisprogramme und beansprucht selbst fiir die Fami-
lienangehdrigen der am Stiftungsvorgang beteiligten Amtsinhaber
einen Platz unter den Heiligen.

Die Aufnahme Irdischer in die Kalottenbilder —
eine generelle Neuerung des 6. Jahrhunderts?

Nach diesen Beobachtungen liegt der Schluss nahe, das Aufkom-
men und die rasche Verbreitung des monumentalen Stifterbilds im
6. Jahrhundert in urséchlichem Zusammenhang mit aktuellen Ent-
wicklungen im Stiftungsrecht und einer generellen Starkung der
bischoflichen Amtsgewalt zu sehen, die sich bei einzelnen Vertre-
tern der Amtskirche in einem gesteigerten Geltungsbediirfnis dus-
serte.” Darin jedoch die einzige Erklarung sehen zu wollen, bedeu-
tet meines Erachtens eine unzulédssige Verengung des Phinomens.
So darf nicht iibersehen werden, dass die Aufnahme Irdischer in
die paradiesischen Gefilde der Kalottenbilder Teil einer allgemei-
neren Entwicklung innerhalb der Apsisdekorationen war, die sich
durch eine generelle Erweiterung des ikonographischen Spektrums
auszeichnete.”® Kamen in den Apsiden des 4. und 5. Jahrhunderts
ausschliesslich Personen und Motive aus dem christologischen Um-
feld vor, so bevélkern im 6. Jahrhundert nun zusehends Mértyrer
und Lokalheilige das Gewdlbe iiber dem Altar.” Auch in San Vitale
in Ravenna und in der Eufrasiusbasilika in Pore¢ erscheinen die
»Stifter« nicht allein vor Christus bzw. Maria, sondern zusammen
mit einem oder gar mehreren Heiligen; in San Vitale ist es Vitalis,
ein genuin bolognesischer Heiliger, der im friihen 6. Jahrhundert
durch eine neue Passio von den Ravennaten mangels eines eige-
nen, autochthonen Martyrers gleichsam »ravennatisiert« wurde, in
Porec der hl. Maurus, der als Lokalheiliger Istriens gilt und offen-
sichtlich Nebenpatron der Kirche war.” Christa Ihm bringt diesen
Sachverhalt — die Einbeziehung von Mértyrern und Lokalheiligen in
die bis dahin rein apostolischen Apsisprogramme — mit dem »seit
dem Ende des 4. Jahrhunderts standig wachsenden Mértyrer- und
Heiligenkult« zusammen, »der schliesslich oft dazu fiihrte, dass
man die verehrten Gebeine von ihrem urspriinglichen Bestattungs-
ort erhob, verteilte und unter den Altiren von Gemeinde-Feier-
kirchen beisetzte, die dann im Titel meist den Namen des betref-
fenden Heiligen fiihrten<.” In diesem Kontext gilt es auch auf die
im Laufe des 6. Jahrhunderts einsetzenden Erhebungen mehr oder
weniger legendérer Kirchengriinder zu Heiligen sowie deren Auf-
nahme in die entsprechenden Kirchenpatrozinien zu erinnern. Ge-
nannt seien hier lediglich die rémische Kirche San Marco, die anno
336 von Papst Markus gegriindet wurde, 499 als »titulus Marci« in
den Quellen erscheint, hundert Jahre spéter aber, 595, als »titulus
Sancti Marci«bezeichnet wird; oder Santa Pudenziana, ebenfalls
in Rom, um 400 unter dem Namen »titulus Pudentis« bzw. »Eccle-
sia Pudentiana« bekannt — in Erinnerung an den Kirchengriinder
Pudens und nicht etwa an die hl. Pudentiana, die zusammen mit

37



Abb. 16: Rom, Calixtus-Katakombe, so genannte Oceanus-Gruft; Brustbild eines Verstorbe-
nen mit rechteckiger Aussparung im Kopfbereich zur Fixierung einer holzernen Portrétta-
fel, 4. Jahrhundert.

38

ihrer Schwester Praxedis eine fromme Invention des 6. Jahrhun-
derts darstellt.” Fiir unsere Fragestellung mége hier die Beobach-
tung geniigen, dass die so genannten »Stifterbilder« gleichzeitig
mit den Bildern von Martyrern und Lokalheiligen in den Apsismo-
saiken als Bildmotiv auftauchen. Nicht selten werden sie geradezu
kontrapostisch einem Martyrer gegeniibergestellt, so Papst Felix
dem hl. Theodor in Santi Cosma e Damiano zu Rom und Bischof
Ecclesius dem hl. Vitalis in der Ravennater Vitaliskirche. Ist der
»Stifter« also als Pendant zum himmlischen Patron, gleichsam als
irdischer Patron, zu verstehen?” Diese These findet Riickhalt in der
Tatsache, dass es sich bei den dargestellten Offerenten wie erlau-
tert nicht um Personen handelte, die sich durch Entausserung ihres
Privatvermogens um den Bau verdient gemacht hatten, sondern
um zumeist kirchliche Amtstrager, deren Beteiligung am betreffen-
den Bau institutionell begriindet war und die schon dadurch fiir die
Neugriindung eine Art von weltlichem Patronat, von Schutzherr-
schaft iibernahmen.” In den rémischen Apsismosaiken des 7. Jahr-
hunderts — etwa in Sant'Agnese fuori le mura (Abb. 13) und in der
Venantiuskapelle am Lateranbaptisterium (Abb. 14) — wird die for-
male Angleichung von Stifter und Titelheiligem noch einen Schritt
weiter getrieben, die Grenze zwischen irdisch und himmlisch noch
mehr verwischt: Hier werden die betreffenden Kirchenméanner — in
Sant'Agnese sind es die Papste Honorius 1., welcher fiir den Neubau
der 630er Jahre verantwortlich war, und vermutlich Symmachus,
der um 500 die konstantinische Vorgédngerkirche wiederhergestellt
hatte, in San Venanzio Johannes IV. (640—642) und sein Nachfolger
Theodor 1. (642—649) — nicht mehr als Huldigende der Gottheit vor-
gefiihrt, sondern erscheinen inmitten der parataktisch aufgereih-
ten Heiligen, blicken wie diese frontal aus dem Bild und sind nur
durch den fehlenden Nimbus und ihr Attribut — das Kirchenmodell
bzw. einen Codex — identifizierbar.” Aufgenommen in die Schar der
Heiligen, garantieren sie wie diese fiir die Rechtmassigkeit und den
Schutz der jeweiligen Kirche, iibernehmen durch ihre bildliche An-
gleichung an die gleichzeitig dargestellten Martyrer und Heiligen
aber auch deren Status als Intercessoren. Dass diese Entwicklung
in einer Zeit, da der »richtige« Umgang mit Bildern — allen voran
mit Heiligenbildern — zur Debatte stand, nicht ohne Folge blieb,
kann nicht verwundern. Tatsachlich zeigt die weitere Genese des
monumentalen Stifterbilds in Rom, dass mit Sant'Agnese und San
Venanzio ein vorldaufiger Endpunkt erreicht war.

Die Rolle des rechteckigen Nimbus fiir den Bildstatus
frithmittelalterlicher Stifterbilder

Nach San Venanzio, dessen Mosaikausstattung unter Papst Theo-
dor . zwischen 642 und 649 vollendet worden sein diirfte, miissen
wir zunachst rund 150 Jahre warten, bis wir dem Motiv des »Stifters
mit Kirchenmodell« wieder in einer monumentalen Apsiskomposi-
tion begegnen. Es war Papst Leo IIl., dem diese Wiederbelebung
zu verdanken ist; um 800 liess Leo seine Titelkirche Santa Susanna

Carola Jiaggi



Abb. 17: Rom, Santa Maria Antiqua, Theodotus-Kapelle; personliches Votivbild des Kapel-
len-Stifters Theodotus, Mitte des 8. Jahrhunderts.

Abb. 18: Rom, Santa Maria in Domnica, Apsismosaik aus der Amtszeit Paschalis’ I. (817—824)
mit dem »Stifterpapst« zu Fiissen der thronenden Gottesmutter.

Abb. 19: Rom, San Paolo fuori le mura. Das Apsismosaik aus der Zeit Honorius' I11. (1216—
1227) wurde im 17. und 19. Jahrhundert zwar stark erneuert, doch datiert die Komposition
als solche noch aus dem 13. Jahrhundert, ebenso die miniaturhafte Figur des »Stifterpaps-
tes« zu Fiissen Christi.

39



neu erbauen und mit einem Apsismosaik ausstatten, das 1595 lei-
der zugrunde ging, durch Beschreibungen und Nachzeichnungen
aber in seiner ikonographischen Anlage rekonstruiert werden kann
(Abb. 15).”® Zentrales Bildelement war diesen Quellen zufolge auch
hier Jesus Christus, flankiert von Maria und Petrus zu seiner Rech-
ten sowie von Paulus und Gaius zu seiner Linken. Ganz links hatte
sich die Titelheilige dem Papst mit dem Kirchenmodell angenom-
men, um ihn im alten Praesentatio-Schema bei Christus einzufiih-
ren. Dieser Gruppe entsprach auf der anderen Seite Susannas Mar-
tyriumsgeféhrte Gabinus, der in gleicher Weise Karl den Grossen
dem Herrn empfahl. Ein solcher Einbezug eines weltlichen Herr-
schers in ein sakrales Apsisprogramm war in Rom eine absolute
Novitat, doch geht es hier nicht in erster Linie darum, sondern um
den Status seines Bildnisses und desjenigen seines geistlichen Ge-
genparts. Die Kdpfe von Leo und Karl waren ndmlich durch einen
rechteckigen Nimbus hinterfangen, der gemeinhin als Zeichen
daftir gedeutet wird, dass der damit Ausgezeichnete als Lebender
gekennzeichnet werden sollte.” Bereits Joseph Wilpert hat aber
darauf hingewiesen, dass sich der rechteckige Nimbus von holzer-
nen Portrattafeln ableite, die auf gemalte Korper appliziert wurden
— ein Brauch, der sich im christlichen Kontext schon im 4. Jahr-
hundert in der Katakombenmalerei fassen lasst (Abb. 16) und dort
nicht als Zeichen dafiir stand, dass der oder die Dargestellte noch
unter den Lebenden weilte, sondern vielmehr signalisierte, dass
das entsprechende Bildnis »nach dem Leben« gemalt worden war,
ergo ein veristisches Portrat darstelle.?® Der frithmittelalterliche
Rechteck-Nimbus kniipft nun ohne Zweifel an diese Tradition an,
lasst aber — bei aller Portratdhnlichkeit des Dargestellten — allein
durch seine Objektform und die unabhéngig von der Koérperhaltung
des dergestalt Ausgezeichneten stets strikt frontale Wiedergabe
des Kopfes keinen Zweifel daran, dass wir hier lediglich ein Bild
des Dargestellten und keineswegs diesen selbst, dass wir zudem
einen historisch verbiirgten Menschen mit bekannter Physis und
nicht eine biblische Gestalt oder einen Heiligen aus grauer Vorzeit
vor Augen haben (Abb. 17). Mit dieser uniibersehbaren Betonung
der Differenz war auch jeglicher Idolatrieverdacht gebannt, war
jeglicher Vorwurf, dass sich der Stifter mit den dargestellten Hei-
ligen gleichsetze und von denselben Verehrungsformen profitiere,
bereits auf visueller Ebene aus dem Wege geraumt.

Dass der rechteckige Nimbus seine Wurzeln in der byzantini-
schen Bildkunst hat und in Rom ausgerechnet durch Papst Johannes
VIL., einen gebiirtigen Griechen, eingefiihrt wurde und zunachst in
den Kreisen der in Rom ansassigen Byzantiner Verbreitung fand,
verwundert nach diesen Ausfithrungen kaum mehr.” Doch auch
nach Beendigung des Bilderstreits blieb der rechteckige Nimbus zu-
nachst konstitutiv fiir das monumentale Stifterbild im Kirchenraum;
die einzige andere Moglichkeit, den differenten Status des Stifters
in einem Mosaikbild zu verdeutlichen, bestand in der drastischen
Reduktion des Figurenmassstabs und der Wahl eines anderen Dar-
stellungstypus, wie wir dies im frithen 9. Jahrhundert beispielsweise
in Santa Maria in Domnica antreffen, wo sich der miniaturisierte

40

»Stifterpapst« Paschalis in Proskynese zu Fiissen der Gottesmutter
wiedergeben liess (Abb. 18).22 In Rom wird noch im 13. Jahrhundert
auf dieses Bildformular rekurriert (Abb. 19)®, wahrend andernorts
— etwa im eingangs erwahnten Bubikon — langst Laien ihre »Stiftun-
gen« bzw. die entsprechenden Symbole keck zum Himmel reckten,
allerdings mit dem feinen, aber doch bezeichnenden Unterschied,
dass sie dies nie in der Apsiskalotte taten, sondern stets mit einem
Platz auf dem Apsishogen vorlieb nehmen mussten.®

Carola Jaggi



Eine erste Version des vorliegenden Textes wurde im Mai
2000 an der Friedrich-Alexander-Universitat Erlangen-
Niirnberg vorgetragen, eine erweiterte Fassung im
Februar 2003 an der TU Berlin.

1 Siehe Meier, Hans-Rudolf, Romanische Schweiz,
Wiirzburg 1996, S. 378f. Demnéachst Bohmer, Roland,
Spatromanische Wandmalereien zwischen
Hochrhein und Alpen, Diss. Univ. Zirich 2001.

2 Die Festuca war ein Rechtssymbol, mit dem seit dem
Frithmittelalter die Ubertragung von Besitz veran-
schaulicht wurde; siehe Niemeyer, ]. F./Van de Kieft,
C., Mediae latinitatis lexicon minus, 2. iiberarbeitete
Auflage, Darmstadt 2002, Bd. I, S. 551.

3 Vgl. Jaggi, Carola, »HAC PRO STRVCTVRA PECCATA
DEVS MEA CVRA«. Uberlegungen zu Stifterdarstel-
lungen an romanischen Portalen, in: Schwelle zum
Paradies. Die Galluspforte des Basler Miinsters, Basel
2002, S. 104.

4 Siehe Sauer, Christine, Fundatio und Memoria. Stifter
und Klostergriinder im Bild 1100 bis 1350, Gottingen
1993, S. 102f.; Meier, Hans-Rudolf/J&ggi, Carola,
Einleitung, in: Fir irdischen Ruhm und himmlischen
Lohn. Stifter und Auftraggeber in der mittelalterli-
chen Kunst, hrsg. von Hans-Rudolf Meier, Carola
Jaggi und Philippe Biittner, Berlin 1995, S. 3f.; Meier
1996 (wie Anm. 1), S. 321-323. Zum spéatromanischen
Tympanon in Sigolsheim (Elsass) vgl. Jaggi 2002 (wie
Anm. 3), S. 110.

5 Siehe Gallmann, Heinz, Das Schaffhauser Stifterbuch.
Legende um Stifter und Stiftung des Klosters
Allerheiligen, Konstanz 1995, S. 43—49 und 65—76.

6 Siehe etwa Oexle, Otto Gerhard, Memoria und
Memorialbild, in: Memoria. Der geschichtliche
Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im
Mittelalter, hrsg. von Karl Schmid und Joachim
Wollasch, Minchen 1984, S. 384—440; Gadeke, Nora,
Zeugnisse bildlicher Darstellungen der Nachkom-
menschaft Heinrichs I., Berlin/New York 1992;
Sauer 1993 (wie Anm. 4); weitere Literaturhinweise
bei Meier/]aggi/Biittner 1995 (wie Anm. 4),
S.309-312.

7 Interessanterweise gewann das Thema gerade in
jungster Zeit wieder verstarkt an Bedeutung, doch
wird auch hier die Frage nach den Anfangen kaum
je explizit gestellt; siehe Beuckers, Klaus Gereon,
Stifterbild und Stifterstatus. Bemerkungen zu den
Darstellungen Papst Paschalis 1. (817—824) in Rom
und ihren Vorbildern, in: Form und Stil. Festschrift
fiir Gunther Binding zum 65. Geburtstag, hrsg. von
Stefanie Lieb, KéIn 2001, S. 56—74, bes. S. 56;
Gandolfo, Francesco, Portréts und ihre Auftragge-
ber, in: Andaloro, Maria/Romano, Serena,
Romisches Mittelalter. Kunst und Kultur in Rom
von der Spatantike bis Giotto, Regensburg 2002,

S. 139-149.

oder Fund. ? Zur des I

Lipsmeyer, Elizabeth, The Donor and his Church
Model in Medieval Art from Early Christian Times to
the Late Romanesque Period, Diss. Rutgers Univ./The
State Univ. of New Jersey (New Brunswick) 1981, S. ii
(zitat) und S. 2If. Ahnlich bereits Wilpert, Joseph, Die
rémischen Mosaiken und Malereien der kirchlichen
Bauten vom 1V. bis X1l Jahrhundert, Freiburg i. Br.
1916, S. 360; sowie Matthiae, Guglielmo, Mosaici
medioevali delle chiese di Roma, Rom 1967, S. 136.
Vorsichtiger hingegen Davis-Weyer, Cacilia, Das
Traditio-Legis-Bild und seine Nachfolge, in:
Miinchner Jahrbuch der bildenden Kunst, 3. Folge, 12,
1961, S. 23. Zur schwierigen Ableitung des Motivs von
antiken Neokoros-Miinzen siehe Lipsmeyer 1981,

S. 4-12; Benndorf, Otto, Antike Baumodelle, in:
Jahreshefte des Osterreichischen Archéologischen
Instituts in Wien 5, 1902, S. 178f.; Grabar, André,
L'empereur dans l'art byzantin. Recherches sur l'art
officiel de I'empire d'Orient, Paris 1936, S. 154.

Zu den konstantinischen Kirchenstiftungen siehe
Voelkl, Ludwig, Die Kirchenstiftungen des Kaisers
Konstantin im Lichte des rémischen Sakralrechts,
Ko6In/Opladen 1964; Krautheimer, Richard, The
Ecclesiastical Building Policy of Constantine, in:
Costantino il Grande dall’antichita all'umanesimo,
Colloquio Macerata 1990, (Univ. degli Studi di
Macerata, Pubblicazioni della facolta di lettere e
filosoha 67, Atti di Convegni 21), Macerata 1993,

S. 509-550.

Siehe Krautheimer, Richard, The Building Inscripti-
ons and the Dates of Construction of Old St. Peter's:
A Reconsideration, in: Romisches Jahrbuch der
Bibliotheca Hertziana 25, 1989, S. 1-23. Zum
Triumphbogenmosaik mit Konstantin und Petrus vor
Christus siehe Arbeiter, Achim, A/t-St. Peter in
Geschichte und Wissenschaft. Abfolge der Bauten,
Rekonstruktion, Architekturprogramm, Berlin 1988,
S. 216, Anm. 501; zuletzt De Blaauw, Sible, Cultus et
Decor. Liturgia e Architettura nella Roma
tardoantica e medievale, Citta del Vaticano 1994,
Bd. 2, S. 461f.

Siehe Krautheimer 1989 (wie Anm. 10), S. 9—11; Thm,
Christa, Die Programme der christlichen Apsismale-
rei, 4.—8. Jahrhundert, Stuttgart ’1992, S. I135f. Davis-
Weyer erwégt fiir San Lorenzo in Damaso aufgrund
der Apsisinschrift und eines Briefes von Papst
Hadrian ein Stifterbild des Papstes Damasus, das
dann das »Urbild« gewesen ware; Davis-Weyer 1961
(wie Anm. 8), S. 34f. Der Fall von Sant'Andrea in
Catabarbara von 470/80 zeigt jedoch, dass die
Formulierung der Inschrift (-Haec Damasus tibi...<)
kein hinlanglicher Hinweis auf ein Stifterbild in der
Apsis ist; siehe Thm 1992 (wie oben), S. 154f.;
Krautheimer 1989 (wie Anm. 10), S. 10f.

Stifterbildes

Zum ehemaligen Apsismosaik von Alt-St. Peter siehe
Kinzle, Paul, Das Petrusreliquiar von Samagher.
Eine nachgelassene Arbeit Paul Kiinzles iiber den
Elfenbeinschrein und die Apsis von Alt-St. Peter, in:
Romische Quartalschrift fiir christliche Altertums-
kunde und Kirchengeschichte 71, 1976, S. 22—4l;
zuletzt lacobini, Antonio, I/l mosaico absidiale di San
Pietro in Vaticano, in: Fragmenta Picta. Affreschi e
mosaici staccati del Medioevo romano, Ausst.-Kat.
Rom 1989, S. 119—130. Zu Santa Maria Maggiore und
Santa Sabina siehe Thm 1992 (wie Anm. 1), S. 132f. und
I51f. Nur fiir San Paolo ist fiir das Apsismosaik aus
der Zeit vor den Erneuerungen durch Papst
Honorius I11. im frihen 13. Jahrhundert kein
Anhaltspunkt iberliefert; ebd., S. 135.

Zu Sant'Agata dei Goti (um 460/70) siehe Ihm 1992
(wie Anm. 11), S. 153f.; zu Sant'Andrea in Catabarbara
(um 470/80) ebd., S. 154f.; Davis-Weyer 1961 (wie
Anm. 8), S. 2 und 29, Abb. 17.

Zu San Lorenzo (578-590) siehe lhm 1992 (wie

Anm. 11), S. 138-140; Gandolfo 2002 (wie Anm. 7),

S. 143,

Terminus ante quem fiir diese Apsiskomposition ist
die 536 entstandene Beschreibung des Mosaiks von
Chorikios; siehe Chorikios von Gaza, Laudatio
Marciani|, 30, hrsg. von Richard Foerster und
Eberhard Richtsteig, Leipzig 1929, S. 10. Dt.
Ubersetzung bei Thm 1992 (wie Anm. 11), S. 193; sowie
— leicht differierend — bei Thimmel, Hans Georg,
Die Schilderung der Sergioskirche in Gaza und ihrer
Dekoration bei Chorikios von Gaza, in: Vom Orient
bis an den Rhein. Begegnungen mit der Christlichen
Archéologie, Peter Poscharsky zum 65. Geburtstag,
hrsg. von Ulrike Lange und Reiner Sorries,
Dettelbach 1997, S. 52, siehe auch S. 63.

Siehe Deichmann, Friedrich Wilhelm, Ravenna,
Hauptstadt des spatantiken Abendlandes,
Kommentar, 2. Teil, Wiesbaden 1976, S. 343f. und
372f.; zuletzt Cortesi, Giuseppe, Due basiliche
ravennati del VI secolo: S. Maria Maggiore,

S. Stefano Maggiore, in: Corsi di Cultura sull'arte
ravennate e bizantina 30, 1983, S. 49-86.

Vgl. Anm. 8.

Als mogliche Vorlage sei das grosse Huldigungsmo-
saik in der Chalke genannt, das allerdings kaum vor
535/40 entstanden sein kann; vgl. Prokop, Bauten |,
10. Generell zur Ubernahme kaiserlicher Bildsche-
mata in die christliche Sakralkunst zuletzt: Deckers,
Johannes G., Géttlicher Kaiser und kaiserlicher Gott,
in: Bauer, Franz Alto/Zimmermann, Norbert (Hrsg.),
Epochenwandel? Kunst und Kultur zwischen Antike
und Mittelalter, Mainz 2001, S. 3—16.

Zu entsprechenden Schlussfolgerungen aus
Inschriften in Bodenmosaiken siehe Donceel-Voute,
Pauline, Les pavements des églises byzantines de
Syrie et du Liban. Décor, archéologie et liturgie,
Louvain-la-Neuve 1988, S. 466. Kritisch dazu Jaggi,
Carola/Meier, Hans-Rudolf, »...this great appetite for
church building still needs adequate explanation«:
Zum Kirchenbauboom am Ende der Spétantike, in:
Pratum Romanum. Gedenkschrift fiir Richard
Krautheimer zu seinem 100. Geburtstag, Wiesbaden
1997, S. 189f.

4i



20  Lipsmeyer 1981 (wie Anm. 8), S. 26f.

21 Schmid, Karl, Stiftungen fiir das Seelenheil, in: Ders.,
Gedéchtnis, das Gemeinschaft stiftet, Miinchen/
Ziirich 1985, S. 56f.; Borgolte, Michael, Die Stiftungen
des Mittelalters in rechts- und sozialhistorischer
Sicht, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir
Rechtsgeschichte, Kanon. Abteilung 74, 1988,

S. 71-94, bes. S. 73; Borgolte, Michael, Stiftung, in:
Lexikon des Mittelalters, Bd. 8, 1997, Sp. 178f.;
ausserdem Jezler, Peter, Jenseitsmodelle und
Jenseitsvorsorge — eine Einfiihrung, in: Himmel,
Holle, Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter, Ziirich
1994, S. 13-26, bes. S. 22f.

22 Siehe Borgolte 1997 (wie Anm. 21), Sp. 178; Sauer 1993
(wie Anm. 4), 12f.; Jaggi/Meier 1995 (wie Anm. 4),

S. 15; Baumann, Peter, Spétantike Stifter im Heiligen
Land. Darstellungen und Inschriften auf Bodenmo-
saiken in Kirchen, Synagogen und Privathdusern,
Wiesbaden 1999, S. 14. Sauer verwendet den Begriff
»Stifter« als »Bezeichnung eines jeglichen Wohltéters
einer geistlichen Gemeinschaft unabhangig vom
Umfang und von der Art seiner Stiftung«; davon
abzusetzen sei allerdings der »Griinder«, der »in der
Regel der Stifter des fundus, also vor allem des
Grundstiicks [...] war<; Sauer 1993 (wie Anm. 4),

S. 27-32.

23 Le Liber Pontificalis (im Folgenden LP 1), Texte,
Introduction et Commentaire par L'Abbé L.
Duchesne, Bd. 1, Paris 1886, cap. LVI, S. 279.

24 AVLA DEI CLARIS RADIAT SPECIOSA METALLIS / IN
QVA PLVS FIDEI LVX PRETIOSA MICAT / MARTYRIBVS
MEDICIS POPVLO SPES CERTA SALVTIS / VENIT ET EX
SACRO CREVIT HONORE LOCVS / OPTVLIT HOC
DOMINO FELIX ANTISTITE DIGNVM / MVNVS VT
AETHERIA VIVAT IN ARCE POLI; Krautheimer,
Richard, Corpus Basilicarum Christianarum Romae,
Bd. I, Citta del Vaticano 1937, S. 138f.

25  Vgl. Tiberia, Vitaliano, // restauro del mosaico della
Basilica dei Santi Cosma e Damiano a Roma, Todi
1991, bes. S. 15, 19 und 32, fig. 1; ders., Mosaici
restaurati nella basilica dei Santi Cosma e Damiano
a Roma, in: Mosaici a S. Vitale e altri restauri. Il
restauro in situ di mosaici parietali, Atti del
Convegno nazionale sul restauro in situ di mosaici
parietali, Ravenna Okt. 1990, hrsg. von Anna Maria
lannucci, Cesare Fiori und Cetty Muscolino, Ravenna
1992, S. 111-132. Vgl. auch Beuckers 2001 (wie Anm. 7),
S. 70, Anm. 28; Gandolfo 2002 (wie Anm. 7), S. 139—
141. Der Zustand nach dem Eingriff von Gregor XIII.
ist dokumentiert in einem Aquarell von A. Eclissi aus
der 1. Hélfte des 17. Jahrhunderts; vgl. Claridge,
Amanda/Osborne, John, Early Christian and
Medieval Antiquities, Bd. 1: Mosaics and Wallpain-
tings in Roman Churches, (The Paper Museum of
Cassiano dal Pozzo, Ser. A, Part 2), London 1996,

S. 95f. mit Abb. 14.

26  Siehe Wilpert, Joseph/Schumacher, Walter Nikolaus,
Die romischen Mosaiken der kirchlichen Bauten vom
IV.=XIII. Jahrhundert, Freiburg i. Br. 1976, S. 328.

42

27

28

29

Vgl. Anm. 24. Zum Schema der »Einfithrung von 32
Titelheiligen und Stiftern bei Christus durch die
Apostelfiirsten« und dem diesem Schema zugrunde
liegenden Akt der Praesentatio im Hofzeremoniell

siehe Grabar 1936 (wie Anm. 8), S. 204, und IThm 1992 3
(wie Anm. 11), S. 25; zuletzt Wisskirchen, Rotraut,

Christus — Apostelfiirsten — Heilige — Stifter. Zur

Stellung und Beziehung von Einzelfiguren oder

Gruppen in Mosaiken stadtrémischer Kirchen, in:

Chartulae. Festschrift fiir Wolfgang Speyer, (Jahrbuch 34
fur Antike und Christentum, Erganzungsbd. 28), 1998,

S. 295-310.

Siehe Krautheimer 1937 (wie Anm. 24), S. 138.

Urspriinglich handelte es sich um einen Seitensaal

des flavischen Forum Pacis; Wilpert, in: Wilpert/
Schumacher 1976 (wie Anm. 26), S. 14; Budriesi,

Roberta, La Basilica dei SS. Cosma e Damiano a

Roma, Bologna 1968, S. 3. Zuletzt Bauer, Franz Alto,

Platz und Denkmal in der Spatantike, Mainz 1996,

S. 52, 57 und 69f.

Auf einen weiterreichenden Einfluss Amalasuntas auf 35
den Bau bzw. das Apsisprogramm kénnte die 36
Aufnahme des hl. Theodor als Pendant von Felix
interpretiert werden, war Theodor doch der Patron

von Theoderich; siehe Wilpert, in: Wilpert/

Schumacher 1976, (wie Anm. 26), S. 14. Laut Davis-

Weyer wurde hier der hl. Theodor gewahlt, weil er

den Martyrertod erlitt, nachdem er einen

heidnischen Tempel zerstort hatte; Davis-Weyer 1961

(wie Anm. 8), S. 34.

LP I (wie Anm. 23), cap. XLII, S. 220; siehe auch Pietri,
Charles, Roma Christiana. Recherches sur I'Eglise de

Rome, son organisation, sa politique, son idéologie

de Miltiade a Sixte 1l (311—440), (Bibliotheque des

Ecoles Frangaises d'Athénes et de Rome 224), Rom

1976, S. 562 und 570. Vgl. auch den Fall von Santo

Stefano a Via Latina; unter Leo d. Gr. (440—461)

stiftete Demetrias aus der Familie der Anicier »in 37
praedio suo« an der Via Latina eine Stefanskirche,

deren Bau offenbar von Presbyter Tigrinus

beaufsichtigt wurde; Diehl, Charles, Inscriptiones

Latinae Christianae Veteres, Bd. 1, Berlin 1925,

S. 343f., Nr. 1765; vgl. LP | (wie Anm. 23), cap. XLVII,

S. 238.

Agnellus von Ravenna, Liber Pontificalis/

Bischofsbuch (im Folgenden LPRa), lat.-dt. von

Claudia Nauerth, Freiburg/Basel/Wien 1996, 1.

Teilband, cap. 57, S. 264f. Zu Ecclesius, der wohl 522
ordiniert wurde und vermutlich 532 starb, siehe

Brown, Thomas, Ecclesio, in: Dizionario biografico

degli italiani, Bd. 42, Rom 1993, S. 275-277.

LPRa (wie Anm. 31), cap. 57; siehe Nauerth, Claudia,
Agnellus von Ravenna. Untersuchungen zur
archaologischen Methode des ravennatischen
Chronisten, Miinchen 1974, S. 69 und 110f.

Zitiert bei Russo, Eugenio, Lantico portale di

S. Maria Maggiore di Ravenna, in: Rivista di
Archeologia Cristiana 60, 1984, S. 344f.; vgl. Cortesi
1983 (wie Anm. 16), S. 55; Deichmann 1976 (wie
Anm. 16), S. 343f.; Nauerth 1974 (wie Anm. 32), S. 28.
LPRa (wie Anm. 31), cap. 57. Im Falle von
Sant'Apollinare heisst es hingegen, dass Bischof
Ursicinus Julianus mahnend daran erinnerte (»iussit
et ammonuit«), die Kirche zu griinden und zu
vollenden (»[...] ut ecclesiam [...] ab iuliano
argentario fundata et consummata fuisset<); ebd.,
cap. 63. Zu Julianus Argentarius siehe auch
Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 2Iff.; Barnish,
Samuel ]. B., The Wealth of lulianus Argentarius:
Late Antique Banking and the Mediterranean
Economy, in: Byzantion 55, Heft I, 1985, S. 5-38.
Siehe Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 188.

LPRa (wie Anm. 31), cap. 59f. Siehe auch Deichmann
1976 (wie Anm. 16), S. 2If., sowie Brown, Thomas S.,
La chiesa di Ravenna durante il Regno di Giustini-
ano, in: XXX Corso di Cultura sull'arte ravennate et
bizantina, Ravenna 1983, S. 26. Die von Julianus fir
San Vitale aufgewendete Summe entsprach ferner
in etwa dem durchschnittlichen Jahreseinkommen
der ravennatischen Kirche aus ihren sizilianischen
Besitzungen; siehe Pietri, Charles, Evergetisme et
richesses ecclésiastiques dans I'ltalie du IV® a la fin
du V* siécle: I'exemple romain, in: Ktema 3, 1978,

S. 327; Caillet, Jean-Pierre, Lévergetisme monumen-
tal chrétien en Italie et & ses marges d aprés |'épi-
graphie des pavements de mosaique (V¢ — VII° s.),
(Collection de I'Ecole Frangaise de Rome 175), Rom
1993, S. 422.

»In atrio ipsius frontis aule« war in »tessellis aureis«
folgende Inschrift angebracht: »[...] Tradidit hanc
primus lulianus [eigtl. luliano, Anm. C. ].] Eclesius
arcem/ Qui sibi commissum mire perfecit opus./ Hoc
quoque perpetua mandavit lege tenendum,/ Hiis
nulli liceat condere menbra locis. Sed quod leigtl.
quae] pontificum constat monumenta priorum,/ Fas
ibi sit tantam ponere, sed [eigtl. seul similes.« Auf
einer Marmortafel »in ardica beati Vitalis« (in der
Vorhalle) war ferner zu lesen: »Beati martiris Vitalis
basilica mandante Eclesio vero [eigtl. virol
beatissimo episcopo a fundamentis lulianus
Argentarius edificavit ornavit atque dedicavit
consecrante vero [=virol reverendissimo Maximiano
episcopo«; Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 3-7. Das
Reliquiar von San Vitale nennt interessanterweise
nur Julianus Argentarius, nicht Maximian; ebd., S. 4.
Vgl. auch die Monogramme von Julianus im Bereich
der Presbyteriumsempore; ebd. In einem Elogium,
das vermutlich nach Julianus' Tod, aber noch im 6.
Jahrhundert verfasst wurde, wird der Gepriesene
»fundator« genannt; auch ist hier explizit von
»memoria« die Rede; ebd., S. 26.

Carola Jiggi



38

40

41

42

Vgl. die in Anm. 37 wiedergegebenen Inschriften, wo 43
von »commissum« und »mandante« die Rede ist!
Deichmann nimmt an, dass Ecclesius im siidlichen
Apsisflankenraum bestattet war und dass fir das
Grab von Julianus vielleicht der nordliche
Apsisflankenraum vorgesehen war; Deichmann 1976
(wie Anm. 16), S. 29. Zu den mittelalterlichen
Restaurierungen des Apsismosaiks von San Vitale
siehe Andreescu-Treadgold, Irina, The Emperor’s
New Crown and St. Vitalis' New Clothes, in: XLI
Corso di Cultura sull'arte ravennate e bizantina,
Ravenna 1994, S. 149—-186.

Zuletzt dazu: Gulowsen, Kirsti, Liturgical Illustrati- 44
ons or Sacred Images? The Imperial Panels in
S. Vitale, Ravenna, in: Acta ad Archaeologiam et 45

artium historiam pertinentia, Ser. alt. in 8°, Bd. II,
1999, S. 115-146; Deckers, Johannes G., Der erste
Diener Christi. Die Proskynese der Kaiser als
Schlisselmotiv der Mosaiken in S. Vitale (Ravenna)
und in der Hagia Sophia (Istanbul), in: Art,
Cérémonial et Liturgie au Moyen Age. Actes du
Colloque de 3° Cycle Romand de Lettres, Lausanne-
Fribourg 2000, Rom 2002, S. 11-57, bes. S. 22-35. 46
Siehe Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 180f.; Brown 47
1983 (wie Anm. 36), S. 38—41. Vgl. bereits die
Kaiserpaare Arkadius/Eudoxia und Theodosius I1./
Eudokia als »oblatores« in der unteren Apsiszone der
Ravennater Kirche San Giovanni Evangelista (424—
434) — auch sie hatten Ravenna nie betreten;
Deichmann, Friedrich Wilhelm, Ravenna, Hauptstadt
des spétantiken Abendlandes, Kommentar Teil I,
Wiesbaden 1974, S. 120—123; Deichmann 1976 (wie
Anm. 16), S. 183. Generell dazu auch Picard, Jean-
Charles, Les maitres d'ceuvre de larchitecture raven-
nate au Haut Moyen Age, in: Artistes, artisans et
production artistique au Moyen Age, Colloque
international Rennes 1983, Paris 1987, Bd. 2, S. 40.
Siehe Molajoli, Bruno, La Basilica eufrasiana di
Parenzo, Padua *1943; Tavano, Sergio, Mosaici
parietali in Istria, in: Mosaici in Aquileia e nell'Alto
Adriatico, (Antichita altoadriatiche 8), Udine 1975,

S. 245273, bes. S. 258-266.

Uber Eufrasius ist wenig bekannt. 558 wird er in
einem Brief von Papst Pelagius an Narses, der
damals in Ravenna weilte, verschiedener Verbrechen 48
bezichtigt; Migne, |. P., Patrologia Latina 69 [im
Folgenden PLI, 1865, Sp. 396; Molajoli 1943 (wie

Anm. 41), S. 26. Tavano glaubt, dass dies wegen
Eufrasius’ »ketzerischer« Haltung im Dreikapitelstreit
war; Tavano 1975 (wie Anm. 41), S. 253. Vgl. auch Thm
1992 (wie Anm. 11), S. 167.

49

oder Fund. ? Zur des I

»Hoc fuit in primis templum quassante ruina,
terribilis labsu nec certo robore firmum, exiguum
magnoque carens tunc furma metallo. Ut uidit subito
labsuram pondere sedem, |...] Eufrasius slanlcltla
precessit mente ruiname; Inscriptiones Italiae, Reg.
X, Il: Parentium, Rom 1934, S. 37-40, Nr. 81. Entgegen
der Angabe in der Apsisinschrift war die Prae-
Eufrasiana jedoch weder klein noch unverziert,
sondern grosser als ihre Nachfolgerin und wies
ausserdem reiche Bodenmosaiken auf. Vgl. Thm 1992
(wie Anm. 1), S. 167f; Caillet 1993 (wie Anm. 36),

S. 409.

Russo, Eugenio, Sculture del complesso eufrasiano
di Parenzo, Neapel 1991, S. 92-98 und fig. 72.

Im Unterschied zur iibrigen Forschung nimmt Rainer
Warland aufgrund der Kleidung des Knaben und der
Reihenfolge der Dargestellten an, der Knabe sei der
Sohn von Eufrasius und nicht jener von Claudius
gewesen. Vgl. Warland, Rainer, Status und Formular
in der Représentation der spatantiken Fiihrungs-
schicht, in: Mitteilungen des deutschen archaologi-
schen Instituts, Romische Abteilung 101, 1994, S. 184f.
Siehe Caillet 1993 (wie Anm. 36), S. 326-331.

Ebd., S. 330 und 419. Er wire dann wohl gleichzuset-
zen mit der in den jordanischen Bodenmosaiken
jeweils mit »otovdN« eingeleiteten Amtsperson,
die offensichtlich die Bauaufsicht hatte; siehe
Donceel-Voute 1988 (wie Anm. 19), S. 466—471;
Baumann 1999 (wie Anm. 22), S. 283-285. Zu den
kirchlichen Bauverantwortlichen siehe auch Sotinel,
Claire, Le personnel épiscopal. Enquéte sur la
puissance de I'évéque dans la cité, in: L'évéque dans
la cité du IV¢ au V® siecle. Image et autorité. Actes de
la table ronde organisée par I'Istituto patristico
Augustinianum et I'Ecole francaise de Rome 1995,
(Collection de I'école frangaise de Rome 248), Rom
1998, S. 115-117. Wie schwierig es oft ist, aus den
Erwdhnungen von Klerikern in Bauten auf deren
Anteil (finanziell und/oder nur institutionell?) zu
schliessen, zeigt Pietri 1976 (wie Anm. 30), S. 504ff.,
bes. S. 563f.; vgl. auch Pietri 1978 (wie Anm. 36),

S. 330. Siehe bereits Stutz, Ulrich, Geschichte des
kirchlichen Benefizialwesens von seinen Anfingen
bis auf die Zeit Alexanders lII., Berlin 1895, S. 8f.
Vgl. auch die Stiftung von 21600 Solidi fir den Bau
von St. Theodor in Konstantinopel durch den
Patrizier Sphoriacos im frithen 5. Jahrhundert; Caillet
1993 (wie Anm. 36), S. 416. Generell dazu: Thomas,
John Philip, Private Religious Foundations in the
Byzantine Empire, Washington 1987, S. 20 und
passim, bes. S. 46 und 75. Vgl. auch Ward-Perkins,
Bryan, From Classical Antiquity to the Middle Ages.
Urban Public Building in Northern and Central Italy,
AD 300-850, Oxford 1984, S. 238—241 und 243f.

Im Falle von Sant'Apollinare in Classe zeigen
Bodenmosaikinschriften vom Typ »pedes fecerunte,
dass hier zusatzlich mit kleineren Schenkungen von
Privaten zu rechnen ist, die man fiir den Bodenbelag
verwendete (oder dies jedenfalls vorgab, insofern
man diese Privaten nur in den Bodenmosaiken zu
Wort kommen liess!); siehe Caillet 1993 (wie

Anm. 36), S. 49f.

Stifterbildes

51

52

53

54

55

56

Picard unterscheidet den »episcopus mandans« ganz
klar vom »fundator« bzw. »aedificator, der im Falle
von San Vitale Julianus war; Picard 1987 (wie

Anm. 40), S. 40. Zu »dedicatio« und »consecratio«
nach rémischem Sakralrecht sowie im friihchristli-
chen Sprachgebrauch siehe Koep, L., Dedicatio, in:
Reallexikon fiir Antike und Christentum, Bd. 3, 1955,
Sp. 643—649. Siehe auch Deichmann 1976 (wie

Anm. 16), S. 18.

Siehe Borgolte 1988 (wie Anm. 21), S. 79f.; Stutz 1895
(wie Anm. 47), S. 5. Vgl. auch Schéller, Wolfgang, Die
rechtliche Organisation des Kirchenbaues im
Mittelalter, vornehmlich des Kathedralbaues, KoIn/
Wien 1989, S. 18f. Liermann nennt den Bischof
»Stiftungsvorstand«, insofern er autoritativ iiber die
Verwendung des kirchlichen Korporationsvermogens
und »der darin eingebetteten Zweckvermogen«
entschied; Liermann, Hans, Handbuch des
Stiftungsrechts, Bd. I: Geschichte des Stiftungs-
rechts, Tiibingen 1963, S. 27; vgl. auch S. 40f.
Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 20f. Deichmanns
Ausfiihrungen basieren auf den justinianischen
Gesetzesnovellen 5,1 (anno 535), 67,1 (anno 538) und
131,7 (anno 545); griech.-lat. Text in: Corpus luris
Civilis, ed. stereotypa secunda, Bd. 3: Novellae, rec.
Rudolfus Schoell, Berlin 1899, S. 28f., 344f. und 657.
Eine deutsche Ubersetzung findet sich in: Das Corpus
Juris Civilis, ins Deutsche tibersetzt von einem
Vereine Rechtsgelehrter und hrsg. von Carl Eduard
Otto, Bruno Schilling und Carl Friedrich Ferdinand
Sintenis, Bd. 7, Leipzig 1833, S. 33f., 338 und 650.

Vgl. Thomas 1987 (wie Anm. 48), S. 43: »In time, the
establishment of the cross came to symbolize the
bishop's spiritual jurisdiction over the building,
though it did not, of course, give him any property
right in it.«

Zum Amt des Oeconomus siehe auch Noethlichs,

Karl Leo, Materialien zum Bischofsbild aus den spat-
antiken Rechtsquellen, in: Jahrbuch fiir Antike und
Christentum 16, 1973, S. 38.

In diesem Sinne also zu vergleichen mit der oft am
Anfang von Bodenmosaik-Inschriften im Heiligen
Land zu lesenden Nennung des amtierenden Bischofs
(eingeleitet mit »e7L [tovl....)«; siehe Donceel-Voute
1988 (wie Anm. 19), S. 466; Jaggi/Meier 1997 (wie
Anm. 19), S. 189—-191; Baumann 1999 (wie Anm. 22),

S. 90f,, 101, 130f., 179—181, 274, 277-282.

Vgl. Jaggi/Meier 1995 (wie Anm. 4), S. 16. Zur
Auffithrung des Bischofsnamens »pour officialiser et
dater la fondation« siehe auch Pietri 1976 (wie

Anm. 30), S. 564. Vgl. auch Carile, Antonio, / ceti
dirigenti bizantini sui pavimenti delle chiese, in:
XLII Corso di Cultura sull'arte ravennate et bizantina,
Ravenna 1995, S. 162. Zur Parallele zu den
Miinzbildnissen der romischen Kaiser siehe
Bergmann, P, Bildnis, IV. Miinzen, in: Lexikon des
Mittelalters, Bd. 2, 1983, Sp. 169f.

43



57  Novellae (wie Anm. 52) 67. Vgl. Liermann 1963 (wie
Anm. 51), S. 35f.; Jdggi/Meier 1997 (wie Anm. 19),

S. 191-193; Beuckers 2001 (wie Anm. 7), S. 64—65. Zu
den Ehrentiteln »KTLOTNG«, »conditor« bzw.
»fundator« siehe Puza, Richard, Griinder einer
Gemeinde und Stifter einer Kirche oder eines
Klosters in der christlichen Antike. Kirchen- und
rechtsgeschichtliche Uberlegungen zu den Begriffen
ktistes und fundator, in: Archiv fiir katholisches
Kirchenrecht 151, 1981, S. 58—72; Ders., Stifter,
Patrone und Heilige in der christlichen Antike, in:
Lebendige Uberlieferung. Prozesse der Annaherung
und Auslegung, Festschrift Hermann-Josef Vogt zum
60. Geburtstag, Beirut/Opladen 1992, S. 244-259;
siehe auch Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 19f.;
Baumann 1999 (wie Anm. 22), S. 24 und 296—300.

58  Gelasius (492—496) ermahnte die Bischofe, keine
Kirche zu weihen, wenn sie nicht vorher abgeklart
hétten, ob diese auch mit geniigend Kapital
ausgestattet war; siehe Jones, A. H. M., Church
Finance in the Fifth and Sixth Centuries, in: Journal
of Theological Studies, n. s. 11, 1960, S. 87. Vgl. auch
die justinianischen Novellae (wie Anm. 52) 5,1, 67,1
und 131,7; Noethlichs 1973 (wie Anm. 54), S. 41; Thomas
1987 (wie Anm. 48), S. 37ff.; Scholler 1989 (wie
Anm. 51), S. 8f.

59  Cod. lust. 1, 3, 38 bzw. 39; griech.-lat. Text in: Corpus
luris Civilis, ed. stereotypa altera, Bd. 2: Codex
lustinianus, rec. Paulus Krueger, Berlin 1880, S. 24f.
(1,3,38 39)), dt. Ubersetzung in: Das Corpus Juris
Civilis, ins Deutsche iibersetzt von einem Vereine
Rechtsgelehrter und hrsg. von Carl Eduard Otto,
Bruno Schilling und Carl Friedrich Ferdinand
Sintenis, Bd. 5, Leipzig 1832, S. 80 (1,3,38). Vgl. auch
Jones 1960 (wie Anm. 58), S. 85; Baumann 1999 (wie
Anm. 22), S. 320. Dass solche Praktiken schon im
4. Jahrhundert géngig waren, zeigt der 370 von
Valentinian an Papst Damasus gerichtete Brief, in
dem der Kaiser den Klerus anklagte, sich die
Erbschaften von Witwen und Waisen zu erschlei-
chen; siehe Pietri 1976 (wie Anm. 30), S. 570.

60  Vgl. Pietri 1978 (wie Anm. 36), S. 331

61  LPRa (wie Anm. 31), cap. 60; Stutz 1895 (wie Anm. 47),
S.19-22 und 32.

62 LPRa (wie Anm. 31), cap. 71.

63  Brown etwa sieht die tibersteigerte Kirchenbau- und
Kirchenstiftungstatigkeit Maximians und seine Suche
nach kaiserlichen Begiinstigungen ganz dezidiert als
Kompensation fiir seinen ansonsten eher schweren
Stand in Ravenna; Brown 1983 (wie Anm. 36), S. 45.
Im Falle von Sant'Apollinare in Classe hat Deichmann
nachgewiesen, dass sich Maximian widerrechtlich
die Dedikation anmasste, die eigentlich Sache des
Stifters und damit auch hier Julianus’ Argentarius
war; Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 4 und 19. Zur
Dedicatio als Verzichtleistung siehe Reallexikon fiir
Antike und Christentum, Bd. 3, 1955, S. 643—649;
Voelkl 1964 (wie Anm. 9), S. 19 und 35f.

44

64

65

66

67

68

69

Zuletzt Manara, Elena, Di un'ipotesi per 70
l'individuazione dei personnaggi nei pannelli del

S. Vitale a Ravenna e per la loro interpretazione, in:

Felix Ravenna 125/126, 1983, S. 13—-37. Zur Wichtigkeit

der klaren Identifizierung von Stiftern durch
Namensbeischriften siehe Bergmann, Ulrike, PRIOR
OMNIBUS AUTOR — an héchster Stelle aber steht der

Stifter, in: Ornamenta Ecclesiae. Kunst und Kiinstler 71
der Romanik, Ausst.-Kat. K6In 1985, Bd. 1, S. 145.

Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 183f. Dazu auch

Engemann, Joseph, Christianization of Late Antique

Art, in: The 17th International Byzantine Congress,
Washington 1986, Major Papers, New York 1986,

S. 98-100; Ders., Herrscherbild, in: Reallexikon fiir

Antike und Christentum, Bd. 14, 1987, S. 1009—1011.

Generell zum »hohen Selbstverstandnis der

kirchlichen Amtsinhaber justinianischer Zeit« siehe 72
Warland 1994 (wie Anm. 45), S. 185. Dass ein solches
iibersteigertes »Selbstbewusstsein« kein Wesenszug
ausschliesslich der Bischofe des 6. Jahrhunderts war,

zeigt Lepelley, Claude, Le patronat épiscopal aux IV¢

et V¢ siécles: continuité et rupture avec le patronat
classique, in: L'évéque dans la cité du IV¢ au V¢

siecle. Image et autorité. Actes de la table ronde

organisée par I'Istituto patristico Augustinianum et

I'Ecole francaise de Rome 1993, (Collection de I'école
frangaise de Rome 248), Rom 1998, S. 17-33.

Unklar ist, ob sich die Ortsangabe im LPRa (wie

Anm. 31), cap. 72 (»in cameris tribune«) fiir das

Mosaikbildnis Maximians (~sua effigies tesselis variis

infixa est«) in der von ihm gestifteten Stephanskirche 3
auf die Apsiskalotte bezieht; siehe Deichmann 1976

(wie Anm. 16), S. 372f.; vgl. auch Anm. 3I.

Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 11-15. Die 74
entsprechende Inschrift ist im LPRa (wie Anm. 31),

cap. 77 iiberliefert. Siehe auch Brown 1983 (wie

Anm. 36), S. 43.

Deichmann 1976 (wie Anm. 16), S. 14; vgl. Brown 1983

(wie Anm. 36), S. 47.

Ein weiteres Argument fiir diese These ist die just fiir

das 6. Jahrhundert erstmals bezeugte Existenz

holzerner Bildtafeln mit Bischofsportréts, die —

dhnlich dem Kaiserbild — anlésslich der Ernennung

eines neuen Oberhirten in die verschiedenen 75
Kirchen der Diozese verschickt und bei seiner

Absetzung wieder entfernt und zerbrochen wurden;
lohannes Ephesini Historiae Ecclesiasticae pars

tertia, Lib. 1, Cap. XXXVI und Lib. 11, Cap. XXVII,

(Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium 106),

Louvain 1952, S. 32 und 66. Vgl. auch Kollwitz,

Johannes, Bild 11l (christlich), in: Reallexikon fiir

Antike und Christentum, Bd. 2, 1954, Sp. 330f.

76

Vgl. auch die Tatsache, dass seit Ende des 5.
Jahrhunderts die Dedikationsinschriften in der Regel
in der Apsis angebracht waren, wahrend sie vorher
iiblicherweise an der inneren Eingangswand sassen;
noch spater —im 7./8. Jahrhundert — folgen sie z. T.
auch dem Rand der Apsis; Krautheimer 1989 (wie
Anm. 10), S. 9-11.

Siehe Thm 1992 (wie Anm. 11), S. 40 und 113. Einziges
Beispiel, bei dem schon im 5. Jahrhundert Martyrer
in der Apsis abgebildet gewesen sein konnten, ist
Santa Maria Maggiore in Rom, doch ist dies nur aus
der ehemals an der inneren Westwand angebrachten
Dedikationsinschrift zu erschliessen; ebd., S. 113 und
133. Zur generellen Entwicklung des Patronatswech-
sels von Christus-Salvator auf (Titel-)Heilige im 6./7.
Jahrhundert siehe Voelkl 1964 (wie Anm. 9), S. 33.
Siehe Lipsmeyer 1981 (wie Anm. 8), S. 38; Ihm 1992
(wie Anm. 11), S. 168. Zu Vitalis siehe auch Brenk,
Beat, Mit was fiir Mitteln kann einem physisch
Anonymen Auctoritas verliehen werden?, in: East
and West. Modes of Communication. Proceedings

of the First Plenary Conference at Merida, hrsg. von
E. Chrysos und I. Wood, Leiden/Boston/Kéln 1999,

S. 162—164. Brown zieht in Erwagung, dass der von
Venantius Fortunatus iiberlieferte ravennatische
Bischof Vitalis, der in keiner anderen Quelle erwahnt
wird, Maximian meint, der diesen Namen adoptiert
hatte; Brown 1983 (wie Anm. 36), S. 45. Zur Situation
in Porec siehe Molajoli 1943 (wie Anm. 41), S. 41, und
Tavano 1975 (wie Anm. 41), S. 260, Anm. 45.

1hm 1992 (wie Anm. 11), S. 113 und 117 (-[...] im Hinblick
auf die Rekondierung von Reliquien in Gemeindekir-
chen [...]9).

Zu San Marco siehe Krautheimer, Richard/Frankl,
Wolfgang/Corbett, Spencer, Corpus Basilicarum
Urbis Romae, Bd. 2, Citta del Vaticano 1967, S. 219;
siehe auch Pietri 1978 (wie Anm. 36), S. 327f. Zu Santa
Pudenziana siehe Krautheimer, Richard/Frankl,
Wolfgang/Corbett, Spencer, Corpus Basilicarum
Urbis Romae, Bd. 3, Citta del Vaticano 1971, S. 282f ;
1hm 1992 (wie Anm. 11), S. I51. Zum »Typenwechsel« in
der Heiligenverehrung siehe auch Puza 1981 (wie
Anm. 57), S. 70f.

Die Heiligen werden erstmals bei Ambrosius (ep. 22,
10f.) »patroni« genannt, ein Begriff, der sich aus dem
spétantiken Klientelsystem ableitet; PL 16, 1880 (wie
Anm. 42), Sp. 1065f. Vgl. dazu Wisskirchen 1998 (wie
Anm. 27), S. 304-310, sowie Rebenich, Stefan,
Wohltéter und Heilige. Von der heidnischen zur
christlichen Patronage, in: Epochenwandel? Kunst
und Kultur zwischen Antike und Mittelalter, hrsg.
von Franz Alto Bauer und Norbert Zimmermann,
Mainz 2001, S. 27-35, bes. S. 33.

Zum Patronat allgemein siehe Voelkl 1964 (wie

Anm. 9), S. 46. Zum Bischof als Schutzherr und als
Vater seiner Stadt: Hohlweg, Armin, Bischof und
Stadtherr im frithen Byzanz, in: Jahrbuch der
osterreichischen byzantinischen Gesellschaft 20,
1971, S. 59.

Carola Jiggi



77

78

79

80

8l

Zu Sant'Agnese siehe Krautheimer 1937 (wie Anm. 24),
S.17; Thm 1992 (wie Anm.11), S. 140—142; zu San
Venanzio: ebd., S. 144f. Eine dhnlich statische
Darstellung der »Stifter« konstatiert Beuckers auch
fur die Mosaiken Paschalis’ I.; Beuckers 2001 (wie
Anm. 7), S. 56-58.

Siehe Davis-Weyer, Cacilia, Das Apsismosaik Leos II1.
in S. Susanna. Rekonstruktion und Datierung, in:
Zeitschrift fur Kunstgeschichte 28, 1965, S. 177-194;
dies., Die Mosaiken Leos IlI. und die Anfinge der
karolingischen Renaissance in Rom, in: Zeitschrift
fiir Kunstgeschichte 29, 1966, S. 111-132. Zuletzt
Luchterhandt, Manfred, Famulus Petri. Karl der
Grosse in den rémischen Mosaikbildern Leos III., in:
799. Kunst und Kultur der Karolingerzeit, hrsg. von
C. Stiegemann und M. Wemhoff, Beitrdge zum Ausst.-
Kat. Paderborn 1999, Mainz 1999, Bd. 3, S. 56—70;
Nilgen, Ursula, Kat.-Nr. IX. 23, in: ebd., Bd. I, S. 637f.;
Gandolfo 2002 (wie Anm. 7), S. I54f.

Siehe Lipsmeyer 1981 (wie Anm. 8), S. 44; Gandolfo
2002 (wie Anm. 7), S. 145.

Vgl. die gemalte »Portrétbiiste« in der so genannten
Oceanus-Gruft der Calixtus-Katakombe; Wilpert,
Joseph, Beitrége zur christlichen Archéologie VI:
Zum quadratischen Nimbus, in: Romische
Quartalschrift 21, Heft 1, 1907, S. 102f.; Warland,
Rainer, Das Brustbild Christi. Studien zur spatanti-
ken und friihbyzantinischen Bildgeschichte,
(Romische Quartalschrift 41, Suppl.heft), Rom/
Freiburg/Wien 1986, S. 35f.; Kessler, Herbert L., Real
Absence. Early Medieval Art and the Metamorphosis
of Vision, in: ders., Spiritual Seeing. Picturing God's
Invisibility in Medieval Art, Philadelphia 2000,
S.104-148, bes. S. 33f. Dass die frithen Bildnistafeln
nach dem Leben gemalt waren, iiberliefert etwa
Johannes Diaconus in seiner Vita Gregors des
Grossen, in der jene von Sant'Andrea folgender-
massen beschrieben wird: »[...] circa verticem vero
tabulae similitudinem, quod viventis insigne est [...}¢
vgl. Osborne, John, The Portrait for Pope Leo IV in
San Clemente, Rome: A Re-Examination of the so
called 'Square’ Nimbus in Medieval Art, in: Papers of
the British School at Rome 47, 1979, S. 58—65, bes.

S. 63f.

Als altestes Beispiel gilt das Portrét von Johan-

nes VII. (705-707) aus seiner Grabkapelle bei Alt-St.
Peter, wo der erwahnte Bruch zwischen Schrégstel-
lung des Korpers und absoluter Frontalansichtigkeit
des Kopfes gut zum Ausdruck kommt. Ca. 50 Jahre
junger ist die Ausmalung der Theodotus-Kapelle in
Santa Maria Antiqua, wo der quadratische Nimbus
mehrfach vorkommt; siehe Wilpert 1907 (wie

Anm. 80), S. 93—102; Ladner, Gerhard, The so-called
Square Nimbus, in: Mediaeval Studies 3, 1941, 15-45;
Osborne 1979 (wie Anm. 80), S. 58—61. Zu den
Stifterbildern in der Theodotus-Kapelle siehe jiingst
Rettner, Arno, Dreimal Theodotus? Stifterbild und
Grabstiftung in der Theodotus-Kapelle von Santa
Maria Antiqua in Rom, in: Fiir irdischen Ruhm und
himmlischen Lohn. Stifter und Auftraggeber in der
mittelalterlichen Kunst, hrsg. von Hans-Rudolf
Meier, Carola Jaggi und Philippe Biittner, Berlin 1995,
S. 31-46.

tor oder Fund. ? Zur e des I

Siehe Wisskirchen, Rotraut, S. Maria in Domnica:
Uberlegungen zur friihesten apsidialen Darstellung
der thronenden Maria in Rom, in: Aachener
Kunstblatter 61, 1995-97, S. 381-392; Nilgen, Ursula,
Die rémischen Apsisprogramme der karolingischen
Epoche, in: Ausst.-Kat. Paderborn 1999, (wie Anm.
78), Bd. 3, S. 542-549. Zum rechteckigen Nimbus bei
Stiftern des I1. und 12. Jahrhunderts (z. B. in
Sant'Angelo in Formis) siehe Lipsmeyer 1981 (wie
Anm. 8) S. 153—187; Jastrzebowska, Elisabeth, Encore
sur la quadrature du nimbe, in: Historiam pictura
refert. Miscellanea in onore di Padre Alejandro Recio
Verganzones O. F. M., Citta del Vaticano 1994, S. 347—
359, bes. S. 350.

So etwa im Apsismosaik von San Paolo fuori le mura,
das zwischen 1216 und 1218 von Papst Honorius I11. in
Auftrag gegeben wurde; vgl. Matthiae, Guglielmo,
Pittura Romana del Medioevo, Bd. 2: Secoli XI-X1V,
Aggiornamento scientifico de Francesco Gandolfo,
Rom 1988, S. 286—290. Vgl. auch Gandolfo 2002 (wie
Anm. 7), S. 146—148.

Das élteste Beispiel, wo in einem Kirchenraum Laien
mit dem Architekturmodell des von ihnen gestifteten
Baus abgebildet sind, ist Goldbach am Bodensee;
siehe Jaggi 2002 (wie Anm. 3), S. 109.

Stifterbildes

Fotonachweis
Kantonales Hochbauamt Ziirich: 1-3; Museum zu
Allerheiligen, Schaffhausen: 4; Autorin: 5-19.

45



	Donator oder Fundator? : Zur Genese des monumentalen Stifterbildes

