
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 8 (2001)

Artikel: Böcklin im Olymp : das Ähnliche und der Augenblick : die Münchner
Totenfeier für Arnold Böcklin von 1901

Autor: Starz, Ingo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abb. 1: Max Klinger, Widmung, Blatt 1 aus »Eine Liebe«, Opus X, 1887, Radierung, 45,6 x 35,7 cm, Leipzig, Museum der bildenden Künste, Graphische Sammlung

186



Ingo Starz

Böcklin im Olymp

Das Ähnliche und der Augenblick: die Münchner Totenfeier für Arnold Böcklin von 1901

Bernhard Böschenstein zum 70. Geburtstag

I. Böcklins Pfeile

Die Leser der Zeitschrift »Jugend«, die am 16. Oktober 1897 das

neueste Heft in Händen hielten, fanden darin in Wort und Bild

eine Huldigung an Arnold Böcklin, der genau an diesem Tag

seinen 70. Geburtstag beging.' Über die Würdigung des künstlerischen

Schaffens hinaus war in den Texten von der Persönlichkeit

des Malers und seiner Wirkung auf das Publikum die Rede -
eine Wirkung, die zu jener Zeit grosse Intensität erreicht hatte

und auf die Max Klingers Grafik auf der Titelseite der Böcklin-

Ausgabe gleichsam anzuspielen scheint. Die Radierung (Abb. 1),

die den Auftakt des 1887 veröffentlichten Grafikzyklus »Eine

Liebe« bildet und die Widmung »An Arnold Böcklin« trägt,2 zeigt

eine in zwei Ebenen gegliederte Komposition: Aus Meeresfluten

steigt eine Wassersäule empor. Auf dem darauf ruhenden Plateau

breitet sich das in mythischer Zeit angesiedelte, mit Moiren und

weiblichem Kentaur ausstaffierte Geschehen aus. Zwei Personen

sind in dessen Zentrum gerückt, Aphrodite und ihr Sohn Eros. Der

Bogen des Jungen, den seine Mutter ihm führt, ist gespannt und

nimmt den Bildbetrachter gewissermassen ins Visier. Der Pfeil

liegt zum Abschuss bereit, fähig, binnen Kürze ein schicksalhaftes

Band zu knüpfen. Die in ihm ruhende Kraft, ein sehnendes

Verlangen im Getroffenen auszulösen, bezeichnet in der Komposition
des Blattes nicht nur den Bereich zwischenmenschlicher Liebe,

sondern verweist auch auf das Verhältnis des Betrachters zum

Bild. Klingers Blatt entpuppt sich somit - zumal auf der Titelseite

der »Jugend« - als Allegorie auf die Wirkungsmacht des Schweizer

Malers.

Und Böcklins Pfeile trafen. Vertreter des Kunstbetriebs und

Publikum in Deutschland scharten sich seit Ausgang der 1880er

Jahre in emphatischer Begierde um einen Künstler, dessen häufig

reproduzierte, mythische Bildfindungen als mannigfache
Projektionsflächen des modernen Seelenlebens dienen konnten. Böcklins

weitgehende Absenz im gesellschaftlichen Leben mag dabei

seine Stilisierung zum Künstlerheros, als den ihn anlässlich seines

siebzigsten Geburtstages zahlreiche Huldigungsgedichte, Ehrungen

und Kommentare priesen, noch begünstigt haben.2 Die in

seiner Malerei entdeckten Natürlichkeitsmuster verhiessen den

Zeitgenossen die Allgewalt eines Genies, das für sie Bezüge zu

Vergangenheit und Zukunft herstellte, vor allem aber als prophetische

Stimme eines neuen Lebensgefühls galt.
»Böcklin ist der dichter des meeres, eines Mittelmeeres von

leuchtender und heiterer Schönheit wie geschaffen für Aphroditens

freude.«* Paul Gerardy weist den Maler in seinem Essay »Zum

Ruhme Böcklins«, der 1896 in Stefan Georges Zeitschrift »Blätter

für die Kunst« erschien, als eine Leitfigur des Ästhetizismus aus.

Dem George-Kreis wie anderen geistigen Eliten galt der Schweizer

als wichtiger Mittler der geschätzten Kultur des Südens - sie

betrachteten ihn, wie es George in seinem Böcklin-Gedicht

formulierte, als Wächter des »heiligen Feuers«.5 Der von Gerardy

vorgetragene Bildgedanke, dessen Nähe zum Widmungsblatt Max

Klingers so zu- wie sinnfällig ist, lässt zentrale Aspekte des Böck-

lin'schen Schaffens aufscheinen: Südliche Landschaft, Eros und

Antikennähe. Mit dieser sinnlichen Antikenschau verbindet sich

der Aspekt des nackten Körpers, der eine wesentliche Richtung

der zeitgenössischen Rezeption formte, die in Böcklins Bildern die

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2001 187



Ansprüche lebensreformerischer Bestrebungen präfiguriert sah.

Der Künstler galt jenen als Anreger wie als legitimierende Instanz

ihrer das bürgerliche Ordnungsgefüge zu überwinden suchenden

Ideen. Ein vermutlich als Nachruf auf Böcklin verfasstes Gedicht

Emil Schoenaich-Carolaths gibt anschaulich das zwischen Tradi-

tionsvergewisserung und Aufbruchswillen schwankende künstlerische

Klima dieser Jahre wieder:6

»Aus Myrthenhainen, wildverschlungnen, heißen,

Bricht Flötenschall, rauscht auf ein Taubenflug,
Und hell ins Land mit Hufgeblitz und Gleißen

Wälzt sich, frohlockend, ein Erobrerzug.

Centaurenvolk, rauh lachend, raubbeladen,

Auf breitem Bug luftjauchzende Najaden,

Rasch hinterdrein, im Pantherfell, Bachanten,

Der Weinschlauch quillt von purpurfarbnem Seim,

Von tausend Lippen, jungen, lenzentbrannten,

Steigt Jubelruf: Die Götter kehren heim.

Beladen schwankt der Dionysoskarren,
Im Wespenschwarm, schweifpeitschend, stürmen Farren,

Ins Muschelhorn stößt laut der große Pan.

Heimkehr, gewaltge, ward der Welt beschieden,

Taucht aus den Syrthen, blonde Nereiden,

Für Hellas brach ein Siegesmorgen an.

Ein Schönheitssturm in leuchtendem Gefieder

Braust durch die Welt, die Götter kehren wieder.

Dies, Meister, war das Werk, das du gethan,
Du trügest heim in eine Welt voll Trauer

Der Griechenschönheit Offenbarungsschauer,
Du gabst der Kunst, im Zeichen jungen Ruhms,

Zurück den Lichtbrand des Hellenenthums,
Du riefest Lenze, die voll Glanz und Dauer.

Ein Grabmal — Dir? Du schuffst es selber weiland,

Wer sah es nicht im Wachen und im Traum,

Dem Meer entsteigt ein dunkles heiiges Eiland

Vom Sturm umraunt, umkost von Wellenschaum.

Dort flüstert ihr, schwarzschattende Cypressen

Dem Schläfer zu: Gestorben — nicht vergessen.
Dort wird die Welt, wo Sehnsuchtsländer blaun,

Von lo's Meer in ewgem Lenz Umtrieben,

Die Tempel weihen, die nur jungem Lieben

Und großen Toten wir erbaun.«

In Schoenaich-Carolaths Versen sind auf Gemälde Böcklins
rekurrierende Bildsequenzen gleich Momentaufnahmen zu einem »Grie-

chenphantasma«7verdichtet. Dieser Optik sind die Leitthemen der

Jahrhundertwende eingeschrieben: Der Schönheitskult, die Rede

von der Jugend, vom Frühling und vom Dionysischen. In diesen

Zeilen wird all jenes, was die von den Stilkünstlern jener Zeit

propagierte »Ästhetik des Lebens«8 ausmacht, angesprochen und zu

einem Kulturbild synthetisiert. Der durch Traditionsverlust, Plu-

ralisierung und Rationalisierung aufgeschreckten Gesellschaft

des ausgehenden 19. Jahrhunderts wird Arnold Böcklin zur auratischen

Künstlerpersönlichkeit, zu einem massstäblichen Fluchtpunkt

- Spiegel bildungsbürgerlicher Sehnsüchte wie versöhnendes

Gegenbild zur modernen Alltagswelt. Seine mythischen

Landschaftsdarstellungen wurden als Beleg dafür gesehen, dass

»die moderne Landschaft [...] den antiken Menschen in sich

aufgenommen«9 habe. Karl Scheffler bezeichnete ihn - und das

entspricht der von Schoenaich-Carolath poetisch postulierten
»Rückkehr der Götter« - gar als »Dichter eines modernen Lebensmythos,

[...] der Ersatz darbieten möchte für die naturwissenschaftliche

Entgötterung der Welt«.'0

In der letzten Strophe des Gedichtes tritt neben die Lebens-

die Todessymbolik, gleichzeitig geht der Blick des Dichters vom

Werk des Malers zu dessen Person über. In beschwörenden Worten

ruft jener Böcklins Gemälde »Die Toteninsel« (Abb. 2) in Erinnerung,

das wie kaum ein anderes Bild die Phantasie der Betrachter

beflügelte." Schoenaich-Carolath und andere Zeitgenossen meinten

darin Böcklins Wunsch zu erkennen, sich selbst ein heroisches

Grabmal zu setzen. Künstler und Werk rücken in dieser

Betrachterperspektive als Ähnliche einander nahe, verbunden im Pathos

der Distanz - Josef Strzygowskis Bemerkung, dass es sich bei der

»Toteninsel« um »das Hauptwerk deutscher Monumentalmalerei«'7

handle, nimmt zweifellos auf eine solche Wahrnehmungsweise

Bezug. Das in jener Epoche auftretende Verlangen nach grossen

Einzelfiguren, das sich in der Bewunderung der »Toteninsel« wie

seines Schöpfers niederschlug, fand so seine Befriedigung - der

ehrfurchtsvolle Blick des Betrachters formte sich sein Gegenüber.

Angesichts eines solchen Hanges zu Denkmälern und Kulthandlungen

überrascht es nicht, dass Böcklins Tod überschwängliche
Trauerbekundungen hervorrief.'8 Besonderes Interesse verdient dabei

die Münchner Totenfeier, die mit theatralischer Gebärde eine

Allegorie auf Sterben und Tod des grossen Künstlers inszenierte.

II. Künstlerversammlung

Am 14. Februar 1901 fanden sich namhafte Vertreter der Münchner

Künstlerschaft und zahlreiche Gäste, darunter Hugo von
Hofmannsthal, Stefan George, Karl Wolfskehl, Ricarda Huch, Alfred

Walter Heymel und Rudolf Alexander Schröder, im Künstlerhaus

der bayerischen Hauptstadt ein, um mit einer Totenfeier des am

16. Januar verstorbenen Arnold Böcklin zu gedenken.14 Im knapp

ein Jahr zuvor eingeweihten Künstlerhaus arrangierte der Maler

Benno Becker den Anlass, als Regisseur des szenischen Spiels

fungierte Paul Brann." Die Dekoration schuf der Architekt Emanuel

von Seidl, den Quellen zufolge betätigte sich Franz von Lenbach,

der in jenen Jahren die örtliche Künstlergenossenschaft
präsidierte, als Kostümbildner.'6 Kurz: Das geistige München erwies

dem Verstorbenen die Ehre.

188 Ingo Starz



Abb. 2: Arnold Böcklin, »Die Toteninsel«, 1880, gefirnisste Tempera auf Leinwand, 111 x 155 cm, Öffentliche Kunstsammlung Basel, Kunstmuseum

(Depositum der Eidgenössischen Gottfried Keller-Stiftung).

Böcklin im Olymp 189



JLtautt^eiev
für

Hmold BöckUn
im

BûnfHertxmfe

î>onnerflag, ben J*. Februar 1901

<^vmnc von

Prolog von

fladjcgefang vois

2ln<îfréons (Hrab von

Äictntrb Strauß

'onçio v. ^ofmannstbal

•öeerboven

•Sugo Wolff

ÎDer Cob bee ïijian (3}rticbfWi<f) -Sugo v. «îofmannstbal

.filippo pomponio Pecellie, genannt TCffantIlo
Pes meißers Sohn

»efiperio
(Biajmo
»atifla
Antonio

Pari«
Ä-aptnia, eint Totfttet' Pe« mtiflcrs
tifa

ïlies fpiclt im 3al)re 1578, Pa Cijian
nciinunPncuniigiäbvitt ffarb.

ÄinÖerd>or von 33eetl>ot>e»t.

Dr c. Wolf Sc *ot>n. mftiKhm.

Abb. 3: Programmzettel zur Totenfeier vom 14. Februar 1901, Aussen- und Innenansicht, Marbach a. N., Deutsches Literaturarchiv.

190 Ingo Starz



Im Zentrum des Programms stand die Erstaufführung des

dramatischen Fragments »Der Tod des Tizian« von Hugo von
Hofmannsthal. Der Einakter war, wie ein Blick auf den Programmzettel

(Abb. 3) zeigt, in eine Folge von Musikstücken integriert, die

im Detail wie aufs Ganze gesehen aufschlussreiche Darbietungsmuster

aufwiesen. Die Feier begann mit zwei eigens für diesen

Anlass geschaffenen Werken - einer von Richard Strauss komponierten

»Hymne« und Hofmannsthals »Prolog« zu seinem nachfolgenden

Dramenfragment. Zwischen Vorrede und Handlung waren

zwei Musiknummern eingeschoben - das für Blasinstrumente

gesetzte Adagio der »Appassionata« Ludwig van Beethovens und das

von Hugo Wolff vertonte Goethe-Gedicht »Anakreons Grab«. Darauf

folgte der »Tod des Tizian« und zum Abschluss, von einem

Kinderchor vorgetragen, Beethovens Chorlied »Bitten«.

Das unter Lenbachs Mitwirkung im Stil der deutschen

Renaissance errichtete Künstlerhaus symbolisierte nicht nur die

vermeintlich wiedergefundene Einheit der Münchner Künstler,

sondern wies gleichsam auch der Kunst den Weg - und der führte

geradewegs zurück in eine Formenwelt, die als Widerspiegelung
des bewunderten Tatmenschentums der Renaissance dem

Eintretenden die ihm zugedachte Rolle vor Augen führen sollte.'7 Das

Künstlerhaus war darum eine Art Bühne des Lebens und der Kunst,

wo Realität und Illusion verschwammen. Für die Totenfeier, die

den Festsaal des Hauses mit einem nicht minder bühnenreifen

Huldigungszeremoniell füllen sollte, konnte es dementsprechend

keinen passenderen Ort geben. Das Ritual des Totengedenkens

war, so der den nachfolgenden Betrachtungen zugrunde liegende

Gedanke, auch ein in seiner Signifikanz kaum zu überschätzendes

Ritual der Kunst, welches der wissenschaftlichen Ratio ein als

offenes System formuliertes Ähnlichkeitsdenken entgegenstellte.'8

Der Blick richtet sich zunächst auf einen zeitgenössischen

Kommentar, der neben der Auswahl der Programmpunkte deren Me-

dialisierungsformen beschreibt. Über die Frage der Realisierung
lassen sich daraufhin Aufschlüsse über Konzept und Wirkungsabsicht

des Anlasses gewinnen.
In den Münchner Neuesten Nachrichten vom 15. Februar 1901

war unter der Überschrift »Die Böcklin-Feier der Münchner
Künstlerschaft« Folgendes zu lesen:

»Die festlich ernsten Klänge der Strauß'schen >Hymne<, von

einem unsichtbar aufgestellten Orchester wirkungsvoll vorgetragen,

eröffneten die Feier. Bei den letzten Takten des Musikstückes

öffnete sich der dunkelblaue Sammetvorhang vor der Bühne; von

Lorbeer und Blumen umgeben ragte die Büste Arnold Böcklins,

ihr nahte, von weißumschleierten Fackelträgerinnen geleitet, in

schwarzem venetianischem Kostüm ein Page, der ein Bekenntniß

ablegt von der Ehrfurcht und dankbaren Liebe der Jugend für den

großen Todten. [...] In prachtvollen Versen kündet der Prolog, wie

Böcklin fortleben wird in unseren Herzen und in unserem Ver-

hältniß zur Natur, der er einen neuen Sinn und tiefere Beseelung

verliehen. Nicht klagen können wir bei dem Ende dieses Mannes,

der so in seinem Wesen und Wirken unsterblich unter uns bleibt;

aber wie bedrückend und erschütternd doch die Scheidestunde

eines solchen Menschen auf die Seinen eindrängt, daran möge

ein Schattenspiel gemahnen, das von dem Tode eines anderen

gewaltigen Meisters Kunde bringt.
So war ein schöner und sinnvoller Uebergang gegeben zu

der Aufführung der Szene »Der Tod des Tizian«. Bei geschlossenem

Vorhang erscholl, für Blasinstrumente gesetzt, das herrliche
Thema aus dem Adagio der Beethoven'schen Appassionata. Dann

öffnete sich die Bühne wieder; wir sahen die hermengeschmückte,

von Lorbeer und Cypressen umgrünte Gartenterrasse vor der

Villa Tizians. Von einer unsichtbaren Sängerin [...) vorgetragen,
erklang eine Weise voll süßer, in sich getrösteter Wehmuth, Hugo

Wolffs Komposition der Goethe'schen Distichen »Anakreons

Grab«. Dem Sange lauschen, auf den Bänken und Stufen der

Terrasse in stummem Schmerz gelagert, die Schüler - unter ihnen

auch der Sohn - des Meisters, der drinnen im Hause mit dem Tode

ringt. Ringt nicht in qualvoller Agonie, sondern mit dem

Feuerdrange des schaffenden Genius, dem noch in der letzten Stunde

neue Visionen und neue Wege des Gestaltens sich aufthun. Und

wie ein vielstimmiger Chor begleiten dieses »Sterben in Schönheit«

die Wechselreden seiner Schüler. Sie alle sind von seinem

Geiste, dem schönheitseligen Geiste der Renaissance, durchdrungen;

in wundervollen Worten preisen sie die Natur, wie sie der

Meister sie sehen gelehrt, die jetzt das Scheiden ihres innigsten
Vertrauten zu ahnen scheint, und das überreiche Leben des Greises,

das sich in einem letzten Aufflammen verzehrt. - Endlich

erscheint noch Lavinia, Tizians Tochter [...], selbst wie ein lebendig

gewordenes Bild ihres Vaters anzuschauen, und während sie den

jungen, am tiefsten von der schmerzlichen Größe der Stunde

ergriffenen Gianino [...] tröstet und in's Leben weist, ist drinnen im

Haus das Letzte eingetreten; mit einem aufschluchzenden »Vorbei!«

schließt die Dichtung.
[...) Mit einem der »Geistlichen Gesänge« von Beethoven [...)

schloß das Programm. Die Worte des Gellert'schen Chorals, der

den Text bildet, fügten sich wohl nicht ganz harmonisch an die

Renaissance-Stimmung des Festspiels, aber die einfache, edle

Melodie, der reine, rührende Klang der Kinderstimmen gaben doch

einen schönen versöhnenden Abschluß der ernsten Feier, mit der

die Künstlerschaft Münchens Abschied nahm von dem Meister der

Todteninsel und der Gefilde der Seligen.«'9

III. In der Maske Tizians

»Man denkt an Tizian, solch unverwüstliche Energie liegt in

diesem Kopf mit dem feurig blitzenden Auge und der hohen, mächtig

gebauten Stirn.«70

Die Äusserung Richard Muthers scheint wie auf den Anblick

gemünzt, der sich dem Publikum der Münchner Totenfeier nach

dem Öffnen des Vorhangs bot. Der Blick fiel nämlich sogleich auf

die Porträtbüste Böcklins, die Adolf von Hildebrandt geschaffen

Böcklin im Olymp 191



Abb. 4: Adolf von Hildebrand, »Der Maler Arnold Böcklin«, 1898, Bronze, Staatliche

Museen zu Beerlin, Preußischer Kulturbesitz, Nationalgalerie.

hatte (Abb. 4). Dann setzte die Handlung ein: Hinzutretende »weiß-

umschleierte Fackelträgerinnen« Hessen die Szene gleichsam zum

lebenden Bild werden, das vor dem geistigen Auge des Betrachters

eines der bekanntesten Werke des Malers, den »Heiligen Hain«

(Abb. 5), erstehen Hess.2' Die Büste Böcklins wurde auf diese Weise

einem Kultbild gleich in das Geschehen eingeführt und die

Vergöttlichung des Verstorbenen geradewegs mitvollzogen. Die

Szene, die Hofmannsthal im Kern so konzipiert hatte, setzte mittels

Porträt und evoziertem Bildwerk den Künstler als Genie

programmatisch an den Anfang. In dieser Sphäre des herausragenden
Künstlertums verharrend, variierte man nur deren Vertreter und

wählte für die zentrale Szene der Feier, dem genius loci verpflichtet,

Tizian - d. h. Hofmannsthals Stück wurde wohl gerade wegen
der Figur Tizians ausgesucht. Die Bewunderung Lenbachs für den

Italiener dürfte nicht unwesentlichen Einfluss auf diese Entscheidung

ausgeübt haben.22 In jedem Fall hatte man Böcklin einen

Ahnen zur Seite gestellt, der jener Epoche entstammte, der man

sich in Münchner Künstlerkreisen tief verbunden fühlte.

Hugo von Hofmannsthals dramatisches Fragment »Der Tod

des Tizian« erschien 1892 unter dem Pseudonym Loris in der ersten

Folge der »Blätter für die Kunst«. Für die Erstaufführung im Rahmen

der Totenfeier für Arnold Böcklin erstellte der Dichter eine

modifizierte Fassung, die insbesondere Aspekten der Bildlichkeit

grösseren Raum gab.22 Die Szene spielt auf der Terrasse von Tizians

venezianischer Villa, wo sich dessen Schüler in gemeinsamer
Trauer um den sterbenden Meister scharen, der noch auf dem

Totenbett an einem letzten Gemälde arbeitet. In den Gesprächen der

jungen Künstler wird das Künstlertum Tizians reflektiert, in

welchem sich Leben und Kunst als Einheit formulieren. Ihre Reden

evozieren die Bildwelt Tizians, die jedoch mehr derjenigen Böcklins

gleicht.2"' Der schaffende Künstler bleibt abwesend, er ist nur
momenthaft repräsentiert in zwei seiner Bilder - »die Venus mit
den Blumen und das grosse Bacchanal«25 darstellend -, die über

die Bühne getragen werden. Den Schülern wird angesichts der sich

im Sterben noch steigernden Tatkraft des Meisters die Beschränktheit

ihres epigonalen Wirkens bewusst, das sich in der Nachahmung

von Tizians Stil äussert — allein der halbwüchsige Gianino

vermag der realen Natur Eindrücke abzugewinnen. Der hermetisch

abgeschlossene Raum der Villa und ihres Gartens steht, wie es

Desiderios Worte zum Ausdruck bringen, der von den jungen
Künstlern als hässlich und gemein erachteten Stadt Venedig
antithetisch gegenüber. Da die Schüler das Leben nur als Sublimat der

Kunst ihres Meisters wahrnehmen, bleibt ihnen die originäre
künstlerische Kraft fremd, als »Dinge Bändger« das Leben in

Kunstformen zu wandeln - die dionysische Seite Venedigs haben

sie im Gegensatz zu Tizian nie erlebt. Die Natur berührt ihr Sehen

kaum, weshalb sie fasziniert vom »Auge« des Meisters sprechen.

»Ein Auge, ein harmonisch Element,

In dem die Schönheit erst sich selbst erkennt -
Das fand Natur in seines Wesens Strahl.

>Erweck uns, mach aus uns ein Bacchanal!«

192 Ingo Starz



Abb. 5: Arnold Böcklin, »Der Heilige Hain«, 1882, gefirnisste Tempera auf Leinwand, 105 x 150 cm, Öffentliche Kunstsammlung Basel, Kunstmuseum (Birmann Fonds).

Böcklin im Olymp 193



Abb. 6: Hugo von Hofmannsthal: »Tod des Tizian«, Szenenfoto von Wilhelm Hümmer, 15,1 x 22,5 cm, Aufführung anlässlich der Böcklin-Totenfeier am 14. Februar 1901 im Münchner

Künstlerhaus, Marbach a. N., Deutsches Literaturarchiv.

194 Ingo Starz



Rief alles Lebende, das ihn ersehnte

Und seinem Blick sich stumm entgegendehnte.«26

Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« zeichnet nicht allein das Sterben

eines grossen Künstlers nach, sondern verweist mit seinen

Gegenbildern von Stadt und Villa, Daseinsfülle und elitärem Kreis,

von naturempfindendem Jüngling (Gianino) und Ästheten (Deside-

rio) auf das brüchig gewordene Seibstverständnis der Künstler und

deren Formdebatten um 1900. Die im Stück formulierte Konstellation

- eine herausragende Persönlichkeit, die Kunst als

Lebenskonzentrat begreift, gegenüber einer dem Leben abgewandten

Gruppe von epigonalen Ästheten — lässt sich als Historismuskritik

verstehen, zumindest ist diese Problematik der Handlung unterlegt.

Die Zeitgenossen haben in Hofmannsthals Fragment
vornehmlich ein positives Bild des Ästhetentums gelesen, womit der

Aufführung jede kritische oder gar selbstbefragende Haltung fehlt.

Der künstlerischen Krisenstimmung in Hofmannsthals »Tizian«

begegnete aber in München eine selbstbewusste Künstlerschaft in

Feststimmung, die mit der von ihr veranlassten Ausstattung der

Szene in historistischer Manier den schönen Schein pflegte (Abb. 6).

Im Theaterspiel wie in der Realität des Anlasses ermassen die

Anwesenden die eigene Grösse im Gegenüber des Künstlergenies.

Hofmannsthals Tizian, der weniger die historische Figur als den

Typus des grossen Künstlers meint, verkörperte in den Augen des

damaligen Publikums den Ausgang, den letzten Höhepunkt der

Renaissance, so wie Böcklins Werk gleichsam als Summe der Kunst

des 19. Jahrhunderts galt. Jacob Burckhardts 1855 in seinem

»Cicerone« formulierte Einschätzung Tizians behielt auch knapp fünf

Jahrzehnte später ihre Gültigkeit: »Der göttliche Zug in Tizian

besteht darin, daß er den Dingen und Menschen diejenige Harmonie

des Daseins anfühlt, welche in ihnen nach Anlage ihres Wesens

sein sollte oder noch getrübt und unkenntlich in ihnen lebt; was in

der Wirklichkeit zerfallen, zerstreut, bedingt ist, das stellt er als

ganz, glückselig und frei dar.«27Als Varianten eines Künstlertypus
verbindet Tizian und Böcklin in der Wahrnehmung der Zeitgenossen

eine innere Verwandtschaft: die Aura des schöpferischen
Tatmenschen. Der die künstlerischen Impulse bündelnde und seine

Zeit überragende, einsame Einzelne wird in den Jahren um 1900

zur viel beschworenen, der wissenschaftlichen Zergliederung

entgegengesetzten Kultfigur.2® Die zuvor beschriebene Einsetzung

des Böcklin-Porträts in die Szene und die an religiöse Praktiken

erinnernde Vorführung der Gemälde Tizians machen diesen Aspekt

deutlich. In der Figur des Künstlergenies und der ihn einschlies-

senden »Gemeinschaft aller grossen Geister«29 wird Vergangenheit

und Zukunftsverheissung verschmolzen, wird der Zeitfaktor

zugunsten eines Ähnlichkeitsmusters ausser Kraft gesetzt, so dass

Rainer Maria Rilke sagen konnte: »Da war Zukunft: Feuerbach und

Giorgione, Böcklin und Tizian. Es klang irgendwie zusammen. Es

war wie aus einer Zeit, oder wie aus einer Ewigkeit.«20

Böcklin wird in der Figur des Renaissancekünstlers als

Epochengestalt inszeniert, der es vermocht hat, mit seiner Kunst

Leben zu schaffen, d. h. noch in der Darstellung des geringsten

Gegenstandes ein ästhetisches Konzentrat als Synthese zu formulieren,

und so einer Verzauberung der Dinge Ausdruck zu verleihen.

Das Künstlergenie erscheint in dieser Perspektive als Person

mit geradezu magischen Fähigkeiten. Die Begegnung mit ihm,

real oder mittels seiner Werke, muss darum ein Moment des

Überwältigtwerdens evozieren, wie es Hugo von Tschudi in

seinem Nachruf auf Arnold Böcklin explizit formulierte: »Die Persönlichkeit

eines Großen, die sich vollendet hat, ist selbst wie ein

Kunstwerk, das als beglückender Besitz empfunden wird. Eine

Macht geht von ihr aus, die auch jene, die nicht in unmittelbare

Berührung mit ihr treten, bereichert. Und scheidet sie, so

entsteht eine Leere, die auch das Bewußtsein dessen, was sie als

Unvergängliches hinterlassen, nicht zu füllen im stände ist.«2' Von

dieser drohenden Leere, dem Verlust magischer Wandlungskraft
handelt Hofmannsthals »Der Tod des Tizian«.

Die Fähigkeit des grossen Künstlers zur Synthese findet in

der Darstellung von Tizians letztem Schaffensrausch, dem letzten

Augenblick des Maler-Daseins, seinen Widerhall. Das Motiv des

nahenden oder vollzogenen Todes als Lebenserhöhung und

Schaffensvollendung und das darin formulierte dialektische Verhältnis

von Leben und Tod sind für Dichtung und bildende Kunst des Fin

de Siècle charakteristisch.22 »Kunst ist Religion«, dieses von Gerhart

Hauptmann in seinem Drama »Michael Kramer« formulierte
Gleichnis, schwebt wie ein Dogma über unzähligen künstlerischen

Experimenten dieser Epoche. In Hauptmanns im Jahre 1900 ur-
aufgeführtem Schauspiel wird am Beispiel des gesellschaftlich
verkannten Künstlers der Tod als Akt des Erkennens vorgeführt.22

Hauptfiguren des Stücks sind der alte Kramer, ein bürgerlicher
Künstler, und sein Sohn, ein künstlerisch erfolglos gebliebener

Aussenseiter, der sich schliesslich das Leben nimmt. Dass der

Vater seinem Sohn den Namen Arnold gab, geschah in Hochschätzung

Böcklins, den der alte Kramer als Tatmenschen preist. »Sehn

Se sich so ein Leben mal an, wie so'n Mann arbeitet, so'n Böcklin.

Da wird auch was, da kommt was zustande. Nicht bloß, was er
malt: der ganze Kerl.«2'' Die an der Wand hängende Totenmaske

Beethovens vor Augen, die ein weiterer Verweis auf den grossen
Künstler ist, nimmt Kramer vom Antlitz seines toten Sohnes eine

Maske ab. Was diesem im Leben versagt blieb, als Künstler
erkannt zu werden, erfüllt sich ihm nun mit dem Tod. Der Vater liest

in dessen erstarrten Gesichtszügen die innere Gestalt ab. »Jetzt

gibt er dem Größten der Großen nichts nach. (Er deutet auf die

Beethovenmaske.) I...1 Was jetzt auf seinem Gesichte liegt, das

alles, [...] hat in ihm gelegen.«25Wo sich bei Hofmannsthal im Sterben

Tizians dessen künstlerische Kraft vollendet, scheint bei

Hauptmann in der Totenmaske Arnold Kramers dessen Persönlichkeit

in Vollendung auf - eben jene »unverwüstliche Energie«

spiegelnd, die die Zeitgenossen auch in Böcklins Porträt erkennen

wollten. Bei beiden, wenngleich unter anderen Prämissen,

hat der Tod, der in den Worten Michael Kramers »immer das

Große«26 ist, den Blick auf das Wesentliche fokussiert und so zur

Vollendung der Künstlerfigur beigetragen. Diese Vollendung des

Böcklin im Olymp 195



Künstlers ist jedoch für die Umwelt nur um den Preis des Verlusts

desselben zu haben, der mittels memorialer, ritueller Praxis, welche

erwünschte Distanz (Blick nach oben) und geschätzte Nähe

(Blick zum Gegenüber) im Gleichgewicht hält, kompensiert werden

kann. Wo die Realität dem Bedürfnis nach Bestätigung und

Vorbildlichkeit nicht genügt, wird die kultische Handlung Evokation

des ewigen Augenblicks und, wie die Münchner Totenfeier es

vorgeführt hat, zur Möglichkeit einer nach Eigengrösse trachtenden

Teilhabe.

IV. Selbstbilder

Hugo von Hofmannsthal war, wie er 1903 in einem Brief Harry
Graf Kessler gegenüber bekannte, mit der Münchner Aufführung
seines »Tod des Tizian« unzufrieden. Das Spiel in »jenen erlogenen

Costümen, die man den Bildern des löten Jahrhunderts mit

spießbürgerlichen Augen abgeguckt hat«, überhaupt die »Münchner

Künstler-haus-phantasie«77 entsprach so gar nicht seiner

Ästhetik, die nach stilisierter Gebärde in den Erscheinungen
suchte.78 Um so mehr spiegelte die Aufführung aber den Hang der

Münchner Künstlerschaft nach theatralischer Selbstdarstellung

wieder, der sich schon in zahlreichen Künstlerfesten niedergeschlagen

hatte. Und der Ort tat das Übrige, um das Ganze mehr

als Spektakel denn als intimes Gedenken erscheinen zu lassen.

Das Künstlerhaus, dem in seiner Prachtentfaltung und

Rauminszenierung die lokale Tradition der Künstlerfeste buchstäblich

eingeschrieben zu sein schien, präsentierte anlässlich seiner

Eröffnung ein Festspiel, das - und die Darbietungen der Böcklin-

Feier gewinnen so an Aussagekraft - die Rolle der Künstlerschaft

in der Gegenwart thematisierte. Mit dreitägigen Eröffnungsfeierlichkeiten

setzte sich die Münchner Künstlerschaft Ende März

1900 machtvoll in Szene. Am ersten Abend stand im Mittelpunkt
des Festprogramms ein von Benno Becker, dem Arrangeur der

Böcklin-Feier, gedichtetes Festspiel, das von der eigens hierfür

komponierten Musik Max von Schillings begleitet wurde. Die

Ausstattung des Spiels weckte, wie kaum anders zu erwarten,
Assoziationen an die Kunst der Renaissance - Tizian durfte dabei

natürlich nicht fehlen. »Palmas hohe Frauen glaubte man vor sich

wandeln zu sehen, ein Geharnischter in stahlblauem Eisenkleid

und unbedecktem Haupt trat daher gleich einer Phantasie Gior-

giones, und ein >Tizian< an Haupt und Gliedern schien jener
langbärtige Humanist mit dem schmalen, feinen Schädel, während die

unschuldsvollen Kindergesichter die Erinnerung an die lieben

Engelkinder des Bellini lebendig machten.«79

In der kurzen dramatischen Szene Beckers agieren im

Wesentlichen zwei Personen, bezeichnet als Jüngling und Meister.

Ort und Zeit der Handlung meinen das Hier und Jetzt. In

Anbetracht des prächtigen Hauses formuliert der Jüngere, ganz so wie

mancher Kritiker in jener Zeit, ein »Warum dies alles?«70 und fügt
etwas später die provozierende Frage »Soll ich nach rückwärts

ewig schau'n?«7' hinzu. Diesen ins Licht der Naivität gerückten

Fragen des jungen Mannes antwortet der Ältere in weisheitsvollem

Ton. Mit dem Bild des Webstuhls als Gesamtheit der

Kunstproduktion erklärt er dem Jüngling, dass Kunst zu schaffen immer

bedeute, das seit alters begonnene und niemals endende Gewebe

fortzusetzen. Da nach den Worten des Meisters »klein nur ist der

Auserwählten Zahl, / Die froh den strengen Ernst der Kunst

begreift«,72 muss die Künstlergemeinschaft sich mit ihrem Haus

gegen die als feindlich und gemein erachtete Alltagswelt schützen.

Um die Zaubermacht der Kunst zu demonstrieren, lässt dieser

dann die Grazien aus Botticellis »La Primavera« leibhaftig erstehen,

die die Kraft des Frühlings und der Kunst im Bild eines Ver

sacrum77 preisen: »Gleichwie der Frühling jeder Mode fremd / Der

Eine, Alte - ewig Junge bleibt, / So bleibt die Kunst die Eine -
Echte stets, / Kein modisch Kleid kann ihre Art vermummen!«77

Kunst als magisches, evokatives Tun, der Versammlungsort als

eine Art Weihe- und Gedächtnisraum - so formuliert sich zur

Eröffnung des Künstlerhauses das Selbstverständnis der Künstler,
das sie als »Stilsucher« zwischen Historismus und Symbolismus zu

erkennen gibt.75 In den abschliessenden Sätzen des Meisters wird
dies besonders deutlich. Darin fordert er die Rückholung der »Kleinodien«

vergangener Kunstepochen und weiht das neue Haus einer

stets aufs Neue zu imaginierenden Vergangenheit: »Euch lade ich

zu Gast, ihr Grossen aller Zeiten, / Lasst eures Geistes Hauch uns

hier verspüren!«76 Arnold Böcklin sollte diesem Ruf ein knappes

Jahr später folgen.
Der künstlerische Aufbruch unter dem Signum eines

Frühlingsrituals, in dem der Künstler als Auserwählter, die Kunst als

Wiedergeburt verbürgter Formen und die aufs Banner gehobene

Jugend als natürliche Legitimation gelten, kennzeichnet eine

Hauptposition der bildenden Kunst um 1900. Der für die Literatur
dieser Jahre häufig in Anspruch genommene Begriff der Sprachkrise

hat in übertragenem Sinn auch für die bildende Kunst seine

Berechtigung. Die fast zwanghaft anmutende Traditionsvergewis-

serung der Künstler auf der einen und die stilistische Varianz und

Unentschiedenheit der Werke auf der anderen Seite sind nichts

anderes als Symptome einer künstlerischen Formkrise, die Resultat

wie Antwort auf die durch Arbeitswelt und Wissenschaft

zergliederte gesellschaftliche Wirklichkeit ist. Deutlicher Reflex dieser

Situation sind die sich bildenden Künstlervereinigungen und

-kreise, die nach Modellen einer Synthese von Leben und Kunst

suchen. Wer sich derart als Gruppe formiert, greift nur zu gerne
auch auf Argumente liefernde Vergangenheitsmuster zurück, um

sich nach aussen zu legitimieren - der Tatmensch der Renaissance

wird so leichterhand zum inszenierten Eigenbild. »Einige

Starke und Eigenwillige, die mit bewusster Kraft, mit scharfgeprägter

Individualität sich dem alles gleichmachenden Strom der

Alltäglichkeit entgegen werfen und ihn kühn und sicher

durchschwimmen, thaten sich zusammen und trennten sich von der

grossen Schar der Schwächlichen und Beschränkten.«77 Aus dieser

Äusserung Benno Beckers zur Münchner Sezession spricht wohl

196 Ingo Starz



eher ein Hang zur Selbststilisierung im Sinne einer Selbstermunterung

als die Überlegenheit des Tatmenschen48 - deutlich wird
in jedem Fall der Wille zur Kunst.

Am 14. Februar 1901 verhielt es sich im Münchner Künstlerhaus

kaum anders. Böcklins Tod wurde feierlich gedacht, mehr

aber um des erstrebten Selbstbildes willen als aus reiner

Dankbezeugung dem Verstorbenen gegenüber. Mit dem Schweizer Maler

als magischer Symbolfigur wollte man Wirkungsmacht
demonstrieren, ja zeigen, dass Kunst noch zu wirken imstande ist. Raum

und Inszenierung im Künstlerhaus, die ritualisierte Darbietung
des Anlasses - erinnert sei nur an die Fackelträgerinnen zu

Beginn der Feier oder den raffinierten Wechsel von Musik, Sprache

und Bild in deren Ablauf — sollten die Künstler der Gegenwart als

Erben und damit Repräsentanten beglaubigen. Einer ursprünglichen

Planung zufolge wäre dieser repräsentative Aspekt noch

stärker zum Tragen gekommen. Hofmannsthals Vorstellung zielte

nämlich auf eine Dilettantenaufführung, die jedoch, wie uns
Rudolf Borchardt überliefert, durch einen Einspruch Lenbachs

verhindert wurde. »[Hofmannsthal) wünschte — wie sich hernach

herausstellte, mit Grund — das Stück von Dilettanten aufgeführt, [...].

So fand sich denn der kleine Kreis zu Leseproben zusammen, nicht

für lang, denn aus der Villa Lenbach kam sehr bald die Weisung,

uns durch Berufsschauspieler abzulösen. Wir traten also zurück

und hatten hernach die fragwürdige Genugtuung, daß man von

der Dichtung kein Wort verstand, weil die dem damaligen
'Schauspielhaus- entnommenen Kräfte keine Verse sprechen konnten.«49

Unabhängig davon, wie man die Details dieses Vorgangs
beurteilt, ist der Gedanke einer Dilettantenaufführung fraglos
interessant. Mit der Beteiligung von Dichtern und Intellektuellen an

der szenischen Umsetzung wäre dem Stück nicht nur der Aspekt

einer Selbstbefragung eingeschrieben, sondern auch der rituelle
Charakter der Gesamthandlung entscheidend erhöht worden.

Mehr noch als durch das blosse Zuschauen wäre das identifikato-
rische Moment des Anlasses hervorgetreten, wären die Beteiligten

im Sinne eines Rituals im Ritual den (Kult-)Bildern des grossen

Künstlers gegenübergetreten. Das Erleben schöpferischer
Nähe und das damit verbundene Gefühl des Überwältigtseins

wären so illusionistisch gespiegelt worden - die Grenzen

zwischen Publikum und Darbietung, im wahrsten Sinne des Wortes,

überspielend.

V. Verwandtschaften

Am Anfang der Totenfeier war nicht das Bild, sondern die Musik.

Und sie ertönte, wie bereits zitiert, »von einem unsichtbar
aufgestellten Orchester wirkungsvoll vorgetragen«. Es ist keineswegs

abwegig, bei dieser Szene an den verdeckten Orchestergraben

Bayreuths und die grosse Wirkung des Wagner'schen Schaffens

auf die Kultur der Jahrhundertwende zu denken. In der aus dem

Dunkel, gleichsam aus dem Nichts aufsteigenden Melodie lässt

sich ein wichtiges inszenatorisches Detail erkennen, das der

ereignishaften Präsentation der Bilder eine ebensolche der Musik

zur Seite stellt - ganz der Äusserung eines Zeitgenossen Böcklins

entsprechend: »Arnold Böcklin scheint [...] in der zeitgenössischen

Kunst vollbracht zu haben, was Wagner in der Musik verwirklicht
hat: die Evokation.«50 Als magisch inszenierte Kräfte wechseln

beide in der Programmabfolge einander mehrfach ab, nehmen

dabei aber immer auch aufeinander Bezug, wie ein Blick auf die Si-

tuierung des Hofmannsthal'schen Prologs im Ablauf der Feier

veranschaulicht. Die Worte des Dichters sind eingefasst von
Musikstücken Richard Strauss' und Ludwig van Beethovens, so dass

Musik und Wort in Dialog treten und man geneigt ist, an eine fast

melodramatische Wirkung der Vorrede zu denken. Auf der Bühne

ist der Text als verdichtetes lebendes Bild realisiert - der Verweis

auf Böcklins »Heiligen Hain« wurde bereits erwähnt -, das mit
dem venezianischen Kostüm des vortragenden Pagen, der »Hain«-

Imagination und der Porträtbüste Böcklins Antike, Renaissance

und Gegenwart in sich bündelt. Die medialen Figuren zeigen so

nicht nur die Wirkkraft des wandelbaren künstlerischen Genies

auf, sondern auch den kontinuierlichen Fluss des Schöpferischen.

Die programmatische Zusammenstellung künstlerischer

Darstellungsformen und die inszenatorischen Verweise auf deren

Ähnlichkeit realisieren einen Aspekt, der in der Kunstkritik der

Jahrhundertwende geradezu als Merkmal des Böcklin'schen Schaffens

gilt: die synästhetische Wirkung seiner Werke.5'Wie bei kaum

einem anderen Maler seiner Zeit taucht in den Urteilen zu seinen

Arbeiten darum häufig der Begriff des Musikalischen auf.52 In seinen

Bildern entdeckte man klangvolle Naturstimmungen, man

betrachtete sie als »Farbsymphonien«"und dergleichen. Die für viele

seiner Bildkompositionen konstitutiven Aspekte von Stille und

Zeitlosigkeit evozierten in den Ohren der Zeitgenossen eine

UrMusik, eine dem Kosmos entsprungene Klangwelt - die Bilder des

Malers galten als Visionen mythischer All-Einheit, als Altarbilder
des Monismus.

Mit Böcklin, so glaubte man, fände die romantische Utopie
einer Einheit der Künste ihre Erfüllung. Ricarda Huch kam bei der

Lektüre von Tiecks »Franz Sternbalds Wanderungen« jedenfalls
nicht umhin, an den Schweizer zu denken. »Wem, der diese

[romantischen] Phantasien über Malerei liest, drängte sich nicht

Böcklins Name beständig auf die Lippen! Damals, vor hundert Jahren,

färbten diese Gemälde-Träume den morgendlichen Himmel

des neuen Jahrhunderts; die Wende unsres Jahrhunderts schmückt

die wundervolle Wirklichkeit, die Erfüllung. Auch darin ist Böcklin

der Künstler, den die Romantiker verlangten und prophezeiten,
daß er Maler, Musiker und Dichter zugleich ist; [...] in der Weise

[...], den Geist mehrerer Künste in einer zu umfassen und
auszudrücken.«54 Das Programm der Münchner Totenfeier gewinnt in

diesem Kontext noch an Plausibilität, gleichzeitig kommt ein

weiterer Referenzpunkt des Anlasses ins Spiel: die Maler-Gedenkfeiern

der Romantik.55 Obschon hier wie dort rituelle Handlungsmuster

wirksam werden, ist doch hinsichtlich Distanz zwischen

Böcklin im Olymp 197



Kultfigur und -teilnehmer sowie medialer Vielfalt ein markanter

Unterschied zu erkennen. Für die romantische Ästhetik ist der

grosse Künstler immer und zuerst Verweis auf die höhere Instanz

Gottes; es besteht also eine konstitutive Spannung zwischen

Immanenz und Transzendenz. Der Monismus der Jahrhundertwende

hingegen hat diese Spannung aufgehoben und erkennt in jedem

Ding ein Gott-Ähnliches. Eine zeitgenössische Schilderung der

Berliner Dürer-Feier von 1828, in der explizit auf das religiöse
Werk des Künstlers hingewiesen wird, illustriert diesen Sachverhalt:

»Das Fest ward im Odeum der Akademie des Gesanges

gefeiert. [...] Die für den Tag angeordnete Dekorazion der Rückwand

des Orchesters bestand [...] in einer reichen Pilasterstellung, in

deren mittelstem Zwischenraum das sechs Fuß hohe Standbild

Albrecht Dürer's [...] aufgestellt war. Über der Säulenstellung [...]

Gemälde: Die Ruhe des Welterlösers in dem Schooße des ewigen
Vaters von Engeln, welche die Marterwerkzeuge tragen umgeben,

nach einem Holzschnitt Dürer's und in seinem Styl gemalt [...]. -
Die Feier eröffnete sich mit einer Symphonie von Felix Mendelssohn

Bartholdy; darauf folgte eine Rede L.].«56

Neuartig gegenüber den romantischen Vorbildern ist

schliesslich die Überblendung des verehrten Künstlers mit ihm

ähnlichen Persönlichkeiten der Vergangenheit. Zu dem in
Hofmannsthals dramatischem Fragment als Alter Ego zu Böcklin

dargestellten Tizian gesellen sich im Lauf der Feier zwei weitere
Künstler aus der Ahnenreihe grosser Schöpferpersönlichkeiten:
Beethoven und Anakreon. Von den beiden ist Beethoven der

exponiertere, derjenige, der um 1900 grösste Bewunderung
erfuhr.57 Mit seiner 9. Symphonie, die mit der Vertonung der Schil-

ler'schen Ode »An die Freude« schliesst und in der die Idee einer

Verbrüderung der Menschheit zum Klangbild geworden ist, galt er

den Menschen der Jahrhundertwende als Künder einer Lebensutopie,

die den reformerischen Bestrebungen dieser Jahre

entsprach. Mit Anakreon ist ein antiker Naturlyriker vertreten, der

wohl wegen Böcklins 1873 geschaffenen Gemälde »Die Muse des

Anakreon«58 ins Programm der Totenfeier gelangte. Goethes

Gedicht »Anakreons Grab«, das in der Vertonung von Hugo Wolff -
von »einer unsichtbaren Sängerin« vorgetragen - auf das

»Tizian-Fragment einstimmte, entwirft eine Idylle, die Bezüge zum

antiken Dichter wie zum Maler herstellt.59 Davon abgesehen, ist
das dargestellte Motiv, Anakreons Grab, ein weiteres Detail in

einem nach Ähnlichkeitsmustern konzipierten Anlass.

Johann Wolfgang von Goethe: Anakreons Grab60

»Wo die Rose hier blüht, wo Reben um Lorbeer sich

schlingen,
Wo das Turtelchen lockt, wo sich das Grillchen ergetzt,
Welch ein Grab ist hier, das alle Götter mit Leben

Schön bepflanzt und geziert? Es ist Anakreons Ruh.

Frühling, Sommer und Herbst genoß der glückliche Dichter;

Vor dem Winter hat ihn endlich der Hügel geschützt.«

Die mit Beiträgen an der Feier vertretenen Zeitgenossen, Hugo

von Hofmannsthal und Richard Strauss, geben dem Anlass die

nötige Gegenwärtigkeit - wenngleich auf unterschiedliche

Weise. Hofmannsthal, wiewohl er als Vertreter des Ästhetizismus

gelten kann, bewahrte eine nicht geringe Skepsis gegenüber der

künstlerischen Praxis seiner Zeit. Der emphatische Künstlerkult

war zudem, wie etwa sein Verhältnis zu George offen legt, nicht

seine Sache. Bei Strauss, wo uns nähere Angaben zu seiner

Komposition fehlen, sieht der Fall etwas anders aus.6' Der, allgemein

gesprochen, oftmals ins Heroische gleitende Ton seiner Musik

und die farbige Orchesterpalette rückten ihn für manchen Hörer

ganz selbstverständlich in die Nähe Böcklins. »Zwischen der Kunst

Böcklins und der von Richard Strauss gibt es merkwürdige
Beziehungen. [...1 Dieselbe Unbekümmertheit gegenüber einem vorher

entworfenen Plan, dieselbe Neigung, die Form direkt in der Farbe

zu suchen, und aus dieser Farbe dramatisch-illustrierende
Wirkungen zu ziehen.«62

Deutlich wie selten belegt diese Bemerkung Claude Debus-

sys die in jenen Jahren auftretende Neigung, in Ähnlichkeitsmustern

zu denken. Als Vergleichspunkte dienen dabei wechselweise

die Persönlichkeit und das Werk des Künstlers. So entsteht das

Bild eines Künstlergenius, der sich im Einklang mit seinem Schaffen

weiss und dessen Kunst als ästhetisch geformte Lebensentität

erscheint, vollendet in der Vereinigung der künstlerischen
Ausdrucksmittel.

VI. Nachhall

Das Ende des alten Europa vor Augen, meldete sich 1918 Thomas

Mann mit seinen »Betrachtungen eines Unpolitischen« zu Wort.

Mit Nachdruck versucht er darin die Vorzüge des ihn prägenden
und nun wegbrechenden Wertesystems, zu dem für ihn ganz

selbstverständlich die Kunst Arnold Böcklins gehört, ins rechte

Licht zu rücken. Dass das Gemälde »Heiliger Hain«, das als

Reproduktion in seinem Münchner Arbeitszimmer hing, ihm nicht nur
räumlich besonders nahe war, machen seine apologetischen
Worte in den »Betrachtungen« deutlich.

»Wer in diesem Bild des Schweizers, das ich von jeher wert
und mir nahe halte, eine Beleidigung der Menschenwürde

erblickte, den dürfte man einen Banausen nennen. Trotzdem ist der

politische Philanthrop ohne Zweifel verpflichtet, dergleichen
darin zu erblicken -, und soviel sei eingeräumt, daß es ein nur zu

schlagendes Beispiel für die Unzuverlässigkeit der Kunst als

Mittel des Fortschritts bietet, für ihren verräterischen Hang zur

Schönheit schaffenden Widervernunft. Offenbar aber ist die

Humanität des emanzipatorischen Fortschritts entweder nicht die

wahre oder nicht die ganze Humanität; denn wie sollte ein Werk

inhuman genannt werden, das dem von Frechheit, Schlechtigkeit
und Pöbelgier gehetzten Blick eine Vision und Traumzuflucht

würdevoll-demütigen Menschenanstandes bietet?«65

Thomas Manns Plädoyer für Böcklins Gemälde erscheint wie

eine Reminiszenz an den Böcklin-Kult der Jahrhundertwende, der

198 Ingo Starz



Abb. 7: Arnold Böcklin, »Selbstbildnis mit fiedelndem Tod«, 1872, Öl auf Leinwand, 75 x 61 cm, Staatliche Museen zu Berlin, Preußischer Kulturbesitz, Nationalgalerie.

Böcklin im Olymp 199



in der Münchner Totenfeier einen Höhepunkt fand. Wenn der

Dichter das Kunstwerk und seine Anhänger gegen eine vermeintlich

verkommene Welt des Fortschritts absetzt und von der

visionären, antirationalen Leistung des Werks spricht, zeichnet er ein

Bild einer weitabgewandten, elitären Kunst, der man sich, seine

Worte kehrend, »würdevoll-demütig« zu nähern hat. Kult erscheint

dabei, überspitzt formuliert, als angemessene, ja natürliche
Verhaltensweise dem Kunstwerk gegenüber, so wie Böcklins Bild als

kunstreligiöses Medium fungiert. Thomas Mann bezieht sich mit

seiner Aussage, die darum auch als Verteidigungsrede zu lesen ist,

auf anders lautende, lange vor dem Ersten Weltkrieg aufgekommene

Stimmen. Im Konzert der Böcklin-Gegner nahm Julius Meier-

Graefe mit seiner 1905 veröffentlichten Schrift »Der Fall Böcklin«

die zentrale Rolle ein.6-' Meier-Graefes Pamphlet ist letztlich eine

Aburteilung des Künstlerkults und der ihm dubios scheinenden
Allianz des Künstlers mit der wilhelminischen Gesellschaft. Da der

Autor für die formalästhetische Notwendigkeit als Kunstprinzip

eintritt - ohne dies allerdings immer konsequent als Massstab

heranzuziehen -, erachtet er Böcklins Schaffen als unkünstlerisch.65

Dass er das Werk des Schweizers noch wenige Jahre zuvor

wohlwollend beurteilte, mag ein Indiz dafür sein, dass seine Kritik

eigentlich mehr den Anhängern galt. So oder so: Meier-Graefe

schickte sich 1905 an, das Künstlergenie vom Sockel zu stossen.

Bei seinem beinahe revolutionären Streich übersah der

Kunstgelehrte jedoch nicht nur das vorhandene innovative
Potenzial Böcklins, er ahnte zudem noch nichts von der Originalität
einer Ästhetik des Ähnlichen,66 die für Historismus wie Symbolismus

der Jahrhundertwende von entscheidender Bedeutung ist.

In einem System, das auf ein Ähnlichkeitsdenken zielt, werden

nicht nur Identität und Differenz als einander ausschliessende

Möglichkeiten obsolet, in ihm formiert sich auch eine Gegenposition

zum wissenschaftlichen Verfahren, das auf die genannten ka-

tegorialen Bestimmungen gründet. Das Vergleichen anhand von
Ähnlichkeitsmustern bietet ausserdem eine grössere Reichweite,

da die Zahl der in Relation tretenden Eigenschaften nicht festgelegt

ist. In Hinblick auf die Ästhetik ist entscheidend, dass »der

Perspektivismus des Ähnlichen gegen das Nachahmungsprinzip

ins Spiel gebracht werden kann, insbesondere gegen jene monistische

Beziehung von Abbild und Gegenstand, wie sie sich aus

einer realistischen Ästhetik ergibt«.67Unscharfe wird so zum

Stilmittel der Kunst, Erklärbarkeit weicht der legitimierenden Kraft

der plötzlichen Erscheinung.

Im Kult des in den Olymp der Tatmenschen erhobenen

Künstlers führt die Münchner Böcklin-Feier das Ähnlichkeitsdenken

eindrucksvoll vor. Hofmannsthal hat in seinem dramatischen

Fragment Tizian sein letztes Werk ganz bewusst im Verborgenen

vollbringen lassen, um jene magische Aura herzustellen, die

Künstlerpersönlichkeiten auszeichnet und miteinander verbindet.

Man soll gerade nicht sehen, wie sich das Künstlerische vollendet,

um das Staunen darüber bewahren zu können - oder mit den

Worten Nietzsches: »Das Vollkommene soll nicht geworden sein.«

Und der Philosoph fährt fort: »Wir sind gewöhnt, bei allem
Vollkommenen die Frage nach dem Werden zu unterlassen: sondern

uns des Gegenwärtigen zu freuen, wie als ob es auf einen Zauberschlag

aus dem Boden aufgestiegen sei. Der Künstler weiss,

dass sein Werk nur voll wirkt, wenn es den Glauben an eine

Improvisation, an eine wundergleiche Plötzlichkeit der Entstehung

erregt; und so hilft er wohl dieser Illusion nach und führt jene
Elemente der begeisterten Unruhe, der blind greifenden Unordnung,
des aufhorchenden Träumens beim Beginn der Schöpfung in die

Kunst ein, als Trugmittel, um die Seele des Schauers oder Hörers

so zu stimmen, dass sie an das plötzliche Hervorspringen des

Vollkommenen glaubt.«66

Arnold Böcklin galt seinen Anhängern ganz in diesem Sinne

als Virtuose, der gleichsam unbewusst den Pinsel führt im epipha-
nischen Moment des Kunstschaffens.69 Mit »wundergleichelrl
Plötzlichkeit« setzt sich so eine Kunst in die Realität, die mit magischer

Kraft überwältigen, sich nicht erklären will. Die evokative

Kraft des Künstlers ist dabei Spiegelung göttlicher Inspiration -
die Gebundenheit an das Historische weicht der Wirkungsmacht
des Mythos, die sich im ewigen Augenblick erfüllt. Böcklins 1872

entstandenes »Selbstbildnis mit fiedelndem Tod« (Abb. 7) erscheint

wie eine bildgewordene Manifestation dieses Schöpfungsgedankens:

Der inspirierende Geigenton des Todes lässt Böcklin das

dunkle Rauschen des dionysischen Stroms hören, das sich im Werk

des Künstlers in vitale Form verwandelt. »Die apollinisch-dionysische

Doppelwelt ist«, so Beat Wyss, »im Schein der Kunst bezwungen.«70

Noch einmal, und hier im Selbstbildnis des Künstlers,

begegnet uns die lebenserhöhende Kraft des Todes, die noch im

Totenkult der Münchner Böcklin-Feier ihre Zeugenschaft und

Faszination nicht verliert. In den dionysischen Strom Böcklin'scher

Bildwelten einzutauchen, an den die unsichtbare Musik des Anlasses

gemahnen könnte, blieb jedoch einer nachfolgenden
Künstlergeneration, zu der Giorgio de Chirico oder Max Ernst gehörten,

vorbehalten, um so Arnold Böcklin als »Realistlenl des

Innenlebens«7'zu entdecken.72

200 Ingo Starz



Der Text geht teilweise auf einen Vortrag zurück,

den der Verfasser unter dem Titel »MalerPoeten.

Wahlverwandtschaften zwischen Malerei und Dichtung

um 1900« am 12. April 2000 in der Schirn

Kunsthalle in Frankfurt a. M. hielt. Für Hilfestellungen

und Hinweise danke ich: Prof. Dr. Bernhard

Böschenstein, Corseaux/CH; Dr. Michael Davidis und

Dr. Jochen Meyer, Deutsches Literaturarchiv
Marbach; Dr. Barbara Eschenburg, Lenbachhaus,

München; Christine Hannig, Monacensia-Literatur-

archiv und Bibliothek, München; Dr. Brigitte Huber,

Stadtarchiv München; Peter H. R. Hüssy, Ludwig-

von-Hofmann-Archiv, Zürich; Dr. Jürgen May,

Richard Strauss Institut, Garmisch-Partenkirchen;

Dr. Sigrid von Moisy, Bayerische Staatsbibliothek,

München; Prof. Dr. Martin E. Schmid, Forch/CH;

Münchner Stadtmuseum.

1 Jugend, 2. Jg., Heft 42, 1897.

2 Vgl. zum Widmungsblatt: Max Klinger 1857-1920,

Ausst.-Kat. Städelsches Kunstinstitut Frankfurt a. M./

Von der Heydt-Museum Wuppertal, Leipzig 1992,

S. 293, Nr. 70; zum Zyklus »Eine Liebe«: Max Klinger

-Zeichnungen. Zustandsdrucke. Zyklen, Ausst.-Kat.

Museum Villa Stuck, München 1996, S. 124—133.

3 Vgl. dazu Wissmann, Jürgen, Arnold Böcklin und

das Nachleben seiner Malerei. Studien zur Kunst

der Jahrhundertwende, Diss. Münster 1968,

S. 98-124; Meier, Nikolaus, Böcklin-Gesänge, in:

Arnold Böcklin 1827-1901, Ausst.-Kat. Kunstmuseum

Basel und Kunstverein Basel, Stuttgart 1977,

S. 131-146; Koszinowski, Ingrid, Böcklin und seine

Kritiker. Zu Ideologie und Kunstbegriff um 1900, in:

Ideengeschichte und Kunstwissenschaft. Philosophie

und bildende Kunst im Kaiserreich, hrsg. von

Ekkehard Mai et al., (Kunst, Kultur und Politik im

Deutschen Kaiserreich, Bd. 3), Berlin 1983,

S. 279—292; Renner, Ursula, »Die Zauberschrift der

Bilder«. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten,

Freiburg i. Br. 2000, S. 141-152.

4 Gerardy, Paul, Zum Ruhme Böcklins (1896), in: Die

Münchner Moderne, hrsg. von Walter Schmitz,

Stuttgart 1990, S. 117.

5 George, Stefan, Boecklin, in: Der siebente Ring. Ge¬

samtausgabe, Bd. 6/7, Berlin 1931, S. 14f. Zu Arnold

Böcklin als eine der Leitfiguren der »Blätter für die

Kunst« vgl. Wolters, Friedrich, Stefan George und

die Blätter für die Kunst. Deutsche Geistesgeschichte

seit 1890, Berlin 1930, S. 46.

6 Schoenaich-Carolath, Emil, (In Memoriam], in-, Jahr¬

buch der bildenden Kunst 1902, Widmungsblatt vor
S. 1. Die neuromantische Dichtung Schoenaich-Caro-

laths (1852-1908) stiess zu seinen Lebzeiten auf

Anerkennung, so schwärmte der junge Rilke etwa

von den »herrlichelnl Genrebilderlnl« des älteren,

ihm freundschaftlich verbundenen Dichters (Rilke,

Rainer Maria, Karl Henckell - Sonnenblumen 118961,

in: ders., Sämtliche Werke, hrsg. vom Rilke-Archiv,

Frankfurt a. M. 1965, Bd. 5, S. 307).

7 Vgl. dazu Neumann, Gerhard, Wahrnehmungswan¬

del um 1900. Harry Graf Kessler als Diarist, in-,

Neumann, Gerhard/Schnitzler, Günter (Hrsg.), Harry

Graf Kessler: Ein Wegbereiter der Moderne, (Rombach

Wissenschaften Reihe Litterae, Bd. 37),

Freiburg i. Br. 1997, S. 47-107, bes. S. 67f.

8 Sternberg er, Dolf, Panorama des Jugendstils (1976),

in-, ders., Über Jugendstil, Frankfurt a. M. 1977,

S. 108.

9 Thode, Henry, Arnold Böcklin, Heidelberg 1905,

S. 18.

10 Scheffler, Karl, Deutsche Maler und Zeichner im

neunzehnten Jahrhundert, Leipzig 1911, S. 52.

11 Vgl. dazu Zeiger, Franz, Die Toteninsel. Selbstheroi-

sierung und Abgesang der abendländischen Kultur,

Frankfurt a. M. 1991 (mit weiteren Literaturangaben).

12 Strzygowski, Josef, Die bildende Kunst der Gegen¬

wart, Leipzig 1907, S. 241.

13 Schriftliche Zeugnisse der Böcklin-Verehrung finden

sich am vollständigsten gesammelt in der Biblio-

grafie des Werkverzeichnisses: Andree, Rolf, Arnold

Böcklin. Die Gemälde, (Schweizerisches Institut
für Kunstwissenschaft; CEuvrekataloge Schweizer

Künstler 6), 2., ergänzte u. Überarb. Auflage, Basel/

München 1998, S. 548-562, 590-599. Dass man mit

Böcklins Tod eine ganze Epoche zu Ende gehen

sah, lassen etwa Aby Warburgs Notizen zum Florentiner

Begräbnis des Malers erkennen, vgl. Roeck,

Bernd, Florenz 1900. Die Suche nach Arkadien,

München 2001, S. 244-247.

14 Materialien zur Böcklin-Totenfeier finden sich u. a.

im Deutschen Literaturarchiv Marbach (Programmzettel,

ein Foto), im Münchner Stadtarchiv (Eintrag

in der Stadtchronik, zwei Fotos), in der Bayerischen

Staatsbibliothek und dem Monacensia-Literatur-

archiv München (Zeitungskritiken). Die ausführlichste

gedruckte Dokumentation bietet: Hofmannsthal,

Hugo von, Sämtliche Werke III, Dramen 1, hrsg. von

Götz Eberhard Hübner/Klaus-Gerhard Pott/Christoph

Michel, Frankfurt a. M. 1982, S. 735-736,

S. 741-753. Weitere Angaben finden sich in-, Karl

Wolfskehl 1869-1969. Leben und Werk in Dokumenten,

Ausst.-Kat. Hessische Landes- und Hochschulbibliothek,

Darmstadt 1969, S. 123-125; München —

Musenstadt mit Hinterhöfen. Die Prinzregentenzeit

1886-1912, Ausst.-Kat. Stadtmuseum, München 1988,

S. 258-259; Ricarda Huch 1864-1947, Ausst.-Kat.

Deutsches Literaturarchiv im Schiller-Nationalmuseum,

(Marbacher Kataloge 47), Marbach 1994,

S. 161-162.

15 Benno Becker (geb. 1860), Landschaftsmaler in

München, war Gründungsmitglied der Münchner

Sezession und wirkte 1911 an der Berliner Uraufführung

von Hofmannsthals »König Ödipus« mit, vgl.

Thieme-Becker, Bd. 3, S. 145. Paul Brann (1873-1955)

gehörte zum Kreis um die Zeitschrift »Insel«, in der

er 1902 Gedichte veröffentlichte, und leitete vor
dem Ersten Weltkrieg das Marionettentheater

Münchner Künstler, vgl. Deutsche Biographische

Enzyklopädie, hrsg. von Walther Killy, Bd. 2, S. 73.

16 Von Lenbachs Kostümen spricht Hofmannsthal in ei¬

nem Brief an Hans Schlesinger vom 9. Februar 1901,

abgedruckt in-, Hofmannsthal 1982 (wie Anm. 14),

S. 748. Kostümentwürfe konnten bislang nicht

ausfindig gemacht werden. Im Katalog der Münchner

Lenbach-Ausstellung von 1986/87 fehlen Hinweise

auf die Totenfeier. Das Münchner Lenbachhaus

verwahrt das Glasplatten-Negativ-Archiv aus dem

Besitz des Künstlers, worin sich eine grössere Anzahl

Kostümfotos befinden. Da nach Angaben der

zuständigen Konservatorin die Handhabung des

Archivs schwierig und die Aussichten, hinsichtlich

der Böcklin-Feier fündig zu werden, gering seien,

wurde auf eine Durchsicht des Materials verzichtet.
17 Zur Geschichte des Künstlerhauses vgl.: Rambeck,

Brigitta/Grassinger, Peter, 100 Jahre Münchner

Künstlerhaus 1900-2000, München 2000, bes.

S. 8-31.

18 Ergänzend sei darauf hingewiesen, dass auch der

Münchner Künstlerinnenverein eine Gedenkfeier

durchführte. Im Ablauf der von der Malerin Ida

Stroever (1872-1955) organisierten Feier zeigen sich

durchaus Parallelen zu derjenigen im Künstlerhaus,

im Zentrum stehen jedoch hier lebende Bilder,

die Werke Böcklins darstellen. Ein Auszug aus einer

Pressenotiz vom 11. Februar 1901 (Original: Bayerische

Staatsbibliothek München) mag dies verdeutlichen.

»Der Vorhang theilte sich und zeigte in

dämmerndem Licht die Bühne, in deren Mitte sich

die Büste des großen Todten vom weichen dunklen

Hintergrund und hohem Lorbeergebüsch abhob.

Zwei klassische Gestalten erscheinen, das Drama

(Frau Luzie Biërna) und Klio (Frl. A. Esinger), die

Erstere spricht die in diesem Augenblick unvergleichlich

wirkende Schiller'sche Nänie »Auch das Schöne

muß sterben« - und in dem anschließenden Dialog

(Dichtung von Leo Hildeck) theilt sie den Todt des

Gewaltigen der Muse mit, auf das sie seinen Namen

mit demantnem Griffel auf ihrer Tafel verzeichne,

und beschwört die »Kinder des Meisters«, die darauf

in langem Zuge vorüberschreiten. Die langsam,

zauberhaft am Auge vorübergleitenden Bilder,

sämmtlich Gestalten aus Böcklinschen Gemälden:

die Priesterinnen auf dem Opfergang, der Eremit,

gefolgt von geflügelten Engelein, die lebenprangenden

Gestalten der Frühlingsgefilde, das alte

Paar aus der Laube, Armuth und Sorge, Magdalena

und Johannes, der träumende Herbstgedanke und

viele andere noch, sie alle waren von geradezu

entzückender Schönheit — ihrer Urbilder würdig.«

Vgl. dazu Meister, Monika, Ab nach München. Der

Münchner Künstlerinnen-Verein und seine »Damen-

Akademie«, in: Schwabing. Kunst und Leben um

1900. Essays, hrsg. von Helmut Bauer/Elisabeth

Tworek, München 1998, S. 227—235.

19 Die Besprechung findet sich vollständig abgedruckt

in: Hofmannsthal 1982 (wie Anm. 14), S. 749-751.

20 Muther, Richard, Arnold Böcklin. Epilog (1901), in:

ders., Aufsätze über bildende Kunst, Bd. 1, 1914,

S. 127.

Böcklin im Olymp 201



21 Vgl. Jooss, Birgit, Lebende Bilder. Körperliche Nach¬

ahmung von Kunstwerken in der Goethezeit, Berlin

1999, bes. S. 262f.

22 Lenbach kopierte nicht nur Werke Tizians, sondern

besass auch zwei seiner Gemälde, die Bildnisse

Franz I. und Philipp II., vgl. dazu Gollek, Rosel,

Lenbach als Kunstsammler, in-, Kat. München 1986/87:

Franz von Lenbach 1836-1904, bearb. von Rosel

Gollek und Winfried Ranke, München 1987,

S. 118-120.

23 Zur Interpretation des Einakters »Der Tod des

Tizian« zusammenfassend: Mayer, Mathias, Hugo von

Hofmannsthal, (Sammlung Metzler, Bd. 273),

Stuttgart/Weimar 1993, S. 34-36. Ferner: Szondi, Peter,

Das lyrische Drama des Fin de siècle, hrsg. von

Henriette Beese, Frankfurt a. M. 1975, S. 216-251;

Streim, Gregor, Das »Leben« in der Kunst.

Untersuchungen zur Ästhetik des frühen Hofmannsthal,

Würzburg 1996, S. 141-162; Le Rider, Jacques, Hugo

von Hofmannsthal. Historismus und Moderne in der

Literatur der Jahrhundertwende, Wien/Köln/Weimar

1997, S. 201-203; Rieckmann, Jens, Hugo von

Hofmannsthal und Stefan George. Signifikanz einer

»Episode« aus der Jahrhundertwende, Tübingen/
Basel 1997, S. 55-68; Renner 2000 (wie Anm. 3),

S. 161-176. Der Perspektive Szondis, die die Kritik

am Ästhetizismus ins Zentrum rückt, setzt die

nachfolgende Forschung andere Aspekte an die Seite:

Lebensästhetik (Streim), Historismus-Kritik (Le

Rider), die Spiegelung des Verhältnisses

Hofmannsthal-George in den Figuren Gianino und Desiderio

(Rieckmann) und Bildlichkeit (Renner).

24 Vgl. Stern, Martin, Böcklin - George - Hofmannsthal,

in-. Hofmannsthal-Blätter 17/18, 1977, S. 326-333.

Vgl. ferner Böschenstein, Bernhard, Hofmannsthal,

George und die französischen Symbolisten, in-,

ders., Leuchttürme. Von Hölderlin zu Celan. Wirkung
und Vergleich. Studien, Frankfurt a. M. 19822,

S. 224-246, bes. S. 231-238.

25 Hofmannsthal, Hugo von, Der Tod des Tizian, in-,

ders., Dramen I. Gesammelte Werke, Bd. 1, hrsg.

von Bernd Schoeller in Beratung mit Rudolf Hirsch,

Frankfurt a. M. 1979, S. 265. Man kann in den

beschriebenen Werken möglicherweise die Tizianbilder

die »Venus von Urbino« (um 1538) und »Die

Andrier« (um 1518) als Vorbilder erkennen, vgl.
Renner 2000 (wie Anm. 3), S. 172-174 (mit Abb.).

26 Hofmannsthal 1979 (wie Anm. 25), S. 267.

27 Burckhardt, Jacob, Der Cicerone. Eine Anleitung

zum Genuss der Kunstwerke Italiens, (Neudruck der

Urausgabe), Stuttgart 1939, S. 914.

28 Vgl. dazu Sprengel, Peter, Geschichte der deutsch¬

sprachigen Literatur 1870-1900. Von der

Reichsgründung bis zur Jahrhundertwende, (Geschichte

der deutschen Literatur von den Anfängen bis zur

Gegenwart, Bd. 9,1), München 1998, S. 104-107;

Hamann, Richard/Hermand, Jost, Gründerzeit,

(Deutsche Kunst und Kultur von der Gründerzeit bis

zum Expressionismus, Bd. 1), Berlin 1965, S. 216-238;

Lucbert, Françoise, Ein Träumer bei den Symbolisten,

in-. Arnold Böcklin, Ausst.-Kat. Kunstmuseum

Basel, Heidelberg 2001, S. 115.

29 Gohr, Siegfried, Der Kult des Künstlers und der

Kunst im 19. Jahrhundert. Zum Bildtyp der Hommage,

Köln/Wien 1975, S. 114.

30 Rilke, Rainer Maria, Worpswede (1902), in: ders.,

Sämtliche Werke, hrsg. vom Rilke-Archiv, Frankfurt

a. M. 1965, S. 106.

31 Tschudi, Hugo von, Arnold Böcklin, in: ders., Ge¬

sammelte Schriften zur neueren Kunst, hrsg. von
E. Schwedeler-Meyer, München 1912, S. 119.

32 Vgl. Rasch, Wolfdietrich, Die literarische Décadence

um 1900, München 1986, S. 43-47; Krimmel, Elisabeth,

In Schönheit sterben. Über das Religiöse im

Jugendstil, in-, Bott, Gerhard (Hrsg.), Von Morris

zum Bauhaus. Eine Kunst gegründet auf Einfachheit,

Hanau 1977, S. 69-88.
33 Vgl. dazu Marx, Friedhelm, Gerhart Hauptmann,

Stuttgart 1998, S. 107-112; Wynn, Debra D., Hauptmann

and Böcklin, in: An Artistic and Historical

Synthesis in Michael Kramer, (The Germanic Review

64), 1989, S. 67-72; Machatzke, Martin, Geistige

Welt um 1900, in-. Gerhart Hauptmann. Tagebücher

1897-1905, hrsg. von Martin Machatzke, Frankfurt

a. M. 1987, S. 685-733, bes. 725-727.

34 Hauptmann, Gerhart, Michael Kramer, in: ders.,

Sämtliche Werke, Bd. 1: Dramen, hrsg. von Hans-

Egon Hass, Centenar-Ausgabe, Sonderausgabe, Berlin

1996, S. 1111-1172, hier S. 1130f.

35 Ebd., S. 1171.

36 Ebd., S. 1168.

37 Hofmannsthal, Hugo von, Brief an Harry Graf Kess¬

ler, 5.6.1903, in: Hugo von Hofmannsthal - Harry
Graf Kessler. Briefwechsel 1898-1929, hrsg. von

Hilde Burger, Frankfurt a. M. 1968, S. 47.

38 Das Vorhaben einer stilisierten szenischen Umset¬

zung gab es 1903 in Weimar. Harry Graf Kessler

plante dort, im Naturtheater des Schlosses Belvedere

Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« mit »Dilettanten

aus der Hofgesellschaft« aufzuführen. Vom

befreundeten Dichter erhoffte sich Kessler noch eine

pastorale Zutat, von seinen Weimarer Mitstreitern

Henry van de Velde und Ludwig von Hofmann die

ästhetische Formung der Szene. Das Projekt kam

nicht zustande. Vgl. dazu die Briefe zwischen

Hofmannsthal und Kessler von Februar bis August 1903,

in-. Hofmannsthal - Kessler 1968 (wie Anm. 37),

S. 43-50.

39 Das Münchner Künstlerhaus. Zu seiner Einweihung,

in: Die Kunst für Alle, 15. Jg., 1899/1900, S. 346.

40 Becker, Benno, Festspiel zur Einweihung des

Münchner Künstlerhauses, in: Die Kunst für Alle,

15. Jg., 1899/1900, S. 348.

41 Ebd.

42 Ebd.

43 Vgl. dazu Starz, Ingo, »Heiliger Frühling« als Kultur¬

formel der Moderne. Erinnerung und kultureller
Raum in der Kunst der Jahrhundertwende, in-. Tra-

dita et Inventa. Beiträge zur Rezeption der Antike,

hrsg. von Manuel Baumbach, Heidelberg 2000,
S. 473-486.

44 Becker 1899/1900 (wie Anm. 40), S. 349.

45 Gerade beim Blick auf die Münchner Kunst der Jahr¬

hundertwende zeigt sich, wie schwer sich klare

Grenzen zwischen Historismus und Symbolismus

ziehen lassen. Der imaginative Stilbegriff, wie er

hier vertreten wird, ist jedenfalls für die symbolistische

Kunst von entscheidender Bedeutung. Vgl.

dazu Hofstätter, Hans H., Symbolismus und die

Kunst der Jahrhundertwende. Köln 19732, S. 79-81.

46 Becker 1899/1900 (wie Anm. 40), S. 350.

47 Becker, Benno, Die Sezession, in-. Pan, 2. Jg., 1896,

S. 246.

48 Vgl. Rehm, Walther, Der Renaissancekult um 1900

und seine Überwindung, in: ders., Der Dichter und

die neue Einsamkeit. Aufsätze zur Literatur um

1900, hrsg. von Reinhardt Habel, Göttingen 1969,

S. 39. Darin findet sich auch folgende, im Hinblick

auf die Situation im Münchner Künstlerhaus um

1900 durchaus zutreffende Bemerkung: »Der

Renaissancismus der Nietzscheaner dagegen will nur

geniessen ohne zu leisten, und seine Leidenschaft

und Begeisterung für das machtvoll Starke und

Grosse ist weit davon entfernt, die eigene
Lebensohnmacht und Schwäche zu überwinden, er ist

nichts anderes als ein lautes Bekenntnis der Dekadenz,

[...!.«

49 Schröder, Rudolf Alexander, Drei Begegnungen

(1948), in-, ders., Die Aufsätze und Reden 1, (Gesammelte

Werke, Bd. 2), Frankfurt a. M. 1952, S. 955f.

50 So die Äusserung des symbolistischen Malers und

Kritikers Emile Bernard, zit. nach: Gaethgens,

Thomas W., Böcklin und Frankreich, in: Arnold

Böcklin 2001 (wie Anm. 28), S. 106. Zum Verhältnis

Böcklins zu Wagner vgl. Wissmann 1968 (wie Anm. 3),

S. 125-127.

202 Ingo Starz



54

55

56

57

58

59

60

Zum Verhältnis von Musik und bildender Kunst vgl.

Maur, Karin von, Vom Klang der Bilder,

München/London/New York 1999; Schneider, Frank

(Hrsg.), Im Spiel der Wellen. Musik nach Bildern,

München/London/New York 2000.

Vgl. Schawelka, Karl, Quasi una musica. Untersuchungen

zum Ideal des »Musikalischen- in der

Malerei ab 1800, München 1993, S. 239-254;

Gottdang, Andrea, »Man muss sie singen hören«.

Bemerkungen zur •Musikalität« und »Hörbarkeit« von

Böcklins Bildern, in: Arnold Böcklin 2001 (wie Anm.

28), S. 131-137.

Muther, Richard, Geschichte der Malerei im XIX.

Jahrhundert, Bd. 3, München 1894, S. 620.

Huch, Ricarda, Romantik, Bd. 2, 1901, S. 346, zit.

nach: Ricarda Huch 1994 (wie Anm. 14), S. 162.

Vgl. dazu Gülke, Peter, Malern zu Ehren. Mendelssohns

»Dürer-Kantate«, in: Schneider 2000 (wie

Anm. 51), S. 75-85.

Ebd., S. 81.

Vgl. dazu Bisanz-Prakken, Marian, Gustav Klimt —

Der Beeihovenlries. Geschichte, Funktion und

Bedeutung, Salzburg 1977, S. 18f.; Hamann, Richard/

Hermand, Jost, Stilkunst um 1900, (Deutsche Kunst

und Kultur von der Gründerzeit bis zum Expressionismus,

Bd. 4), Berlin 1967, S. 488.

Vgl. Andree 1998 (wie Anm. 13), S. 361f., Nr. 270.

Vgl. dazu den Absatz »Anakreontik« in: Goethes

Werke. Bd. 1, hrsg. von Erich Trunz, Hamburger

Ausgabe, München 1999, S. 447—451; Zeman, Herbert,

Die deutsche anakreontische Dichtung, Stuttgart
1972, S. 266-314.

Goethe, Johann Wolfgang von, Anakreons Grab, in:

Goethes Werke, Bd. 1 (wie Anm. 59), S. 205.

Das Richard Strauss Institut, Garmisch-Partenkirchen,

teilte auf Anfrage mit, dass sich die für die

Münchner Feier komponierte »Hymne« des Komponisten

nicht ausfindig machen lässt. Aus dem

schriftlichen Nachlass von Strauss geht lediglich

hervor, dass er Böcklin im Oktober 1896 dreimal in

seiner Villa in Florenz aufsuchte und ihm Klaviermusik

Beethovens vortrug; ein Gegenbesuch Böcklins

ist ebenfalls bezeugt. Vgl. dazu Wissmann 1968

(wie Anm. 3), S. 129, Anm. 340—342; dort werden

Briefe des Komponisten an seine Eltern als Belege

angeführt. Ferner muss auf einen Brief von Richard

Strauss an Eugen Spitzweg vom 13. Oktober 1896

hingewiesen werden, abgedruckt in: Der Strom der

Töne trug mich fort. Die Welt um Richard Strauss

in Briefen, hrsg. von Franz Grasberger, Tutzing

1967, S. 99. Weitere Hinweise auf den Maler fehlen

(bislang) in der Vita des Komponisten.

62

63

64

65

66

67

68

69

70

72

Debussy, Claude, Monsieur Croche. Sämtliche

Schriften und Interviews, hrsg. von François Lesure,

Stuttgart 1974, S. 192.

Mann, Thomas, Betrachtungen eines Unpolitischen
(1918), in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 12, Frankfurt

a. M. I960, S. 478. Vgl. dazu: Bild und Text bei

Thomas Mann. Eine Dokumentation, hrsg. von Hans

Wysling, Bern 1975, 168f.

Vgl. dazu Brummer, Hans Henrik, Noch einmal: Der

Fall Böcklin, in: SeelenReich. Die Entwicklung der

deutschen Symbolismus 1870-1920, Ausst.-Kat.

Schirn Kunsthalle Frankfurt, München/London/New

York 2000, S. 29—41; Lenz, Christian, Erinnerung an

Julius Meier-Graefe: »Der Fall Böcklin und die Lehre

von den Einheiten- I90S, in: Arnold Böcklin 2001

(wie Anm. 28), S. 119-129.

Vgl. Manheim, Ron, Julius Meier-Graefe (1867-1935).

»Kunstschriftsteller« zwischen Traditionsbewusst-

sein und Modernität, in: Dilly, Heinrich (Hrsg.),

Altmeister moderner Kunstgeschichte, Berlin 1990,

S. 95—115; Kramer, Catherine, Meier-Graefes Weg

zur Kunst, in: Hofmannsthal-Jahrbuch zur europäischen

Moderne 4, 1996, S. 169-226.

Der Begriff ist dem Titel eines jüngst erschienen

Aufsatzbandes entliehen: Ästhetik des Ähnlichen.

Zur Poetik und Kunstphilosophie der Moderne,

hrsg. von Gerald Fund et. al., Frankfurt a. M. 2001.

Vgl. hier bes. das Einleitungskapitel (S. 7-34) und

den Beitrag von Gert Mattenklott (S. 167-183).

Ebd., S. 30.

Nietzsche, Friedrich, Menschliches. Allzumenschliches

I, 6 145, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 2,

Kritische Studienausgabe, hrsg. von Giorgio
Colli/Mazzino Montinari, München 1988, S. 141.

Vgl. dazu Virtuosen. Über die Eleganz der Meisterschaft,

hrsg. von Herbert von Karajan Centrum,

Wien 2001; darin die Beiträge von Betz, Albrecht,

Das Vollkommene soll nicht geworden sein — zur
Aura des Virtuosen, S. 9-31, und Warnke, Martin,

Der virtuose Künstler, S. 81-99. Zum Aspekt der

Plötzlichkeit vgl. Bohrer, Karl Heinz, Plötzlichkeit.

Zum Augenblick des ästhetischen Scheins, Frankfurt

a. M. 1981.

Wyss, Beat, Der Wille zur Kunst. Zur ästhetischen

Mentalität der Moderne, Köln 1996, S. 101. Im

Hinblick auf Böcklins »Selbstbildnis im Atelier« von
1893 wird ein ähnliches Inspirationsmodell formuliert

bei Lindemann, Bernd Wolfgang, Böcklins

Thrill. Bildmotive, Ikonographie, Inszenierung, in:

Arnold Böcklin 2001 (wie Anm. 28), S. 54: »Der

Künstler variiert hier ein altes, langerprobtes
Bildmotiv: Das Innehalten, das Zögern, die nur leise

Bewegung der Hand, die den Pinsel hält, die

Blickrichtung: All dies kennen wir aus Werken, deren

Thema die Inspiration ist, die göttliche Inspiration
zumal, [...].«

Bierbaum, Otto Julius, Arnold Böcklin (1893), zit.

nach: Koszinowski 1983 (wie Anm. 3), S. 279-292.

Vgl. dazu Arnold Böcklin - Giorgio de Chirico —

Max Ernst. Eine Reise ins Ungewisse, Ausst.-Kat.

Kunsthaus Zürich, Bern 1997, bes. S. 32-53.

Fotonachweis

Basel, Öffentliche Kunstsammlung: 2, 5; Berlin,

Staatliche Museen zu Berlin - Preußischer Kulturbesitz,

Nationalgalerie: 4, 7; Marbach a. N., Schiller-

Nationalmuseum und Deutsches Literaturarchiv: 3, 6.

Böcklin im Olymp 203


	Böcklin im Olymp : das Ähnliche und der Augenblick : die Münchner Totenfeier für Arnold Böcklin von 1901

