Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich

Band: 8 (2001)

Artikel: Bocklin im Olymp : das Ahnliche und der Augenblick : die Miinchner
Totenfeier fur Arnold Bocklin von 1901

Autor: Starz, Ingo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720077

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abb. I: Max Klinger, Widmung, Blatt I aus »Eine Liebe<, Opus X, 1887, Radierung, 45,6 x 35,7 cm, Leipzig, Museum der bildenden Kiinste, Graphische Sammlung.

186



Ingo Starz

Bocklin im Olymp

Das Ahnliche und der Augenblick: die Miinchner Totenfeier fiir Arnold Bécklin von 1901

I. Bocklins Pfeile

Die Leser der Zeitschrift »Jugend«, die am 16. Oktober 1897 das
neueste Heft in Handen hielten, fanden darin in Wort und Bild
eine Huldigung an Arnold Bocklin, der genau an diesem Tag
seinen 70. Geburtstag beging.’ Uber die Wiirdigung des kiinstle-
rischen Schaffens hinaus war in den Texten von der Personlich-
keit des Malers und seiner Wirkung auf das Publikum die Rede —
eine Wirkung, die zu jener Zeit grosse Intensitdt erreicht hatte
und auf die Max Klingers Grafik auf der Titelseite der Bocklin-
Ausgabe gleichsam anzuspielen scheint. Die Radierung (Abb. 1),
die den Auftakt des 1887 veroffentlichten Grafikzyklus »Eine
Liebe« bildet und die Widmung »An Arnold Bocklin« trdgt,? zeigt
eine in zwei Ebenen gegliederte Komposition: Aus Meeresfluten
steigt eine Wassersaule empor. Auf dem darauf ruhenden Plateau
breitet sich das in mythischer Zeit angesiedelte, mit Moiren und
weiblichem Kentaur ausstaffierte Geschehen aus. Zwei Personen
sind in dessen Zentrum geriickt, Aphrodite und ihr Sohn Eros. Der
Bogen des Jungen, den seine Mutter ihm fiihrt, ist gespannt und
nimmt den Bildbetrachter gewissermassen ins Visier. Der Pfeil
liegt zum Abschuss bereit, fahig, binnen Kiirze ein schicksalhaftes
Band zu kniipfen. Die in ihm ruhende Kraft, ein sehnendes Ver-
langen im Getroffenen auszul6sen, bezeichnet in der Komposition
des Blattes nicht nur den Bereich zwischenmenschlicher Liebe,
sondern verweist auch auf das Verhdltnis des Betrachters zum
Bild. Klingers Blatt entpuppt sich somit — zumal auf der Titelseite
der »Jugend« — als Allegorie auf die Wirkungsmacht des Schwei-
zer Malers.

Bernhard Boschenstein zum 70. Geburtstag

Und Bocklins Pfeile trafen. Vertreter des Kunstbetriebs und
Publikum in Deutschland scharten sich seit Ausgang der 1880er
Jahre in emphatischer Begierde um einen Kiinstler, dessen haufig
reproduzierte, mythische Bildfindungen als mannigfache Projek-
tionsflachen des modernen Seelenlebens dienen konnten. Bock-
lins weitgehende Absenz im gesellschaftlichen Leben mag dabei
seine Stilisierung zum Kiinstlerheros, als den ihn anlésslich seines
siebzigsten Geburtstages zahlreiche Huldigungsgedichte, Ehrun-
gen und Kommentare priesen, noch begiinstigt haben.’ Die in
seiner Malerei entdeckten Natiirlichkeitsmuster verhiessen den
Zeitgenossen die Allgewalt eines Genies, das fiir sie Beziige zu
Vergangenheit und Zukunft herstellte, vor allem aber als prophe-
tische Stimme eines neuen Lebensgefiihls galt.

»Bocklin ist der dichter des meeres, eines Mittelmeeres von
leuchtender und heiterer schonheit wie geschaffen fiir Aphrodi-
tens freude.«* Paul Gerardy weist den Maler in seinem Essay »Zum
Ruhme Bocklins«, der 1896 in Stefan Georges Zeitschrift »Blatter
fiir die Kunst« erschien, als eine Leitfigur des Asthetizismus aus.
Dem George-Kreis wie anderen geistigen Eliten galt der Schwei-
zer als wichtiger Mittler der geschatzten Kultur des Siidens — sie
betrachteten ihn, wie es George in seinem Bocklin-Gedicht for-
mulierte, als Wachter des »heiligen Feuers«.” Der von Gerardy
vorgetragene Bildgedanke, dessen Nahe zum Widmungsblatt Max
Klingers so zu- wie sinnféllig ist, lasst zentrale Aspekte des Bock-
lin'schen Schaffens aufscheinen: Siidliche Landschaft, Eros und
Antikennahe. Mit dieser sinnlichen Antikenschau verbindet sich
der Aspekt des nackten Korpers, der eine wesentliche Richtung
der zeitgenossischen Rezeption formte, die in Bocklins Bildern die

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitdt Ziirich 2001 187



Anspriiche lebensreformerischer Bestrebungen préfiguriert sah.
Der Kiinstler galt jenen als Anreger wie als legitimierende Instanz
ihrer das biirgerliche Ordnungsgefiige zu tiberwinden suchenden
Ideen. Ein vermutlich als Nachruf auf Bocklin verfasstes Gedicht
Emil Schoenaich-Carolaths gibt anschaulich das zwischen Tradi-
tionsvergewisserung und Aufbruchswillen schwankende kiinstle-
rische Klima dieser Jahre wieder:°

»Aus Myrthenhainen, wildverschlungnen, heiBen,

Bricht Flotenschall, rauscht auf ein Taubenflug,

Und hell ins Land mit Hufgeblitz und GleiBen

Walzt sich, frohlockend, ein Erobrerzug.

Centaurenvolk, rauh lachend, raubbeladen,

Auf breitem Bug luftjauchzende Najaden,

Rasch hinterdrein, im Pantherfell, Bachanten,

Der Weinschlauch quillt von purpurfarbnem Seim,

Von tausend Lippen, jungen, lenzentbrannten,

Steigt Jubelruf: Die Gotter kehren heim.

Beladen schwankt der Dionysoskarren,

Im Wespenschwarm, schweifpeitschend, stiirmen Farren,

Ins Muschelhorn st6Bt laut der groBe Pan.

Heimkehr, gewaltge, ward der Welt beschieden,

Taucht aus den Syrthen, blonde Nereiden,

Fur Hellas brach ein Siegesmorgen an.

Ein Schonheitssturm in leuchtendem Gefieder

Braust durch die Welt, die Gotter kehren wieder.

Dies, Meister, war das Werk, das du gethan,
Du trugest heim in eine Welt voll Trauer

Der Griechenschoénheit Offenbarungsschauer,
Du gabst der Kunst, im Zeichen jungen Ruhms,
Zuriick den Lichtbrand des Hellenenthums,

Du riefest Lenze, die voll Glanz und Dauer.

Ein Grabmal — Dir? Du schuffst es selber weiland,
Wer sah es nicht im Wachen und im Traum,

Dem Meer entsteigt ein dunkles heilges Eiland
Vom Sturm umraunt, umkost von Wellenschaum.
Dort fliistert ihr, schwarzschattende Cypressen
Dem Schlafer zu: Gestorben — nicht vergessen.
Dort wird die Welt, wo Sehnsuchtsldander blaun,
Von lo's Meer in ewgem Lenz umtrieben,

Die Tempel weihen, die nur jungem Lieben

Und groBen Toten wir erbaun.«

In Schoenaich-Carolaths Versen sind auf Gemalde Bocklins rekur-
rierende Bildsequenzen gleich Momentaufnahmen zu einem »Grie-
chenphantasma«” verdichtet. Dieser Optik sind die Leitthemen der
Jahrhundertwende eingeschrieben: Der Schonheitskult, die Rede
von der Jugend, vom Frithling und vom Dionysischen. In diesen
Zeilen wird all jenes, was die von den Stilkiinstlern jener Zeit pro-
pagierte »Asthetik des Lebens«® ausmacht, angesprochen und zu

188

einem Kulturbild synthetisiert. Der durch Traditionsverlust, Plu-
ralisierung und Rationalisierung aufgeschreckten Gesellschaft
des ausgehenden 19. Jahrhunderts wird Arnold Bocklin zur aurati-
schen Kiinstlerpersonlichkeit, zu einem massstéblichen Flucht-
punkt — Spiegel bildungsbiirgerlicher Sehnsiichte wie versoh-
nendes Gegenbild zur modernen Alltagswelt. Seine mythischen
Landschaftsdarstellungen wurden als Beleg dafiir gesehen, dass
»die moderne Landschaft [...] den antiken Menschen in sich
aufgenommen<’ habe. Karl Scheffler bezeichnete ihn — und das
entspricht der von Schoenaich-Carolath poetisch postulierten
»Riickkehr der Gotter« — gar als »Dichter eines modernen Lebens-
mythos, [...] der Ersatz darbieten mochte fiir die naturwissen-
schaftliche Entgotterung der Welt«.””

In der letzten Strophe des Gedichtes tritt neben die Lebens-
die Todessymbolik, gleichzeitig geht der Blick des Dichters vom
Werk des Malers zu dessen Person tiber. In beschwérenden Worten
ruft jener Bocklins Gemalde »Die Toteninsel« (Abb. 2) in Erinne-
rung, das wie kaum ein anderes Bild die Phantasie der Betrachter
befliigelte.”” Schoenaich-Carolath und andere Zeitgenossen mein-
ten darin Bocklins Wunsch zu erkennen, sich selbst ein heroisches
Grabmal zu setzen. Kiinstler und Werk riicken in dieser Betrach-
terperspektive als Ahnliche einander nahe, verbunden im Pathos
der Distanz — Josef Strzygowskis Bemerkung, dass es sich bei der
»Toteninsel« um »das Hauptwerk deutscher Monumentalmalerei«”
handle, nimmt zweifellos auf eine solche Wahrnehmungsweise
Bezug. Das in jener Epoche auftretende Verlangen nach grossen
Einzelfiguren, das sich in der Bewunderung der »Toteninsel« wie
seines Schopfers niederschlug, fand so seine Befriedigung — der
ehrfurchtsvolle Blick des Betrachters formte sich sein Gegeniiber.
Angesichts eines solchen Hanges zu Denkmalern und Kulthandlun-
gen iiberrascht es nicht, dass Bécklins Tod iiberschwéangliche Trau-
erbekundungen hervorrief.” Besonderes Interesse verdient dabei
die Miinchner Totenfeier, die mit theatralischer Gebérde eine Alle-
gorie auf Sterben und Tod des grossen Kiinstlers inszenierte.

II. Kiinstlerversammlung

Am 14. Februar 1901 fanden sich namhafte Vertreter der Miinchner
Kiinstlerschaft und zahlreiche Géaste, darunter Hugo von Hof-
mannsthal, Stefan George, Karl Wolfskehl, Ricarda Huch, Alfred
Walter Heymel und Rudolf Alexander Schroder, im Kiinstlerhaus
der bayerischen Hauptstadt ein, um mit einer Totenfeier des am
16. Januar verstorbenen Arnold Bocklin zu gedenken.”® Im knapp
ein Jahr zuvor eingeweihten Kiinstlerhaus arrangierte der Maler
Benno Becker den Anlass, als Regisseur des szenischen Spiels fun-
gierte Paul Brann.” Die Dekoration schuf der Architekt Emanuel
von Seidl, den Quellen zufolge betétigte sich Franz von Lenbach,
der in jenen Jahren die ortliche Kiinstlergenossenschaft prasi-
dierte, als Kostiimbildner.” Kurz: Das geistige Miinchen erwies
dem Verstorbenen die Ehre.

Ingo Starz



Abb. 2: Arnold Bocklin, »Die Toteninsel«, 1880, gefirnisste Tempera auf Leinwand, 111 x 155 cm, Offentliche Kunstsammlung Basel, Kunstmuseum
(Depositum der Eidgendossischen Gottfried Keller-Stiftung).

Bécklin im Olymp 189



Trauer-Seier

Hrnold Bocklin

m

Ranitlerhaufe

Donnerfiag, den 14. Sebruar 190]

k3

Dr. €. WOIf & Sobn, Ninchen.

dymnevow . . . . . . . . . . Ridard Scrauf
Prologvon . . . . . . . . . . Bugov.Sofmannsthal
Cladbegefang vom . . . . . . . . Beethoven
Anabreons Grab von . . . . . . Bugo Wolff

Der Tod des Tisian (Bruchfti) . . Bugov. Sofmannsthal

Silippo Pomponio Vecellio, genannt Tizianello,
des Nlcifters Sohn

Defiderio
Gianino
Batifta
Untonio
Paris
Lavinia, cine Todter des Micifters
Lifa
Dies fpicle im Jahre 1576, da Tisian
neunundneunsigidhrig fravb.

Rinderchor von . . . . . . . . Beethoven.

Abb. 3: Programmzettel zur Totenfeier vom 14. Februar 1901, Aussen- und Innenansicht, Marbach a. N., Deutsches Literaturarchiv.

190

Ingo Starz



Im Zentrum des Programms stand die Erstauffiihrung des
dramatischen Fragments »Der Tod des Tizian« von Hugo von Hof-
mannsthal. Der Einakter war, wie ein Blick auf den Programm-
zettel (Abb. 3) zeigt, in eine Folge von Musikstiicken integriert, die
im Detail wie aufs Ganze gesehen aufschlussreiche Darbietungs-
muster aufwiesen. Die Feier begann mit zwei eigens fiir diesen
Anlass geschaffenen Werken — einer von Richard Strauss kompo-
nierten »Hymne« und Hofmannsthals »Prolog« zu seinem nachfol-
genden Dramenfragment. Zwischen Vorrede und Handlung waren
zwei Musiknummern eingeschoben — das fiir Blasinstrumente ge-
setzte Adagio der »Appassionata« Ludwig van Beethovens und das
von Hugo Wolff vertonte Goethe-Gedicht »Anakreons Grab«. Dar-
auf folgte der »Tod des Tizian« und zum Abschluss, von einem Kin-
derchor vorgetragen, Beethovens Chorlied »Bitten«.

Das unter Lenbachs Mitwirkung im Stil der deutschen Re-
naissance errichtete Kiinstlerhaus symbolisierte nicht nur die
vermeintlich wiedergefundene Einheit der Miinchner Kiinstler,
sondern wies gleichsam auch der Kunst den Weg — und der fiihrte
geradewegs zuriick in eine Formenwelt, die als Widerspiegelung
des bewunderten Tatmenschentums der Renaissance dem Eintre-
tenden die ihm zugedachte Rolle vor Augen fiihren sollte.” Das
Kiinstlerhaus war darum eine Art Bithne des Lebens und der Kunst,
wo Realitdt und Illusion verschwammen. Fiir die Totenfeier, die
den Festsaal des Hauses mit einem nicht minder bithnenreifen
Huldigungszeremoniell fiillen sollte, konnte es dementsprechend
keinen passenderen Ort geben. Das Ritual des Totengedenkens
war, so der den nachfolgenden Betrachtungen zugrunde liegende
Gedanke, auch ein in seiner Signifikanz kaum zu tiberschatzendes
Ritual der Kunst, welches der wissenschaftlichen Ratio ein als of-
fenes System formuliertes Ahnlichkeitsdenken entgegenstellte.’
Der Blick richtet sich zunachst auf einen zeitgendossischen Kom-
mentar, der neben der Auswahl der Programmpunkte deren Me-
dialisierungsformen beschreibt. Uber die Frage der Realisierung
lassen sich daraufhin Aufschliisse iiber Konzept und Wirkungs-
absicht des Anlasses gewinnen.

In den Miinchner Neuesten Nachrichten vom 15. Februar 1901
war unter der Uberschrift »Die Bocklin-Feier der Miinchner Kiinst-
lerschaft« Folgendes zu lesen:

»Die festlich ernsten Klange der StrauB'schen >Hymne«, von
einem unsichtbar aufgestellten Orchester wirkungsvoll vorgetra-
gen, eroffneten die Feier. Bei den letzten Takten des Musikstiickes
offnete sich der dunkelblaue Sammetvorhang vor der Biihne; von
Lorbeer und Blumen umgeben ragte die Biiste Arnold Bocklins,
ihr nahte, von weiBumschleierten Fackeltragerinnen geleitet, in
schwarzem venetianischem Kostiim ein Page, der ein Bekenntnif3
ablegt von der Ehrfurcht und dankbaren Liebe der Jugend fiir den
groBen Todten. [...] In prachtvollen Versen kiindet der Prolog, wie
Bocklin fortleben wird in unseren Herzen und in unserem Ver-
haltniB zur Natur, der er einen neuen Sinn und tiefere Beseelung
verliehen. Nicht klagen kdnnen wir bei dem Ende dieses Mannes,
der so in seinem Wesen und Wirken unsterblich unter uns bleibt;

Bocklin im Olymp

aber wie bedriickend und erschiitternd doch die Scheidestunde
eines solchen Menschen auf die Seinen eindrdngt, daran moge
ein Schattenspiel gemahnen, das von dem Tode eines anderen ge-
waltigen Meisters Kunde bringt.

So war ein schoner und sinnvoller Uebergang gegeben zu
der Auffiihrung der Szene »Der Tod des Tizian«. Bei geschlossenem
Vorhang erscholl, fiir Blasinstrumente gesetzt, das herrliche
Thema aus dem Adagio der Beethoven'schen Appassionata. Dann
offnete sich die Bithne wieder; wir sahen die hermengeschmiickte,
von Lorbeer und Cypressen umgriinte Gartenterrasse vor der
Villa Tizians. Von einer unsichtbaren Sangerin [...] vorgetragen,
erklang eine Weise voll siiBer, in sich getrosteter Wehmuth, Hugo
Wolffs Komposition der Goethe'schen Distichen >Anakreons
Grab«. Dem Sange lauschen, auf den Banken und Stufen der Ter-
rasse in stummem Schmerz gelagert, die Schiiler — unter ihnen
auch der Sohn — des Meisters, der drinnen im Hause mit dem Tode
ringt. Ringt nicht in qualvoller Agonie, sondern mit dem Feuer-
drange des schaffenden Genius, dem noch in der letzten Stunde
neue Visionen und neue Wege des Gestaltens sich aufthun. Und
wie ein vielstimmiger Chor begleiten dieses »Sterben in Schon-
heit« die Wechselreden seiner Schiiler. Sie alle sind von seinem
Geiste, dem schonheitseligen Geiste der Renaissance, durchdrun-
gen; in wundervollen Worten preisen sie die Natur, wie sie der
Meister sie sehen gelehrt, die jetzt das Scheiden ihres innigsten
Vertrauten zu ahnen scheint, und das iiberreiche Leben des Grei-
ses, das sich in einem letzten Aufflammen verzehrt. — Endlich er-
scheint noch Lavinia, Tizians Tochter [...], selbst wie ein lebendig
gewordenes Bild ihres Vaters anzuschauen, und wéhrend sie den
jungen, am tiefsten von der schmerzlichen GréBe der Stunde er-
griffenen Gianino [...] trostet und in's Leben weist, ist drinnen im
Haus das Letzte eingetreten; mit einem aufschluchzenden >Vor-
bei!« schlieBt die Dichtung.

[...] Mit einem der »>Geistlichen Gesédnge« von Beethoven [...]
schloB das Programm. Die Worte des Gellert'schen Chorals, der
den Text bildet, fiigten sich wohl nicht ganz harmonisch an die
Renaissance-Stimmung des Festspiels, aber die einfache, edle Me-
lodie, der reine, rihrende Klang der Kinderstimmen gaben doch
einen schonen versohnenden AbschluB der ernsten Feier, mit der
die Kiinstlerschaft Miinchens Abschied nahm von dem Meister der
Todteninsel und der Gefilde der Seligen. "’

III. In der Maske Tizians

»Man denkt an Tizian, solch unverwiistliche Energie liegt in die-
sem Kopf mit dem feurig blitzenden Auge und der hohen, méchtig
gebauten Stirn.«%°

Die Ausserung Richard Muthers scheint wie auf den Anblick
gemiinzt, der sich dem Publikum der Miinchner Totenfeier nach
dem Offnen des Vorhangs bot. Der Blick fiel namlich sogleich auf
die Portratbiiste Bocklins, die Adolf von Hildebrandt geschaffen

191



Abb. 4: Adolf von Hildebrand, »Der Maler Arnold Bocklin«, 1898, Bronze, Staatliche
Museen zu Beerlin, PreuBischer Kulturbesitz, Nationalgalerie.

192

hatte (Abb. 4). Dann setzte die Handlung ein: Hinzutretende »weiB3-
umschleierte Fackeltrdgerinnen« liessen die Szene gleichsam zum
lebenden Bild werden, das vor dem geistigen Auge des Betrachters
eines der bekanntesten Werke des Malers, den »Heiligen Hain«
(Abb. 5), erstehen liess.” Die Biiste Bocklins wurde auf diese Weise
einem Kultbild gleich in das Geschehen eingefiihrt und die Ver-
gottlichung des Verstorbenen geradewegs mitvollzogen. Die
Szene, die Hofmannsthal im Kern so konzipiert hatte, setzte mittels
Portrat und evoziertem Bildwerk den Kiinstler als Genie pro-
grammatisch an den Anfang. In dieser Sphare des herausragenden
Ktnstlertums verharrend, variierte man nur deren Vertreter und
wabhlte fiir die zentrale Szene der Feier, dem genius loci verpflich-
tet, Tizian — d. h. Hofmannsthals Stiick wurde wohl gerade wegen
der Figur Tizians ausgesucht. Die Bewunderung Lenbachs fiir den
Italiener diirfte nicht unwesentlichen Einfluss auf diese Entschei-
dung ausgeiibt haben.? In jedem Fall hatte man Bocklin einen
Ahnen zur Seite gestellt, der jener Epoche entstammte, der man
sich in Miinchner Kiinstlerkreisen tief verbunden fiihlte.

Hugo von Hofmannsthals dramatisches Fragment »Der Tod
des Tizian« erschien 1892 unter dem Pseudonym Loris in der ersten
Folge der »Blatter fiir die Kunst«. Fiir die Erstauffithrung im Rah-
men der Totenfeier fiir Arnold Bocklin erstellte der Dichter eine
modifizierte Fassung, die insbesondere Aspekten der Bildlichkeit
grésseren Raum gab.? Die Szene spielt auf der Terrasse von Tizi-
ans venezianischer Villa, wo sich dessen Schiiler in gemeinsamer
Trauer um den sterbenden Meister scharen, der noch auf dem To-
tenbett an einem letzten Gemalde arbeitet. In den Gesprédchen der
jungen Kiinstler wird das Kiinstlertum Tizians reflektiert, in wel-
chem sich Leben und Kunst als Einheit formulieren. Ihre Reden
evozieren die Bildwelt Tizians, die jedoch mehr derjenigen Bock-
lins gleicht.? Der schaffende Kiinstler bleibt abwesend, er ist nur
momenthaft reprasentiert in zwei seiner Bilder — »die Venus mit
den Blumen und das grosse Bacchanal«* darstellend —, die iiber
die Bithne getragen werden. Den Schiilern wird angesichts der sich
im Sterben noch steigernden Tatkraft des Meisters die Beschrankt-
heit ihres epigonalen Wirkens bewusst, das sich in der Nachah-
mung von Tizians Stil dussert — allein der halbwiichsige Gianino
vermag der realen Natur Eindriicke abzugewinnen. Der hermetisch
abgeschlossene Raum der Villa und ihres Gartens steht, wie es
Desiderios Worte zum Ausdruck bringen, der von den jungen
Kiinstlern als hésslich und gemein erachteten Stadt Venedig anti-
thetisch gegeniiber. Da die Schiiler das Leben nur als Sublimat der
Kunst ihres Meisters wahrnehmen, bleibt ihnen die originare
kiinstlerische Kraft fremd, als »Dinge Béndger« das Leben in
Kunstformen zu wandeln — die dionysische Seite Venedigs haben
sie im Gegensatz zu Tizian nie erlebt. Die Natur beriihrt ihr Sehen
kaum, weshalb sie fasziniert vom »Auge« des Meisters sprechen.

»Ein Auge, ein harmonisch Element,

In dem die Schonheit erst sich selbst erkennt —
Das fand Natur in seines Wesens Strahl.
Erweck uns, mach aus uns ein Bacchanal!-

Ingo Starz



Abb. 5: Arnold Bocklin, »Der Heilige Hain«, 1882, gefirnisste Tempera auf Leinwand, 105 x 150 cm, Offentliche Kunstsammlung Basel, Kunstmuseum (Birmann Fonds).

Bocklin im Olymp 193



iy e
L

Abb. 6: Hugo von Hofmannsthal: »Tod des Tizian«, Szenenfoto von Wilhelm Hiimmer, 15,1 x 22,5 cm, Auffithrung anléasslich der Bocklin-Totenfeier am 14. Februar 1901 im Miinchner
Kiinstlerhaus, Marbach a. N., Deutsches Literaturarchiv.

194 Ingo Starz



Rief alles Lebende, das ihn ersehnte
Und seinem Blick sich stumm entgegendehnte. %

Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« zeichnet nicht allein das Ster-
ben eines grossen Kiinstlers nach, sondern verweist mit seinen
Gegenbildern von Stadt und Villa, Daseinsfiille und elitdrem Kreis,
von naturempfindendem Jiingling (Gianino) und Astheten (Deside-
rio) auf das briichig gewordene Selbstverstandnis der Kiinstler und
deren Formdebatten um 1900. Die im Stiick formulierte Konstella-
tion — eine herausragende Personlichkeit, die Kunst als Lebens-
konzentrat begreift, gegeniiber einer dem Leben abgewandten
Gruppe von epigonalen Astheten — lasst sich als Historismuskritik
verstehen, zumindest ist diese Problematik der Handlung unter-
legt. Die Zeitgenossen haben in Hofmannsthals Fragment vor-
nehmlich ein positives Bild des Asthetentums gelesen, womit der
Auffithrung jede kritische oder gar selbstbefragende Haltung fehlt.
Der kiinstlerischen Krisenstimmung in Hofmannsthals »Tizian« be-
gegnete aber in Miinchen eine selbstbewusste Kiinstlerschaft in
Feststimmung, die mit der von ihr veranlassten Ausstattung der
Szene in historistischer Manier den schonen Schein pflegte (Abb. 6).

Im Theaterspiel wie in der Realitat des Anlasses ermassen die
Anwesenden die eigene Grosse im Gegeniiber des Kiinstlergenies.
Hofmannsthals Tizian, der weniger die historische Figur als den
Typus des grossen Kiinstlers meint, verkorperte in den Augen des
damaligen Publikums den Ausgang, den letzten Hohepunkt der Re-
naissance, so wie Bocklins Werk gleichsam als Summe der Kunst
des 19. Jahrhunderts galt. Jacob Burckhardts 1855 in seinem »Ci-
cerone« formulierte Einschatzung Tizians behielt auch knapp fiinf
Jahrzehnte spéter ihre Giiltigkeit: »Der gottliche Zug in Tizian be-
steht darin, daB er den Dingen und Menschen diejenige Harmonie
des Daseins anfiihlt, welche in ihnen nach Anlage ihres Wesens
sein sollte oder noch getriibt und unkenntlich in ihnen lebt; was in
der Wirklichkeit zerfallen, zerstreut, bedingt ist, das stellt er als
ganz, gliickselig und frei dar.«?” Als Varianten eines Kiinstlertypus
verbindet Tizian und Bocklin in der Wahrnehmung der Zeitgenos-
sen eine innere Verwandtschaft: die Aura des schopferischen Tat-
menschen. Der die kiinstlerischen Impulse biindelnde und seine
Zeit tiberragende, einsame Einzelne wird in den Jahren um 1900
zur viel beschworenen, der wissenschaftlichen Zergliederung ent-
gegengesetzten Kultfigur.?® Die zuvor beschriebene Einsetzung
des Bocklin-Portréts in die Szene und die an religiose Praktiken er-
innernde Vorfiihrung der Gemaélde Tizians machen diesen Aspekt
deutlich. In der Figur des Kiinstlergenies und der ihn einschlies-
senden »Gemeinschaft aller grossen Geister<* wird Vergangen-
heit und Zukunftsverheissung verschmolzen, wird der Zeitfaktor
zugunsten eines Ahnlichkeitsmusters ausser Kraft gesetzt, so dass
Rainer Maria Rilke sagen konnte: »Da war Zukunft: Feuerbach und
Giorgione, Bocklin und Tizian. Es klang irgendwie zusammen. Es
war wie aus einer Zeit, oder wie aus einer Ewigkeit.

Bocklin wird in der Figur des Renaissancekiinstlers als Epo-
chengestalt inszeniert, der es vermocht hat, mit seiner Kunst
Leben zu schaffen, d. h. noch in der Darstellung des geringsten

Bécklin im Olymp

Gegenstandes ein dsthetisches Konzentrat als Synthese zu formu-
lieren, und so einer Verzauberung der Dinge Ausdruck zu verlei-
hen. Das Kiinstlergenie erscheint in dieser Perspektive als Person
mit geradezu magischen Féahigkeiten. Die Begegnung mit ihm,
real oder mittels seiner Werke, muss darum ein Moment des
Uberwéltigtwerdens evozieren, wie es Hugo von Tschudi in sei-
nem Nachruf auf Arnold Bocklin explizit formulierte: »Die Person-
lichkeit eines GroBen, die sich vollendet hat, ist selbst wie ein
Kunstwerk, das als begliickender Besitz empfunden wird. Eine
Macht geht von ihr aus, die auch jene, die nicht in unmittelbare
Beriihrung mit ihr treten, bereichert. Und scheidet sie, so ent-
steht eine Leere, die auch das BewuBtsein dessen, was sie als Un-
vergangliches hinterlassen, nicht zu fiillen im stande ist.<*’ Von
dieser drohenden Leere, dem Verlust magischer Wandlungskraft
handelt Hofmannsthals »Der Tod des Tizian«.

Die Fahigkeit des grossen Kiinstlers zur Synthese findet in
der Darstellung von Tizians letztem Schaffensrausch, dem letzten
Augenblick des Maler-Daseins, seinen Widerhall. Das Motiv des
nahenden oder vollzogenen Todes als Lebenserhohung und Schaf-
fensvollendung und das darin formulierte dialektische Verhéltnis
von Leben und Tod sind fiir Dichtung und bildende Kunst des Fin
de Siécle charakteristisch.” »Kunst ist Religion«, dieses von Ger-
hart Hauptmann in seinem Drama »Michael Kramer« formulierte
Gleichnis, schwebt wie ein Dogma iiber unzahligen kiinstlerischen
Experimenten dieser Epoche. In Hauptmanns im Jahre 1900 ur-
aufgefiihrtem Schauspiel wird am Beispiel des gesellschaftlich
verkannten Kiinstlers der Tod als Akt des Erkennens vorgefiihrt.”
Hauptfiguren des Stiicks sind der alte Kramer, ein birgerlicher
Kiinstler, und sein Sohn, ein kiinstlerisch erfolglos gebliebener
Aussenseiter, der sich schliesslich das Leben nimmt. Dass der
Vater seinem Sohn den Namen Arnold gab, geschah in Hochschét-
zung Bocklins, den der alte Kramer als Tatmenschen preist. »Sehn
Se sich so ein Leben mal an, wie so'n Mann arbeitet, so'n Bocklin.
Da wird auch was, da kommt was zustande. Nicht bloB, was er
malt: der ganze Kerl.<* Die an der Wand hdngende Totenmaske
Beethovens vor Augen, die ein weiterer Verweis auf den grossen
Kiinstler ist, nimmt Kramer vom Antlitz seines toten Sohnes eine
Maske ab. Was diesem im Leben versagt blieb, als Kiinstler er-
kannt zu werden, erfillt sich ihm nun mit dem Tod. Der Vater liest
in dessen erstarrten Gesichtsziigen die innere Gestalt ab. »Jetzt
gibt er dem GroBten der GroBen nichts nach. (Er deutet auf die
Beethovenmaske.) [...] Was jetzt auf seinem Gesichte liegt, das
alles, [...] hat in ihm gelegen.** Wo sich bei Hofmannsthal im Ster-
ben Tizians dessen kiinstlerische Kraft vollendet, scheint bei
Hauptmann in der Totenmaske Arnold Kramers dessen Person-
lichkeit in Vollendung auf — eben jene »unverwiistliche Energie«
spiegelnd, die die Zeitgenossen auch in Bocklins Portrat erken-
nen wollten. Bei beiden, wenngleich unter anderen Pramissen,
hat der Tod, der in den Worten Michael Kramers »immer das
GroBe«® ist, den Blick auf das Wesentliche fokussiert und so zur
Vollendung der Kiinstlerfigur beigetragen. Diese Vollendung des

195



Kiinstlers ist jedoch fur die Umwelt nur um den Preis des Verlusts
desselben zu haben, der mittels memorialer, ritueller Praxis, wel-
che erwiinschte Distanz (Blick nach oben) und geschétzte Nahe
(Blick zum Gegeniiber) im Gleichgewicht hélt, kompensiert wer-
den kann. Wo die Realitat dem Bediirfnis nach Bestatigung und
Vorbildlichkeit nicht geniigt, wird die kultische Handlung Evoka-
tion des ewigen Augenblicks und, wie die Miinchner Totenfeier es
vorgefiihrt hat, zur Moglichkeit einer nach Eigengrdsse trachten-
den Teilhabe.

IV. Selbsthilder

Hugo von Hofmannsthal war, wie er 1903 in einem Brief Harry
Graf Kessler gegentiber bekannte, mit der Miinchner Auffithrung
seines »Tod des Tizian« unzufrieden. Das Spiel in »jenen erloge-
nen Costiimen, die man den Bildern des 16ten Jahrhunderts mit
spieBbiirgerlichen Augen abgeguckt hat«, iiberhaupt die »Miinch-
ner Kiinstler-haus-phantasie«<” entsprach so gar nicht seiner As-
thetik, die nach stilisierter Gebédrde in den Erscheinungen
suchte.” Um so mehr spiegelte die Auffilhrung aber den Hang der
Miinchner Kiinstlerschaft nach theatralischer Selbstdarstellung
wieder, der sich schon in zahlreichen Kiinstlerfesten niederge-
schlagen hatte. Und der Ort tat das Ubrige, um das Ganze mehr
als Spektakel denn als intimes Gedenken erscheinen zu lassen.
Das Kiinstlerhaus, dem in seiner Prachtentfaltung und Raumin-
szenierung die lokale Tradition der Kiinstlerfeste buchstéblich
eingeschrieben zu sein schien, prasentierte anlasslich seiner Er-
offnung ein Festspiel, das — und die Darbietungen der Bocklin-
Feier gewinnen so an Aussagekraft — die Rolle der Kiinstlerschaft
in der Gegenwart thematisierte. Mit dreitagigen Eréffnungsfeier-
lichkeiten setzte sich die Miinchner Kiinstlerschaft Ende Mérz
1900 machtvoll in Szene. Am ersten Abend stand im Mittelpunkt
des Festprogramms ein von Benno Becker, dem Arrangeur der
Bocklin-Feier, gedichtetes Festspiel, das von der eigens hierfiir
komponierten Musik Max von Schillings begleitet wurde. Die Aus-
stattung des Spiels weckte, wie kaum anders zu erwarten, Assozi-
ationen an die Kunst der Renaissance — Tizian durfte dabei na-
tirlich nicht fehlen. »Palmas hohe Frauen glaubte man vor sich
wandeln zu sehen, ein Geharnischter in stahlblauem Eisenkleid
und unbedecktem Haupt trat daher gleich einer Phantasie Gior-
giones, und ein >Tizian< an Haupt und Gliedern schien jener lang-
béartige Humanist mit dem schmalen, feinen Schadel, wahrend die
unschuldsvollen Kindergesichter die Erinnerung an die lieben
Engelkinder des Bellini lebendig machten.*?

In der kurzen dramatischen Szene Beckers agieren im We-
sentlichen zwei Personen, bezeichnet als Jiingling und Meister.
Ort und Zeit der Handlung meinen das Hier und Jetzt. In Anbe-
tracht des prachtigen Hauses formuliert der Jiingere, ganz so wie
mancher Kritiker in jener Zeit, ein »Warum dies alles?«*’ und fiigt
etwas spdter die provozierende Frage »Soll ich nach riickwarts

196

ewig schau'n?«” hinzu. Diesen ins Licht der Naivitdt geriickten
Fragen des jungen Mannes antwortet der Altere in weisheitsvol-
lem Ton. Mit dem Bild des Webstuhls als Gesamtheit der Kunst-
produktion erklart er dem Jiingling, dass Kunst zu schaffen immer
bedeute, das seit alters begonnene und niemals endende Gewebe
fortzusetzen. Da nach den Worten des Meisters »klein nur ist der
Auserwéhlten Zahl, / Die froh den strengen Ernst der Kunst be-
greift«* muss die Kiinstlergemeinschaft sich mit ihrem Haus
gegen die als feindlich und gemein erachtete Alltagswelt schiit-
zen. Um die Zaubermacht der Kunst zu demonstrieren, l4sst dieser
dann die Grazien aus Botticellis »La Primavera« leibhaftig erste-
hen, die die Kraft des Friihlings und der Kunst im Bild eines Ver sa-
crum® preisen: »Gleichwie der Friihling jeder Mode fremd / Der
Eine, Alte — ewig Junge bleibt, / So bleibt die Kunst die Eine —
Echte stets, / Kein modisch Kleid kann ihre Art vermummen!«*
Kunst als magisches, evokatives Tun, der Versammlungsort als
eine Art Weihe- und Gedachtnisraum — so formuliert sich zur Er-
offnung des Kiinstlerhauses das Selbstverstandnis der Kiinstler,
das sie als »Stilsucher« zwischen Historismus und Symbolismus zu
erkennen gibt.” In den abschliessenden Satzen des Meisters wird
dies besonders deutlich. Darin fordert er die Riickholung der »Klein-
odien« vergangener Kunstepochen und weiht das neue Haus einer
stets aufs Neue zu imaginierenden Vergangenheit: »Euch lade ich
zu Gast, ihr Grossen aller Zeiten, / Lasst eures Geistes Hauch uns
hier verspiiren!«*® Arnold Bécklin sollte diesem Ruf ein knappes
Jahr spater folgen.

Der kiinstlerische Aufbruch unter dem Signum eines Friih-
lingsrituals, in dem der Kiinstler als Auserwahlter, die Kunst als
Wiedergeburt verbiirgter Formen und die aufs Banner gehobene
Jugend als natirliche Legitimation gelten, kennzeichnet eine
Hauptposition der bildenden Kunst um 1900. Der fiir die Literatur
dieser Jahre haufig in Anspruch genommene Begriff der Sprach-
krise hat in iibertragenem Sinn auch fiir die bildende Kunst seine
Berechtigung. Die fast zwanghaft anmutende Traditionsvergewis-
serung der Kiinstler auf der einen und die stilistische Varianz und
Unentschiedenheit der Werke auf der anderen Seite sind nichts
anderes als Symptome einer kiinstlerischen Formkrise, die Resul-
tat wie Antwort auf die durch Arbeitswelt und Wissenschaft zer-
gliederte gesellschaftliche Wirklichkeit ist. Deutlicher Reflex die-
ser Situation sind die sich bildenden Kiinstlervereinigungen und
-kreise, die nach Modellen einer Synthese von Leben und Kunst
suchen. Wer sich derart als Gruppe formiert, greift nur zu gerne
auch auf Argumente liefernde Vergangenheitsmuster zuriick, um
sich nach aussen zu legitimieren — der Tatmensch der Renais-
sance wird so leichterhand zum inszenierten Eigenbild. »Einige
Starke und Eigenwillige, die mit bewusster Kraft, mit scharfge-
pragter Individualitat sich dem alles gleichmachenden Strom der
Alltdglichkeit entgegen werfen und ihn kithn und sicher durch-
schwimmen, thaten sich zusammen und trennten sich von der
grossen Schar der Schwichlichen und Beschrénkten.«*7 Aus dieser
Ausserung Benno Beckers zur Miinchner Sezession spricht wohl

Ingo Starz



eher ein Hang zur Selbststilisierung im Sinne einer Selbstermun-
terung als die Uberlegenheit des Tatmenschen* — deutlich wird
in jedem Fall der Wille zur Kunst.

Am 14. Februar 1901 verhielt es sich im Miinchner Kiinstler-
haus kaum anders. Bocklins Tod wurde feierlich gedacht, mehr
aber um des erstrebten Selbstbildes willen als aus reiner Dankbe-
zeugung dem Verstorbenen gegeniiber. Mit dem Schweizer Maler
als magischer Symbolfigur wollte man Wirkungsmacht demon-
strieren, ja zeigen, dass Kunst noch zu wirken imstande ist. Raum
und Inszenierung im Kiinstlerhaus, die ritualisierte Darbietung
des Anlasses — erinnert sei nur an die Fackeltrdgerinnen zu Be-
ginn der Feier oder den raffinierten Wechsel von Musik, Sprache
und Bild in deren Ablauf — sollten die Kiinstler der Gegenwart als
Erben und damit Reprasentanten beglaubigen. Einer urspriing-
lichen Planung zufolge wére dieser reprasentative Aspekt noch
starker zum Tragen gekommen. Hofmannsthals Vorstellung zielte
namlich auf eine Dilettantenauffithrung, die jedoch, wie uns Ru-
dolf Borchardt tberliefert, durch einen Einspruch Lenbachs ver-
hindert wurde. »[Hofmannsthal] wiinschte — wie sich hernach her-
ausstellte, mit Grund — das Stiick von Dilettanten aufgefiihrt, [...].
So fand sich denn der kleine Kreis zu Leseproben zusammen, nicht
fir lang, denn aus der Villa Lenbach kam sehr bald die Weisung,
uns durch Berufsschauspieler abzulésen. Wir traten also zuriick
und hatten hernach die fragwiirdige Genugtuung, daB man von
der Dichtung kein Wort verstand, weil die dem damaligen >Schau-
spielhaus« entnommenen Kréfte keine Verse sprechen konnten.«*

Unabhéngig davon, wie man die Details dieses Vorgangs be-
urteilt, ist der Gedanke einer Dilettantenauffithrung fraglos inter-
essant. Mit der Beteiligung von Dichtern und Intellektuellen an
der szenischen Umsetzung ware dem Stiick nicht nur der Aspekt
einer Selbstbefragung eingeschrieben, sondern auch der rituelle
Charakter der Gesamthandlung entscheidend erhoht worden.
Mehr noch als durch das blosse Zuschauen wére das identifikato-
rische Moment des Anlasses hervorgetreten, waren die Beteilig-
ten im Sinne eines Rituals im Ritual den (Kult-)Bildern des gros-
sen Kiinstlers gegeniibergetreten. Das Erleben schopferischer
Nahe und das damit verbundene Gefiihl des Uberwiltigtseins
waren so illusionistisch gespiegelt worden — die Grenzen zwi-
schen Publikum und Darbietung, im wahrsten Sinne des Wortes,
tiberspielend.

V. Verwandtschaften

Am Anfang der Totenfeier war nicht das Bild, sondern die Musik.
Und sie ertonte, wie bereits zitiert, »von einem unsichtbar aufge-
stellten Orchester wirkungsvoll vorgetragen«. Es ist keineswegs
abwegig, bei dieser Szene an den verdeckten Orchestergraben
Bayreuths und die grosse Wirkung des Wagner'schen Schaffens
auf die Kultur der Jahrhundertwende zu denken. In der aus dem
Dunkel, gleichsam aus dem Nichts aufsteigenden Melodie lasst

Bocklin im Olymp

sich ein wichtiges inszenatorisches Detail erkennen, das der er-
eignishaften Prédsentation der Bilder eine ebensolche der Musik
zur Seite stellt — ganz der Ausserung eines Zeitgenossen Bocklins
entsprechend: »Arnold Bocklin scheint [...] in der zeitgendssischen
Kunst vollbracht zu haben, was Wagner in der Musik verwirklicht
hat: die Evokation.<’ Als magisch inszenierte Kréfte wechseln
beide in der Programmabfolge einander mehrfach ab, nehmen
dabei aber immer auch aufeinander Bezug, wie ein Blick auf die Si-
tuierung des Hofmannsthal'schen Prologs im Ablauf der Feier ver-
anschaulicht. Die Worte des Dichters sind eingefasst von Musik-
stiicken Richard Strauss’ und Ludwig van Beethovens, so dass
Musik und Wort in Dialog treten und man geneigt ist, an eine fast
melodramatische Wirkung der Vorrede zu denken. Auf der Biihne
ist der Text als verdichtetes lebendes Bild realisiert — der Verweis
auf Bocklins »Heiligen Hain« wurde bereits erwahnt —, das mit
dem venezianischen Kostiim des vortragenden Pagen, der »Hain«-
Imagination und der Portratbiiste Bocklins Antike, Renaissance
und Gegenwart in sich biindelt. Die medialen Figuren zeigen so
nicht nur die Wirkkraft des wandelbaren kiinstlerischen Genies
auf, sondern auch den kontinuierlichen Fluss des Schopferischen.

Die programmatische Zusammenstellung kiinstlerischer Dar-
stellungsformen und die inszenatorischen Verweise auf deren
Ahnlichkeit realisieren einen Aspekt, der in der Kunstkritik der
Jahrhundertwende geradezu als Merkmal des Bocklin'schen Schaf-
fens gilt: die syndsthetische Wirkung seiner Werke.” Wie bei kaum
einem anderen Maler seiner Zeit taucht in den Urteilen zu seinen
Arbeiten darum héufig der Begriff des Musikalischen auf.*’ In sei-
nen Bildern entdeckte man klangvolle Naturstimmungen, man be-
trachtete sie als »Farbsymphonien«*’ und dergleichen. Die fiir viele
seiner Bildkompositionen konstitutiven Aspekte von Stille und
Zeitlosigkeit evozierten in den Ohren der Zeitgenossen eine Ur-
Musik, eine dem Kosmos entsprungene Klangwelt — die Bilder des
Malers galten als Visionen mythischer All-Einheit, als Altarbilder
des Monismus.

Mit Bocklin, so glaubte man, fande die romantische Utopie
einer Einheit der Kiinste ihre Erfiillung. Ricarda Huch kam bei der
Lektiire von Tiecks »Franz Sternbalds Wanderungen« jedenfalls
nicht umhin, an den Schweizer zu denken. »Wem, der diese [ro-
mantischen] Phantasien iiber Malerei liest, dridngte sich nicht
Bocklin's Name bestédndig auf die Lippen! Damals, vor hundert Jah-
ren, farbten diese Gemalde-Trdume den morgendlichen Himmel
des neuen Jahrhunderts; die Wende unsres Jahrhunderts schmiickt
die wundervolle Wirklichkeit, die Erfiillung. Auch darin ist Bocklin
der Kiinstler, den die Romantiker verlangten und prophezeiten,
dafB er Maler, Musiker und Dichter zugleich ist; [...] in der Weise
[...]I, den Geist mehrerer Kiinste in einer zu umfassen und auszu-
driicken.<** Das Programm der Miinchner Totenfeier gewinnt in
diesem Kontext noch an Plausibilitat, gleichzeitig kommt ein wei-
terer Referenzpunkt des Anlasses ins Spiel: die Maler-Gedenk-
feiern der Romantik.” Obschon hier wie dort rituelle Handlungs-
muster wirksam werden, ist doch hinsichtlich Distanz zwischen

197



Kultfigur und -teilnehmer sowie medialer Vielfalt ein markanter
Unterschied zu erkennen. Fiir die romantische Asthetik ist der
grosse Kiinstler immer und zuerst Verweis auf die hohere Instanz
Gottes; es besteht also eine konstitutive Spannung zwischen Im-
manenz und Transzendenz. Der Monismus der Jahrhundertwende
hingegen hat diese Spannung aufgehoben und erkennt in jedem
Ding ein Gott-Ahnliches. Eine zeitgendssische Schilderung der
Berliner Diirer-Feier von 1828, in der explizit auf das religiose
Werk des Kiinstlers hingewiesen wird, illustriert diesen Sachver-
halt: »Das Fest ward im Odeum der Akademie des Gesanges ge-
feiert. [...] Die fiir den Tag angeordnete Dekorazion der Riickwand
des Orchesters bestand [...] in einer reichen Pilasterstellung, in
deren mittelstem Zwischenraum das sechs FuB hohe Standbild
Albrecht Diirer’s [...] aufgestellt war. Uber der Saulenstellung |[...]
Gemalde: Die Ruhe des Welterlosers in dem SchooBe des ewigen
Vaters von Engeln, welche die Marterwerkzeuge tragen umgeben,
nach einem Holzschnitt Diirer's und in seinem Styl gemalt [...]. —
Die Feier eriffnete sich mit einer Symphonie von Felix Mendels-
sohn Bartholdy; darauf folgte eine Rede [...].<*6
Neuartig gegeniiber den romantischen Vorbildern ist

schliesslich die Uberblendung des verehrten Kiinstlers mit ihm
ahnlichen Personlichkeiten der Vergangenheit. Zu dem in Hof-
mannsthals dramatischem Fragment als Alter Ego zu Bocklin dar-
gestellten Tizian gesellen sich im Lauf der Feier zwei weitere
Kiinstler aus der Ahnenreihe grosser Schopferpersonlichkeiten:
Beethoven und Anakreon. Von den beiden ist Beethoven der ex-
poniertere, derjenige, der um 1900 grosste Bewunderung er-
fuhr.”” Mit seiner 9. Symphonie, die mit der Vertonung der Schil-
ler'schen Ode »An die Freude« schliesst und in der die Idee einer
Verbriiderung der Menschheit zum Klangbild geworden ist, galt er
den Menschen der Jahrhundertwende als Kiinder einer Lebens-
utopie, die den reformerischen Bestrebungen dieser Jahre ent-
sprach. Mit Anakreon ist ein antiker Naturlyriker vertreten, der
wohl wegen Bocklins 1873 geschaffenen Gemaélde »Die Muse des
Anakreon<* ins Programm der Totenfeier gelangte. Goethes Ge-
dicht »Anakreons Grab«, das in der Vertonung von Hugo Wolff —
von »einer unsichtbaren Séngerin« vorgetragen — auf das »Ti-
zian«-Fragment einstimmte, entwirft eine Idylle, die Beziige zum
antiken Dichter wie zum Maler herstellt.”” Davon abgesehen, ist
das dargestellte Motiv, Anakreons Grab, ein weiteres Detail in
einem nach Ahnlichkeitsmustern konzipierten Anlass.

Johann Wolfgang von Goethe: Anakreons Grab®’

»Wo die Rose hier blitht, wo Reben um Lorbeer sich

schlingen,

Wo das Turtelchen lockt, wo sich das Grillchen ergetzt,

Welch ein Grab ist hier, das alle Gotter mit Leben

Schon bepflanzt und geziert? Es ist Anakreons Ruh.

Friihling, Sommer und Herbst genoB der gliickliche Dichter;

Vor dem Winter hat ihn endlich der Hiigel geschiitzt.«
Die mit Beitrdgen an der Feier vertretenen Zeitgenossen, Hugo
von Hofmannsthal und Richard Strauss, geben dem Anlass die

198

notige Gegenwartigkeit — wenngleich auf unterschiedliche
Weise. Hofmannsthal, wiewohl er als Vertreter des Asthetizismus
gelten kann, bewahrte eine nicht geringe Skepsis gegeniiber der
kiinstlerischen Praxis seiner Zeit. Der emphatische Kiinstlerkult
war zudem, wie etwa sein Verhaltnis zu George offen legt, nicht
seine Sache. Bei Strauss, wo uns nahere Angaben zu seiner Kom-
position fehlen, sieht der Fall etwas anders aus.® Der, allgemein
gesprochen, oftmals ins Heroische gleitende Ton seiner Musik
und die farbige Orchesterpalette riickten ihn fiir manchen Horer
ganz selbstversténdlich in die Nahe Bocklins. »Zwischen der Kunst
Bocklins und der von Richard Strauss gibt es merkwiirdige Bezie-
hungen. [...] Dieselbe Unbekiimmertheit gegeniiber einem vorher
entworfenen Plan, dieselbe Neigung, die Form direkt in der Farbe
zu suchen, und aus dieser Farbe dramatisch-illustrierende Wir-
kungen zu ziehen.«%?

Deutlich wie selten belegt diese Bemerkung Claude Debus-
sys die in jenen Jahren auftretende Neigung, in Ahnlichkeitsmus-
tern zu denken. Als Vergleichspunkte dienen dabei wechselweise
die Personlichkeit und das Werk des Kinstlers. So entsteht das
Bild eines Kiinstlergenius, der sich im Einklang mit seinem Schaf-
fen weiss und dessen Kunst als dsthetisch geformte Lebensentitat
erscheint, vollendet in der Vereinigung der kiinstlerischen Aus-
drucksmittel.

VI. Nachhall

Das Ende des alten Europa vor Augen, meldete sich 1918 Thomas
Mann mit seinen »Betrachtungen eines Unpolitischen« zu Wort.
Mit Nachdruck versucht er darin die Vorziige des ihn pragenden
und nun wegbrechenden Wertesystems, zu dem fiir ihn ganz
selbstverstandlich die Kunst Arnold Bocklins gehort, ins rechte
Licht zu riicken. Dass das Gemalde »Heiliger Hain«, das als Repro-
duktion in seinem Miinchner Arbeitszimmer hing, ihm nicht nur
rdaumlich besonders nahe war, machen seine apologetischen
Worte in den »Betrachtungen« deutlich.

»Wer in diesem Bild des Schweizers, das ich von jeher wert
und mir nahe halte, eine Beleidigung der Menschenwiirde er-
blickte, den diirfte man einen Banausen nennen. Trotzdem ist der
politische Philanthrop ohne Zweifel verpflichtet, dergleichen
darin zu erblicken —, und soviel sei eingerdumt, daB es ein nur zu
schlagendes Beispiel fiir die Unzuverlassigkeit der Kunst als
Mittel des Fortschritts bietet, fiir ihren verraterischen Hang zur
Schonheit schaffenden Widervernunft. Offenbar aber ist die Hu-
manitat des emanzipatorischen Fortschritts entweder nicht die
wahre oder nicht die ganze Humanitat; denn wie sollte ein Werk
inhuman genannt werden, das dem von Frechheit, Schlechtigkeit
und Pobelgier gehetzten Blick eine Vision und Traumzuflucht
wiirdevoll-demiitigen Menschenanstandes bietet?«*’

Thomas Manns Pladoyer fiir Bocklins Gemélde erscheint wie
eine Reminiszenz an den Bocklin-Kult der Jahrhundertwende, der

Ingo Starz



Abb. 7: Arnold Bécklin, »Selbstbildnis mit fiedelndem Tod«, 1872, Ol auf Leinwand, 75 x 61 cm, Staatliche Museen zu Berlin, PreuBischer Kulturbesitz, Nationalgalerie.

Bocklin im Olymp 199



in der Miinchner Totenfeier einen Hohepunkt fand. Wenn der
Dichter das Kunstwerk und seine Anhanger gegen eine vermeint-
lich verkommene Welt des Fortschritts absetzt und von der visio-
nédren, antirationalen Leistung des Werks spricht, zeichnet er ein
Bild einer weltabgewandten, elitdren Kunst, der man sich, seine
Worte kehrend, »wiirdevoll-demiitig« zu nahern hat. Kult erscheint
dabei, tiberspitzt formuliert, als angemessene, ja natiirliche Ver-
haltensweise dem Kunstwerk gegeniiber, so wie Bocklins Bild als
kunstreligioses Medium fungiert. Thomas Mann bezieht sich mit
seiner Aussage, die darum auch als Verteidigungsrede zu lesen ist,
auf anders lautende, lange vor dem Ersten Weltkrieg aufgekom-
mene Stimmen. Im Konzert der Bocklin-Gegner nahm Julius Meier-
Graefe mit seiner 1905 veroffentlichten Schrift »Der Fall Bocklin«
die zentrale Rolle ein.®* Meier-Graefes Pamphlet ist letztlich eine
Aburteilung des Kiinstlerkults und der ihm dubios scheinenden Al-
lianz des Kiinstlers mit der wilhelminischen Gesellschaft. Da der
Autor fir die formaldsthetische Notwendigkeit als Kunstprinzip
eintritt — ohne dies allerdings immer konsequent als Massstab
heranzuziehen —, erachtet er Bocklins Schaffen als unkiinstle-
risch.®’ Dass er das Werk des Schweizers noch wenige Jahre zuvor
wohlwollend beurteilte, mag ein Indiz dafiir sein, dass seine Kritik
eigentlich mehr den Anhédngern galt. So oder so: Meier-Graefe
schickte sich 1905 an, das Kiinstlergenie vom Sockel zu stossen.

Bei seinem beinahe revolutiondren Streich {ibersah der
Kunstgelehrte jedoch nicht nur das vorhandene innovative Po-
tenzial Bocklins, er ahnte zudem noch nichts von der Originalitat
einer Asthetik des Ahnlichen,® die fiir Historismus wie Symbo-
lismus der Jahrhundertwende von entscheidender Bedeutung ist.
In einem System, das auf ein Ahnlichkeitsdenken zielt, werden
nicht nur Identitdt und Differenz als einander ausschliessende
Moglichkeiten obsolet, in ihm formiert sich auch eine Gegenposi-
tion zum wissenschaftlichen Verfahren, das auf die genannten ka-
tegorialen Bestimmungen griindet. Das Vergleichen anhand von
Ahnlichkeitsmustern bietet ausserdem eine grossere Reichweite,
da die Zahl der in Relation tretenden Eigenschaften nicht festge-
legt ist. In Hinblick auf die Asthetik ist entscheidend, dass »der
Perspektivismus des Ahnlichen gegen das Nachahmungsprinzip
ins Spiel gebracht werden kann, inshesondere gegen jene monis-
tische Beziehung von Abbild und Gegenstand, wie sie sich aus
einer realistischen Asthetik ergibt«.®” Unschérfe wird so zum Stil-
mittel der Kunst, Erklérbarkeit weicht der legitimierenden Kraft
der plotzlichen Erscheinung.

Im Kult des in den Olymp der Tatmenschen erhobenen
Kiinstlers fiihrt die Miinchner Bocklin-Feier das Ahnlichkeitsden-
ken eindrucksvoll vor. Hofmannsthal hat in seinem dramatischen
Fragment Tizian sein letztes Werk ganz bewusst im Verborgenen
vollbringen lassen, um jene magische Aura herzustellen, die
Kiinstlerpersonlichkeiten auszeichnet und miteinander verbindet.
Man soll gerade nicht sehen, wie sich das Kiinstlerische vollen-
det, um das Staunen dartber bewahren zu kénnen — oder mit den
Worten Nietzsches: »Das Vollkommene soll nicht geworden sein.«

200

Und der Philosoph fahrt fort: »Wir sind gewohnt, bei allem Voll-
kommenen die Frage nach dem Werden zu unterlassen: sondern
uns des Gegenwartigen zu freuen, wie als ob es auf einen Zauber-
schlag aus dem Boden aufgestiegen sei. [...] Der Kiinstler weiss,
dass sein Werk nur voll wirkt, wenn es den Glauben an eine Im-
provisation, an eine wundergleiche Plotzlichkeit der Entstehung
erregt; und so hilft er wohl dieser Illusion nach und fiihrt jene Ele-
mente der begeisterten Unruhe, der blind greifenden Unordnung,
des aufhorchenden Trdumens beim Beginn der Schopfung in die
Kunst ein, als Trugmittel, um die Seele des Schauers oder Horers
so zu stimmen, dass sie an das plotzliche Hervorspringen des Voll-
kommenen glaubt.«%®

Arnold Bocklin galt seinen Anhangern ganz in diesem Sinne
als Virtuose, der gleichsam unbewusst den Pinsel fiihrt im epipha-
nischen Moment des Kunstschaffens.®® Mit »wundergleichelr]
Plotzlichkeit« setzt sich so eine Kunst in die Realitat, die mit magi-
scher Kraft Giberwaltigen, sich nicht erklaren will. Die evokative
Kraft des Kiinstlers ist dabei Spiegelung gottlicher Inspiration —
die Gebundenheit an das Historische weicht der Wirkungsmacht
des Mythos, die sich im ewigen Augenblick erfiillt. Bocklins 1872
entstandenes »Selbstbildnis mit fiedelndem Tod« (Abb. 7) erscheint
wie eine bildgewordene Manifestation dieses Schopfungsgedan-
kens: Der inspirierende Geigenton des Todes lasst Bocklin das
dunkle Rauschen des dionysischen Stroms horen, das sich im Werk
des Kiinstlers in vitale Form verwandelt. »Die apollinisch-dionysi-
sche Doppelwelt ist«, so Beat Wyss, »im Schein der Kunst bezwun-
gen.<’? Noch einmal, und hier im Selbstbildnis des Kiinstlers, be-
gegnet uns die lebenserhohende Kraft des Todes, die noch im
Totenkult der Miinchner Bocklin-Feier ihre Zeugenschaft und Fas-
zination nicht verliert. In den dionysischen Strom Bocklin'scher
Bildwelten einzutauchen, an den die unsichtbare Musik des Anlas-
ses gemahnen konnte, blieb jedoch einer nachfolgenden Kiinstler-
generation, zu der Giorgio de Chirico oder Max Ernst gehorten,
vorbehalten, um so Arnold Bocklin als »Realistlen] des Innenle-
bens«” zu entdecken.”

Ingo Starz



Der Text geht teilweise auf einen Vortrag zurtick, 8
den der Verfasser unter dem Titel »MalerPoeten.
Wahlverwandtschaften zwischen Malerei und Dich-

tung um 1900« am 12. April 2000 in der Schirn 9
Kunsthalle in Frankfurt a. M. hielt. Fur Hilfestellun-
gen und Hinweise danke ich: Prof. Dr. Bernhard 10

Boschenstein, Corseaux/CH; Dr. Michael Davidis und

Dr. Jochen Meyer, Deutsches Literaturarchiv Mar- 1
bach; Dr. Barbara Eschenburg, Lenbachhaus,

Miinchen; Christine Hannig, Monacensia-Literatur-

archiv und Bibliothek, Munchen; Dr. Brigitte Huber,
Stadtarchiv Miinchen; Peter H. R. Hiissy, Ludwig- 12
von-Hofmann-Archiv, Ziirich; Dr. Jiirgen May,

Richard Strauss Institut, Garmisch-Partenkirchen; 3
Dr. Sigrid von Moisy, Bayerische Staatsbibliothek,
Miinchen; Prof. Dr. Martin E. Schmid, Forch/CH;

Miinchner Stadtmuseum.

Jugend, 2. ]g., Heft 42, 1897.

Vgl. zum Widmungsblatt: Max Klinger 1857-1920,
Ausst.-Kat. Stadelsches Kunstinstitut Frankfurta. M./
Von der Heydt-Museum Wuppertal, Leipzig 1992,

S. 293, Nr. 70; zum Zyklus »Eine Liebe«: Max Klinger
— Zeichnungen. Zustandsdrucke. Zyklen, Ausst.-Kat.
Museum Villa Stuck, Miinchen 1996, S. 124-133.

Vgl. dazu Wissmann, Jtrgen, Arnold Bocklin und 14
das Nachleben seiner Malerei. Studien zur Kunst
der Jahrhundertwende, Diss. Munster 1968,

S. 98—124; Meier, Nikolaus, Bocklin-Gesénge, in:
Arnold Bocklin 1827—1901, Ausst.-Kat. Kunstmuseum
Basel und Kunstverein Basel, Stuttgart 1977,

S. 131-146; Koszinowski, Ingrid, Bécklin und seine
Kritiker. Zu Ideologie und Kunstbegriff um 1900, in:
Ideengeschichte und Kunstwissenschaft. Philosophie
und bildende Kunst im Kaiserreich, hrsg. von
Ekkehard Mai et al., (Kunst, Kultur und Politik im
Deutschen Kaiserreich, Bd. 3), Berlin 1983,

S. 279-292; Renner, Ursula, »Die Zauberschrift der
Bilder«. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten,
Freiburg i. Br. 2000, S. 141-152.

Gerardy, Paul, Zum Ruhme Bocklins (1896), in: Die
Miinchner Moderne, hrsg. von Walter Schmitz,
Stuttgart 1990, S. 117.

George, Stefan, Boecklin, in: Der siebente Ring. Ge-
samtausgabe, Bd. 6/7, Berlin 1931, S. 14f. Zu Arnold
Bocklin als eine der Leitfiguren der »Blatter fir die 15
Kunst« vgl. Wolters, Friedrich, Stefan George und
die Blatter fiir die Kunst. Deutsche Geistesge-
schichte seit 1890, Berlin 1930, S. 46.
Schoenaich-Carolath, Emil, [In Memoriam], in: Jahr-
buch der bildenden Kunst 1902, Widmungsblatt vor
S. 1. Die neuromantische Dichtung Schoenaich-Caro-
laths (1852—1908) stiess zu seinen Lebzeiten auf
Anerkennung, so schwarmte der junge Rilke etwa
von den »herrlicheln] Genrebilderln]« des &lteren,
ihm freundschaftlich verbundenen Dichters (Rilke,
Rainer Maria, Karl Henckell — Sonnenblumen [1896],
in: ders., Samtliche Werke, hrsg. vom Rilke-Archiv,
Frankfurt a. M. 1965, Bd. 5, S. 307).

Vgl. dazu Neumann, Gerhard, Wahrnehmungswan-
del um 1900. Harry Graf Kessler als Diarist, in:
Neumann, Gerhard/Schnitzler, Gunter (Hrsg.), Harry
Graf Kessler: Ein Wegbereiter der Moderne, (Rom-
bach Wissenschaften Reihe Litterae, Bd. 37), Frei-
burg i. Br. 1997, S. 47107, bes. S. 67f.

Bécklin im Olymp

Sternberger, Dolf, Panorama des Jugendstils (1976),
in: ders., Uber Jugendstil, Frankfurt a. M. 1977,

S. 108.

Thode, Henry, Arnold Bocklin, Heidelberg 1905,
S.18.

Scheffler, Karl, Deutsche Maler und Zeichner im
neunzehnten Jahrhundert, Leipzig 1911, S. 52.

Vgl. dazu Zelger, Franz, Die Toteninsel. Selbstheroi-
sierung und Abgesang der abendléandischen Kultur,
Frankfurt a. M. 1991 (mit weiteren Literaturanga-
ben).

Strzygowski, Josef, Die bildende Kunst der Gegen-
wart, Leipzig 1907, S. 241.

Schriftliche Zeugnisse der Bocklin-Verehrung finden
sich am vollstandigsten gesammelt in der Biblio-
grafie des Werkverzeichnisses: Andree, Rolf, Arnold
Bocklin. Die Gemalde, (Schweizerisches Institut

fur Kunstwissenschaft; CEuvrekataloge Schweizer
Kiinstler 6), 2., ergénzte u. tiberarb. Auflage, Basel/
Miinchen 1998, S. 548—562, 590-599. Dass man mit
Bocklins Tod eine ganze Epoche zu Ende gehen

sah, lassen etwa Aby Warburgs Notizen zum Floren-
tiner Begrabnis des Malers erkennen, vgl. Roeck,
Bernd, Florenz 1900. Die Suche nach Arkadien,
Minchen 2001, S. 244-247.

Materialien zur Bécklin-Totenfeier finden sich u. a.
im Deutschen Literaturarchiv Marbach (Programm-
zettel, ein Foto), im Miinchner Stadtarchiv (Eintrag
in der Stadtchronik, zwei Fotos), in der Bayerischen
Staatsbibliothek und dem Monacensia-Literatur-
archiv Miinchen (Zeitungskritiken). Die ausfiihrlich-
ste gedruckte Dokumentation bietet: Hofmannsthal,
Hugo von, Samtliche Werke III, Dramen I, hrsg. von
Gotz Eberhard Hibner/Klaus-Gerhard Pott/Chris-
toph Michel, Frankfurt a. M. 1982, S. 735-736,

S. 741-753. Weitere Angaben finden sich in: Kar/
Wolfskehl 1869—1969. Leben und Werk in Dokumen-
ten, Ausst.-Kat. Hessische Landes- und Hochschulbi-
bliothek, Darmstadt 1969, S. 123—125; Miinchen —
Musenstadt mit Hinterhéfen. Die Prinzregentenzeit
1886—1912, Ausst.-Kat. Stadtmuseum, Miinchen 1988,
S. 258-259; Ricarda Huch 1864—1947, Ausst.-Kat.
Deutsches Literaturarchiv im Schiller-Nationalmu-
seum, (Marbacher Kataloge 47), Marbach 1994,

S. 161-162.

Benno Becker (geb. 1860), Landschaftsmaler in
Miinchen, war Griindungsmitglied der Miinchner
Sezession und wirkte 1911 an der Berliner Urauffiih-
rung von Hofmannsthals »Kénig Odipus« mit, vgl.
Thieme-Becker, Bd. 3, S. 145. Paul Brann (1873—1955)
gehorte zum Kreis um die Zeitschrift »Insel<, in der
er 1902 Gedichte veroffentlichte, und leitete vor
dem Ersten Weltkrieg das Marionettentheater
Miinchner Kiinstler, vgl. Deutsche Biographische
Enzyklopédie, hrsg. von Walther Killy, Bd. 2, S. 73.

20

Von Lenbachs Kostiimen spricht Hofmannsthal in ei-
nem Brief an Hans Schlesinger vom 9. Februar 1901,
abgedruckt in: Hofmannsthal 1982 (wie Anm. 14),

S. 748. Kostimentwdrfe konnten bislang nicht aus-
findig gemacht werden. Im Katalog der Miinchner
Lenbach-Ausstellung von 1986/87 fehlen Hinweise
auf die Totenfeier. Das Miinchner Lenbachhaus
verwahrt das Glasplatten-Negativ-Archiv aus dem
Besitz des Kiinstlers, worin sich eine gréssere Anzahl
Kostiimfotos befinden. Da nach Angaben der zu-
standigen Konservatorin die Handhabung des
Archivs schwierig und die Aussichten, hinsichtlich
der Bocklin-Feier fiindig zu werden, gering seien,
wurde auf eine Durchsicht des Materials verzichtet.
Zur Geschichte des Kiinstlerhauses vgl.: Rambeck,
Brigitta/Grassinger, Peter, 100 Jahre Miinchner
Kiinstlerhaus 1900-2000, Miinchen 2000, bes.

S. 8-31.

Ergédnzend sei darauf hingewiesen, dass auch der
Miinchner Kunstlerinnenverein eine Gedenkfeier
durchfiihrte. Im Ablauf der von der Malerin Ida
Stroever (1872—1955) organisierten Feier zeigen sich
durchaus Parallelen zu derjenigen im Kiinstlerhaus,
im Zentrum stehen jedoch hier lebende Bilder,

die Werke Bocklins darstellen. Ein Auszug aus einer
Pressenotiz vom 11. Februar 1901 (Original: Bayeri-
sche Staatsbibliothek Miinchen) mag dies verdeut-
lichen. »Der Vorhang theilte sich und zeigte in
ddmmerndem Licht die Bithne, in deren Mitte sich
die Biiste des groBen Todten vom weichen dunklen
Hintergrund und hohem Lorbeergebiisch abhob.
Zwei klassische Gestalten erscheinen, das Drama
(Frau Luzie Biérna) und Klio (Frl. A. Esinger), die
Erstere spricht die in diesem Augenblick unvergleich-
lich wirkende Schiller'sche Néanie »Auch das Schéone
muB sterben« — und in dem anschlieBenden Dialog
(Dichtung von Leo Hildeck) theilt sie den Todt des
Gewaltigen der Muse mit, auf das sie seinen Namen
mit demantnem Griffel auf ihrer Tafel verzeichne,
und beschwort die »Kinder des Meisters, die darauf
in langem Zuge voriiberschreiten. Die langsam,
zauberhaft am Auge voriibergleitenden Bilder,
sammtlich Gestalten aus Bocklinschen Gemalden:
die Priesterinnen auf dem Opfergang, der Eremit,
gefolgt von gefliigelten Engelein, die lebenpran-
genden Gestalten der Friihlingsgefilde, das alte
Paar aus der Laube, Armuth und Sorge, Magdalena
und Johannes, der traumende Herbstgedanke und
viele andere noch, sie alle waren von geradezu
entziickender Schonheit — ihrer Urbilder wiirdig.«
Vgl. dazu Meister, Monika, Ab nach Miinchen. Der
Miinchner Kiinstlerinnen-Verein und seine »Damen-
Akademie«, in: Schwabing. Kunst und Leben um
1900. Essays, hrsg. von Helmut Bauer/Elisabeth
Tworek, Miinchen 1998, S. 227-235.

Die Besprechung findet sich vollstandig abgedruckt
in: Hofmannsthal 1982 (wie Anm. 14), S. 749-751.
Muther, Richard, Arnold Bécklin. Epilog (1901), in:
ders., Aufsatze uber bildende Kunst, Bd. 1, 1914,
S.127.

201



21

22

23

24

25

26
27

202

Vgl. Jooss, Birgit, Lebende Bilder. Kérperliche Nach-
ahmung von Kunstwerken in der Goethezeit, Berlin
1999, bes. S. 262f.

Lenbach kopierte nicht nur Werke Tizians, sondern
besass auch zwei seiner Gemélde, die Bildnisse
Franz I. und Philipp II., vgl. dazu Gollek, Rosel, Len-
bach als Kunstsammler, in: Kat. Miinchen 1986/87:
Franz von Lenbach 1836—1904, bearb. von Rosel
Gollek und Winfried Ranke, Miinchen 1987,

S. 118-120.

Zur Interpretation des Einakters »Der Tod des
Tizian« zusammenfassend: Mayer, Mathias, Hugo von
Hofmannsthal, (Sammlung Metzler, Bd. 273), Stutt-
gart/Weimar 1993, S. 34-36. Ferner: Szondi, Peter,
Das lyrische Drama des Fin de siécle, hrsg. von
Henriette Beese, Frankfurt a. M. 1975, S. 216—25I;
Streim, Gregor, Das »Leben« in der Kunst. Untersu-
chungen zur Asthetik des friihen Hofmannsthal,
Wiirzburg 1996, S. 141-162; Le Rider, Jacques, Hugo
von Hofmannsthal. Historismus und Moderne in der
Literatur der Jahrhundertwende, Wien/K6In/Weimar
1997, S. 201-203; Rieckmann, Jens, Hugo von Hof-
mannsthal und Stefan George. Signifikanz einer
»Episode« aus der Jahrhundertwende, Tubingen/
Basel 1997, S. 55—68; Renner 2000 (wie Anm. 3),

S. 161-176. Der Perspektive Szondis, die die Kritik
am Asthetizismus ins Zentrum riickt, setzt die nach-
folgende Forschung andere Aspekte an die Seite:
Lebensasthetik (Streim), Historismus-Kritik (Le
Rider), die Spiegelung des Verhaltnisses Hofmanns-
thal-George in den Figuren Gianino und Desiderio
(Rieckmann) und Bildlichkeit (Renner).

Vgl. Stern, Martin, Bécklin — George — Hofmannsthal,
in: Hofmannsthal-Blatter 17/18, 1977, S. 326—333.

Vgl. ferner Boschenstein, Bernhard, Hofmannsthal,
George und die franzésischen Symbolisten, in:
ders., Leuchttiirme. Von Hoélderlin zu Celan. Wirkung
und Vergleich. Studien, Frankfurt a. M. 19822,

S. 224-246, bes. S. 231-238.

Hofmannsthal, Hugo von, Der Tod des Tizian, in:
ders., Dramen I. Gesammelte Werke, Bd. 1, hrsg.
von Bernd Schoeller in Beratung mit Rudolf Hirsch,
Frankfurt a. M. 1979, S. 265. Man kann in den
beschriebenen Werken moglicherweise die Tizian-
bilder die »Venus von Urbino« (um 1538) und »Die
Andrier« (um 1518) als Vorbilder erkennen, vgl.
Renner 2000 (wie Anm. 3), S. 172—174 (mit Abb.).
Hofmannsthal 1979 (wie Anm. 25), S. 267.
Burckhardt, Jacob, Der Cicerone. Eine Anleitung
zum Genuss der Kunstwerke [taliens, (Neudruck der
Urausgabe), Stuttgart 1939, S. 914.

28

29

30

31

32

33

34

35
36
37

38

39

Vgl. dazu Sprengel, Peter, Geschichte der deutsch- 40
sprachigen Literatur 1870—1900. Von der Reichs-
griindung bis zur Jahrhundertwende, (Geschichte

der deutschen Literatur von den Anfangen bis zur 41
Gegenwart, Bd. 9,1), Miinchen 1998, S. 104—107; 42
Hamann, Richard/Hermand, Jost, Griinderzeit, 43

(Deutsche Kunst und Kultur von der Griinderzeit bis

zum Expressionismus, Bd. 1), Berlin 1965, S. 216—238;
Lucbert, Francoise, Ein Trdumer bei den Symbolis-

ten, in: Arnold Bocklin, Ausst.-Kat. Kunstmuseum

Basel, Heidelberg 2001, S. 115.

Gohr, Siegfried, Der Kult des Kiinstlers und der 44
Kunst im 19. Jahrhundert. Zum Bildtyp der Hommage, 45
KoIn/Wien 1975, S. 114.

Rilke, Rainer Maria, Worpswede (1902), in: ders.,

Samtliche Werke, hrsg. vom Rilke-Archiv, Frankfurt

a. M. 1965, S. 106.

Tschudi, Hugo von, Arnold Bécklin, in: ders., Ge-

sammelte Schriften zur neueren Kunst, hrsg. von

E. Schwedeler-Meyer, Miinchen 1912, S. 119.

Vgl. Rasch, Wolfdietrich, Die literarische Décadence 46
um 1900, Miinchen 1986, S. 43—47; Krimmel, Elisa- 47
beth, In Schonheit sterben. Uber das Religiose im

Jugendstil, in: Bott, Gerhard (Hrsg.), Von Morris 48

zum Bauhaus. Eine Kunst gegriindet auf Einfachheit,
Hanau 1977, S. 69—88.

Vgl. dazu Marx, Friedhelm, Gerhart Hauptmann,
Stuttgart 1998, S. 107-112; Wynn, Debra D., Haupt-
mann and Bocklin, in: An Artistic and Historical
Synthesis in Michael Kramer, (The Germanic Review
64), 1989, S. 67-72; Machatzke, Martin, Geistige
Welt um 1900, in: Gerhart Hauptmann. Tagebiicher
1897-1905, hrsg. von Martin Machatzke, Frankfurt
a. M. 1987, S. 685-733, bes. 725-727.

Hauptmann, Gerhart, Michael Kramer, in: ders.,
Samtliche Werke, Bd. I: Dramen, hrsg. von Hans-
Egon Hass, Centenar-Ausgabe, Sonderausgabe, Ber-

1in 1996, S. 111-1172, hier S. 1130f. 49
Ebd., S. 1171.
Ebd., S. 1168.
Hofmannsthal, Hugo von, Brief an Harry Graf Kess- 50

ler, 5.6.1903, in: Hugo von Hofmannsthal — Harry
Graf Kessler. Briefwechsel 1898—1929, hrsg. von
Hilde Burger, Frankfurt a. M. 1968, S. 47.

Das Vorhaben einer stilisierten szenischen Umset-
zung gab es 1903 in Weimar. Harry Graf Kessler
plante dort, im Naturtheater des Schlosses Belvedere
Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« mit »Dilettan-
ten aus der Hofgesellschaft« aufzufiihren. Vom be-
freundeten Dichter erhoffte sich Kessler noch eine
pastorale Zutat, von seinen Weimarer Mitstreitern
Henry van de Velde und Ludwig von Hofmann die
asthetische Formung der Szene. Das Projekt kam
nicht zustande. Vgl. dazu die Briefe zwischen Hof-
mannsthal und Kessler von Februar bis August 1903,
in: Hofmannsthal — Kessler 1968 (wie Anm. 37),

S. 43-50.

Das Miinchner Kiinstlerhaus. Zu seiner Einweihung,
in: Die Kunst fur Alle, 15. Jg., 1899/1900, S. 346.

Becker, Benno, Festspiel zur Einweihung des
Miinchner Kiinstlerhauses, in: Die Kunst fiir Alle,
15. Jg., 1899/1900, S. 348.

Ebd.

Ebd.

Vgl. dazu Starz, Ingo, »Heiliger Friihling« als Kultur-
formel der Moderne. Erinnerung und kultureller
Raum in der Kunst der Jahrhundertwende, in: Tra-
dita et Inventa. Beitrdge zur Rezeption der Antike,
hrsg. von Manuel Baumbach, Heidelberg 2000,

S. 473—486.

Becker 1899/1900 (wie Anm. 40), S. 349.

Gerade beim Blick auf die Miinchner Kunst der Jahr-
hundertwende zeigt sich, wie schwer sich klare
Grenzen zwischen Historismus und Symbolismus
ziehen lassen. Der imaginative Stilbegriff, wie er
hier vertreten wird, ist jedenfalls fir die symbolisti-
sche Kunst von entscheidender Bedeutung. Vgl.
dazu Hofstatter, Hans H., Symbolismus und die
Kunst der Jahrhundertwende. K6In 1973% S. 79-81.
Becker 1899/1900 (wie Anm. 40), S. 350

Becker, Benno, Die Sezession, in: Pan, 2. ]g., 1896,
S. 246.

Vgl. Rehm, Walther, Der Renaissancekult um 1900
und seine Uberwindung, in: ders., Der Dichter und
die neue Einsamkeit. Aufsatze zur Literatur um
1900, hrsg. von Reinhardt Habel, Gottingen 1969,
S. 39. Darin findet sich auch folgende, im Hinblick
auf die Situation im Minchner Kiinstlerhaus um
1900 durchaus zutreffende Bemerkung: »Der Re-
naissancismus der Nietzscheaner dagegen will nur
geniessen ohne zu leisten, und seine Leidenschaft
und Begeisterung fiir das machtvoll Starke und
Grosse ist weit davon entfernt, die eigene Lebens-
ohnmacht und Schwéche zu iiberwinden, er ist
nichts anderes als ein lautes Bekenntnis der Deka-
denz, [...].«

Schroder, Rudolf Alexander, Drei Begegnungen
(1948), in: ders., Die Aufsatze und Reden 1, (Gesam-
melte Werke, Bd. 2), Frankfurt a. M. 1952, S. 955f.
So die Ausserung des symbolistischen Malers und
Kritikers Emile Bernard, zit. nach: Gaethgens,
Thomas W., Bocklin und Frankreich, in: Arnold
Bocklin 2001 (wie Anm. 28), S. 106. Zum Verhaltnis
Bocklins zu Wagner vgl. Wissmann 1968 (wie Anm. 3),
S. 125—127.

Ingo Starz



51

52

53

54

55

56
57

58
59

60

6l

Zum Verhéltnis von Musik und bildender Kunst vgl. 62
Maur, Karin von, Vom Klang der Bilder,
Miinchen/London/New York 1999; Schneider, Frank

(Hrsg.), Im Spiel der Wellen. Musik nach Bildern, 63
Miinchen/London/New York 2000.

Vgl. Schawelka, Karl, Quasi una musica. Untersu-

chungen zum Ideal des »Musikalischen« in der

Malerei ab 1800, Miinchen 1993, S. 239-254; Gott-

dang, Andrea, »Man muss sie singen horen«. Bemer- 64
kungen zur »Musikalitat« und »Hérbarkeit« von

Bdcklins Bildern, in: Arnold Bocklin 2001 (wie Anm.

28), S. 131-137.

Muther, Richard, Geschichte der Malerei im XIX.
Jahrhundert, Bd. 3, Miinchen 1894, S. 620.

Huch, Ricarda, Romantik, Bd. 2, 1901, S. 346, zit.

nach: Ricarda Huch 1994 (wie Anm. 14), S. 162.

Vgl. dazu Giilke, Peter, Malern zu Ehren. Mendels- 65
sohns »Diirer-Kantate«, in: Schneider 2000 (wie

Anm. 51), S. 75-85.

Ebd., S. 81.

Vgl. dazu Bisanz-Prakken, Marian, Gustav Klimt —

Der Beethovenfries. Geschichte, Funktion und

Bedeutung, Salzburg 1977, S. 18f.; Hamann, Richard/
Hermand, Jost, Stilkunst um 1900, (Deutsche Kunst 66
und Kultur von der Griinderzeit bis zum Expressio-

nismus, Bd. 4), Berlin 1967, S. 488.

Vgl. Andree 1998 (wie Anm. 13), S. 361f., Nr. 270.

Vgl. dazu den Absatz »Anakreontik« in: Goethes

Werke. Bd. 1, hrsg. von Erich Trunz, Hamburger

Ausgabe, Miinchen 1999, S. 447—451; Zeman, Herbert, 67
Die deutsche anakreontische Dichtung, Stuttgart 68
1972, S. 266-314.

Goethe, Johann Wolfgang von, Anakreons Grab, in:
Goethes Werke, Bd. | (wie Anm. 59), S. 205.

Das Richard Strauss Institut, Garmisch-Partenkir- 69
chen, teilte auf Anfrage mit, dass sich die fiir die

Minchner Feier komponierte »Hymne« des Kompo-

nisten nicht ausfindig machen lasst. Aus dem

schriftlichen Nachlass von Strauss geht lediglich

hervor, dass er Bocklin im Oktober 1896 dreimal in

seiner Villa in Florenz aufsuchte und ihm Klavier-

musik Beethovens vortrug; ein Gegenbesuch Bock-

lins ist ebenfalls bezeugt. Vgl. dazu Wissmann 1968

(wie Anm. 3), S. 129, Anm. 340—-342; dort werden 70
Briefe des Komponisten an seine Eltern als Belege
angefihrt. Ferner muss auf einen Brief von Richard

Strauss an Eugen Spitzweg vom 13. Oktober 1896
hingewiesen werden, abgedruckt in: Der Strom der

Tone trug mich fort. Die Welt um Richard Strauss

in Briefen, hrsg. von Franz Grasberger, Tutzing

1967, S. 99. Weitere Hinweise auf den Maler fehlen
(bislang) in der Vita des Komponisten.

71

72

Bécklin im Olymp

Debussy, Claude, Monsieur Croche. Samtliche
Schriften und Interviews, hrsg. von Francois Lesure,
Stuttgart 1974, S. 192.

Mann, Thomas, Betrachtungen eines Unpolitischen
(1918), in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 12, Frank-
furt a. M. 1960, S. 478. Vgl. dazu: Bild und Text bei
Thomas Mann. Eine Dokumentation, hrsg. von Hans
Wysling, Bern 1975, 168f.

Vgl. dazu Brummer, Hans Henrik, Noch einmal: Der
Fall Bocklin, in: SeelenReich. Die Entwicklung der
deutschen Symbolismus 1870—1920, Ausst.-Kat.
Schirn Kunsthalle Frankfurt, Miinchen/London/New
York 2000, S. 29—4l; Lenz, Christian, Erinnerung an
Julius Meier-Graefe: »Der Fall Bécklin und die Lehre
von den Einheiten« 1905, in: Arnold Bocklin 2001
(wie Anm. 28), S. 119-129.

Vgl. Manheim, Ron, Julius Meier-Graefe (1867—1935).
»Kunstschriftsteller« zwischen Traditionsbewusst-
sein und Modernitét, in: Dilly, Heinrich (Hrsg.), Alt-
meister moderner Kunstgeschichte, Berlin 1990,

S. 95-115; Kramer, Catherine, Meier-Graefes Weg
zur Kunst, in: Hofmannsthal-Jahrbuch zur européi-
schen Moderne 4, 1996, S. 169-226.

Der Begriff ist dem Titel eines jiingst erschienen
Aufsatzbandes entliehen: Asthetik des Ahnlichen.
Zur Poetik und Kunstphilosophie der Moderne,
hrsg. von Gerald Fund et. al., Frankfurt a. M. 2001.
Vgl. hier bes. das Einleitungskapitel (S. 7-34) und
den Beitrag von Gert Mattenklott (S. 167—183).

Ebd., S. 30.

Nietzsche, Friedrich, Menschliches, Allzumensch-
liches I, 6 145, in: ders., Samtliche Werke, Bd. 2,
Kritische Studienausgabe, hrsg. von Giorgio
Colli/Mazzino Montinari, Miinchen 1988, S. 141.

Vgl. dazu Virtuosen. Uber die Eleganz der Meister-
schaft, hrsg. von Herbert von Karajan Centrum,
Wien 2001; darin die Beitrage von Betz, Albrecht,
Das Vollkommene soll nicht geworden sein — zur
Aura des Virtuosen, S. 9-31, und Warnke, Martin,
Der virtuose Kiinstler, S. 81-99. Zum Aspekt der
Plotzlichkeit vgl. Bohrer, Karl Heinz, Plétzlichkeit.
Zum Augenblick des ésthetischen Scheins, Frankfurt
a. M. 1981.

Wyss, Beat, Der Wille zur Kunst. Zur &sthetischen
Mentalitat der Moderne, KoIn 1996, S. 101. Im Hin-
blick auf Bocklins »Selbstbildnis im Atelier« von
1893 wird ein ahnliches Inspirationsmodell formu-
liert bei Lindemann, Bernd Wolfgang, Bocklins
Thrill. Bildmotive, Ikonographie, Inszenierung, in:
Arnold Bocklin 2001 (wie Anm. 28), S. 54: »Der
Kinstler variiert hier ein altes, langerprobtes Bild-
motiv: Das Innehalten, das Zogern, die nur leise
Bewegung der Hand, die den Pinsel hélt, die Blick-
richtung: All dies kennen wir aus Werken, deren
Thema die Inspiration ist, die gottliche Inspiration
zumal, [...].«

Bierbaum, Otto Julius, Arnold Bécklin (1893), zit.
nach: Koszinowski 1983 (wie Anm. 3), S. 279-292.
Vgl. dazu Arnold Bocklin — Giorgio de Chirico —
Max Ernst. Eine Reise ins Ungewisse, Ausst.-Kat.
Kunsthaus Ziirich, Bern 1997, bes. S. 32-53.

Fotonachweis
Basel, Offentliche Kunstsammlung: 2, 5; Berlin,
Staatliche Museen zu Berlin — PreuBischer Kultur-
besitz, Nationalgalerie: 4, 7; Marbach a. N., Schiller-
Nationalmuseum und Deutsches Literaturarchiv: 3, 6.

203



	Böcklin im Olymp : das Ähnliche und der Augenblick : die Münchner Totenfeier für Arnold Böcklin von 1901

