Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich
Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich
Band: 8 (2001)
Artikel: Schauder und Sensation : Caravaggios "Judit und Holofernes" :

Voraussetzungen und Wirkung von Enthauptungsszenen in der
barocken Kunst

Autor: Oberli, Matthias
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720058

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Michelangelo Merisi da Caravaggio, »Judit enthauptet Holofernes«, 1597—1600, Ol auf Leinwand, 145 x 195 cm, Rom, Galleria Nazionale d'Arte Antica, Palazzo Barberini.

146



Matthias Oberli

Schauder und Sensation

Caravaggios »Judit und Holofernes« — Voraussetzungen und Wirkung von Enthauptungsszenen in der barocken Kunst

Die Enthauptung eines Menschen mit dem Schwert — neben dem
Strang die hdufigste Hinrichtungsmethode bis ins ausgehende
18. Jahrhundert’ — erfordert erhebliche Kraftanstrengungen: Haut,
Muskelstridnge, Schlagadern und vor allem die Wirbelséule miis-
sen vollstandig durchtrennt werden.’ Wie unzahlige Darstellun-
gen bezeugen, wird daher das breite und schwere Schwert des
Scharfrichters’ in der Regel mit zwei Handen gefiihrt, um eine aus-
reichende Schlagkraft zu erreichen (Abb. 1). Dennoch berichten die
Schriftquellen wiederholt Gber die Schwierigkeiten der Henker,
dem Delinquenten mit einem gezielten Hieb den Kopf vom Rumpf
zu trennen.? Oftmals kam es, besonders wenn kein Richtblock ver-
wendet wurde sowie aufgrund von Nervositdt und Alkoholkon-
sum, zu Fehlschldgen, dem so genannten »iiblen Richten«. Dann
musste die blutige Prozedur mit weiteren Hieben — in nachgewie-
senen Fillen bis zu sieben — wiederholt werden.’

Doch nicht allein geiibten Scharfrichtern konnte das gewalt-
same Abtrennen eines Kopfes Miihe bereiten. Auch literarische
Figuren kdmpfen bisweilen mit den Tiicken der Anatomie. Die
alttestamentarische Heroine Judit beispielsweise, die ihre Heimat
vor dem assyrischen Heer rettet, indem sie dem feindlichen Feld-
herrn Holofernes zuerst durch ihre Reize und dann durch den
Wein die Sinne raubt, um ihn danach im Schlaf mit seinem eige-
nen Schwert zu enthaupten, benétigte ebenfalls, wie die Vulgata
explizit schildert,® zwei Hiebe, um ihre Tat zu vollbringen: »Cum-
que evaginasset illud, adprehendit comam capitis eius, et ait:
Confirma me, Domine Deus Israhel in hac hora. Et percussit bis in
cervicem eius, et abscidit caput eius, et abstulit conopeum eius a
columnis, et evolvit corpus eius truncum.«’

Judit als »Femme fatale« und »Sexual warrior«

Obgleich von formaler, dsthetischer und philosophischer Evidenz,
so ist das »iible Richten« Judits in den bisher angestellten Uber-
legungen, die sich durch die vielschichtigen inhdrenten Asso-
ziationsebenen des in Kunst, Literatur, Theater, Musik und Film
weit verbreiteten Epos® aufdrangen, bisher kaum thematisiert
worden.’

Judits Tat wurde in unterschiedlicher Lesung und in Paralle-
litat zur Davids-Legende als heilsbestimmter Triumph des auser-
wéhlten Volkes iiber seine Feinde, als gerechter Sieg der Kirche
tiber das Bose und die Siinde und als durch géttlichen Beistand
errungene Bezwingung des rohen, unsittlichen und verstandes-
losen Starken und Tyrannischen (superbia/luxuria) durch das un-
schuldige, sittsame und intelligente Schwache und Unterdriickte
(humilitas) gedeutet.”

Die psychoanalytische Forschung fand im biblischen Drama
ein Paradebeispiel fiir Kastrationsangst, Penisneid und Virginitat,”
soziologische, literaturgeschichtliche und kunsthistorische Stu-
dien behandelten die jidische Heldin als Prototypen der todbrin-
genden »Femme fatale«, sahen in ihrer Beziehung zu Holofernes
das Paradigma des Geschlechterstreits und erkannten in ihrer Tat
Ansitze individueller Emanzipation in einem misogynen Umfeld.”

Auf derartigen Interpretationsvorschldgen basierend kulmi-
niert die bisher umfangreichste Analyse zur Rezeption der Judit-
Figur in den Kiinsten und der Geistesgeschichte in der Benen-
nung der Attentéterin als »Sexual warrior«.” Doch selbst in einem
Werk, das sich einer solch martialischen Terminologie bedient,

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitit Ziirich 2001 147



Abb. 1: Gerrit van Honthorst, »Enthauptung Johannes des Taufers«, um 1618, Ol auf Abb. 2: Jan Sanders van Hemessen, »Judit mit dem Haupt des Holofernes«, um 1535, Ol
Leinwand, 345 x 215 cm, Rom, Galleria Nazionale d'Arte Antica, Palazzo Barberini. auf Eichenholz, 100,5 x 76,5 cm, Bremen, Kunsthalle.

148 Matthias Oberli



wird der blutige Tathergang und seine kiinstlerische Umsetzung
nicht naher untersucht.

Judit in der Kunst

Bis zum Ende des 16. Jahrhunderts dominieren Bildmodi, die Judit
nicht bei der eigentlichen Enthauptung zeigen, sondern sie als
personifizierte Victoria nach erfolgter Tat stilisieren. Dabei weist
die Heldin das Haupt des Holofernes als Trophde' und Attribut
vor und sie wird dadurch, wie etwa in einem Gemalde von Jan
Sanders van Hemessen” (Abb. 2), gleichsam als schwerttragende
Justitia allegorisiert.” Der Bildtypus »schéne Frau mit Manner-
haupt und Schwert« ist die eigentliche Bildformel, die Judit zeit-
wegs charakterisiert und sie zudem deutlich von ihrer negativ
konnotierten Antagonistin Salome unterscheidet,” die aus niede-
rem Antrieb und Blutliisternheit eine Enthauptung in Auftrag ge-
geben und nicht selbst begangen hat (Abb. 3).

Vereinzelt fokussieren Bildwerke verstarkt den Tathergang.
Botticellis kleinformatige Pendants (um 1472), die sich an konven-
tionellen Kompositionsschemata orientieren,’” zeigen einerseits
den Tatort (Abb. 4), andererseits die mit dem Haupt heimkehrende
Heldin. Donatellos eineinhalb Dekaden frither entstandene, ur-
spriinglich als Brunnenfigur konzipierte Bronzegruppe? stellt die
auf dem trunkenen Feldherrn stehende Judit dar, die zum tod-
bringenden Schlag ausholt. Dieses vom sakralen Vernichtungs-
gestus inspirierte Motiv,” das wiederholt auf Kritik stiess,? rezi-
pierten in der Folgezeit vereinzelte Kiinstler wie Heemskerck
oder Vasari” und es wurde um 1523 von Nicolo Furlano als grosses
monochromes Fassadenfresko am rémischen Palazzo Massimo
alle colonne dargestellt.?

Einzig im ersten Viertel des 17. Jahrhunderts entstehen ei-
nige wenige Gemaélde, die nicht das unmittelbar bevorstehende
Blutbad oder die stilisierte Siegerin, sondern die Tat per se schil-
dern. Allen voran Caravaggio, der eigentliche Urheber der Holo-
fernes-Totungsszene (Abb. 5), und nach ihm so beriihmte Kiinstler
wie Rubens, Elsheimer, Artemisia Gentileschi und Valentin de
Boulogne haben in diesem Zeitraum das makabere Schauspiel auf
die Leinwand gebannt.

Uber die Griinde, die zu diesem plétzlich einsetzenden und
zeitlich limitierten Interesse an der Darstellung der Enthauptung
fiihrten, sind unterschiedliche Mutmassungen angestellt worden.
Im Fall von Caravaggio, dem seit jeher der Ruf eines gewalttati-
gen Temperaments anhaftete,” wurden beispielsweise eine ho-
mosexuell bedingte Frauenphobie? und die Eindriicke 6ffent-
licher Hinrichtungen? als Argumente ins Feld gefiihrt. Bei
Artemisia Gentileschi, welche die Enthauptung gleich in zwei Ver-
sionen und dariiber hinaus noch andere Judit-Darstellungen
malte, wurden sowohl emanzipatorische als auch psychologische
Beweggriinde vermutet, die sich aus ihrer gesellschaftlichen Stel-
lung und gegebenenfalls aus ihrer eigenen Vergewaltigung her-

Schauder und Sensation

Abb. 3: Rogier van der Weyden, »Enthauptung Johannes des Taufers«,
rechte Tafel des Johannesaltars, um 1455, Ol auf Eichenholz, 77 x 48 cm,
Berlin, Staatliche Museen, PreuBischer Kulturbesitz, Geméldegalerie.

Abb. 4: Sandro Botticelli, »Auffindung des Leichnams des Holofernes«, um
1472, Tempera auf Holz, 31 x 25 cm, Florenz, Galleria degli Uffizi.

149



Abb. 5: Michelangelo Merisi da Caravaggio, »Judit enthauptet Holofernes«, 1597-1600,

Ol auf Leinwand, 145 x 195 cm, Rom, Galleria Nazionale d'Arte Antica, Palazzo Barberini.

150

leiten lassen.?? Solche Deutungsversuche erkldren freilich noch
nicht, weshalb auch andere, sexuell eher unauffallige und sozial
durchaus integrierte Kiinstler sich des grausigen Themas annah-
men und warum das einzig in Italien verbreitete Motiv nach 1630
nicht mehr auftaucht.

Weniger emotional aufgeladen und fiir die festgelegte Ziel-
setzung letztlich dienlicher sind Hinweise auf die Kunsttheorie
und das frithbarocke Theater, die Caravaggio und seine Nachfolger
beeinflusst haben kénnten. In Lomazzos Traktat zur Malerei (1584)
wird die Mimik zum Tode Verurteilter als besonders aussagekraf-
tig gepriesen,” Comaini empfiehlt in seiner 1591 edierten kunst-
theoretischen Schrift »Il Figino« den so genannten »contrapposto«,
d. h. das Nebeneinanderstellen von Gegensatzen wie Schon und
Hésslich, Mann und Frau oder Alt und Jung zur Erh6hung der Span-
nung.”’ In Zusammenhang mit dem Theaterwesen des 16. Jahr-
hunderts schliesslich wurde auf die zunehmende Beliebtheit von
Auffithrungen (sacre rappresentazioni) der Judit-Sage verwiesen,”
die sich in Caravaggios Gemilde spiegeln sollen.”

Caravaggios artifizieller Naturalismus

Das von Caravaggio um 1597—-1600 in Lebensgrosse geschaffene
Bild der Enthauptung des Holofernes durch Judit ist sicherlich das
prominenteste Beispiel seines Genres (Abb. 5).” Beschreibungen
des Gemaldes heben immerfort den naturalistischen Charakter
der Szene hervor.* In ihren Reisenotizen von 1770 schildert Lady
Anne Miller ihre Eindriicke folgendermassen: »Dieses Gemalde ist
von grosser Perfektion. Ich konnte mich des Gedankens nicht er-
wehren, es miisse nach dem Leben gemalt sein, und bei dieser
Vorstellung wurde mir schwach und tbel. Es rief wohl dieselben
Empfindungen hervor, die mir der Anblick einer wirklichen Hin-
richtung verursacht hatte.<”* Ahnlich dusserten sich auch franzo-
sische Zeitgenossen Lady Millers.”® Heutzutage konstatieren Be-
trachter im Bild eine »unerhérte Brutalitdt<”” und sie verweisen
wiederholt auf das realistische Moment der schrecklichen Ent-
hauptung.’® Solche Beobachtungen reihen sich nahtlos an das be-
reits von Caravaggios frithen Kritikern gesprochene Verdikt, der
Maler hétte nur nach der Natur gemalt.”® Freilich, im Falle einer
Enthauptung diirfte das eher schwierig gewesen sein und ein kri-
tischer Blick auf die Szene beweist, dass das gesamte Ereignis
hochst artifiziell arrangiert und gemalt ist.

Allein schon die Stellung der Figuren scheint wenig mit rea-
len Verhéltnissen gemein zu haben. Die Téterin ist von ihrem
Opfer raumlich so weit entfernt, dass sie ihre schwertfithrende
Rechte fast vollstandig durchstrecken muss. Daraus resultieren
eine verminderte Hebelwirkung des Oberarms und ein markanter
Kraftverlust. Dieser Umstand ist umso nachteiliger, da die Morde-
rin ihrem Opfer das Haupt offenbar nicht mit Hieben vom Rumpf
trennt, sondern im Begriff ist, ihm die Kehle zu durchschneiden.
Die gerade Schnittwunde und fehlende Schlagstellen am Hals sind

Matthias Oberli



zweifelsfreie Indizien fiir ein solches Vorgehen. Zumindest aus
anatomischer Warte scheint es daher fraglich, ob es Caravaggios
Judit je gelingen wird, mittels dieser Totungstechnik die Wirbel-
sdule zu durchtrennen; umso mehr, als sie ein flach geschliffenes,
altertiimliches Tiirkenschwert, also eine klassische Hieb- und
Stichwaffe, als Schneidwerkzeug verwendet.”

Kiinstlich wirkt auch der Blutstrom, der sich aus dem Hals
des Holofernes ergiesst. Aus der durchtrennten Schlagader wird
keine Blutfontane in die Hohe gepumpt, wie man es erwarten
wiirde,  einzig ein mehrstrahliges, opakes Rinnsal fliesst in gera-
den Bahnen iiber Kopfkissen und Laken der Erde entgegen. Das
auffallend unsorgfaltig gemalte, viel zu helle Blut hat zudem
weder Volumen noch ist es zahfliissig und es besteht auch nicht
aus Tropfen. Blutspritzer, soviel steht mit Sicherheit fest, werden
die weisse Bluse der schonen Witwe niemals treffen.

Neben dem Umstand, dass Judit mit dem Schwert schneidet
und nicht zuschldgt, fordert ein Vergleich mit der literarischen
Vorlage weitere Ungereimtheiten zutage. So hat Caravaggio, ge-
meinhin fiir seine Bibeltreue bei religiésen Motiven bekannt,*
der Szene am rechten Bildrand eine Assistenzfigur beigefiigt, ob-
wohl der Text ausdriicklich schildert, wie die Attentéterin ihre
Dienerin vor das Zelt schickt, um das Verbrechen alleine zu bege-
hen.” In der Fassung des Italieners hingegen steht die alte Magd
unmittelbar neben Judit, beobachtet einer Komplizin gleich das
Geschehen und erwartet das Holoferneshaupt, um es in einem
Sack aus dem assyrischen Feldlager zu schmuggeln.*

Der schreiende Holofernes schliesslich gemahnt nicht an
den urspriinglich berichteten Meuchelmord, der am betrunkenen
und vom Schlaf iibermannten Kriegsfiirsten mitten in seinem
Feldlager begangen worden ist, wie ihn bereits Donatello und
Vasari dargestellt haben. In Caravaggios Szene hingegen verlauft
die — doppeldeutig zu verstehende — »decapitazione«* iiberra-
schend lautstark, sodass die Taterin Gefahr lauft, bei ihrem Tun
entdeckt zu werden.

Schauder und Grauen

Caravaggios »Judit und Holofernes«, das ldsst sich nach diesem
kurzen Augenschein konstatieren, ist also weder nach der Natur
gemalt, noch folgt das Gemélde der tradierten Historie. Es ist
durch und durch kiinstlich, sowohl was die Komposition als auch
was deren bildliche Umsetzung betrifft. Gleichwohl evoziert das
Bild bei Betrachtern seit jeher eine starke emotionale Anteil-
nahme und hat einige von ihnen gar dazu verleitet, offensicht-
liche inharente Unstimmigkeiten zu ignorieren: Das ist erzéhleri-
sche Uberzeugungskraft, die aristotelische »persuasio, in ihrer
hoéchsten Vollendung.

In der Tat lassen sich wichtige Aspekte antiker Terminologie
fir Rhetorik und Poetik in Caravaggios »Judit und Holofernes«
finden: In einem dramatischen, einheitlichen Thema (tragoedia)

Schauder und Sensation

vermengt der Maler das historisch Mogliche (verisimile)* mit
spannungssteigernden Elementen (amplificatio)* zu einer neuen
Komposition, bei der trotz aller Grausamkeit das Schickliche (de-
corum) bewahrt wird und deren Ziel die Eindringlichkeit (movere)
und Uberwéltigung”® und letztlich die durch Affekte erlangte
Uberzeugung (persuasio) ist.*’

Gesteigert wird das persuasive Moment durch die Wahl des
an Dramatik untberbietbaren Zeitpunkts, als Holofernes aus sei-
nem Delirium erwacht, sich unversehens seiner eigenen Enthaup-
tung bewusst wird und dabei schon im Begriff ist zu sterben. Das
ist der alles entscheidende Akt der Tragodie oder, um es mit den
Worten Alexander Demandts auszudriicken: »Das Attentat ist ein
sensationelles Ereignis. [...] Es gibt zwei Hauptrollen, eine aktive
und eine passive, und mehrere Nebenrollen. Der Ablauf der Hand-
lung ist klar gegliedert. Sie kulminiert in einem Hohepunkt, einem
Stich, einem Schuss, einer Explosion. Alles fiihrt darauf hin, alles
geht nun von dort aus. [...] Jedes Attentat verlduft dramatisch und
endet tragisch. Es erfiillt die aristotelischen Forderungen an den
Stoff eines guten Dramas: Einheit des Ortes, der Zeit und der
Handlung.«*°

Dem bleibt anzufiigen, dass das von Judit begangene Atten-
tat in all seinem Schaudern oder Schrecken, den es — wie bei Lady
Miller — evoziert, eine grundlegende aristotelische Maxime fiir
die Tragddie schlechthin erfiillt.”’ So ist bei Aristoteles zu lesen:
»Die Nachahmung hat nicht nur eine in sich geschlossene Hand-
lung zum Gegenstand, sondern auch Schaudererregendes und
Jammervolles.<*” Dabei differenziert Aristoteles sehr wohl zwi-
schen Schauder- und Grauenerregendem. Ersteres kann im Be-
trachter ein Vergniigen hervorrufen, Grauen hingegen verstosst
gegen das decorum.”

Caravaggio — ein Schiiler des Aristoteles? Vermutlich, aber
nicht nur. Die Editionsgeschichte der »Poetik« zeigt jedenfalls
deutlich, dass dieses fiir die Kunsttheorie so grundlegende Trak-
tat in Italien in der zweiten Halfte des 16. Jahrhunderts enorm
populdr war.”* Von 1543 bis 1600 wurden nicht weniger als zwei
Dutzend tbersetzte und kommentierte Ausgaben dieses Werks
publiziert, darunter 1570 auch die erste in italienischer Sprache.*”
In diesem Kontext bedeutsam ist auch, dass Francesco Robortelli,
einer der ersten Herausgeber der »Poetik« (1548), sechs Jahre spi-
ter die »editio princeps« des Longinus-Traktats »Vom Erhabenen«
herausbrachte.”® Wie bei Aristoteles, so werden auch in dieser
Schrift die Bewegung der Affekte und dadurch erzielte Uberzeu-
gungsmethoden erortert. Das Schrecken- und Schaudererregende
spielt darin — lange vor Edmund Burkes ~»delightfull horror« —
eine wichtige Rolle.””

Doch nicht allein pagane Philosophen propagierten das Ge-
dankengut der Darstellung von Schauder zur Anrufung der
Affekte, auch im Umfeld des Tridentinums stiess solches Gedan-
kengut auf fruchtbaren Boden. Andrea Gilio empfiehlt in seinem
kunsttheoretischen Traktat von 1564 nachdriicklich die Darstel-
lung von Schmerz und Grauen, um die Glaubigen zu bewegen:

151



CAP.VI TABELLA .IT. .

i
|
|

A Martyres de equuleo depofiti, dinaricatis eruribus, viad
quartum aut quistum foranien diftendelantur,

B Autviuacalce oleeque ebullienti, & confimilibus per-
fundebantur.

€ Vel denique nudifuper seftdcess fregmentis premebantur,
volucbantargue,

Abb. 6: Martyriumsszene, aus: Gallonio, Antonio, De SS. martyrium cruciatibus ... liber,
Rom 1594, K6lIn 1602, Taf. 15.

152

Den HI. Sebastian sollen die Maler mit Pfeilen spicken, dass er
wie ein Stachelschwein aussehe, der HI. Laurentius auf dem Rost
soll »verbrannt, gekocht, aufgeplatzt, zerfetzt und deformierte«
erscheinen.”® Ebenso ermuntert Gabriele Paleotti in seinem 1582
verfassten »Discorso« die Kiinstler, Martyrienszenen zu malen, da
sie als »pitture fiere et orrende« die Betrachter erschiittern und
zur Tugend zu bekehren vermégen.*

Eine sowohl von Aristoteles als auch von den Gegenre-
formatoren begriindete Kunsttheorie, die riet, bei dramatischen
und religiosen Themen den Schauder als Emotionen erweckendes
Mittel einzusetzen, war jedenfalls zu Caravaggios Zeiten vorhan-
den und bekannt und sie wurde bereits eifrig in die Tat umge-
setzt. In der rémischen Kirche S. Stefano Rotondo beispielsweise
feiert ein um 1582 von Niccolo Circignani (gen. »il Pomarancio«)
und Matteo da Siena geschaffener Freskenzyklus den Tod von
dreissig Martyrern. Darin werden mit aller Akribie die einzelnen
Hinrichtungsmethoden geschildert, »ein Lehrzyklus fiir Sadisten,
Musterbuch der Folterknechte, ein wie am Fliessband gemalter
menschlicher Schlachthof«,? der aus dem Gedankengut tridenti-
nischer Bilddidaktik heraus entstanden ist und von enormer Wir-
kung war.’ Von den Fresken erschienen bald Nachstiche® und
1594 gab Antonio Gallonio sein beriihmtes, reich illustriertes
Werk tiber die Méartyrer und die Werkzeuge, die zu ihrer Hinrich-
tung verwendet wurden, heraus (Abb. 6).¢’ Viele Zeitgenossen be-
kundeten ihre Freude an der Zurschaustellung solcher Schlach-
terszenen, da sie die Frommigkeit mehrten: »Und allerdings wen
freut das nicht? Wen treibt das nicht zur Frommigkeit an?«,
schreibt Pier Paolo Crescenzi in seinem Vorwort zu Gallonios
Bilderfibel des Schreckens. %

Es ist daher vielleicht kein Zufall, dass Caravaggio nach
seinen Frichtestillleben, den schénen Bacchanten und musizie-
renden Knaben seine ersten Historienbilder von solcher Anmut
absetzte und mit Schauder erweckenden Gemalden eine katego-
rische Zasur vollzog. Seine Historienbilder sollten, so gewinnt man
den Eindruck, die Emotionen bewegen, wie es seit jeher fiir diese
hochste Gattung der Malerei gefordert wurde, aber nicht im alten
Sinne von »voluptas«, »pulchritudo« und »gratia«,®® sondern durch
Schrecken erregende Schonungslosigkeit im Geiste der Gegenre-
formation. Im Zeitraum von 1597 bis 1601 entstehen daher einige
der eindringlichsten Bilder des Kiinstlers, die allesamt zwischen
Angst, Schauder und Grauen oszillieren: Das »Medusenhaupt« (um
1597) (Abb. 7), das »Matthaus-Martyrium« (1599—1600), »Judit und
Holofernes« (1597-1600) (Abb. 5) sowie die »Bekehrung Pauli«
(1600—-1601). Wenig spater, um 1602—1603, schuf Caravaggio fiir
Maffeo Barberini, den nachmaligen Papst Urban VIII., das eben-
falls hochst dramatische »Opfer Isaaks«.

All diese Gemalde entstanden, worauf die Forschung bereits
mehrfach hingewiesen hat, als Caravaggio im Haushalt von Kar-
dinal Francesco del Monte lebte und im theologischen und in-
tellektuellen Umfeld des Pralaten und seines borromdaischen
Kreises verkehrte.% Sowohl Aristoteles als auch die Schriften zur

Matthias Oberli



Bildertheologie waren dort bestens bekannt. Caravaggios Histo-
rienbilder fussen aber auch, wie ebenfalls bereits vereinzelt be-
merkt wurde, auf Kiinstlertopoi und kunsttheoretischer Literatur.
Im Falle des »Medusenhaupts« wurde zu Recht auf das beriihmte
gleichnamige, von Vasari iiberlieferte Jugendwerk Leonardos ver-
wiesen,%” die »Bekehrung Pauli« andererseits scheint ihre Ent-
sprechung in Lomazzos Kunsttraktat zu haben, in welchem der
vom Pferd gefallene Apostel als Beispiel fiir eine »composizione
di spavento« behandelt wird.%®

Sind also die Furcht erregenden Historienbilder Caravaggios nicht
allein aus seinem finsteren Gemiit entsprungen, sondern das
Ergebnis einer wohl kalkulierten kiinstlerischen Strategie? Er-
kannte der Kiinstler, ermuntert durch den del Monte-Kreis, dass
in dieser empfindungsreichen Zeit, in der Betrachter immer wie-
der vor religiésen Bildern in Trénen ausbrechen® und ihre Angst
bei Kirchenauffithrungen schildern,”’ sich vor allem mit Schre-
ckensbildern Erfolge erzielen lassen?”

Motivische Anleihen Caravaggios lassen zumindest vermu-
ten, dass er bewusst Modelle auswahlte, die zu seiner Zeit als In-
begriff des Schreckens und als Paradigma der Affektdarstellung
galten. Das trifft in besonderem Masse fiir den unter Schmerzen
laut aufschreienden Holofernes mit seinen verdrehten Augen zu.
Die unverhiillte Schilderung der korperlichen Reflexe des Todge-
weihten, das Entsetzen und die Uberraschung, der »stupor« also,
die aus seiner Mimik zu sprechen scheinen, sind einer der Angel-
punkte des Bildes.

Vereinzelt wurde diese eindringliche Wirkung als Produkt
einer identitatsstiftenden Projektion des Kiinstlers und das Antlitz
des tragischen Opfers als iiberhohtes Selbstportrat Caravaggios
gedeutet.””Bestarkung fanden solche Erklarungen einerseits durch
Analogien zu spateren Gemalden, in denen sich der Maler selbst
einbrachte, beispielsweise in Gestalt des abgeschlagenen Goliath-
hauptes (Abb. 8),” anderseits in der Tatsache, dass sich Kiinstler
immer wieder als Opfer weiblicher Gewalt darstellten. So hat ein
Zeitgenosse Caravaggios, Cristofano Allori, nachweislich seine
Ziige und das Portrat seiner Geliebten 1613 in einem Bild verewigt,
das Judit mit dem abgeschlagenen Kopf des Holofernes zeigt.”

So reizvoll solche Riickschliisse sein mogen, sie sind doch
eher ein psychologisches Desiderat von Rezipienten, die das Vor-
urteil von Caravaggios Brutalitat und Naturnahe wiederholen. Ein
Blick auf andere Richtungen, beispielsweise die Antike, eroffnet
da weitaus plausiblere Losungen, die den Kiinstler nicht auf sei-
nen vermeintlichen Seelenzustand reduzieren und gleichzeitig
den Topos von Caravaggios Naturalismus relativieren.

Caravaggio und die Antike
Allein schon verdachtig erscheint Belloris apodiktisches und mit

verschiedenen Anekdoten unterlegtes Urteil, Caravaggio hatte nie-
mals die Antike oder Raffael studiert.” Hat da der Vitenschreiber,

Schauder und Sensation

Abb. 7: Michelangelo Merisi da Caravaggio, »Medusenhaupt«, um 1597, Ol auf Leinwand
auf Holzschild, Durchmesser: 55 cm, Florenz, Galleria degli Uffizi.

Abb. 8: Michelangelo Merisi da Caravaggio, »David mit dem Haupt des Goliath«, um
16091610, Ol auf Leinwand, 125 x 99 cm, Rom, Galleria Borghese.

153



Abb. 9: Laokoon-Gruppe, 1. Jahrhundert v. Chr./I. Jahrhundert n. Chr., Marmor, Hohe:
242 cm, Rom, Musei Vaticani.

Kunsttheoretiker und Archéologe Bellori bewusst eine falsche
Fahrte gelegt, um den eigentlichen Grund fir Caravaggios Erfolg
zu verheimlichen?

Vereinzelt wurde schon bemerkt, dass sich Caravaggio sehr
wohl an antiken Kompositionen und Modellen orientiert und dass
er Raffael und die Renaissance durchaus rezipiert hatte.”® Der
tote Christus in seiner »Grablegung« (1603—1604) ist ebenso von
antiken Pathosformeln, etwa dem Meleager-Relief, dominiert, wie
Caravaggio insgesamt bei diesem Bild auch auf Raffael und Mi-
chelangelo zuriickgegriffen hat.”

154

Abb. 10: Detail von Abb. 9.

Aber auch andere Bilder des Kiinstlers sind von altem Geist
inspiriert. Der Florentiner »Bacchus« (um 1596) ist nicht nur vom
gesamten Motiv und Habitus her antikisch, sondern er orientiert
sich an beriihmten rémischen Liegefiguren,’® der »Siegreiche
Amor« (um 1601-1602) mit dem angewinkelten Knie hat seine Vor-
lage im antiken” und von Michelangelo mehrfach iibernommenen
Siegesgestus,®’ und die »Berufung des Hl. Matthéus« (1599—1600)
operiert mit der »adlocutio«-Gebéarde, wie sie auf so vielen rémi-
schen Staatsreliefs zu sehen ist.?’ Selbst fiir Alltagsszenen, wie in
der »Wahrsagenden Zigeunerin« (um 1595, in zwei Fassungen),

Matthias Oberli



kann eine damals fiir antik gehaltene Statue als mogliches Vorbild
fiir Caravaggio ins Feld gefiihrt werden.%’

Auch in Caravaggios »Judit und Holofernes« hat die For-
schung schon antike Resonanz geortet. Der Komposition wurden
Reminiszenzen an altrémische Reliefs attestiert®’ und das mit Fal-
ten iiberzogene Gesicht der alten Dienerin, so berichtet Hibbard
leicht tiberrascht, scheint auf eine spatrepublikanische Portrat-
biiste zuriickzugehen.® Wie aber steht es mit Holofernes, falls er
nicht das morbide Selbstbildnis des Kiinstlers ist? Der geo6ffnete,
bartige Mund, die furchige Stirn, der kraftstrotzende Oberkorper
und die geballte Linke geben die Antwort von selbst. Es ist natir-
lich kein geringerer als der sterbende Laokoon, Roms berithm-
teste Standfigur aller Zeiten (Abb. 9—10);% in Caravaggios Bild ist
die Statue lediglich um neunzig Grad gedreht und der Kopf stark
gewendet. Der Sterbende blickt nun nicht verzweifelt in den Him-
mel, wo sein Schicksal besiegelt worden ist,% sondern riicklings
in das Antlitz seiner realen Morderin. Die kraftvolle Schulterpar-
tie, die beiden angewinkelten Arme und die geballte Faust sind
nicht mehr Ausdruck des Kampfs gegen die todbringende
Schlange, sondern sie erscheinen als erfindungsreiche Uminter-
pretation des sich Aufbdumens, nunmehr von einer Bettstatt.
Satte Farben, meisterlich eingesetzte Schlagschatten und der
helle Glanz in den Augen verleihen der Szene ihren realen Cha-
rakter. Das ist der Fleisch gewordene »atto di morire«, wie ihn
Ulisse Aldrovandi 1558 bei der Betrachtung der Laokoongruppe
schildert.®”

Nun erst wird endlich klar, weshalb in Caravaggios »Judit
und Holofernes« die Attentaterin ihrem Opfer nicht mit Hieben
den Kopf vom Rumpf trennt, sondern ihm langsam — und damit
auch noch jiidischem Ritus folgend, denn Judit verkérpert Israel®
— die Kehle durchschneidet und ihn ausbluten lasst.?’ Wie Lao-
koon, so muss sich auch Holofernes zuerst seines unmittelbar be-
vorstehenden Todes bewusst werden. Es ist dieser schmerzhafte
Moment, diese von vielen Affekten gleichzeitig begleitete »ex-
pression douloureuse«,’ welche die héchste Dramatik evoziert,
und daher wird sie mit kiinstlerischen Mitteln so lange wie mog-
lich ausgedehnt.

Caravaggios Kenntnis der Laokoongruppe steht ausser
Frage; und das, obwohl sie seit 1565 durch ein Holztor in einer Ni-
sche im Belvedere eingeschlossen war, das nur fiir interessierte
Besucher geéffnet wurde.” Zu berithmt war das Standbild, als
dass er es hatte ignorieren konnen. Das ganze 16. Jahrhundert
hindurch wird die Gruppe in der Guide-Literatur erwahnt und sie
nahm eine prominente Stellung in den Anthologien der Skulptu-
ren der Ewigen Stadt ein. Lange vor den Diskussionen in der Aca-
demie francaise und dem Diskurs der Aufklarung® wird in der
kunsttheoretischen Literatur des spaten Cinquecento der Lei-
densausdruck des monumentalen Standbildes als pathetisches
»exemplum doloris«” geradezu als vorbildlich fiir Passions- und
Martyriumsdarstellungen erwéhnt. In diesem Sinne empfehlen der
bereits genannte Giovanni Andrea Gilio und der Jesuit Antonio

Schauder und Sensation

Possevino nachhaltig das Studium dieser antiken Statuen-
gruppe.’f Lomazzo behandelt in seinem Kunsttraktat die Laokoon-
gruppe ausfiihrlich unter dem Kapitel von Schmerzensausdruck,
Uberraschung, Tod und Wahnsinn und er beschreibt den &stheti-
schen Reiz, die »dilettevol varieta«, den die vielen Affekte gleich-
zeitig beim Leidensausdruck erzeugen, wie der gedffnete Mund,
das Zusammenziehen der Augenbrauen und das Schreien?” — Ge-
fithlsregungen, die sich wie ein roter Faden durch Caravaggios
frithe Historienbilder ziehen: Das Medusenhaupt, der sich aufbau-
mende Holofernes, der fliichtende Ministrant im »Matthdusmarty-
rium« und Isaak mit dem Messer an der Kehle; sie alle scheinen
mit weit ge6ffnetem Mund einen Schrei des Entsetzens auszustos-
sen, als wollten sie das Dictum von der Malerei als »poesia muta«
Liigen strafen.?

Das motivische Vorbild fiir die Figur des Holofernes wére damit
geklart; die Dienerin wurde ebenfalls als altromische Biiste iden-
tifiziert. Und Judit? Ist sie eine dieser leicht verruchten Damen,
die Caravaggio — wie Bellori kolportiert” — von der Strasse weg
in sein Atelier bat, damit sie ihm Modell sassen, beispielsweise fiir
eine Wahrsagerin oder eine Hl. Magdalena??® Sind ihre unter der
Bluse erahnbaren, leicht aufgerichteten Brustwarzen tatsachlich,
wie neuerdings propagiert wird, Ausdruck sexueller Erregung
bei der Totung und somit gleichsam Garant fir ein lebendes
Modell?%?

Der leicht schrag gehaltene Kopf, die ebenmassigen Ziige,
das scharf geschnittene Profil und besonders der auffallende
Mittelscheitel der zuriickgebundenen, welligen Haare konnen
auch in eine andere Richtung deuten: namlich einmal mehr auf
die Antike, genauer, auf Amazonen- und Athenafiguren. Cara-
vaggios Hausherr del Monte war selbst im Besitz einer berithmten
Amazonenstatue (Abb. 1) — notabene ebenfalls mit leicht aufge-
richteten Brustwarzen — und die Parallelen des Hauptes dieser
Figur (Abb. 12) zum Antlitz der Judit sind nicht von der Hand zu
weisen./??

Welch schone »invenzione«! Eine anmutige Amazone ent-
hauptet den kréftigen Laokoon, beobachtet von einem altromi-
schen Charakterkopf.””’ Mit der List einer Schlange (!) hat die At-
tentaterin ihr Opfer ins Verderben gelockt und schneidet ihm nun
die Kehle durch. Diese Umkehr der Gewalten wird noch dadurch
verdeutlicht, dass der Korper des Laokoon bzw. Holofernes in
eine solche Lage verdreht wird, dass er seine Morderin von unten
herauf, also umgekehrt, erblickt — eine geistreiche Anspielung

auf den mundus inversus'®

und dariiber hinaus vielleicht gar eine
formale Rezeption popularer Vorbilder, etwa der Stiche zur »Wei-
bermacht«,’” bei denen die Frau auf ihren Gatten von oben herab
einschldgt und ihn gleichzeitig an den Haaren hélt (Abb. 13).
Eingebettet wird diese dramatische Szene in eine alttesta-
mentarische, apokryphe Tragodie, die alles Potenzial aufweist,
ebenso dem aristotelischen Postulat nach Einheitlichkeit und

Schaudererregen zu entsprechen wie den darauf fussenden

155



N WP A i

Abb. 1I: Verwundete Amazone, nach Kresilas, um 430 v. Chr., romische Kopie, Marmor,
Hohe ohne Plinthe: 182 cm, Kopenhagen, Ny Carlsberg Glyptotek.

Empfehlungen der tridentinischen Kunsttheologen und Kunst-
theoretiker, den Betrachter durch schonungslose und Furcht er-
regende Darstellung zur Anteilnahme zu bewegen.

Den steinernen Modellen haucht der Kiinstler Leben ein,
indem er sie mit kraftvollem Inkarnat versieht, ihre Gefiihlsre-
gungen durch Details wie die zusammengezogenen Augenbrauen
bei Judit intensiviert, sie in zeitgenossische Kostiime hiillt und die
Amazone mit Ohrringen schmiickt. Sodann wird die Szene effekt-
voll vor einem atemberaubend eindriicklich gemalten Vorhang —
neben dem Gewand Judits und der Matratze eine der wenigen for-

156

Abb. 12: Detail von Abb. 11.

malen Erfindungen des Kiinstlers in diesem Bild — beleuchtet./?*
Diese Hypothese wiirde dariiber hinaus auch bis zu einem ge-
wissen Grad Caravaggios beriihmte »alla prima«-Manier und die
wiederholte Verwendung derselben Modelle — zumindest wahrend
seiner romischen Schaffensphase — erklaren. Er stellt antike Sta-
tuen, Reliefs oder Vasenbilder (in einzelnen Fallen wohl nach
Abgiissen oder Abbildungen) nach seinem Belieben zu einer Kom-
position zusammen und {ibertréagt diese Modelle dann auf die Lein-
wand — ganz so, wie es zeitgendossische Darstellungen der mit Anti-
kenabgiissen vollgestellten Ateliers vor Augen fiithren. Plotzlich

Matthias Oberli



erscheint Caravaggio nicht mehr als begabter Eidetiker mit »extre-
mem Bildgedachtnis«, ' sondern als geschickter Arrangeur und
unverschamter Eklektizist. '

Kein Wunder, taten sich die tiberzeugten Klassizisten Roms
wie Agucchi und besonders Bellori mit Caravaggios Vorgehens-
weise schwer. Da bedient sich ein Maler — wie schon einst die ver-
hassten Venezianer,'? die sich mit ihrem »Affenlaokoon« iiber die
romische Schule lustig gemacht hatten’””’ — der Inkunabeln antiker
Kunst und haucht ihnen mittels »colore«, das nur das einfache Volk,

198 neues Leben ein; aber nicht in

die »idioti«, zu begeistern vermag,
demutsvoller Wiedergabe, sondern hochst willkiirlich und in pro-
fanierte Neuinterpretation: Eine mit modischen Ohrringen ge-
schmiickte Amazone im Dirndlkleid, Laokoon zwischen Bettlaken,
Meleager als toter Christus, ein Sokrates als HI. Matthdus./”’ Das
konnte und durfte nicht der Weg sein, das hatte nichts oder nur
wenig mit dem »disegno interno«als Gottesgabe zu tun,”’ und des-
halb, so kann man sich vorstellen, wurde die Legende von Cara-
vaggios Naturalismus und seinen Modellen aus niederen sozialen
Schichten gesponnen. Aber natiirlich war es fiir solche Scheinma-
nover viel zu spat. Caravaggios Bewunderer, allen voran Peter Paul
Rubens, hatten ldngst den Wink des Meisters verstanden.

Judits Mitleidlosigkeit

Bezeichnenderweise hat sich Rubens wahrend seiner Aufenthalte
in Rom (1601-1608) vor allem mit denjenigen Bildern Caravaggios
eingehender beschiftigt,” die einen glithenden Antikenbewun-
derer und Eklektizisten, wie es der Flame war,’? am meisten an
den Figurenbestand des Altertums erinnern mussten: die »Grab-
legung«, die er leicht verfremdend kopierte,"” sowie »Judit und
Holofernes«, das er ebenfalls in eine neue Form, die so genannte
»Grosse Judit«, brachte.” Dieses Gemélde entstand noch wihrend
sich Rubens in Italien aufhielt, vielleicht schon um 1601.7" Seit dem
18. Jahrhundert gilt das Bild als verschollen, es ist uns aber durch
eine Zeichnung (Abb. 14) und Stiche (Abb. 15) mehrfach iiberliefert.

Wie bei Caravaggio, so wird auch in Rubens’ »Grosser Judit«
der unmittelbare Moment der Enthauptung im Feldherrenzelt dar-
gestellt und wiederum gibt Laokoon, den der Flame intensiv stu-
diert hatte,"® das Modell fiir den sterbenden Holofernes ab. Davon
zeugen besonders der Oberkorper mit der kraftigen Schulterpartie
und sein durchgestreckter rechter Arm. Im Beisein ihrer Komplizin
schneidet die Morderin ihrem Opfer den Hals durch und driickt sei-
nen Kopf nach unten, wahrenddem Holofernes auf dem Bett das
Bein anwinkelt und seine Arme weit von sich streckt. Uber dem
Geschehen schweben vier Putti, von denen einer die Aufmerksam-
keit der Magd auf sich zieht, indem er ihr bedeutet, leise zu sein.

Die Beifiigung der gefliigelten Himmelswesen ist aber nicht
die einzige Stelle, in der diese Komposition von ihrem italieni-
schen Vorbild abweicht: Bei Rubens stehen die Figuren gedrang-
ter beieinander, die Gestik des Opfers ist weiter ausholend und

Schauder und Sensation

Abb. 13: Martin Treu, »Die Weibermacht«, um 1540—1543, Kupferstich.

157



Abb. 14: Peter Paul Rubens, »Judit enthauptet Holofernes«, Schwarze Kreide mit Feder
und brauner Tusche, weiss gehoht, 50 x 37 cm, Stockholm, Nationalmuseum.

158

aus seiner durchtrennten Schlagader spritzen drei Blutfontanen
in die Hohe und treffen den Arm der Attentaterin, wahrend wei-
tere Blutrinnsale {iber seine Schulter und den Oberarm hinunter-
fliessen. Es ist der geschulte Blick eines Nordlanders, mit den
beklemmend realen Hinrichtungsbildern seiner Heimat — bei-
spielsweise eines Rogier van der Weyden (Abb. 3) — bestens ver-
traut, der Caravaggios artifiziellen Blutstrom korrigierend in die
richtigen Bahnen lenkt, die korpulentere Judit viel ndher an ihr
Opfer stellt, um eine bessere Hebelwirkung zu erzielen, und sie
energisch den Kopf ihres Opfers niederdriicken lasst. Aber auch
dieses Mal, so hat es den Anschein, wird es der Heroine nur unter
grosster Kraftanstrengung gelingen, das Haupt endgiiltig vom
Rumpf zu trennen. Wohl nicht zuletzt deshalb und zur Steigerung
des decorums fiihrte der Kiinstler die Engel und den auffallenden
Lichtstrom, der von oben herab die Attentaterin einhdllt, in die
Komposition ein: Es ist das gottliche Licht, das der Morderin Kraft
verleiht, ihr Vorhaben durchzufiihren, und der zentrale Putto ver-
sucht ihr mit seiner ausholenden Geste zu zeigen, wie sie tatsach-
lich ihr Ziel erreichen wird, namlich mit einem kraftvollen Hieb.

Noch aber nimmt Judit diesen Hinweis nicht wahr, zu sehr ist
sie mit ihrem Opfer beschaftigt, dem sie wéhrend ihrer Tat gefasst
entgegenblickt. Diese Kaltbliitigkeit Judits, die bereits Lady Miller
in Caravaggios Gemalde irritierte, ist hier noch deutlicher zum
Ausdruck gebracht als beim italienischen Kiinstler. Die mehrfa-
chen, eigenhandigen Korrekturen, die Rubens an der Stichvorlage
und beim ersten Abzug anbrachte,”” bekunden, dass er gerade
dieser Bildpartie seine hochste Aufmerksamkeit schenkte. Und
das kommt nicht von ungeféhr, ist doch die innere Distanziertheit
der Attentaterin zu ihrem Opfer ein fundamentales Moment der
Geschichte selbst. Weder aus dem Affekt heraus noch aus Rache-
oder Blutgier totet die Jiidin den assyrischen Feldherrn, sondern
weil es ihr heilshestimmter Auftrag zum Wohle des Vaterlandes
ist. Judit zeigt eben nicht, wie es falschlich fiir die vermeintlich
hervorstehenden Brustwarzen in Caravaggios Geméalde vermutet
wurde, Erregung, sondern sie ist die Ruhe selbst; sie verkorpert
das stoische Ideal schlechthin.

Kaltblutigkeit und Mitleidlosigkeit sind denn auch zentraler
Bestandteil der neostoizistischen Bewegung, der besonders Rubens’
enger Freund Justus Lipsius an der Wende zum 17. Jahrhundert zu
Popularitat verhalf. In seiner 1584 erstmals erschienenen Schrift
»Uber die Standhaftigkeit«, die ausgiebig die gerechte Strafe
behandelt, welche Tyrannen und Ubeltater friiher oder spéater
I8 rasoniert Lipsius auch iiber das Mitleid und er
kommt zu dem Schluss, dass derjenige, der Mitleid empfindet,
selbst nicht mehr weit vom Ubel entfernt ist: »nec longe a miseria

treffen wird,

est, quisquis miseratur.<”? Als Schwéche stufte bereits Seneca,
der geistige Ubervater der Bewegung, das Mitleid ein. In seiner
grossen Abhandlung tiber die Schadlichkeit des Zorns, den er der
Tapferkeit diametral entgegensetzt,””? sind Raserei und Mitleid
die Grundiibel, die ein waghalsiges Unternehmen zum Scheitern
verurteilen.’”

Matthias Oberli



Unter dieser Pramisse ware ein weiterer geistesgeschicht-
licher Hinweis fiir die plotzliche »invenzione« der Holofernes-
Enthauptung am Ubergang zum 17. Jahrhundert gefunden. Dem
hochdramatischen Thema ist nicht allein der &dussere und innere
»contrapposto« von schoner Morderin bei grausiger Tat im-
manent, es gilt nicht nur die »difficolta« der »dilettevol varita«
verschiedener Affekte des Sterbenden zu zeigen und durch Schre-
cken die Betrachter in den Bann zu ziehen, sondern hierin mani-
festiert sich moglicherweise auch eine philosophische Grundhal-
tung, der sowohl Rubens als auch Caravaggio nahe standen. Sind
Rubens’ Affinitdten zum neostoizistischen Zirkel hinldnglich be-
kannt,’”? so wurden Caravaggios Beriihrungspunkte mit diesem
Geisteskreis fast einzig mit seinen friihen Jiinglingsbildern in Ver-
bindung gebracht.””? Wie jedoch Sandrart berichtet, gehérte Cara-
vaggio einem Freundeskreis an, dessen Motto »weder Hoffnung
noch Furcht« lautete und sich damit direkt auf eine alte Devise
der Stoa berief.”” Gibt es eine passendere Verkdrperung der
Furchtlosigkeit als die ihr Mitleid und ihre Abscheu unterdrii-
ckende Judit, die mit aller Entschiedenheit ihre schicksals-
bestimmte Tat bis zum bitteren Ende ausfiihrt?

Judit im Affekt

Einen anderen und letztlich richtungsweisenderen Weg als Cara-
vaggio und Rubens beschritten wenig spater Adam Elsheimer und
Artemisia Gentileschi, die beide jeweils in engstem Kontakt zum
einen oder anderen Kiinstler standen.””” In ihren Bildern domi-
niert der Affekt iiber die stoische Ruhe und die Betrachter werden
noch starker in das grausige Geschehen miteinbezogen.

Als einziger Kiinstler iiberhaupt schildert Elsheimer in
seinem kleinformatigen, um 1601-1603 entstandenen Gemadlde
(Abb. 16), das sich spéter nachweislich im Besitz seines Freundes
Rubens befand, den Tathergang getreu der Textvorlage.”® Die
Attentaterin steht in einem abgedunkelten Interieur allein bei
ihrem Opfer und holt mit dem Schwert zum zweiten Hieb auf den
bereits schwer verwundeten, blutiiberstromten Holofernes aus;
demnachst wird sie sein Haupt in den Handen halten und den
leblosen Korper vom Lager stossen. Orientiert sich in diesem
Nachtstiick die Geste des Zuschlagens zweifelsohne an Donatellos
Statue und ihren Derivaten, so ist die Figur des Holofernes im
Todeskampf mit seinen angewinkelten Armen und Beinen zu-
nachst schwerer einer formalen Vorlage — und schon gar nicht
Laokoon — zuzuordnen. Ein bisher kaum beachtetes Detail scheint
jedoch in eine bereits diskutierte Richtung, namlich in die der
Martyriumsszenen zu weisen. Im Gegensatz zu Caravaggios und
Rubens’ Gemaélden schaut in Elsheimers Komposition Holofernes
nicht in das Antlitz seiner Morderin, sondern sein Oberkorper ist
stark in die Raumflucht gedreht und der Kopf ist hintentiber
gekippt, sodass sein Blick aus dem Bild hinausfiihrt und auf den
Betrachter fallt. Es ist nun exakt diese durch den Blickkontakt

Schauder und Sensation

Barbarus voius destrd, cadic Indupesaror,
inibus. Defendit parria: peruiciem vna manus,
- $ A Deiende
P o %

icif e - Toannt b
expvifhen. PErays Puiass RUpeNtrs Vermaa s, facti_mener. DAT 7O,

v
o

Abb. 15: Cornelis Galle nach Peter Paul Rubens, »Judit enthauptet Holofernes«,
54 x 37 cm, Kupferstich.

159



Abb. 16: Adam Elsheimer, »Judit enthauptet Holofernes«, um 1601-1603, Ol auf silber-
beschichtetem Kupfer, 24,2 x 18,7 cm, London, Apsley House.

160

hergestellte Interaktion zwischen Opfer und Zuschauer, die ein
wesentliches Merkmal der Stiche in Gallonios Katalog der Marty-
rertode darstellt (Abb. 6). Auch hier sind verschiedentlich Todge-
weihte anzutreffen, die in Fesseln kopfiiber ihre Qualen erleiden
und dem Betrachter — natiirlich im Gegensatz zum wild gestiku-
lierenden und schreienden Feldherrn, der seine verdiente Strafe
erfahrt — gefasst entgegenblicken.’?”

Diese Umdeutung christlicher Schmerzensikonografie, die
durch die Zurschaustellung der Affekte angereichert wird, sollte
fortan zum eigentlichen Kanon der Holofernes-Enthauptung wer-
den. Das zeigt sich nirgends deutlicher als in den beiden zwi-
schen 1611 und 1620 entstandenen Fassungen, in denen Artemisia
Gentileschi das Thema der Dekapitation behandelte (Abb. 17)./%
In diesen Gemalden ist eine vollig neue Bildkonzeption zu er-
kennen, die sich markant von allen fritheren Losungen des
Motivs unterscheidet: Hier begehen Judit und ihre Dienerin den
Mord gemeinsam, ja sie schlachten den Mann regelrecht ab;
wahrend die Magd das Opfer niederdriickt, versucht die Morde-
rin ihm mit dem vertikal gehaltenen Schwert den Hals durchzu-
schneiden. Der Kopf des Holofernes ist nunmehr in die vorderste
Bildebene geriickt und sein blutunterlaufener Blick fiihrt aus dem
Gemaélde heraus direkt auf den Betrachter und macht ihn unver-
sehens zum Augenzeugen der grausigen Tat. Beruht diese Un-
mittelbarkeit der Komposition auf der gezielten Prasentation des
Holoferneshauptes im Vordergrund, so unterstreichen die Blut-
strome ebenso wie die hemdsarmlig agierende Magd den realis-
tischen Charakter. Dabei ist nicht zu iibersehen, dass die friihe,
offenkundig unvollendete Version in vielen Punkten noch sehr
kiinstlich und caravaggesk wirkt, denn erst in der Florentiner
Fassung schiessen die Fontanen aus dem Hals in die Hohe empor
und beflecken das Kleid und die Arme der Taterin in dem Masse,
wie es bereits bei Rubens der Fall war. Doch selbst dieses insze-
nierte Blutbad und die bewusste Hervorhebung der Affekte ver-
mogen kaum dariiber hinweg zu tduschen, dass es auch Arte-
misias Judit wohl schwer fallen diirfte, den Kopf tatsdchlich von
der Wirbelsdule abzutrennen: Denn einmal mehr verwendet die
Taterin eine Hiebwaffe als Schneidwerkzeug. Die senkrechte Fiih-
rung des Schwerts”?’ hat zwar den Vorteil, dass dem Betrachter
das blutbefleckte Tatwerkzeug formlich in die Augen springt, aus
physiologischer Sicht hingegen geht noch mehr Hebelkraft verlo-
ren, als dies bereits in Caravaggios Gemalde der Fall war; allem
Anschein nach hat die Morderin ihrem Opfer zuerst die Kehle
durchschnitten und versucht nun das fast Unmdégliche, namlich
die Klinge durch die Wirbelsdule des Feldherrn hindurch zu sich
zu ziehen.”® So mutiert das »iible Richten« Judits in Artemisias
Komposition zum bluttriefenden Massaker und vielleicht erklért
sich auch daraus der geringe Erfolg, der dem Bild beschieden
war. Wahrend Jahrhunderten, so berichtet die moderne Forschung
einhellig, fristete die Florentiner Fassung ein tristes Dasein in
einem abgelegenen, dunklen Korridor der grossherzoglichen
Residenz.”!

Matthias Oberli



%
[
§

g

£

Abb. 17: Artemisia Gentileschi, »Judit enthauptet Holofernes«, 1620, Ol auf Leinwand, 199 x 162 cm, Florenz, Galleria degli Uffizi.

Schauder und Sensation




s Y
~ A.\db ‘

Abb. 18: Valentin de Boulogne, »Judit enthauptet Holofernes«, um 1626, Ol auf Leinwand,
106 x 141 cm, La Valletta, Museo Nazionale.

Abb. 19: Jusepe de Ribera, »Apoll schindet Marsyas«, 1637, Ol auf Leinwand, 202 x 255 cm,
Briissel, Musées Royaux des Beaux Arts.

162

Marsyas als Alternative zu Holofernes

Letztlich vermag also selbst bei Artemisia Gentileschi die affekt-
reich dargestellte Enthauptung trotz aller Eindringlichkeit nur
schwerlich zu Giberzeugen, und darin liegt wohl das eigentliche
Problem des Themas. Neben der zunehmenden Ablehnung apo-
krypher Geschichten durch die Bildertheologen, die nur die »ve-
132 werden auch solche Un-
stimmigkeiten mit ein Grund dafiir gewesen sein, dass Judits Tat
immer seltener kiinstlerisch umgesetzt wurde. Der in Rom le-
bende Valentin de Boulogne schuf um 1626 eines der letzten be-
kannten Gemilde,” das den eigentlichen Akt der Enthauptung
schildert und gleichsam die Summe aus den bisherigen Darstel-
lungen zieht (Abb. 18): Sind die kraftlos den Hals durchschnei-
dende Heroine und die ihr zur Seite stehende Dienerin wie auch
das gesamte tenebroso Caravaggio verpflichtet, so gemahnt der

ritas historica« gemalt sehen wollten,

in die Bildflucht positionierte Holofernes mit dem kopfiiber ge-
stiirzten, schreienden Haupt an die Losungen von Rubens, Elshei-
mer und Gentileschi. Dariiber hinaus jedoch ist das Bild des Fran-
zosen ein Reflex auf einen anderen Motivkreis, der sich in dieser
Zeit zu etablieren begann: Der vor Schmerz senkrecht in die Hohe
gestreckte Arm mit den gespreizten Fingern in Valentins Gemélde
ist eine deutliche Anleihe an Darstellungen der »Schindung des
Marsyas durch Apollo«, wie sie beispielsweise Guido Reni oder
Dirk van Baburen um 1622 und 1623 geschaffen haben. Wenngleich
schon im 16. Jahrhundert mehrfach dargestellt, so erlebte diese
Sage doch erst im fortgeschrittenen Seicento ihre eigentliche Po-
pularitat.” Dabei ist unverkennbar, dass die barocken Marsyas-
Darstellungen ihrerseits auf Kompositionen der Holofernes-Ent-
hauptung beruhen. Der Blickkontakt zum Betrachter, der weit
geoffnete Mund und der angespannte Korper des leidenden Sa-
tyrs sind ebenso von der Sterbensszene des assyrischen Feldherrn
inspiriert wie in einigen Fassungen vor allem die Drehung des Op-
fers in die Bildflucht und die Positionierung seines Kopfes in der
vordersten Bildebene (Abb. 19). Im Gegensatz zu Judit jedoch be-
kundet der hautablosende Apoll keine Probleme bei der langsa-
men und qualvollen Bestrafung seines gefesselten Gegeniibers.
Der Akt der Schindung erscheint anatomisch plausibel — wenn
auch dusserst grausam — und er wird von einer mannlichen Got-
terfigur begangen. Genau in diesen Faktoren liegt das immense
asthetische und auch moralische Potenzial, das den antiken My-
thos gegeniiber der alttestamentarischen Morderin pradestiniert
und ihm letztlich zum Durchbruch verhelfen sollte. Guido Reni
und einige der wichtigsten Vertreter der nachfolgenden Kiinstler-
generation wie Guercino, Baburen und Ribera vermieden daher
das Judit-Thema und setzten auf die Marter des Marsyas als
Schauder erregendes und affektreiches Motiv, das sie bisweilen
gar in mehreren Fassungen malten.

Matthias Oberli



Sensation und Kiinstlerkarriere

Generell wird man den Verdacht nicht los, dass der bereits durch
seinen schonungslosen »Bethlehemitischen Kindermord« berithmt
gewordene Reni” und seine Epigonen wohl ein &hnliches Ziel
verfolgten wie schon Caravaggio und sein Kreis, namlich das
Publikum durch ein blutriinstiges und schockierendes Motiv, das
vor «terribilita« nur so strotzt, in den Bann zu ziehen.

Es ist dariiber hinaus wohl auch kein Zufall, dass viele die-
ser Kiinstler sich in einem fiir ihre Karriere bedeutenden Zeit-
punkt fiir das schaurige Schicksal eines Holofernes oder Marsyas
entschieden: Caravaggio wahlte die Geschichte der Judit fiir eines
seiner frithesten Historiengemalde, das bald in den Besitz des
papstlichen Hofbankiers Ottavio Costa iiberging,”® und Rubens’
»Grosse Judit« war das erste Bild iberhaupt, dass der Flame nach-
stechen und verbreiten liess.”” Ahnliches gilt fiir die zwanzigjéh-
rige Artemisia Gentileschi, deren Talent sich erst abzuzeichnen
begann, als die Neapolitaner Fassung der Holofernes-Enthaup-
tung entstand; notabene just zu jenem Zeitpunkt (1611-1613), als
ihr umtriebiger Vater Orazio einen Aufsehen erregenden Prozess
gegen seinen Kollegen Agostino Tassi anstrengte, den er der Ver-
gewaltigung seiner Tochter, des Heiratsschwindels und des Dieb-
stahls eines Judit-Gemaldes bezichtigte.”® Vielleicht zeugt diese
zeitliche Koinzidenz mehr vom strategischen Kalkiil des Vaters als
vom vermeintlich psychischen Zustand seiner entehrten Toch-
ter,”” zumal sich die Verdachtsmomente héufen, dass Orazio die
erste Fassung der Holofernes-Enthauptung entworfen hat und
nicht Artemisia.”® Von ihrer Hand signiert ist lediglich die Flo-
rentiner Fassung (1620), die sie fiir Cosimo II. de Medici malte,
kurz nachdem sich Guercino beim toskanischen Grossherzog mit
einer »Schindung des Marsyas« eingefiihrt hatte.

Unter diesen Gesichtspunkten stehen die barocken Meister
dem heutigen Kunstbetrieb unter Umstédnden naher, als man ver-
mutet. Sie suchten die »Sensation«, dhnlich wie die beriichtigten
Vertreter der »Britart«, die sich zuweilen auch mal neben einem
abgetrennten Kopf fotografieren lassen (Abb. 20) oder das gross-
formatige Bildnis einer Massenmorderin malen, um auf sich auf-
merksam zu machen und um die Museumsbesucher gezielt aus der
Fassung zu bringen.™*

Schauder und Sensation gehoéren eben seit jeher zum Riist-
zeug eines Kiinstlers. Das wusste bereits Aristoteles und das be-
kréftigt auch der barocke Dichterfiirst Marino, denn »oftmals geht
mit dem Schauder auch die Freude einher«.'#

Schauder und Sensation

Abb. 20: Damien Hirst, »With Dead Head<, um 1990, Fotografie, schwarz/weiss.

165



Van Diillmen, Richard, Theater des Schreckens.
Gerichtspraxis und Strafrituale in der friihen Neu-
zeit, Miinchen 1995 (4. Auflage), S. 133: »Die héufig-
sten Todesstrafen waren das Erhdngen am Galgen
und die Hinrichtung mit dem Schwert. Sie gab es
zwar seit jeher, doch wurden sie seit dem 17. Jahr-
hundert absolut vorherrschend, als die Hinrichtung
nur noch Sache der Obrigkeiten waren.« Mechani-
sche Fallbeilkonstruktionen waren seit dem 14. Jahr-
hundert in Europa bekannt, kamen aber, ausser der
in Rom seit dem 16. Jahrhundert gebrauchlichen
»Mannaia«, aus formalen und traditionellen Griinden
selten zur Anwendung. Vgl. Barring, Ludwig, Gét-
terspruch und Henkerhand. Die Todesstrafen in der
Geschichte der Menschheit, Bergisch-Gladbach 1967,
S. 147-163, sowie Edgerton, Samuel Y. Jr., Maniera
and the Mannaia: Decorum and Decapitation in the
Sixteenth Century, in: The Meaning of Mannerism,
hrsg. von Franklin W. Robinson/Stephen G. Nichols,
Hanover (N. H.), S. 67-103. Zur Einfiihrung der
Guillotine als zuverlassige Tétungsmaschine vgl.
Arasse, Daniel, Guillotine: Die Macht der Maschine
und das Schauspiel der Gerechtigkeit, Reinbek bei
Hamburg 1988.

Fiir forensische Auskiinfte gebiihrt Professor Dr.
Richard Dirnhofer, Rechtsmedizinisches Institut der
Universitat Bern, mein aufrichtiger Dank.

Barring 1967 (wie Anm. 1), S. 65—87 zur Technik der
manuellen Enthauptung und S. 80f. zur Form des
Henkersschwerts.

Vgl. La Maschera del Boia. Testi letterari italiani del
XVI e XVII secolo sul carnefice, hrsg. von Franco
Vazzoler, Genf 1982, S. 18, mit Landuccis Bericht
einer misslungenen Enthauptung in Florenz im
Jahre 1503, und Van Diilmen 1995 (wie Anm. 1),

S. 153-160, mit diversen Beispielen »iiblen Richtens«
aus dem 17. Jh. in Deutschland.

Van Diilmen 1995 (wie Anm. 1), S. 157.

Zur Uberlieferung des apokryphen Textes und
seiner Aufnahme bzw. Ausschliessung aus der Bibel
vgl. Moore, Carey A., The Anchor Bible. Judith. A
New Translation with Introduction and Commen-
tary, New York 1985, S. 91-102.

Judit 13,7-9. In der Ubersetzung von Haag, Ernst,
Judit. Geistliche Schriftlesung. Erlauterungen zum
Alten Testament fir die geistliche Lesung, Dussel-
dorf 1995, S. 119: »(7) Sie ging ganz nahe zu seinem
Lager hin, ergriff sein Haar und sagte: Mach mich
stark, Herr du Gott Israels, am heutigen Tag! (8)
Und sie schlug zweimal mit ihrer ganzen Kraft auf
seinen Nacken und hieb ihm den Kopf ab. (9) Dann
wailzte sie seinen Rumpf von dem Lager und riss das
Miickennetz von den Tragstangen herunter.«

8

Eine grundlegende Ubersicht zur Ikonografie der
Judit liefern: Pigler, Anton, Barockthemen, Buda-
pest 1974, Bd. I, S. 191-198; Lexikon der christlichen
Ikonographie, hrsg. von Engelbert Kirschbaum SJ,
Rom/Freiburg/Basel/Wien 1970 (Sonderdruck Frei-
burg i. Br. 1990), Bd. 2, Sp. 454—458; Garrard,

Mary D., Artemisia Gentileschi. The Image of the
Female Hero in Italian Baroque Art, Princeton 1989,
bes. S. 278-336; Stocker, Margarita, Judith. Sexual
Warrior. Women and Power in Western Culture,
New Haven/London 1998, sowie die in mancherlei
Hinsicht aufschlussreiche Arbeit von Lang,

Walther K., Grausame Bilder. Sadismus in der nea-

politanischen Malerei von Caravaggio bis Giordano,

Berlin 2001, bes. S. 7996, die erst nach Abfassung
des vorliegenden Textes zugénglich war.

Einzig ein Hinweis auf das zweifache Zuschlagen
Judits bei Lang 2001 (wie Anm. 8), S. 80, und Held,
Jutta, Caravaggio. Politik und Martyrium der
Korper, Berlin 1996, S. 68f. und Anm. 121 und 122.
Uberhaupt nicht thematisiert wird das manuelle
Vorgehen der Enthauptung bei Mergenthaler, Vol-
ker, Medusa meets Holofernes. Poetologische,
semiologische und intertextuelle Diskursivierung
von Enthauptung, Bern 1997. Das »iible Richten«
Judits erscheint umso markanter, da der kleine
David offenbar keinerlei Mithe bekundet, das rie-
sige Haupt Goliaths mit dem Schwert vom Rumpf
zu trennen, vgl. 1. Sam. 17,51.

Deutungen der Judit in der Frithen Neuzeit bei
Herzner, Volker, Die »Judith« der Medici, in: Zeit-
schrift fur Kunstgeschichte 43, 1980, S. 139180,
bes. S. 139—142. Zum marialogischen Kontext Judits
vgl. Von Erffa, Hans M., Judit Virtus Virtutum Maria,
in: Mitteilungen des kunsthistorischen Instituts in
Florenz 14, 1969-70, S. 460—465. Einen Bezug zur
Unterdriickung allgemein schafft Labouérie, Guy,
Judith espérance d'Israél. Une femme contre le
totalitarisme, Paris 1991.

Freud, Sigmund, Das Tabu der Virginitat, in: ders.,
Gesammelte Werke. Chronologisch geordnet,

12. Bd., Werke aus den Jahren 1917-1920, Frankfurt
a. M. 1940, bes. S. 178f. Zur Analogie mit dem ab-
geschlagenen Medusenhaupt, das Freud ebenso
unter dem Aspekt der Kastration behandelt (Freud,
Sigmund, Das Medusenhaupt, in: Gesammelte
Werke. Chronologisch geordnet, 17. Bd., Schriften
aus dem Nachlass, Frankfurt a. M. 1941, S. 45-48),
vgl. Mergenthaler 1997 (wie Anm. 9), S. 53-55.

12

18

Exemplarisch fiir die jeweiligen Forschungsansatze
seien genannt: Hellmann, Monika, Judit — eine Frau
im Spannungsfeld von Autonomie und gottlicher
Fiihrung. Studie tber eine Frauengestalt des Alten
Testaments, Frankfurt a. M./Bern/New York/Paris
1992; Hilmes, Carola, Die femme fatale. Ein Weiblich-
keitstypus in der nachromantischen Literatur, Stutt-
gart 1990, bes. S. 74—94; Koebner, Thomas, Die
schone Mérderin. Zum Weiterleben des Judith-
Typus in der Filmgeschichte, in: Die femme fatale
im Drama: Heroinen — Verfiihrerinnen — Todesen-
gel, hrsg. von Jiirgen Blansdorf, Tibingen/Basel
1999, S. 141-158. Einen kunsthistorischen Schwer-
punkt legt neben Garrard 1989 (wie Anm. 8), Sto-
cker 1998 (wie Anm. 8) und Lang 2001 (wie Anm. 8),
S. 91, Bal, Mieke, Head Hunting: »Judith« on the
Cutting Edge of Knowledge, in: The Feminist Com-
panion to the Bible, Vol. 7, Esther, Judith and
Susanna, hrsg. von Athalya Brenner, Sheffield 1995,
S. 253-285.

Stocker 1998 (wie Anm. 8). Vgl. auch die Rezension
dazu von Matthews Grieco, Sara F., in: Renaissance
Quarterly 53, 2000, S. 901f., mit kritischer Hinter-
fragung der Nomenklatur.

Zum trophaischen und apotropéischen Charakter
des abgeschlagenen Haupts vgl. Mergenthaler 1997
(wie Anm. 9), S. 17-19.

Vgl. Katalog der Gemélde des I4. bis 18. Jahrhun-
derts in der Kunsthalle Bremen, hrsg. von Kunst-
halle Bremen/Siegfried Salzmann, bearbeitet von
Corinna Hoper, Bremen 1990, S. 167f., sowie Dop-
pelgédnger. Repliken und »andere Originale« zu
Werken aus der Sammlung der Kunsthalle Bremen,
Ausst.-Kat., Bremen 1999, S. 56f., mit der zweiten
Fassung.

Die nackte oder halb entblosste Judit ist primar
nicht Verweis auf eine mogliche Vergewaltigung,
sondern vielmehr Ausdruck der allegorischen »nuda
veritas«. Vgl. Stocker (wie Anm. 8), S. 18 und 112.
Darstellungen der nackten Judit schufen in der
namlichen Zeit etwa Konrad Meit mit einer Alabas-
terfigur (um 1510/1520, Miinchen, Bayerisches Natio-
nalmuseum) sowie Jan Massys (um 1540, Paris,
Louvre).

Mat. 14,1-12 und Mark. 6,14-29. Zur Rezeption der
Salome vgl. z. B. Hilmes 1990 (wie Anm. 12),

S. 102-154.

Salome tragt niemals ein Schwert, oftmals wird ihr
das Haupt Johannes des Taufers vom Schergen
iiberreicht. Zur Unterscheidung von Judit und
Salome vgl. Panofsky, Erwin, Zum Problem der
Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der
bildenden Kunst (erstmals publiziert in Logos 2,
1932, S. 103-119), in: Kaemmerling, Ekkehard (Hrsg.),
Bildende Kunst als Zeichensystem. [konographie
und lkonologie, Kéln 1987 (4. Auflage), S. 185-206,
zur Verwechslung von Judit und Salome ebd.,

S. 194-196. Eine weitere Frauenfigur mit abgeschla-
genem Mannerhaupt ist Tomyris (vgl. Herodot
204-215, Valerius Maximus 9,10 ext. I, und Bocaccios
De claribus mulieribus von 1356—1364). Die rach-
durstige Konigin Tomyris, die das Haupt ihres Riva-
len Kyros in Menschenblut taucht, erscheint auch in
vielen Zyklen der Neuf Preuses.

Matthias Oberli



20

21

22

23

24

25

26

Die Entdeckung des enthaupteten Feldherrn durch 27
seine Gefolgsleute und ihre augenscheinliche
Fassungslosigkeit fusst kompositorisch auf Bewei-

nungs- und Mirakeldarstellungen, wéahrend die

Darstellung des liegenden Leichnams ihrerseits

markante Anleihen bei Grablegungsszenen hat. In

der »Riickkehr Judits« rezipiert die Protagonistin

deutlich antike Victoria-Figuren, wie sie als Reliefs

an vielen antiken Triumphbogen zu finden sind.

Dariiber hinaus gemahnt sie an Darstellungen der

Neuf Preuses.

Grundlegend hierzu sind: Herzner 1980 (wie

Anm. 10) sowie McHam, Sarah Blake, Donatello’s

bronze David and Judith as metaphors of Medici

rule in Florence, in: The Art Bulletin 83, 2001,

S. 32-47.

Vgl. Darstellungen des Erzengels Michael, die wohl
zutreffender sind als der Verweis von McHam 2001

(wie Anm. 20) auf die Athener Tyrannenmorder-

gruppe. Herzner 1980 (wie Anm. 10), S. 143145, mit 28
dem Hinweis auf Guarientos um 1350 entstandenes
Judit-Fresko in Padua als Vorbild fir Donatello.
Problematisch an Donatellos Gruppe ist freilich der
Umstand, dass Judit Gefahr lauft, sich beim Hieb ins

eigene Bein zu schlagen. Vgl. Herzner 1980 (wie

Anm. 10), S. 140, mit Nennung alterer Beobachtun-

gen dieses Problems.

Zur Kritik an Donatellos Judit als »segno mortifero«

vgl. Herzner 1980 (wie Anm. 10), S. 139f., und

Held 1996 (wie Anm. 9), S. 71, mit weiterfithrender

Literatur. 29
Zu Heemskercks gestochener, achtteiliger Judit-

Serie (um 1564) vgl. Garrard (wie Anm. 8), S. 146. Zu

Vasaris Bild, im Saint Louis Art Museum, Missouri, 30
vgl. neben Stocker 1998 (wie Anm. 8), S. 32, 44 und

Taf. 18, neuerdings De Gerolamy Cheney, Liana,

Giorgio Vasari's Judith: Athena or Aphrodite, in:

Fifteenth Century Studies Journal 25, 2000, 31
S. 154-192.

Held 1996 (wie Anm. 9), S. 68, sowie Cresti,

Carlo/Rendina, Claudio, Die rémischen Villen und

Paléste, K6In 1998, S. 95.

Baglione, Giovanni, Le vite de pittori, scultori et

architetti. Dal pontificato di Gregorio XIII fino a

tutto quello d'Urbano VIII, Rom 1649, S. 138; Bellori,
Giovanni Pietro, Le vite de pittori, scultori et

architetti moderni, Rom 1672, S. 202.

Hibbard, Howard, Caravaggio, London 1983, S. 69

und 258f. 32

Schauder und Sensation

Held 1996 (wie Anm. 9), S. 215218, mit der Verbin- 33
dung zur modernen Gerichtsbarkeit und dem

Hinweis auf die zeitgleiche Hinrichtung der Vater-
morderin Beatrice Cenci (1599); ebenso Stocker 1998

(wie Anm. 8), S. 100f., und Brown, Beverly Louise,
Zwischen dem Heiligen und dem Profanen, in: Die

Geburt des Barock, hrsg. von Beverly Louise Brown 34
anlasslich der Ausstellung »The Genius of Rome

1592—-1623«, Royal Academy of Arts London/Palazzo

Venezia Rom, Stuttgart 2001, S. 276-303, zur Cenci-
Hinrichtung S. 292. Alle drei Autorinnen tbersehen

freilich, dass Beatrice nicht mit dem Schwert, son-

dern mit der oben erwéahnten »Mannaia« enthauptet

wurde (Edgerton 1972 [wie Anm. 1], S. 94-96); 35
Variano, John, Caravaggio and Violence, in: Storia

dell'arte 97, 1999, S. 317-332, weist auf die rund

650 Hinrichtungen hin, die von 1592 bis 1606 in

Rom stattfanden und Caravaggio beeinflusst haben
konnten.

Den nahe liegenden Bezug zur Vergewaltigung
differenzierten Garrard 1989 (wie Anm. 8), S. 278,

und Lang 2001 (wie Anm. 8), S. 91, weniger abwa-

gend hingegen sind Wachenfeld, Christa (Hrsg.),

Die Vergewaltigung der Artemisia. Der Prozess. Mit

einem Essay von Roland Barthes, Freiburg i. Br.

1992, bes. S. 31, und Stocker 1998 (wie Anm. 8),

S. 17-19. Aus neutraler Warte und umfassend hinge- 36
gen Bissell, R. Ward, Artemisia Gentileschi and the
Authority of Art: Critical Reading and Catalogue

Raisonné, Pennsylvania University 1999, S. 125—131.

Vgl. Acquisti della Galleria Nazionale d'Arte Antica
1970-72, hrsg. von Italo Faldi/Eduard A. Safarik,
Ausst.-Kat., Rom 1972, S. 32.

Summers, David, Contrapposto: Style and Meaning

in Renaissance Art, in: The Art Bulletin 59, 1977,

S. 336-361. Vgl. auch Hibbard 1983 (wie Anm. 26),

S. 67 und Anm. 10.

Vgl. etwa auch das bereits um 1500 verfasste, Jean

Molinet zugeschriebene Spiel Mystére de Judith et
Holofernés aus dem Mistere du Viel Testament,

kritisch hrsg. von Graham A. Runalls, Genf 1995, in

dem die Enthauptung (vgl. Verse 2228-2232) aller-

dings nicht im Detail geschildert wird. Diese Aus- 37
lassung gilt auch fir viele spatere Judit-Auffithrun- 38
gen, etwa das um 1600 verfasste, erst um 1627
veroffentlichten Theaterstiick /udit von Federico

della Valle, in: Teatro del Seicento, hrsg. von Luigi

Fasso, Mailand/Neapel 1956, S. 557—645, S. 633f.

Capozzi, Frank, The Evolution and Transformation

of the Judith and Holofernes Theme in Italian

Drama and Art before 1627, Ph. D. Dissertation, The
University of Wisconsin-Madison 1975, sowie Danesi
Squarzina, Silvia, Pittura e rappresentazione: Cara-

vaggio e il teatro della crudelta, in: Caravaggio: La

luce nella pittura lombarda, Ausst.-Kat., Academia

Carrara Bergamo, Mailand 2000, S. 89-101.

Zu Autorschaft, Herkunft und Deutungsvorschldagen
des 1950 wiederentdeckten Gemaldes vgl. Hibbard
1983 (wie Anm. 26), S. 289, und Caravaggio e i suoi,
Percorsi caravaggeschi in Palazzo Barberini, hrsg.
von Claudio Strinati/Rossella Vodret, Ausst.-Kat.,
Neapel 1999, S. 24-26.

Bereits Annibale Carracci soll sich dementsprechend
gedussert haben, vgl. Malvasia, Carlo Cesare,
Felsina pittrice. Vite depittori Bolognesi (1678),
Bologna 1841, Bd. I, S. 344: »Forzato [Annibale
Carracci] pure a dire il suo parere sopra una Giu-
ditta del Caravaggio, non so dire altro, rispose, se
non che ella & troppo naturale.«

Zitiert nach Bonsanti, Giorgio, Caravaggio, Florenz
1986, S. 22. Lady Miller fahrt in ihrer Beschreibung
des Bildes folgendermassen fort: »Der Schnitt durch
den Hals, ihre Kraftanstrengung dabei, das Blut,
das aus den durchtrennten Adern spritzt, die Selbst-
beherrschung, mit der sie das Gesicht von ihrem
grésslichen Tun abwendet: mit einem Stolz und einer
Unerschrockenheit, die sich fiir eine Frau wenig
ziemen, und dann der Leib des Holofernes, der im
Todeskampf zuckt — wer immer auch nur einen
Funken Gefiihl besitzt, sollte es vermeiden, dieses
Gemalde zu betrachten: es stammt von Michael
Angelo da Caravaggio.«

Charles de Brosse berichtet um 1740: »Composition
et expressions uniques. Remarquez I'horreur et la
frayeur de Judith, les affreux débattements de
Holofernes, le sang-froid et la méchanceté de la
servante.« Zitiert nach Friedlaender, Walter, Cara-
vaggio Studies, Princeton 1955, S. 159. Dort mit dem
Verweis auf eine dhnliche Beschreibung in Lalandes
Voyages en Italie, Genf 1790, allerdings bringt
Friedlaender beide Beschreibungen nicht mit unse-
rem Bild, sondern mit einer vermeintlich zweiten
Fassung in Bologna in Zusammenhang. Bissell 1999
(wie Anm. 28), S. 191f., bezieht diese Beschreibun-
gen, wie auch diejenige von Lady Miller, auf das
weiter unten zu behandelnde Gemélde von Artemi-
sia Gentileschi, einst im Palazzo Zambeccari in
Bologna, das lange Zeit als Werk Caravaggios galt.
Held 1996 (wie Anm. 9), S. 66.

Hibbard 1983 (wie Anm. 26), S. 67: »The horrifying
decapitation, with jets of blood and screaming face
[...J.«; Mochi Onori, Lorenza/Vodret, Rossella, Capo-
lavori della Galleria Nazionale d'Arte Antica, Rom
1998, Kat.-Nr. 60, S. 88: »La crudezza dei particolari
e la precisione realistica con cui € descrita la terri-
bile decapitazione, corretta fin nei minimi partico-
lari dal punto di vista anatomico e fisiologico [...].«,
ebenso in Caravaggio e i suoi 1999 (wie Anm. 33),

S. 26.

165



40

4l

42

43

Schon Giovanni Battista Agucchi moniert in seinem 44
16071615 verfassten Trattato della Pittura: »Cara-

vaggio eccellentissimo nel colore ha lasciato in

dietro I'ldea della bellezza, disposto di seguire del

tutto la similitudine.« Zitiert nach Mahon, Denis,

Studies in Seicento Art Theory, London 1947, S. 257,

und besonders auch Bellori 1672 (wie Anm. 25),

z. B. S. 201 »[...] il quale [Caravaggiol non riconobbe

altro maestro che il modello« und S. 202: »[...] si

propose la sola natura per oggetto del suo pen- 45
nello.« Vgl. in diesem Sinne auch Hockney, David,

Geheimes Wissen. Verlorene Techniken der Alten

Meister wiederentdeckt, Miinchen 2001, S. 113-123,

zu Caravaggios angeblicher Verwendung von Spie- 46
geln respektive Linsen und lebenden Modellen.

Zur Unterscheidung von Schwert und Sabel vgl.

Macrae, Desmond, Observations on the Sword in
Caravaggio, in: The Burlington Magazine 106, 1964,

S. 412—416, und Garrard 1989 (wie Anm. 8), S. 557, 47
Anm. 112. Lipsius, Justus, Annalecta sive observatio-

nibus reliquiae ad militiam et hosce libros, Ant-

werpen 1598, S. XXII, bildet unter der Bezeichnung

»Ad orientalem aut Turcicam formame« ein fast iden-

tisches Schwert ab.

Das Hochspritzen des Blutes nach Durchtrennen der
Halsschlagader ist eine vitale Reaktion. Ergiesst 48
sich aus dem Hals hingegen nur ein schwacher

Blutstrom, wie er bereits in Botticellis »Auffindung

des Holofernes« zu beobachten ist, so lasst dies auf 49
eine postmortale Dekapitation schliessen. Vgl.

hierzu auch Schwerd, Wolfgang, Gedanken zur Dar-
stellung des gewaltsamen Todes in der Kunst, in:

Dirnhofer, Richard/Schick, Peter J. (Hrsg.), Gerichts-
medizin und Medizinrecht. Festschrift fiir Wolfgang
Maresch zum 70. Geburtstag am 9. Oktober 1988,

Graz 1988, S. 1-32, bes. S. 6-8. Den artifiziellen

Charakter von Caravaggios Enthauptungsszene hebt

auch Lang 2001 (wie Anm. 8), S. 80—8l, hervor.

Judit tranchiert den Kopf, in barocker Terminologie,

»wie einen Quarkkése«. 50
Vgl. etwa Gombrich, Ernst H., Die Geschichte der
Kunst, 16. Ausgabe, Frankfurt a. M. 1997, S. 392: 51

»Caravaggio muss die Bibel immer wieder und
wieder gelesen haben, um sich ihren Inhalt zu ver-
gegenwartigen.« Gerade in der von Caravaggio
verwendeten Schwertform soll sich laut Macrae
1964 (wie Anm. 40), S. 416, Anm. 14, exakte Bibel-
treue ausdriicken.

Judit, 13,2—4, in der Ubersetzung von Haag 1995 (wie
Anm. 7), S. 118f.: »(2) Judit allein blieb in dem Zelt 52
zuriick, wo Holofernes, vom Wein iibermannt, vor-
niiber auf sein Lager gesunken war. (3) Judit hatte
ihrer Dienerin befohlen, draussen vor ihrem Schlaf-
gemach stehen zu bleiben und wie alle Tage zu
warten, bis sie herauskame [...]. (4) [...] und es be-
fand sich kein Mensch mehr im Schlafgemach des
Holofernes. Judit trat an das Lager des Holofernes
und betete still [...].« Es folgt die bereits zitierte
Schilderung der Tat. Exakt an den Bibeltext halt
sich beispielsweise Heemskercks Darstellung, wel-
che die vor dem Zelt wartende Magd zeigt; ebenso
das Fassadenfresko im Palazzo Massimo alle co-
lonne, was Held 1996 (wie Anm. 9), S. 69, iibersieht.

Judit, 13,10, in der Ubersetzung von Haag 1995 (wie
Anm. 7), S. 119, hingegen: »(10) Kurz danach ging sie
[Judit] hinaus und iibergab den Kopf des Holofernes
ihrer Dienerin, die ihn in einen Sack steckte. Sie
machten sich dann beide wie gewéhnlich auf den
Weg, als wollten sie zum Beten gehen. Sie gingen
jedoch, nachdem sie das Lager durchquert hatten,
um die Schlucht herum, stiegen den Berg nach Be-
thulia hinauf und gelangten vor das Stadttor.«
»Decapitazione« nicht allein als physische »Enthaup-
tung« eines Menschen verstanden, sondern auch
als (gewaltsame) Entfernung des »Capo« (Haupt,
Fiithrer) oder »Capitano« von seinem Heer.
Aristoteles, Poetik 9 (1451b): »[...] dass es nicht
Aufgabe des Dichters ist mitzuteilen, was wirklich
geschehen ist, sondern vielmehr, was geschehen
konnte, d. h. das nach den Regeln der Wahrschein-
lichkeit oder Notwendigkeit Mogliche. «

Zu Caravaggios amplificatio einer Bibelhistorie
siehe Preimesberger, Rudolf, Caravaggio im
»Matthdusmartyrium« der Cappella Contraelli, in:
Zeitenspiegelung. Zur Bedeutung von Traditionen
in Kunst und Kunstwissenschaft. Festschrift fur
Konrad Hoffmann zum 60. Geburtstag am 8. Oktober
1998, Berlin 1998, S. 135—149, bes. S. 136f.

Zum Terminus der Uberwaltigung in der barocken
Kunst vgl. Wolfflin, Heinrich, Renaissance und
Barock, Miinchen 1908 (3. Auflage), S. 64.

Zur »persuasio«, das (moglicherweise) Glauben er-
weckende, vgl. z. B. Aristoteles, Rhetorik 1.2.1
(1355b). Zur Funktion des »movere« und der »persua-
sio« in der romischen Rhetorik, besonders bei
Cicero und Quintilian, und ihre Umsetzung in der
Kunst, vgl. Zollner, Frank, Leon Battista Albertis
»De pictura«. Die kunsttheoretische und literarische
Legitimierung von Affektiibertragung und Kunst-
genuss, in: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstge-
schichtlichen Seminars der Universitat Zirich, Bd. 4,
1997, S. 23-39.

Demandt, Alexander, Das Attentat in der Ge-
schichte, K6In/Weimar/Wien 1996, S. 460f.

Die von Aristoteles in diesem Zusammenhang ver-
wendeten Begriffe Eleos und Phobos kénnen mit
»Rithrung« oder »Jammer« bzw. »Schrecken« oder
»Schauder« tibersetzt werden, nicht aber, wie durch
Lessing félschlich begriindet, als selbstreflektives
Begriffspaar »Mitleid und Furcht«. Vgl. hierzu Aris-
toteles, Poetik, hrsg. und tibersetzt von Manfred
Fuhrmann, Stuttgart 1999, S. 162f.

Aristoteles, Poetik, 9, 1451b—1452a. Vgl. auch ebd.:
»Da nun die Zusammensetzung einer moglichst gu-
ten Tragddie nicht einfach, sondern kompliziert
sein und da sie hierbei Schaudererregendes und
Jammervolles nachahmen soll (dies ist ja das eigen-
tiimliche dieser Art von Nachahmung) [...].«

53

54

55

56

57

58

59

60

6l
62

Aristoteles, Poetik, 14, 1453b: »Und wer gar mit Hilfe
der Inszenierung nicht das Schauderhafte, sondern
nur noch das Grauenvolle herbeizufithren sucht,
der entfernt sich génzlich von der Tragodie. Denn
man darf mit Hilfe der Tragédie nicht jede Art von
Vergntigen hervorzurufen suchen, sondern nur

die ihr gemésse. Da nun der Dichter das Vergniigen
bewirken soll, das durch Nachahmung Jammer und
Schaudern hervorruft, ist offensichtlich, dass diese
Wirkungen in den Geschehnissen selbst enthalten
sein missen.« Durch seine methodische Fixierung
auf das sadistische Element der barocken Enthaup-
tungsszenen vollzieht Lang 2001 (wie Anm. 8)

z. B. auf S. 270 entgegen Aristoteles und meiner
Meinung keine kategorische asthetische Trennung
zwischen Schauder und Grauen.

Cooper, Lane, The Poetics of Aristotle. Its Meaning
and Influence, Erstausgabe 1923, Reprint Westport
1972, S. 99—119, S. 101: »Probably no Greek book
save the New Testament has been so often printed
as the Poetics. «

Ebd., S. 102f., S. 110112, und Capozzi 1975 (wie

Anm. 32).

Cooper 1972 (wie Anm. 54), S. 102.

Longinus, Vom Erhabenen (iibersetzt von Otto
Schénberger), z. B. Kap. 9 (182v.) und Kap. 10
(184v.).

Gilio, Andrea, Due Dialogi ... Nel primo de'quali si
ragiona de le parti Morali, e Civili ... Nel secondo
si ragiona Degli errori de pittori circa I'historie,
Camerino 1564. Der zweite Teil publiziert in: Trattati
d'arte del Cinquecento fra manierismo e controri-
forma, hrsg. von Paola Barocchi, Bari 1960—-62,

Bd. 2, S. I-115, die erwidhnten Stellen ebd., S. 42 und
87. Zu Gilio und seinen Postulaten der Schreckens-
erzeugung vgl. Hecht, Christian, Katholische Bilder-
theologie im Zeitalter von Gegenreformation und
Barock. Studien zu Traktaten von Johannes Mola-
nus, Gabriele Paleotti und anderen Autoren, Berlin
1997, S. 21If.; Gaehtgens, Thomas W./Fleckner, Uwe
(Hrsg.), Historienmalerei, (Geschichte der klassi-
schen Bildgattungen in Quellentexten und Kom-
mentaren, Bd. 1), Berlin 1996, S. 21, und Brown 2001
(wie Anm. 27), S. 277f. Zum »terror« als theologi-
sches Postulat beim HI. Augustinus vgl. Kursawe,
Barbara, Docere-delectare-movere: Die officia ora-
toris bei Augustinus in Rhetorik und Gnadenlehre,
Paderborn, Miinchen/Wien/Ziirich 2000, S. 69-73,
und zur rhetorischen Freude an der Marter in der
Hagiografie vgl. Gigliucci, Roberto, Lo spettacolo
della morte. Estetica e ideologia del macabro nella
letteratura medievale, Anzio 1994, bes. S. 119—146.
Vgl. Gottler, Christine, Die Kunst des Fegefeuers
nach der Reformation. Kirchliche Schenkungen, Ab-
lass und Almosen in Antwerpen und Bologna um
1600, Mainz 1996, S. 110.

Vgl. Reinhardt, Volker, Rom. Kunst und Geschichte
1480—1650, Wiirzburg 1992, S. 163, sowie zum Zyklus
allgemein S. 163—165.

Vgl. Hecht 1997 (wie Anm. 58), S. 168.

Vgl. Gottler 1996 (wie Anm. 59), S. 109—111, mit dem
Hinweis, Paleotti hatten die Fresken gefallen.

Matthias Oberli



63

64

65

66

67
68

69

70

71

Gallonio, Antonio, De ss. martyrium cruciatibus [...]
liber, Rom 1594. Der gesamte Titel, in der Uberset-
zung von Hecht 1997 (wie Anm. 58), S. 168,

Anm. 707, lautet: »Buch tiber die Hinrichtungsarten
der heiligen Martyrer, in dem vornehmlich die
Werkzeuge und Arten, mit denen jene Martyrer
Christi einst gequélt wurden, auf das sorgfaltigste
in Abbildungen dargestellt und beschrieben wer-
den.« Vgl. auch Lang 2001 (wie Anm. 8), S. 62—66.
»Et sané quem non delectet? quem non excitet ad
pietatem?« Gallonio 1594 (wie Anm. 63), Epistola
lectori. Vgl. auch Hecht 1997 (wie Anm. 58), S. 168.
Alberti, Leon Battista, Das Standbild, Die Malkunst,
Grundlagen der Malerei, hrsg. von Oskar Bétsch-
mann, Darmstadt 2000, S. 9497, iiber die Reize,
welche die Sehlust nach Alberti bei Historienbildern
auslésen. Vgl. auch Zéllner 1997 (wie Anm. 49).
Vgl. hierzu neben Wazbinski, Zigmund, I/ Cardinale
Francesco Maria del Monte 1549—1626, 2 Bde., Flo-
renz 1994; Salerno, Luigi, Caravaggio e la cultura
nel suo tempo, in: Novita sul Caravaggio: Saggi e
contributi, hrsg. von Mia Cinotti, Mailand 1975,

S. 17-26, sowie ders., Caravaggio nel contesto cul-
turale italiano; gli estimatori e i committenti, in:
Caravaggio e il suo tempo, Ausst.-Kat. Museo
Nazionale di Capodimonte Neapel, Mailand 1985,

S. 17-21, und besonders Gilbert, Creighton E., Cara-
vaggio and his Two Cardinals, Pennsylvania 1995.
Hibbard 1983 (wie Anm. 26), S. 67.

Lomazzo, Gian Paolo, Trattato dell'arte della pit-
tura, Mailand 1584, Kap. 38, in: Gian Paolo Lomazzo.
Scritti sulle arti, hrsg. von Roberto Paolo Ciardi,
Florenz 1974, Bd. 2, Kap. 38, S. 324-326. Zur theolo-
gischen Angemessenheit der Darstellung des
Pferdes bei der »Bekehrung Pauli« vgl. Paleotti,
Gabriele, De imaginibus sacris et profanis libri
quinque, Ingolstadt 1594, 11.9, S. 164, sowie Hecht
1997 (wie Anm. 58), S. 203.

Vgl. Imorde, Joseph, Dulciores sunt lacrimae oran-
tium, quam gaudia theatrorum: zum Wechselver-
haltnis von Kunst und Religion um 1600, in: Zeit-
schrift fur Kunstgeschichte 63, 2000, S. 1-14.

Vgl. Imorde, Joseph, Kiinstlerische Theorie und reli-
giose Praxis im romischen Friithbarock, in: Federico
Zuccaro. Kunst zwischen Ideal und Reform, hrsg.
von Tristan Weddigen, Basel 2000, S. 148—168, bes.
S. 158f., zum »timore e spavento grande«, den ein
spirituelles szenisches Singspiel der Oratorianer im
Februar 1600 bei einem Besucher evozierte.
Wazbinski 1994 (wie Anm. 66), S. 95-99, mit dem
Hinweis auf den strategischen Charakter der Motiv-
wahl des Medusenhaupts, das Caravaggio als
»nuovo Leonardo« bei den Medici einfiihren sollte.
Dabei ist nicht unerheblich, dass laut Vasari die
»Medusa« Leonardos erstes Auftragswerk war.

Schauder und Sensation

72

73

74

75

76

77

78

79

Garrard 1989 (wie Anm. 8), S. 291: »We need not
imagine Holofernes to be a spiritual self-portrait of
Caravaggio to recognize that for the artist, Holo-
fernes’s pain and surprise were more easily im-
gined than Judith's feelings at the moment. Like the
assailants of Susanna in art created by men, the
male charakter, even a villainous one, was simply
more accessible and comprehensible to the male
artist.«

Garrard, Mary D., Artemisia Gentileschi around
1622. The Shaping and Reshaping of an Artistic
Identity, Berkeley/Los Angeles/London 2001,

S. 18-19.

Zu Alloris Fassungen »Judit mit dem Haupt des Ho-
lofernes« in Hampton Court (1613) und im Palazzo
Pitti, Florenz (1616—1620), und zur Identifizierung
der Figuren vgl. Shearman, John, Cristofano Allori's
»Judith«, in: The Burlington Magazine 121, 1979,

S. 3-10.

Bellori 1672 (wie Anm. 25), S. 202: »Datosi percio
egli [Caravaggiol a colorire, secondo il suo proprio
genio, non riguardando punto, anzi spregiando

gli eccellentissimi marmi de gli Antichi, e le pitture
tanto celebri di Raffaelle, si propose la sola natura
per oggetto del suo pennello. Laonde essendogli
mostrate le statue piu famose di fidia, ed di Glicone;
accioche vi accommodasse lo studio, non diede
altra risposta, se non che distese la mano verso una
moltitudine di huomini accennando che la natura
I'haveva a sufficienza proveduto di maestri. E per
dare autorita alle sue parole, chiamo una Zingara,
che passava a caso per istrada, e condottala
all'albergo, la ritrasse in atto di predire I'avventure,
come sogliono queste donne di razza Egittiana.«
Wenig innovativ und mit fragwiirdigem methodi-
schem Ansatz ist die Monografie von Poseq, Avig-
dor W. G., Caravaggio and the Antique, London
1998.

Hibbard 1983 (wie Anm. 26), S. 174—176, mit Verwei-
sen auf ein antikes Meleager-Relief und auf Raffael
und Michelangelo. Kaum zu iiberzeugen hingegen
vermag die von Brown 2001 (wie Anm. 27), S. 281
und 299, postulierte Nahe von Caravaggios »Dor-
nenkronung« (um 1605) und dem »Johannes der
Téaufer« in Kansas City (um 1604-1605) zum »Torso
vom Belvedere«.

Wie etwa die mannliche Liegefigur auf dem Basis-
relief der Saule des Antoninus Pius in Rom, die
»Flussgotter« auf dem Kapitol. Auf eine Parallele
zwischen den Liegefiguren auf der antiken, sog.
»Portland Vase« im Besitz Kardinal del Montes mit
Caravaggios »Suonatori« (New York, Metropolitan
Museum) verweist Wazbinski (wie Anm. 66), S. 605.
Poseq 1998 (wie Anm. 76), S. 22—25, mit einem Hin-
weis auf den Gestus des Zuprostens bei antiken,
allerdings stehenden Bacchus-Figuren in der Samm-
lung Giustiniani.

Als eines von vielen Beispielen sei der Genius, der
den Stier besiegt, auf dem Trajansbogen in Bene-
vent genannt.

80

81

82

83

84

85

86

87

88
89

Zu Caravaggio und Michelangelo vgl. Hibbard 1983
(wie Anm. 26), S 149—163, und Rottgen, Herward,
Caravaggio. Der irdische Amor oder der Sieg der
fleischlichen Liebe, Frankfurt a. M. 1992, S. 38-51.
Der Verweis von Hibbard und Réttgen auf die Paral-
lelitat zu Michelangelos sixtinischer »Adamser-
schaffung« verliert dadurch nicht an Bedeutung,
orientiert sich ja auch dieser immer wieder an der
Antike. Vgl. Hibbard 1983 (wie Anm. 26), S. 100,

und Rottgen, Herwarth, Da ist Matthédus, in: Pan-
theon 49, 1991, S. 97-99.

Kalveram, Katrin, Die Antikensammlung des Kardi-
nals Scipione Borghese, Worms 1995, S. 128—135

und S. 204f., zu einer bereits ab 1556 bekannten Zi-
geunerinnenstatue (heute in Versailles). Vgl. auch
generell, allerdings in Verkennung des Vorbild-
charakters der antiken Zigeunerinnenstatue fir
Caravaggio Langdon, Helen, Falschspieler, Zigeuner
und Hausierer, in: Die Geburt des Barock (wie

Anm. 27), S. 44—65, bes. S. 51-55.

Puglisi, Catherine, Caravaggio, London 1998, S. 135:
»In the manner of an ancient relief, he aligned the
three actors on the lip of a narrow stage [...].«
Hibbard 1983 (wie Anm. 26), S. 66f.: »Richard Spear
pointed out to me that she is most probably based
on a Roman Republican portrait bust — which seems
obvious once it has been mentioned.« Bei Poséq
1998 (wie Anm. 76) wird das Bild nicht behandelt.
Vgl. Preiss, Bettina, Die wissenschaftliche Beschafti-
gung mit der Laokoongruppe. Die Bedeutung
Christian Gottlob Heynes fiir die Archidologie des
18. Jahrhunderts, Alfter 1992, mit weiterfithrender
Literatur.

Vergil, Aeneis 2, 222: »Und zugleich auch erhebt er
[Laokoon] ein gréasslich Geschrei zu den Sternen.«
Aldrovandi, Ulisse, Le statue antiche di Roma, Rom
1558, S. 115: »Di queste tre statue |'una sta in atto

di dolersi, I'altra di morire, la terza di haver com-
passione.« Preiss 1992 (wie Anm. 85), S. 107,
schliesst, vielleicht im Hinblick auf den asthetischen
Diskurs des 18. Jh., jedoch aus, dass Aldrovandi
Laokoon selbst mit dem Sterbensmoment konno-
tierte, obwohl die Beschreibung des Italieners sehr
indifferent ist.

Vgl. Hellmann (wie Anm. 12), S. 113f.

In der Tat erinnert die dargestellte Totungsart an
das rituelle Schachten. Dabei muss der Messer-
schnitt ohne Absetzen gefiihrt werden, die Klinge
muss stets sichtbar bleiben und sie darf keine
Scharten aufweisen. Vgl. Soetendorp, Jacob, Symbo-
lik der judischen Religion, Gutersloh 1963, S. 63f., zu
den Regeln jiidischer Schlachtmethoden. Daraus
wiirde sich auch die Gegenwart der Dienerin besser
erkldren. Sie ist nicht allein Komplizin, sondern sie
iiberwacht, einem vom Rabbinat beauftragten
»schohet« gleich, die regelkonforme Tétung oder
Abschlachtung.

167



90

91

92

93

94

95

168

Zu den vielen Affekten, die in diesem Moment dar-
gestellt sind, vgl. die dritte Konferenz der Acade-
mie Royale vom 2. Juli 1667, wiedergegeben in:
Felibien, André, Conferences de |'’Academie Royale
de Peinture et Sculpture, London 1705, S. 21-30,

S. 27: »Or étant vrai-semblable que I'horreur, la
crainte, la douleur, & le desespoire se faisirent tout
ensemble, & dans le méme moment de I'esprit de
Laocoon, lors qu'il se vit dans un état si miserable,
toutes ces divers passions devoient étre exprimées
dans cette figure.«

Preiss 1992 (wie Anm. 85), S. 10, und laut schriftli-
cher Mitteilung vom 21.10.2001, wofiir ich ihr

an dieser Stelle meinen Dank ausspreche. Dass
Caravaggio als Giinstling eines Kardinals Zugang
zur Statue bekam, scheint offenkundig.

Vgl. neben Lebruns Studien v. a. Félibien (wie Anm.
90) und Kirchner, Thomas, L'expression des pas-
sions. Ausdruck als Darstellungsproblem in der
franzésischen Kunst und Kunsttheorie des 17. und
18. Jahrhunderts, Mainz 1991. Zur asthetischen
Rezeption der Laokoongruppe im 18. Jh. vgl. Preiss
1992 (wie Anm. 85), bes. S. 32-36 und S. 114-133, und
Richter, Simon, Laocoon's Body and the Aesthetics
of Pain: Winckelmann, Lessing, Herder, Moritz,
Goethe, Detroit 1992.

Vgl. Ettlinger, Leopold David, Exemplum Doloris.
Reflections on the Laokoon Group, in: De artibus
opuscula 40, Essays in Honor of Erwin Panofsky,
New York 1961, Bd. 1, S. 121-126.

Gilio 1564 (wie Anm. 58) und Possevino, Antonio,
Bibliotheca selecta, pars secunda, Rom 1593, hier in
der Ausgabe Venedig 1603, Liber decimus septimus
qui est de poesi et pictura ethnica, humana, &
fabulosa, collata cum vera, honesta, & sacra, S. 545:
»Sane vero quando in veterum gentilium statuis
acerbitas illa doloris exprimi potuit, quemadmodum
in Vaticano Laocoonte cernitur, tantum non expi-
rante, ac praedolore, se filioque serpentibus victos
dirissime torquente, quis neget id effici posse in eo,
in quem omnium dolorum, ac diritatum genera
omnia irruperunt? Sic ergo Blasium pectinibus ferr-
eis excarnificatum, Sebastianum pluribus sagittis
confossum, Laurentium in craticula torridum, lace-
rum, visceribus diffusis deformem pingendum esse
[«

Lomazzo 1584 (wie Anm. 68), Kap. 16 (Ed. Ciardi

S. 145f.): »De i moti del dolore, meraviglia, morte,
pazzia, infingardagine, disperazione, molestia,
capriccio, pazienza et epilepsia.« Auch Lomazzo
stellt eine enge Verbindung zwischen der Laokoon-
gruppe und Martyrerdarstellungen her und er hebt
die vielfaltigen Affektdarstellungen hervor: »Di

qui ne nasce che gli afflitti et addolorati con dilet-
tevol varieta si veggono ritiramenti di membra,
abbandonar di braccia, inarcamenti di ciglia, tra-
volgimenti, chiuder d'occhi, stringer et aprir di
bocca, tremori, gridi, agitazioni, infiammazioni,
paure, sudori, gemiti, non solamente per dolore di
tormento proprio, ma anco d'altrui, come per
dolore della morte di un figluolo, d'un fratello, o
d'altre persone amate e care.«

96

97

98

99

100

101

102

103

104

105
106

Zur Einstufung der Malerei als »stumme Dichtung«
durch Simonides vgl. Pochat, Gotz, Geschichte der
Asthetik und Kunsttheorie. Von der Antike bis zum
19. Jahrhundert, K6In 1986, S. 32.

Bellori 1672 (wie Anm. 25), S. 202f., zur Zigeunerin
(bereits oben unter Anm. 75 zitiert) sowie S. 203 zur
Magdalena: »Dipinse una fanciulla a sedere sopra
una seggiola con le mani in seno in atto di asciu-
garsi li capelli [...].«

Vgl. Kriiger, Klaus, Innerer Blick und &sthetisches
Geheimnis: Caravaggios »Magdalena«, in: Barocke
Inszenierung, hrsg. von Joseph Imorde/Fritz
Neumayer/Tristan Weddigen, Emsdetten/Ziirich
1999, S. 33—49, sowie Raabe, Rainald, Der Imaginierte
Betrachter. Studien zu Caravaggios rémischem
Werk, Hildesheim/Ziirich/New York 1996, bes.

S. 18=21, zu den einzelnen Identifizierungsversuchen
von Modellen.

Brown 2001 (wie Anm. 27), S. 292: »lhre [Judits] auf-
gerichteten Brustwarzen weisen auf einen Zustand
sexueller Erregung hin, wie er sich oft in einem
Augenblick hysterisch entfesselter Gewalttatigkeit
einstellt.« Vgl. ebenso Puglisi 1998 (wie Anm. 83),
S. 138, und Variano 1999 (wie Anm. 27), S. 323f.
Wazbinski 1994 (wie Anm. 66), S. 623f., zu del Mon-
tes im Testament aufgefiihrter Amazone des Typs
Sciarra nach einem Original von Kresilas (heute in
der Ny Carlsherg Glyptotek, Kopenhagen), die auch
in Cassiano dal Pozzos »Museum cartaceum« Auf-
nahme fand. Aus den Akten geht allerdings nicht
hervor, ob sie sich bereits um 1596 im Besitz des
Kardinals befand. Weitere antike Amazonenstatuen
besassen auch andere Gonner Caravaggios, wie die
Mattei und die Giustiniani.

Zur topischen Interpretation von Judit als Amazone
und von Holofernes als Herkules vgl. De Gerolamy
Cheney 2000 (wie Anm. 23), S. 162f.

Zum mundus inversus vgl. beispielsweise Egli,
Michael, Mundus Inversus. Das Thema der »verkehr-
ten Welt« in reformationszeitlichen Einblattdrucken
und Flugblattern, in: Georges-Bloch-Jahrbuch des
Kunstgeschichtlichen Seminars der Universitat
Zirich, Bd. 4, 1997, S. 41-59, bes. S. 56.

Yarnall, Judith, Transformations of Circe. The His-
tory of an Enchantress, Urbana/Chicago 1994, S. 101.
In der Zuschreibungsfrage des Bildes wurde u. a.
besonders der Vorhang als Argument fir die Eigen-
hédndigkeit Caravaggios ins Feld gefiihrt. Vgl. Chas-
tel, André/Ottino della Chiesa, Angela, Das Gesamt-
werk von Caravaggio, Zirich/Mailand 1967, S. 90.
Daruber hinaus ist der Vorhang wie auch das ge-
samte Interieur der Szene ein Indiz fur Caravaggios
Kenntnis des oben genannten Fassadenfreskos des
Palazzo Massimo alle colonne, das sehr ahnlich ge-
staltet ist.

Raabe 1996 (wie Anm. 98), S. 3If.

Bereits Tizian hat mehrfach die Laokoon-Figur neu
interpretiert, als Hl. Sebastian (~Averoldo Altar«,
Brescia) ebenso wie als trunkenen Silen (~Bacchus
und Ariadne<, London, National Gallery). Vgl.
Freedberg, Sydney |., Painting in Italy 1500-1600,
London/New Haven 1993, S. 153 und 156. Die Idee
der Drehung des Laokoon um neunzig Grad konnte
ebenfalls auf Tizian zuriickgehen, wie an dessen
»Martyrium des Heiligen Petrus Martyr« deutlich
wird. Zu Tizian und Caravaggio vgl. auch Preimes-
berger 1998 (wie Anm. 47), S. 136.

107

108

109

110

12

113

114

115

Dadurch wiirde sich der stete Verweis der Biografen
auf Caravaggios Nahe zu Giorgione (z. B. Federico
Zuccaros Urteil iiber die Contarelli-Kapelle: »io non
ci vedo altro che il pensiero di Giorgione«) und dem
venezianischen »colore« als nie verdautes Ressen-
timent gegentiber diesem Affront erklaren. Zum
»Affenlaokoon« als Ausdruck unterschiedlicher
Kunstauffassungen zwischen Rom und Venedig vgl.
Félibien 1705 (wie Anm. 90), S. 30.

Hier in der iiberspitzten Formulierung Paleottis.
Vgl. dazu Weddigen, Tristan, Federico Zuccaro
zwischen Michelangelo und Raffael: Kunstideal und
Bilderkult zur Zeit Gregors XII1., in: Federico Zuc-
caro 2000 (wie Anm. 70), S. 196—268, zum »colore«
S. 256f.

Vgl. Lavin, Irving, Divine Inspiration in Caravag-
gio's Two St. Matthews, in: The Art Bulletin 56, 1974,
S. 59—81, und Poseq 1998 (wie Anm. 76), S. 142f., zur
Sokrates-Biiste in der Sammlung Giustiniani und
der offenkundigen Parallele zu Caravaggios zerstor-
tem Berliner Matthaus-Bild.

Zum ~»disegno interno« als gottgegebene Inspiration
des Kiinstlers vgl. Imorde 2000 (wie Anm. 70),

bes. S. 164, und Demirsoy, Kemal, Disegno specula-
tivo, Amor divino ed arte: Das Ganymed-Fresko des
romischen Palazzo Zuccaro im Lichte der Thomasi-
nischen Kontemplationslehre, in: Federico Zuccaro
2000 (wie Anm. 70), S. 43116, bes. S. 52-56.

Noch immer lesenswert ist die Schilderung der
kinstlerischen Nahe von Rubens zu Caravaggio bei
Burckhardt, Jacob, Rubens, Wien 1937, S. 11-13 und
S. 60-62.

Zu Rubens und der Antike vgl. Kieser, Emil, Antikes
im Werke des Rubens, in: Miinchner Jahrbuch fur
bildende Kunst, N.F. 10, 1933, S. 110-137, und Van der
Meulen, Marion, Rubens. Copies after the Antique,
Corpus Rubenianum Ludwig Burchard, Teil 23,

3 Bde., London 1994. Zu Rubens’ Traktat »De imita-
tione statuarume vgl. z. B. Kannengiesser, Traude,
Rubens kopiert Tizian, Diss. Universitat Freiburg

i. Br. 1990, S. 22-30.

Ottawa, National Gallery, um 1609/1610, vgl. Hib-
bard 1983 (wie Anm. 26), S. 177 und Abb. 115.

D'Hulst, Roger Adolf/Vandenven, M., Rubens. The
Old Testament, Corpus Rubenianum Ludwig Bur-
chard, Teil 3, New York 1989, Kat.-Nr. 50-50c,

S. 158—164.

Die Entstehungszeit des Bildes ist umstritten.
Datierungsvorschlage variieren zwischen 1601 und
1608—1609, wobei die Mehrheit der spateren Ent-
stehungszeit den Vorzug gibt. Rubens selbst erklart
in einem Brief von 1621, er hétte es in seiner Jugend
gemalt: »laquelle jay fait en ma jeunesse.« Vgl.

zur Datierung ebd., S. 160f.

Matthias Oberli



116

17
118

19
120

121

122

123

124

125

126

127

128

129

Van der Meulen 1994 (wie Anm. 112), Bd. 1, S. 74,

Bd. 2, Kat.-Nr. 76—93.

D’'Hulst/Vandenven 1989 (wie Anm. 114), S. 163.
Lipsius, Justus, De constantia / Von der Standhaftig-
keit, Antwerpen 1584, iibersetzt, kommentiert und
mit einem Nachwort von Florian Neumann, Mainz
1998, bes. 11.14—17 (Neumann, S. 265-296).

Ebd., .12 (Neumann, S. 86).

Seneca, De ira, / Uber den Zorn, iibersetzt, eingelei-
tet und mit Anmerkungen versehen von Manfred
Rosenbach, Darmstadt 1999, 1.13.4 (Rosenberg,

S. 127): »Aber Zorn, Trunkenheit, Furcht und anderes
dieser Art sind hassliche und fragwiirdige Antriebe
und bilden nicht Tapferkeit aus, die keiner charak-
terlichen Schwache bedarf, sondern die sonst trage
und unféhige Seele regen sie ein wenig an.«

Ebd., 1.17.4-5 (Rosenberg, S. 135): »Den Zorn bringt
oft das Mitleid zur Umkehr; er hat namlich keine
gediegene Kraft, sondern besteht in gehaltlosem
Anschwellen und ist zu Anfang gewalttétig [...] er
beginnt mit grossem Ungestiim, dann lasst er

nach, vor der Zeit ermidet, und er, der auf nichts
anderes als Grausamkeit und neue Arten von
Strafen gesonnen hatte — wenn eingeschritten wer-
den muss, ist er bereits gebrochen und besanftigt.
Leidenschaft verfallt rasch, gleichmassig ist die
Vernunft.«

Vgl. Morford, Mark, Stoics and Neostoics. Rubens
and the Circle of Lipsius, Princeton 1991.

Vgl. Held 1996 (wie Anm. 9), S. 13, mit weiterfiihren-
der Literatur.

Vgl. Hibbard 1983 (wie Anm. 26), S. 247, Anm. 7, mit
dem Hinweis auf Sandrart. Die Devise lautet: »nec
spe, nec metue.

Zu Rubens' enger Freundschaft mit Elsheimer vgl.
White, Christopher, Peter Paul Rubens. Leben und
Kunst, Stuttgart/Zurich 1988, S. 13—16. Artemisias
Vater, Orazio Gentileschi, war nach eigenem Bekun-
den ein enger Freund von Caravaggio. Vgl. Puglisi
1998 (wie Anm. 83), S. 419, mit einer diesbeziig-
lichen Zeugenaussage aus dem Jahre 1603.

Zum Bild vgl. Andrews, Keith, Adam Elsheimer:
Paintings, Drawings, Prints, New York 1977,

Kat.-Nr. 12, S. 144, und Geburt des Barock 2001 (wie
Anm. 27), Kat.-Nr. 114, S. 310.

Gallonio 1594 (wie Anm. 63), hier in der Ausgabe
Ko6In 1602, bes. Taf. 10, 15 und 16.

Zur ersten, unvollendeten Fassung von 1611-1613
(Neapel, Museo Nazionale di Capodimonte) sowie zur
zweiten, leicht veranderten Version von 1620
(Florenz, Uffizien) vgl. Bissell 1999 (wie Anm. 28),
Kat.-Nr. 4 (S. 191-198) und Kat.-Nr. 12 (S. 213-216)
mit Nennung dreier weiterer, mediokrer Kopien,
nach Bissell von fremder Hand (Bologna, Mailand
und unbekannter Standort) sowie Garrard 1989 (wie
Anm. 8), S. 278-336, bes. S. 307313, und Stocker
1998 (wie Anm. 8), S. 17-19.

Garrard 1989 (wie Anm. 8), S. 323-325, mit Verweisen
auf den phallischen und den Kreuz-Charakter der
senkrecht gehaltenen Klinge.

Schauder und Sensation

130

131
132
133

134

135

136
137

138

Kaum plausibel erscheint Garrards Behauptung,
Judit hatte in Artemisias Gemalde den Hals bereits
durchschnitten und wiirde die Waffe von sich
wegfiihren: »the spurting blood tells us that the
sword has passed through the neck, moving away
from Judith's body«, ebd., S. 310, denn beim Weg-
stossen der Klinge wiirde die ohnehin schon ge-
ringe Kraftwirkung noch mehr verringert als beim
Hinzuziehen.

Ebd., S. 321 und S. 500, Anm. 77.

Hecht 1997 (wie Anm. 58), S. 248-266, bes. S. 251.
Zur selben Zeit schuf auch der wenig bekannte,
damals in Rom lebende Trophime Bigot eine Ent-
hauptung des Holofernes, heute in der Walters Art
Gallery, Baltimore. Vgl. hierzu: Nicolson, Benedict,
Caravaggism in Europe. Second Edition, Revised
and Enlarged by Luisa Vertova, 3 Bde., Oxford 1979,
Bd. I, S. 60, Bd. 2, Abb. 843. Die schlechte, angeblich
von Louis Finson gemalte Version nach Caravaggios
»Judit totet Holofernes« (heute in der Banca di
Napoli) bedarf kaum einer Erwéhnung. Eine eigen-
tiimliche Komposition des Themas, bei der die
Enthauptung halb verdeckt wird, schuf Pietro No-
velli um 1635-1637 (Neapel, Palazzo Reale). Zu den
beiden Bildern vgl. Lang 2001 (wie Anm. 8), S. 87
resp. S. 95.

Vgl. Marano, Katia, Apoll und Marsyas: ikonologische
Studien zu einem Mythos in der italienischen Re-
naissance, Frankfurt a. M. 1998, u. a. mit Nennung
einer zweifelhaften Marsyas-Schindung von Vasari
in Arezzo, Lang 2001 (wie Anm. 8), S. 230-255,
sowie die m. W. unpublizierte, 1993 an der Univer-
sitat Zurich eingereichte Lizentiatsarbeit von
Méder, Ursula, Jusepe de Ribera. Apollo und
Marsyas, 1993, Typoskript.

Marino, Giambattista, La Galleria, La strage de Fan-
ciulli Innocenti di Guido Reni, Venedig 1620, in:
ders., Opere, hrsg. von Alberto Asor Rosa, Mailand
1967, S. 390: »Che fai, Guido, che fai? / La man, che
forme angeliche dipigne, / tratta or'opre sanguigne?
/ Non vedi tu, che mentre il sanguinoso / stuol

dei fanciulli ravivando vai, / nova morte gli dai? /
O ne la crudeltate ancor pietoso, / fabro gentil, ben
sai, / ch'ancor tragico caso e caro oggetto, / e che
spesso l'orror va col diletto.«

Zu Costa vgl. Gilbert 1995 (wie Anm. 66), S. 107-110.
D'Hulst/Vandenven 1989 (wie Anm. 114), S. 160f.
Den Erstlingscharakter hebt die Stichlegende aus-
drucklich hervor: »Clariss.o et amicissimo IOANNI
WUVERIO paginam hanc auspicalem primumque
suorum operum typis aeneis expressum PETRUS
PAULUS RUBENIUS promissi iam olim Veronae a se
facti memor DAT DICAT. «

Die vollstiandigen Prozessakten in englischer Uber-
setzung bei Garrard 1989 (wie Anm. 8), Appendix B,
S. 403—487, in deutscher Ubersetzung in Die Ver-
gewaltigung der Artemisia (wie Anm. 28), S. 43—168.
Bereits bei der ersten Einvernahme Artemisias am
18. Mérz 1612 wird deutlich, dass sie Agostino nicht
in erster Linie wegen ihrer gewaltsamen Entjung-
ferung anklagte, sondern weil er ihr die Ehe ver-
sprochen hatte und wéahrend langerer Zeit mit ihr
sexuellen Kontakt unterhielt.

139

140

141

142

143

Zugegebenermassen hat Artemisia aussergewohn-
lich viele Judit-Darstellungen geschaffen. Neben
den beiden erwéhnten Bildern der Holofernes-Ent-
hauptung stammen von ihr auch vier Versionen
des Themas »Judit mit ihrer Dienerine«, (um 1612, Flo-
renz, Palazzo Pitti; um 1623—1625, Detroit, Michigan
Institute of Arts; um 1640-1645, Cannes, Musée des
Beaux-Arts; um 1645-1650, Neapel, Museo di Capo-
dimonte). Zudem malte sie mit »]ael totet Sisera«
noch eine andere alttestamentarische Mannermor-
derin (1620, Budapest, Szépmiivészti Muzeum).
Diese anlasslich der 1991 in Florenz durchgefiihrten
Artemisia-Ausstellung von Mario Modestini ge-
4usserte These fand Zuspruch durch John T. Spike.
Vgl. Bissell 1999 (wie Anm. 28), S. 194-198. Heftig
bestritten wird dieser Vorschlag von Garrard 2001
(wie Anm. 73), S. 7.

Vgl. 1l Guercino (Giovanni Francesco Barbieri,
1591-1666), hrsg. von Denis Mahon, Ausst.-Kat.
Palazzo dell'Archiginnasio Bologna, 1968,

Kat.-Nr. 29, S. 67—69. Guercinos »Schindung des
Marsyas«, heute im Palazzo Pitti in Florenz, ent-
stand 1618.

Vgl. Sensation. Young British Artists From the
Saatchi Collection, Ausst.-Kat. Royal Academy of
Art London, 1997, mit Marcus Harveys Portrat der
Mérderin Myra Hindley (1995). Dazu schrieb Debbie
Hill letztes Jahr im onlineforum hackwriters.com:
»Originality is thus rebellion; an adolescent punk-
like demand to be noticed that has become synony-
mous with creativity.«

Marino 1620 (wie Anm. 135): »che spesso l'orror va
col diletto«.

Fotonachweis:

Archiv des Autors: 18, 20; Berlin, Staatliche Museen
zu Berlin — PreuBischer Kulturbesitz, Gemalde-
galerie, Fotoarchiv: 3; Bremen, Kunsthalle: 2;
Briissel, Musées Royaux des Beaux Arts: 19; Florenz,
Soprintendenza per il Patrimonio Storico Artistico e
Demoetnoantropologico di Firenze, Pistoia e Prato
(Galleria degli Uffizi, Gabineto Fotografico): 4, 17;
Kopenhagen, Ny Carlsberg Glyptotek: 11, 12; London,
Victoria and Albert Museum, Picture Library: 16;
Rom (Vatikanstadt), Monumenti Musei e Gallerie
Pontificie: 9, 10; Rom, Soprintendenza per i Beni
Artistici e Storici di Roma: 1, 5, 8; Stockholm, Natio-
nalmuseum, Fototek: 14; Yarnall 1994: 13; Ziirich,
Graphische Sammlung der ETH: 15; Zirich, Kunst-
historisches Institut der Universitat Zirich, Foto-
thek: 7; Zirich, Zentralbibliothek, Abteilung Alte
Drucke: 6.

169



	Schauder und Sensation : Caravaggios "Judit und Holofernes" : Voraussetzungen und Wirkung von Enthauptungsszenen in der barocken Kunst

