
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 8 (2001)

Artikel: Schauder und Sensation : Caravaggios "Judit und Holofernes" :
Voraussetzungen und Wirkung von Enthauptungsszenen in der
barocken Kunst

Autor: Oberli, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michelangelo Merisi da Caravaggio, »Judit enthauptet Holofernes«, 1597-1600, Öl auf Leinwand, 145 x 195 cm, Rom, Galleria Nazionale d'Arte Antica, Palazzo Barberini.

146



Matthias Oberli

Schauder und Sensation

Caravaggios »Judit und Holofernes« — Voraussetzungen und Wirkung von Enthauptungsszenen in der barocken Kunst

Die Enthauptung eines Menschen mit dem Schwert - neben dem

Strang die häufigste Hinrichtungsmethode bis ins ausgehende

18. Jahrhundert'- erfordert erhebliche Kraftanstrengungen: Haut,

Muskelstränge, Schlagadern und vor allem die Wirbelsäule müssen

vollständig durchtrennt werden.2 Wie unzählige Darstellungen

bezeugen, wird daher das breite und schwere Schwert des

Scharfrichters2 in der Regel mit zwei Händen geführt, um eine

ausreichende Schlagkraft zu erreichen (Abb. 1). Dennoch berichten die

Schriftquellen wiederholt über die Schwierigkeiten der Henker,

dem Delinquenten mit einem gezielten Hieb den Kopf vom Rumpf

zu trennen."' Oftmals kam es, besonders wenn kein Richtblock

verwendet wurde sowie aufgrund von Nervosität und Alkoholkonsum,

zu Fehlschlägen, dem so genannten »üblen Richten«. Dann

musste die blutige Prozedur mit weiteren Hieben - in nachgewiesenen

Fällen bis zu sieben - wiederholt werden.5

Doch nicht allein geübten Scharfrichtern konnte das gewaltsame

Abtrennen eines Kopfes Mühe bereiten. Auch literarische

Figuren kämpfen bisweilen mit den Tücken der Anatomie. Die

alttestamentarische Heroine Judit beispielsweise, die ihre Heimat

vor dem assyrischen Heer rettet, indem sie dem feindlichen
Feldherrn Holofernes zuerst durch ihre Reize und dann durch den

Wein die Sinne raubt, um ihn danach im Schlaf mit seinem eigenen

Schwert zu enthaupten, benötigte ebenfalls, wie die Vulgata

explizit schildert,6 zwei Hiebe, um ihre Tat zu vollbringen: »Cum-

que evaginasset illud, adprehendit comam capitis eius, et ait:

Confirma me, Domine Deus Israhel in hac hora. Et percussit bis in

cervicem eius, et abscidit caput eius, et abstulit conopeum eius a

columnis, et evolvit corpus eius truncum.«7

Judit aïs »Femme fatale« und »Sexual warrior«

Obgleich von formaler, ästhetischer und philosophischer Evidenz,

so ist das »üble Richten« Judits in den bisher angestellten
Überlegungen, die sich durch die vielschichtigen inhärenten
Assoziationsebenen des in Kunst, Literatur, Theater, Musik und Film

weit verbreiteten Epos8 aufdrängen, bisher kaum thematisiert
worden.9

Judits Tat wurde in unterschiedlicher Lesung und in Parallelität

zur Davids-Legende als heilsbestimmter Triumph des

auserwählten Volkes über seine Feinde, als gerechter Sieg der Kirche

über das Böse und die Sünde und als durch göttlichen Beistand

errungene Bezwingung des rohen, unsittlichen und verstandeslosen

Starken und Tyrannischen (superbia/luxuria) durch das

unschuldige, sittsame und intelligente Schwache und Unterdrückte
(humilitas) gedeutet.'0

Die psychoanalytische Forschung fand im biblischen Drama

ein Paradebeispiel für Kastrationsangst, Penisneid und Virginität,"
soziologische, literaturgeschichtliche und kunsthistorische
Studien behandelten die jüdische Heldin als Prototypen der todbringenden

»Femme fatale«, sahen in ihrer Beziehung zu Holofernes
das Paradigma des Geschlechterstreits und erkannten in ihrer Tat

Ansätze individueller Emanzipation in einem misogynen Umfeld.'2

Auf derartigen Interpretationsvorschlägen basierend kulminiert

die bisher umfangreichste Analyse zur Rezeption der Judit-
Figur in den Künsten und der Geistesgeschichte in der Benennung

der Attentäterin als »Sexual warrior«.'2 Doch selbst in einem
Werk, das sich einer solch martialischen Terminologie bedient,

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2001 147



Abb. 1: Gerrit van Honthorst, »Enthauptung Johannes des Täufers«, um 1618, Öl auf Abb. 2: Jan Sanders van Hemessen, »Judit mit dem Haupt des Holofernes«, um 1535, Öl

Leinwand, 345 x 215 cm, Rom, Galleria Nazionale d'Arte Antica, Palazzo Barberini. auf Eichenholz, 100,5 x 76,5 cm, Bremen, Kunsthalle.

148 Matthias Oberli



wird der blutige Tathergang und seine künstlerische Umsetzung

nicht näher untersucht.

Judit in der Kunst

Bis zum Ende des 16. Jahrhunderts dominieren Bildmodi, die Judit
nicht bei der eigentlichen Enthauptung zeigen, sondern sie als

personifizierte Victoria nach erfolgter Tat stilisieren. Dabei weist

die Heldin das Haupt des Holofernes als Trophäe'4 und Attribut
vor und sie wird dadurch, wie etwa in einem Gemälde von Jan

Sanders van Hemessen'5 (Abb. 2), gleichsam als schwerttragende

Justitia allegorisiert.'6 Der Bildtypus »schöne Frau mit Männerhaupt

und Schwert« ist die eigentliche Bildformel, die Judit zeit-

wegs charakterisiert und sie zudem deutlich von ihrer negativ
konnotierten Antagonistin Salome unterscheidet,'7 die aus niederem

Antrieb und Blutlüsternheit eine Enthauptung in Auftrag
gegeben und nicht selbst begangen hat (Abb. 3).'s

Vereinzelt fokussieren Bildwerke verstärkt den Tathergang.

Botticellis kleinformatige Pendants (um 1472), die sich an
konventionellen Kompositionsschemata orientieren,'9 zeigen einerseits
den Tatort (Abb. 4), andererseits die mit dem Haupt heimkehrende

Heldin. Donatellos eineinhalb Dekaden früher entstandene,

ursprünglich als Brunnenfigur konzipierte Bronzegruppe20 stellt die

auf dem trunkenen Feldherrn stehende Judit dar, die zum

todbringenden Schlag ausholt. Dieses vom sakralen Vernichtungs-

gestus inspirierte Motiv,«'' das wiederholt auf Kritik stiess,«'«'

rezipierten in der Folgezeit vereinzelte Künstler wie Heemskerck

oder Vasari22 und es wurde um 1523 von Nicolo Furlano als grosses
monochromes Fassadenfresko am römischen Palazzo Massimo

alle colonne dargestellt.24

Einzig im ersten Viertel des 17. Jahrhunderts entstehen

einige wenige Gemälde, die nicht das unmittelbar bevorstehende

Blutbad oder die stilisierte Siegerin, sondern die Tat per se schildern.

Allen voran Caravaggio, der eigentliche Urheber der Holo-

fernes-Tötungsszene (Abb. 5), und nach ihm so berühmte Künstler

wie Rubens, Elsheimer, Artemisia Gentileschi und Valentin de

Boulogne haben in diesem Zeitraum das makabere Schauspiel auf

die Leinwand gebannt.
Über die Gründe, die zu diesem plötzlich einsetzenden und

zeitlich limitierten Interesse an der Darstellung der Enthauptung

führten, sind unterschiedliche Mutmassungen angestellt worden.

Im Fall von Caravaggio, dem seit jeher der Ruf eines gewalttätigen

Temperaments anhaftete,25 wurden beispielsweise eine

homosexuell bedingte Frauenphobie26 und die Eindrücke öffentlicher

Hinrichtungen27 als Argumente ins Feld geführt. Bei

Artemisia Gentileschi, welche die Enthauptung gleich in zwei

Versionen und darüber hinaus noch andere Judit-Darstellungen
malte, wurden sowohl emanzipatorische als auch psychologische

Beweggründe vermutet, die sich aus ihrer gesellschaftlichen Stellung

und gegebenenfalls aus ihrer eigenen Vergewaltigung her-

Abb. 3: Rogier van der Weyden, »Enthauptung Johannes des Täufers«,

rechte Tafel des Johannesaltars, um 1455, Öl auf Eichenholz, 77 x 48 cm,

Berlin, Staatliche Museen, Preußischer Kulturbesitz, Gemäldegalerie.

Abb. 4: Sandro Botticelli, »Auffindung des Leichnams des Holofernes«, um
1472, Tempera auf Holz, 31 x 25 cm, Florenz, Galleria degli Uffizi.

Schauder und Sensation jjg



Abb. 5: Michelangelo Merisi da Caravaggio, »Judit enthauptet Holofernes«, 1597-1600,

Öl auf Leinwand, 145 x 195 cm, Rom, Galleria Nazionale d'Arte Antica, Palazzo Barberini.

leiten lassen.28 Solche Deutungsversuche erklären freilich noch

nicht, weshalb auch andere, sexuell eher unauffällige und sozial

durchaus integrierte Künstler sich des grausigen Themas annahmen

und warum das einzig in Italien verbreitete Motiv nach 1630

nicht mehr auftaucht.

Weniger emotional aufgeladen und für die festgelegte
Zielsetzung letztlich dienlicher sind Hinweise auf die Kunsttheorie
und das frühbarocke Theater, die Caravaggio und seine Nachfolger
beeinflusst haben könnten. In Lomazzos Traktat zur Malerei (1584)

wird die Mimik zum Tode Verurteilter als besonders aussagekräftig

gepriesen,29 Comaini empfiehlt in seiner 1591 edierten
kunsttheoretischen Schrift »II Figino« den so genannten »contrapposto«,
d. h. das Nebeneinanderstellen von Gegensätzen wie Schön und

Hässlich, Mann und Frau oder Alt und Jung zur Erhöhung der
Spannung.20 In Zusammenhang mit dem Theaterwesen des 16.

Jahrhunderts schliesslich wurde auf die zunehmende Beliebtheit von

Aufführungen (sacre rappresentazioni) der Judit-Sage verwiesen,2'

die sich in Caravaggios Gemälde spiegeln sollen.22

Caravaggios artifizieller Naturalismus

Das von Caravaggio um 1597-1600 in Lebensgrösse geschaffene
Bild der Enthauptung des Holofernes durch Judit ist sicherlich das

prominenteste Beispiel seines Genres (Abb. 5).22 Beschreibungen
des Gemäldes heben immerfort den naturalistischen Charakter

der Szene hervor.24 In ihren Reisenotizen von 1770 schildert Lady

Anne Miller ihre Eindrücke folgendermassen: »Dieses Gemälde ist

von grosser Perfektion. Ich konnte mich des Gedankens nicht

erwehren, es müsse nach dem Leben gemalt sein, und bei dieser

Vorstellung wurde mir schwach und übel. Es rief wohl dieselben

Empfindungen hervor, die mir der Anblick einer wirklichen
Hinrichtung verursacht hätte.«25 Ähnlich äusserten sich auch französische

Zeitgenossen Lady Millers.26 Heutzutage konstatieren
Betrachter im Bild eine »unerhörte Brutalität«27 und sie verweisen

wiederholt auf das realistische Moment der schrecklichen

Enthauptung.28 Solche Beobachtungen reihen sich nahtlos an das

bereits von Caravaggios frühen Kritikern gesprochene Verdikt, der

Maler hätte nur nach der Natur gemalt.29 Freilich, im Falle einer

Enthauptung dürfte das eher schwierig gewesen sein und ein

kritischer Blick auf die Szene beweist, dass das gesamte Ereignis

höchst artifiziell arrangiert und gemalt ist.

Allein schon die Stellung der Figuren scheint wenig mit realen

Verhältnissen gemein zu haben. Die Täterin ist von ihrem

Opfer räumlich so weit entfernt, dass sie ihre schwertführende

Rechte fast vollständig durchstrecken muss. Daraus resultieren

eine verminderte Hebelwirkung des Oberarms und ein markanter

Kraftverlust. Dieser Umstand ist umso nachteiliger, da die Mörderin

ihrem Opfer das Haupt offenbar nicht mit Hieben vom Rumpf

trennt, sondern im Begriff ist, ihm die Kehle zu durchschneiden.

Die gerade Schnittwunde und fehlende Schlagstellen am Hals sind

150 Matthias Oberli



zweifelsfreie Indizien für ein solches Vorgehen. Zumindest aus

anatomischer Warte scheint es daher fraglich, ob es Caravaggios

Judit je gelingen wird, mittels dieser Tötungstechnik die Wirbelsäule

zu durchtrennen; umso mehr, als sie ein flach geschliffenes,

altertümliches Türkenschwert, also eine klassische Hieb- und

Stichwaffe, als Schneidwerkzeug verwendet.''0

Künstlich wirkt auch der Blutstrom, der sich aus dem Hals

des Holofernes ergiesst. Aus der durchtrennten Schlagader wird

keine Blutfontäne in die Höhe gepumpt, wie man es erwarten

würde,'" einzig ein mehrstrahliges, opakes Rinnsal fliesst in geraden

Bahnen über Kopfkissen und Laken der Erde entgegen. Das

auffallend unsorgfältig gemalte, viel zu helle Blut hat zudem

weder Volumen noch ist es zähflüssig und es besteht auch nicht

aus Tropfen. Blutspritzer, soviel steht mit Sicherheit fest, werden

die weisse Bluse der schönen Witwe niemals treffen.

Neben dem Umstand, dass Judit mit dem Schwert schneidet

und nicht zuschlägt, fördert ein Vergleich mit der literarischen

Vorlage weitere Ungereimtheiten zutage. So hat Caravaggio,
gemeinhin für seine Bibeltreue bei religiösen Motiven bekannt,''2

der Szene am rechten Bildrand eine Assistenzfigur beigefügt,
obwohl der Text ausdrücklich schildert, wie die Attentäterin ihre

Dienerin vor das Zelt schickt, um das Verbrechen alleine zu

begehen.''3 In der Fassung des Italieners hingegen steht die alte Magd

unmittelbar neben Judit, beobachtet einer Komplizin gleich das

Geschehen und erwartet das Holoferneshaupt, um es in einem

Sack aus dem assyrischen Feldlager zu schmuggeln/''

Der schreiende Holofernes schliesslich gemahnt nicht an

den ursprünglich berichteten Meuchelmord, der am betrunkenen

und vom Schlaf übermannten Kriegsfürsten mitten in seinem

Feldlager begangen worden ist, wie ihn bereits Donatello und

Vasari dargestellt haben. In Caravaggios Szene hingegen verläuft

die — doppeldeutig zu verstehende — »decapitazione«"'' überraschend

lautstark, sodass die Täterin Gefahr läuft, bei ihrem Tun

entdeckt zu werden.

Schauder und Grauen

Caravaggios »Judit und Holofernes«, das lässt sich nach diesem

kurzen Augenschein konstatieren, ist also weder nach der Natur

gemalt, noch folgt das Gemälde der tradierten Historie. Es ist

durch und durch künstlich, sowohl was die Komposition als auch

was deren bildliche Umsetzung betrifft. Gleichwohl evoziert das

Bild bei Betrachtern seit jeher eine starke emotionale Anteilnahme

und hat einige von ihnen gar dazu verleitet, offensichtliche

inhärente Unstimmigkeiten zu ignorieren: Das ist erzählerische

Überzeugungskraft, die aristotelische »persuasio«, in ihrer

höchsten Vollendung.
In der Tat lassen sich wichtige Aspekte antiker Terminologie

für Rhetorik und Poetik in Caravaggios »Judit und Holofernes«

finden: In einem dramatischen, einheitlichen Thema (tragoedia)

vermengt der Maler das historisch Mögliche (verisimile)^6 mit

spannungssteigernden Elementen (amplification7 zu einer neuen

Komposition, bei der trotz aller Grausamkeit das Schickliche
(decorum) bewahrt wird und deren Ziel die Eindringlichkeit (movere)

und Überwältigung"'® und letztlich die durch Affekte erlangte
Überzeugung (persuasio) ist/9

Gesteigert wird das persuasive Moment durch die Wahl des

an Dramatik unüberbietbaren Zeitpunkts, als Holofernes aus

seinem Delirium erwacht, sich unversehens seiner eigenen Enthauptung

bewusst wird und dabei schon im Begriff ist zu sterben. Das

ist der alles entscheidende Akt der Tragödie oder, um es mit den

Worten Alexander Demandts auszudrücken-, »Das Attentat ist ein

sensationelles Ereignis. [...] Es gibt zwei Hauptrollen, eine aktive

und eine passive, und mehrere Nebenrollen. Der Ablauf der Handlung

ist klar gegliedert. Sie kulminiert in einem Höhepunkt, einem

Stich, einem Schuss, einer Explosion. Alles führt darauf hin, alles

geht nun von dort aus. I...1 Jedes Attentat verläuft dramatisch und

endet tragisch. Es erfüllt die aristotelischen Forderungen an den

Stoff eines guten Dramas: Einheit des Ortes, der Zeit und der

Handlung.«50

Dem bleibt anzufügen, dass das von Judit begangene Attentat

in all seinem Schaudern oder Schrecken, den es — wie bei Lady

Miller — evoziert, eine grundlegende aristotelische Maxime für

die Tragödie schlechthin erfüllt.5' So ist bei Aristoteles zu lesen-,

»Die Nachahmung hat nicht nur eine in sich geschlossene Handlung

zum Gegenstand, sondern auch Schaudererregendes und

Jammervolles.«52 Dabei differenziert Aristoteles sehr wohl
zwischen Schauder- und Grauenerregendem. Ersteres kann im

Betrachter ein Vergnügen hervorrufen, Grauen hingegen verstösst

gegen das decorum.53

Caravaggio - ein Schüler des Aristoteles? Vermutlich, aber

nicht nur. Die Editionsgeschichte der »Poetik« zeigt jedenfalls
deutlich, dass dieses für die Kunsttheorie so grundlegende Traktat

in Italien in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts enorm

populär war.5'' Von 1543 bis 1600 wurden nicht weniger als zwei

Dutzend übersetzte und kommentierte Ausgaben dieses Werks

publiziert, darunter 1570 auch die erste in italienischer Sprache.55

In diesem Kontext bedeutsam ist auch, dass Francesco Robortelli,
einer der ersten Herausgeber der »Poetik« (1548), sechs Jahre später

die »editio princeps« des Longinus-Traktats »Vom Erhabenen«

herausbrachte.56 Wie bei Aristoteles, so werden auch in dieser

Schrift die Bewegung der Affekte und dadurch erzielte
Überzeugungsmethoden erörtert. Das Schrecken- und Schaudererregende

spielt darin - lange vor Edmund Burkes »delightfull horror« -
eine wichtige Rolle.57

Doch nicht allein pagane Philosophen propagierten das

Gedankengut der Darstellung von Schauder zur Anrufung der

Affekte, auch im Umfeld des Tridentinums stiess solches Gedankengut

auf fruchtbaren Boden. Andrea Gilio empfiehlt in seinem

kunsttheoretischen Traktat von 1564 nachdrücklich die Darstellung

von Schmerz und Grauen, um die Gläubigen zu bewegen:

Schauder und Sensation 151



CAP .VT TABELLA .II.

J Martyres Je equuleo Jepofit^Jißdrteatü eruribut, vidi
quartum aut quintum foramen diflendebantur.

S Jut yiua calce, oleoque ebullient i, &• conftmilibus per-
fundebantur.

C Vel denique nudi fuper tefiaceùfregnentis premebantur,
veluebaxturque.

Abb. 6: Martyriumsszene, aus: Gallonio, Antonio, De SS. martyrium cruciatibus liber.
Rom 1594, Köln 1602, Taf. 15.

Den Hl. Sebastian sollen die Maler mit Pfeilen spicken, dass er

wie ein Stachelschwein aussehe, der Hl. Laurentius auf dem Rost

soll »verbrannt, gekocht, aufgeplatzt, zerfetzt und deformiert«
erscheinen.58 Ebenso ermuntert Gabriele Paleotti in seinem 1582

verfassten »Discorso« die Künstler, Martyrienszenen zu malen, da

sie als »pitture fiere et orrende« die Betrachter erschüttern und

zur Tugend zu bekehren vermögen.59

Eine sowohl von Aristoteles als auch von den

Gegenreformatoren begründete Kunsttheorie, die riet, bei dramatischen

und religiösen Themen den Schauder als Emotionen erweckendes

Mittel einzusetzen, war jedenfalls zu Caravaggios Zeiten vorhanden

und bekannt und sie wurde bereits eifrig in die Tat umgesetzt.

In der römischen Kirche S. Stefano Rotondo beispielsweise
feiert ein um 1582 von Niccolö Circignani (gen. »il Pomarancio«)

und Matteo da Siena geschaffener Freskenzyklus den Tod von

dreissig Märtyrern. Darin werden mit aller Akribie die einzelnen

Hinrichtungsmethoden geschildert, »ein Lehrzyklus für Sadisten,

Musterbuch der Folterknechte, ein wie am Fliessband gemalter
menschlicher Schlachthof«,60 der aus dem Gedankengut tridenti-
nischer Bilddidaktik heraus entstanden ist und von enormer
Wirkung war.6' Von den Fresken erschienen bald Nachstiche62 und

1594 gab Antonio Gallonio sein berühmtes, reich illustriertes
Werk über die Märtyrer und die Werkzeuge, die zu ihrer Hinrichtung

verwendet wurden, heraus (Abb. 6).63 Viele Zeitgenossen
bekundeten ihre Freude an der Zurschaustellung solcher

Schlächterszenen, da sie die Frömmigkeit mehrten: »Und allerdings wen

freut das nicht? Wen treibt das nicht zur Frömmigkeit an?«,

schreibt Pier Paolo Crescenzi in seinem Vorwort zu Gallonios

Bilderfibel des Schreckens.6"'

Es ist daher vielleicht kein Zufall, dass Caravaggio nach

seinen Früchtestillleben, den schönen Bacchanten und musizierenden

Knaben seine ersten Historienbilder von solcher Anmut

absetzte und mit Schauder erweckenden Gemälden eine kategorische

Zäsur vollzog. Seine Historienbilder sollten, so gewinnt man

den Eindruck, die Emotionen bewegen, wie es seit jeher für diese

höchste Gattung der Malerei gefordert wurde, aber nicht im alten

Sinne von »voluptas«, »pulchritudo« und »gratia«,65 sondern durch

Schrecken erregende Schonungslosigkeit im Geiste der
Gegenreformation. Im Zeitraum von 1597 bis 1601 entstehen daher einige
der eindringlichsten Bilder des Künstlers, die allesamt zwischen

Angst, Schauder und Grauen oszillieren: Das »Medusenhaupt« (um

1597) (Abb. 7), das »Matthäus-Martyrium« (1599-1600), »Judit und

Holofernes« (1597-1600) (Abb. 5) sowie die »Bekehrung Pauli«

(1600-1601). Wenig später, um 1602-1603, schuf Caravaggio für

Maffeo Barberini, den nachmaligen Papst Urban VIII., das ebenfalls

höchst dramatische »Opfer Isaaks«.

All diese Gemälde entstanden, worauf die Forschung bereits

mehrfach hingewiesen hat, als Caravaggio im Haushalt von
Kardinal Francesco del Monte lebte und im theologischen und

intellektuellen Umfeld des Prälaten und seines borromäischen

Kreises verkehrte.66 Sowohl Aristoteles als auch die Schriften zur

152 Matthias Oberli



Bildertheologie waren dort bestens bekannt. Caravaggios
Historienbilder fussen aber auch, wie ebenfalls bereits vereinzelt
bemerkt wurde, auf Künstlertopoi und kunsttheoretischer Literatur.

Im Falle des »Medusenhaupts« wurde zu Recht auf das berühmte

gleichnamige, von Vasari überlieferte Jugendwerk Leonardos

verwiesen,67 die »Bekehrung Pauli« andererseits scheint ihre

Entsprechung in Lomazzos Kunsttraktat zu haben, in welchem der

vom Pferd gefallene Apostel als Beispiel für eine »composizione
di spavento« behandelt wird.68

Sind also die Furcht erregenden Historienbilder Caravaggios nicht

allein aus seinem finsteren Gemüt entsprungen, sondern das

Ergebnis einer wohl kalkulierten künstlerischen Strategie?
Erkannte der Künstler, ermuntert durch den del Monte-Kreis, dass

in dieser empfindungsreichen Zeit, in der Betrachter immer wieder

vor religiösen Bildern in Tränen ausbrechen69 und ihre Angst
bei Kirchenaufführungen schildern,70 sich vor allem mit
Schreckensbildern Erfolge erzielen lassen?7'

Motivische Anleihen Caravaggios lassen zumindest vermuten,

dass er bewusst Modelle auswählte, die zu seiner Zeit als

Inbegriff des Schreckens und als Paradigma der Affektdarstellung
galten. Das trifft in besonderem Masse für den unter Schmerzen

laut aufschreienden Holofernes mit seinen verdrehten Augen zu.

Die unverhüllte Schilderung der körperlichen Reflexe des

Todgeweihten, das Entsetzen und die Überraschung, der »Stupor« also,

die aus seiner Mimik zu sprechen scheinen, sind einer der

Angelpunkte des Bildes.

Vereinzelt wurde diese eindringliche Wirkung als Produkt

einer identitätsstiftenden Projektion des Künstlers und das Antlitz
des tragischen Opfers als überhöhtes Selbstporträt Caravaggios

gedeutet.12Bestärkung fanden solche Erklärungen einerseits durch

Analogien zu späteren Gemälden, in denen sich der Maler selbst

einbrachte, beispielsweise in Gestalt des abgeschlagenen Goliathhauptes

(Abb. 8),73 anderseits in der Tatsache, dass sich Künstler

immer wieder als Opfer weiblicher Gewalt darstellten. So hat ein

Zeitgenosse Caravaggios, Cristofano Allori, nachweislich seine

Züge und das Porträt seiner Geliebten 1613 in einem Bild verewigt,
das Judit mit dem abgeschlagenen Kopf des Holofernes zeigt.7''

So reizvoll solche Rückschlüsse sein mögen, sie sind doch

eher ein psychologisches Desiderat von Rezipienten, die das

Vorurteil von Caravaggios Brutalität und Naturnähe wiederholen. Ein

Blick auf andere Richtungen, beispielsweise die Antike, eröffnet
da weitaus plausiblere Lösungen, die den Künstler nicht auf

seinen vermeintlichen Seelenzustand reduzieren und gleichzeitig
den Topos von Caravaggios Naturalismus relativieren.

Caravaggio und die Antike

Allein schon verdächtig erscheint Belloris apodiktisches und mit
verschiedenen Anekdoten unterlegtes Urteil, Caravaggio hätte
niemals die Antike oder Raffael studiert.75 Hat da der Vitenschreiber,

Abb. 7: Michelangelo Merisi da Caravaggio, »Medusenhaupt«, um 1597, Öl auf Leinwand

auf Holzschild, Durchmesser: 55 cm, Florenz, Galleria degli Uffizi.

Abb. 8: Michelangelo Merisi da Caravaggio, »David mit dem Haupt des Goliath«, um

1609-1610, Öl auf Leinwand, 125 x 99 cm, Rom, Galleria Borghese.

Schauder und Sensation



iiHllllW**i"iiiiii m iiilmiri

Abb. 9: Laokoon-Gruppe, 1. Jahrhundert v. Chr./l. Jahrhundert n. Chr., Marmor, Höhe:

242 cm, Rom, Musei Vaticani.

Kunsttheoretiker und Archäologe Bellori bewusst eine falsche

Fährte gelegt, um den eigentlichen Grund für Caravaggios Erfolg

zu verheimlichen?

Vereinzelt wurde schon bemerkt, dass sich Caravaggio sehr

wohl an antiken Kompositionen und Modellen orientiert und dass

er Raffael und die Renaissance durchaus rezipiert hatte.76 Der

tote Christus in seiner »Grablegung« (1603-1604) ist ebenso von
antiken Pathosformeln, etwa dem Meleager-Relief, dominiert, wie

Caravaggio insgesamt bei diesem Bild auch auf Raffael und

Michelangelo zurückgegriffen hat.77

Abb. 10: Detail von Abb. 9.

Aber auch andere Bilder des Künstlers sind von altem Geist

inspiriert. Der Florentiner »Bacchus« (um 1596) ist nicht nur vom

gesamten Motiv und Habitus her antikisch, sondern er orientiert
sich an berühmten römischen Liegefiguren,76 der »Siegreiche

Amor« (um 1601-1602) mit dem angewinkelten Knie hat seine

Vorlage im antiken79 und von Michelangelo mehrfach übernommenen

Siegesgestus,80 und die »Berufung des Hl. Matthäus« (1599-1600)

operiert mit der »adlocutio«-Gebärde, wie sie auf so vielen
römischen Staatsreliefs zu sehen ist.8' Selbst für Alltagsszenen, wie in

der »Wahrsagenden Zigeunerin« (um 1595, in zwei Fassungen),

754 Matthias OberIi



kann eine damals für antik gehaltene Statue als mögliches Vorbild

für Caravaggio ins Feld geführt werden.82

Auch in Caravaggios »Judit und Holofernes« hat die

Forschung schon antike Resonanz geortet. Der Komposition wurden

Reminiszenzen an altrömische Reliefs attestiert88 und das mit Falten

überzogene Gesicht der alten Dienerin, so berichtet Hibbard

leicht überrascht, scheint auf eine spätrepublikanische Porträtbüste

zurückzugehen.8''Wie aber steht es mit Holofernes, falls er

nicht das morbide Selbstbildnis des Künstlers ist? Der geöffnete,

bärtige Mund, die furchige Stirn, der kraftstrotzende Oberkörper
und die geballte Linke geben die Antwort von selbst. Es ist natürlich

kein geringerer als der sterbende Laokoon, Roms berühmteste

Standfigur aller Zeiten (Abb. 9-10);85 in Caravaggios Bild ist

die Statue lediglich um neunzig Grad gedreht und der Kopf stark

gewendet. Der Sterbende blickt nun nicht verzweifelt in den Himmel,

wo sein Schicksal besiegelt worden ist,86 sondern rücklings

in das Antlitz seiner realen Mörderin. Die kraftvolle Schulterpartie,

die beiden angewinkelten Arme und die geballte Faust sind

nicht mehr Ausdruck des Kampfs gegen die todbringende

Schlange, sondern sie erscheinen als erfindungsreiche Uminter-

pretation des sich Aufbäumens, nunmehr von einer Bettstatt.

Satte Farben, meisterlich eingesetzte Schlagschatten und der

helle Glanz in den Augen verleihen der Szene ihren realen
Charakter. Das ist der Fleisch gewordene »atto di morire«, wie ihn

Ulisse Aldrovandi 1558 bei der Betrachtung der Laokoongruppe
schildert.87

Nun erst wird endlich klar, weshalb in Caravaggios »Judit

und Holofernes« die Attentäterin ihrem Opfer nicht mit Hieben

den Kopf vom Rumpf trennt, sondern ihm langsam — und damit

auch noch jüdischem Ritus folgend, denn Judit verkörpert Israel88

- die Kehle durchschneidet und ihn ausbluten lässt.89 Wie

Laokoon, so muss sich auch Holofernes zuerst seines unmittelbar
bevorstehenden Todes bewusst werden. Es ist dieser schmerzhafte

Moment, diese von vielen Affekten gleichzeitig begleitete
»expression douloureuse«,90 welche die höchste Dramatik evoziert,

und daher wird sie mit künstlerischen Mitteln so lange wie möglich

ausgedehnt.

Caravaggios Kenntnis der Laokoongruppe steht ausser

Frage; und das, obwohl sie seit 1565 durch ein Holztor in einer
Nische im Belvedere eingeschlossen war, das nur für interessierte

Besucher geöffnet wurde.9' Zu berühmt war das Standbild, als

dass er es hätte ignorieren können. Das ganze 16. Jahrhundert
hindurch wird die Gruppe in der Guide-Literatur erwähnt und sie

nahm eine prominente Stellung in den Anthologien der Skulpturen

der Ewigen Stadt ein. Lange vor den Diskussionen in der

Académie française und dem Diskurs der Aufklärung92 wird in der

kunsttheoretischen Literatur des späten Cinquecento der

Leidensausdruck des monumentalen Standbildes als pathetisches

»exemplum doloris«98 geradezu als vorbildlich für Passions- und

Martyriumsdarstellungen erwähnt. In diesem Sinne empfehlen der

bereits genannte Giovanni Andrea Gilio und der Jesuit Antonio

Possevino nachhaltig das Studium dieser antiken
Statuengruppe.9'' Lomazzo behandelt in seinem Kunsttraktat die Laokoongruppe

ausführlich unter dem Kapitel von Schmerzensausdruck,

Überraschung, Tod und Wahnsinn und er beschreibt den ästhetischen

Reiz, die »dilettevol varietä«, den die vielen Affekte gleichzeitig

beim Leidensausdruck erzeugen, wie der geöffnete Mund,

das Zusammenziehen der Augenbrauen und das Schreien95 —

Gefühlsregungen, die sich wie ein roter Faden durch Caravaggios

frühe Historienbilder ziehen-. Das Medusenhaupt, der sich aufbäumende

Holofernes, der flüchtende Ministrant im »Matthäusmartyrium«

und Isaak mit dem Messer an der Kehle; sie alle scheinen

mit weit geöffnetem Mund einen Schrei des Entsetzens auszustos-

sen, als wollten sie das Dictum von der Malerei als »poesia muta«

Lügen strafen.96

Das motivische Vorbild für die Figur des Holofernes wäre damit

geklärt; die Dienerin wurde ebenfalls als altrömische Büste

identifiziert. Und Judit? Ist sie eine dieser leicht verruchten Damen,

die Caravaggio — wie Bellori kolportiert97 — von der Strasse weg

in sein Atelier bat, damit sie ihm Modell sassen, beispielsweise für

eine Wahrsagerin oder eine Hl. Magdalena?98 Sind ihre unter der

Bluse erahnbaren, leicht aufgerichteten Brustwarzen tatsächlich,

wie neuerdings propagiert wird, Ausdruck sexueller Erregung

bei der Tötung und somit gleichsam Garant für ein lebendes

Modell?99

Der leicht schräg gehaltene Kopf, die ebenmässigen Züge,

das scharf geschnittene Profil und besonders der auffallende

Mittelscheitel der zurückgebundenen, welligen Haare können

auch in eine andere Richtung deuten: nämlich einmal mehr auf

die Antike, genauer, auf Amazonen- und Athenafiguren.
Caravaggios Hausherr del Monte war selbst im Besitz einer berühmten

Amazonenstatue (Abb. 11) - notabene ebenfalls mit leicht
aufgerichteten Brustwarzen - und die Parallelen des Hauptes dieser

Figur (Abb. 12) zum Antlitz der Judit sind nicht von der Hand zu

weisen.'00

Welch schöne »invenzione«! Eine anmutige Amazone

enthauptet den kräftigen Laokoon, beobachtet von einem altrömischen

Charakterkopf.'0' Mit der List einer Schlange hat die

Attentäterin ihr Opfer ins Verderben gelockt und schneidet ihm nun

die Kehle durch. Diese Umkehr der Gewalten wird noch dadurch

verdeutlicht, dass der Körper des Laokoon bzw. Holofernes in

eine solche Lage verdreht wird, dass er seine Mörderin von unten

herauf, also umgekehrt, erblickt - eine geistreiche Anspielung
auf den mundus inversus'02 und darüber hinaus vielleicht gar eine

formale Rezeption populärer Vorbilder, etwa der Stiche zur
»Weibermacht«,'08 bei denen die Frau auf ihren Gatten von oben herab

einschlägt und ihn gleichzeitig an den Haaren hält (Abb. 13).

Eingebettet wird diese dramatische Szene in eine

alttestamentarische, apokryphe Tragödie, die alles Potenzial aufweist,

ebenso dem aristotelischen Postulat nach Einheitlichkeit und

Schaudererregen zu entsprechen wie den darauf fussenden

Schauder und Sensation ISS



Abb. 11: Verwundete Amazone, nach Kresilas, um 430 v. Chr., römische Kopie, Marmor,

Höhe ohne Plinthe-. 182 cm, Kopenhagen, Ny Carlsberg Glyptotek.

Abb. 12: Detail von Abb. II.

Empfehlungen der tridentinischen Kunsttheologen und

Kunsttheoretiker, den Betrachter durch schonungslose und Furcht

erregende Darstellung zur Anteilnahme zu bewegen.

Den steinernen Modellen haucht der Künstler Leben ein,

indem er sie mit kraftvollem Inkarnat versieht, ihre Gefühlsregungen

durch Details wie die zusammengezogenen Augenbrauen
bei Judit intensiviert, sie in zeitgenössische Kostüme hüllt und die

Amazone mit Ohrringen schmückt. Sodann wird die Szene effektvoll

vor einem atemberaubend eindrücklich gemalten Vorhang —

neben dem Gewand Judits und der Matratze eine der wenigen for¬

malen Erfindungen des Künstlers in diesem Bild - beleuchtet.'0"'

Diese Hypothese würde darüber hinaus auch bis zu einem

gewissen Grad Caravaggios berühmte »alla prima«-Manier und die

wiederholte Verwendung derselben Modelle — zumindest während

seiner römischen Schaffensphase - erklären. Er stellt antike

Statuen, Reliefs oder Vasenbilder (in einzelnen Fällen wohl nach

Abgüssen oder Abbildungen) nach seinem Belieben zu einer

Komposition zusammen und überträgt diese Modelle dann auf die
Leinwand — ganz so, wie es zeitgenössische Darstellungen der mit

Antikenabgüssen vollgestellten Ateliers vor Augen führen. Plötzlich

156 Matthias Oberli



erscheint Caravaggio nicht mehr als begabter Eidetiker mit »extremem

Bildgedächtnis«,'05 sondern als geschickter Arrangeur und

unverschämter Eklektizist.

Kein Wunder, taten sich die überzeugten Klassizisten Roms

wie Agucchi und besonders Bellori mit Caravaggios Vorgehensweise

schwer. Da bedient sich ein Maler - wie schon einst die ver-
hassten Venezianer,'06 die sich mit ihrem »Affenlaokoon« über die

römische Schule lustig gemacht hatten'07- der Inkunabeln antiker

Kunst und haucht ihnen mittels »colore«, das nur das einfache Volk,

die »idioti«, zu begeistern vermag,'08 neues Leben ein; aber nicht in

demutsvoller Wiedergabe, sondern höchst willkürlich und in

profanierte Neuinterpretation: Eine mit modischen Ohrringen
geschmückte Amazone im Dirndlkleid, Laokoon zwischen Bettlaken,

Meleager als toter Christus, ein Sokrates als Hl. Matthäus.'09 Das

konnte und durfte nicht der Weg sein, das hatte nichts oder nur

wenig mit dem »disegno interno« als Gottesgabe zu tun,"0 und

deshalb, so kann man sich vorstellen, wurde die Legende von

Caravaggios Naturalismus und seinen Modellen aus niederen sozialen

Schichten gesponnen. Aber natürlich war es für solche Scheinmanöver

viel zu spät. Caravaggios Bewunderer, allen voran Peter Paul

Rubens, hatten längst den Wink des Meisters verstanden.

Judits Mitleidlosigkeit

Bezeichnenderweise hat sich Rubens während seiner Aufenthalte

in Rom (1601-1608) vor allem mit denjenigen Bildern Caravaggios

eingehender beschäftigt,"' die einen glühenden Antikenbewunderer

und Eklektizisten, wie es der Flame war,"- am meisten an

den Figurenbestand des Altertums erinnern mussten: die

»Grablegung«, die er leicht verfremdend kopierte,"5 sowie »Judit und

Holofernes«, das er ebenfalls in eine neue Form, die so genannte
»Grosse Judit«, brachte."'' Dieses Gemälde entstand noch während

sich Rubens in Italien aufhielt, vielleicht schon um 1601."5Seit dem

18. Jahrhundert gilt das Bild als verschollen, es ist uns aber durch

eine Zeichnung (Abb. 14) und Stiche (Abb. 15) mehrfach überliefert.

Wie bei Caravaggio, so wird auch in Rubens' »Grosser Judit«

der unmittelbare Moment der Enthauptung im Feldherrenzelt

dargestellt und wiederum gibt Laokoon, den der Flame intensiv
studiert hatte,"6 das Modell für den sterbenden Holofernes ab. Davon

zeugen besonders der Oberkörper mit der kräftigen Schulterpartie
und sein durchgestreckter rechter Arm. Im Beisein ihrer Komplizin

schneidet die Mörderin ihrem Opfer den Hals durch und drückt

seinen Kopf nach unten, währenddem Holofernes auf dem Bett das

Bein anwinkelt und seine Arme weit von sich streckt. Über dem

Geschehen schweben vier Putti, von denen einer die Aufmerksamkeit

der Magd auf sich zieht, indem er ihr bedeutet, leise zu sein.

Die Beifügung der geflügelten Himmelswesen ist aber nicht

die einzige Stelle, in der diese Komposition von ihrem italienischen

Vorbild abweicht: Bei Rubens stehen die Figuren gedrängter

beieinander, die Gestik des Opfers ist weiter ausholend und

Schauder und Sensation

Abb. 13: Martin Treu, »Die Weibermacht«, um 1540-1543, Kupferstich.

J57



Abb. 14: Peter Paul Rubens, »Judit enthauptet Holofernes«, Schwarze Kreide mit Feder

und brauner Tusche, weiss gehöht, 50 x 37 cm, Stockholm, Nationalmuseum.

aus seiner durchtrennten Schlagader spritzen drei Blutfontänen

in die Höhe und treffen den Arm der Attentäterin, während weitere

Blutrinnsale über seine Schulter und den Oberarm hinunter-
fliessen. Es ist der geschulte Blick eines Nordländers, mit den

beklemmend realen Hinrichtungsbildern seiner Heimat —

beispielsweise eines Rogier van der Weyden (Abb. 3) — bestens

vertraut, der Caravaggios artifiziellen Blutstrom korrigierend in die

richtigen Bahnen lenkt, die korpulentere Judit viel näher an ihr

Opfer stellt, um eine bessere Hebeiwirkung zu erzielen, und sie

energisch den Kopf ihres Opfers niederdrücken lässt. Aber auch

dieses Mal, so hat es den Anschein, wird es der Heroine nur unter

grösster Kraftanstrengung gelingen, das Haupt endgültig vom

Rumpf zu trennen. Wohl nicht zuletzt deshalb und zur Steigerung
des decorums führte der Künstler die Engel und den auffallenden

Lichtstrom, der von oben herab die Attentäterin einhüllt, in die

Komposition ein-. Es ist das göttliche Licht, das der Mörderin Kraft

verleiht, ihr Vorhaben durchzuführen, und der zentrale Putto
versucht ihr mit seiner ausholenden Geste zu zeigen, wie sie tatsächlich

ihr Ziel erreichen wird, nämlich mit einem kraftvollen Hieb.

Noch aber nimmt Judit diesen Hinweis nicht wahr, zu sehr ist

sie mit ihrem Opfer beschäftigt, dem sie während ihrer Tat gefasst

entgegenblickt. Diese Kaltblütigkeit Judits, die bereits Lady Miller

in Caravaggios Gemälde irritierte, ist hier noch deutlicher zum

Ausdruck gebracht als beim italienischen Künstler. Die mehrfachen,

eigenhändigen Korrekturen, die Rubens an der Stichvorlage
und beim ersten Abzug anbrachte,"7 bekunden, dass er gerade

dieser Bildpartie seine höchste Aufmerksamkeit schenkte. Und

das kommt nicht von ungefähr, ist doch die innere Distanziertheit
der Attentäterin zu ihrem Opfer ein fundamentales Moment der

Geschichte selbst. Weder aus dem Affekt heraus noch aus Racheoder

Blutgier tötet die Jüdin den assyrischen Feldherrn, sondern

weil es ihr heilsbestimmter Auftrag zum Wohle des Vaterlandes

ist. Judit zeigt eben nicht, wie es fälschlich für die vermeintlich
hervorstehenden Brustwarzen in Caravaggios Gemälde vermutet
wurde, Erregung, sondern sie ist die Ruhe selbst; sie verkörpert
das stoische Ideal schlechthin.

Kaltblütigkeit und Mitleidlosigkeit sind denn auch zentraler

Bestandteil der neostoizistischen Bewegung, der besonders Rubens'

enger Freund Justus Lipsius an der Wende zum 17. Jahrhundert zu

Popularität verhalf. In seiner 1584 erstmals erschienenen Schrift
»Über die Standhaftigkeit«, die ausgiebig die gerechte Strafe

behandelt, welche Tyrannen und Übeltäter früher oder später
treffen wird,"8 räsoniert Lipsius auch über das Mitleid und er

kommt zu dem Schluss, dass derjenige, der Mitleid empfindet,
selbst nicht mehr weit vom Übel entfernt ist: »nec longe a miseria

est, quisquis miseratur.«"9 Als Schwäche stufte bereits Seneca,

der geistige Übervater der Bewegung, das Mitleid ein. In seiner

grossen Abhandlung über die Schädlichkeit des Zorns, den er der

Tapferkeit diametral entgegensetzt,'70 sind Raserei und Mitleid
die Grundübel, die ein waghalsiges Unternehmen zum Scheitern

verurteilen.121

158 Matthias Ober Ii



Unter dieser Prämisse wäre ein weiterer geistesgeschichtlicher

Hinweis für die plötzliche »invenzione« der Holofernes-

Enthauptung am Übergang zum 17. Jahrhundert gefunden. Dem

hochdramatischen Thema ist nicht allein der äussere und innere

»contrapposto« von schöner Mörderin bei grausiger Tat

immanent, es gilt nicht nur die »difficoltä« der »dilettevol varitä«

verschiedener Affekte des Sterbenden zu zeigen und durch Schrecken

die Betrachter in den Bann zu ziehen, sondern hierin
manifestiert sich möglicherweise auch eine philosophische Grundhaltung,

der sowohl Rubens als auch Caravaggio nahe standen. Sind

Rubens' Affinitäten zum neostoizistischen Zirkel hinlänglich
bekannt,'"1 so wurden Caravaggios Berührungspunkte mit diesem

Geisteskreis fast einzig mit seinen frühen Jünglingsbildern in

Verbindung gebracht.'2-* Wie jedoch Sandrart berichtet, gehörte
Caravaggio einem Freundeskreis an, dessen Motto »weder Hoffnung
noch Furcht« lautete und sich damit direkt auf eine alte Devise

der Stoa berief.'2'' Gibt es eine passendere Verkörperung der

Furchtlosigkeit als die ihr Mitleid und ihre Abscheu unterdrückende

Judit, die mit aller Entschiedenheit ihre schicksalsbestimmte

Tat bis zum bitteren Ende ausführt?

Judit im Affekt

Einen anderen und letztlich richtungsweisenderen Weg als

Caravaggio und Rubens beschritten wenig später Adam Elsheimer und

Artemisia Gentileschi, die beide jeweils in engstem Kontakt zum

einen oder anderen Künstler standen.'25 In ihren Bildern dominiert

der Affekt über die stoische Ruhe und die Betrachter werden

noch stärker in das grausige Geschehen miteinbezogen.
Als einziger Künstler überhaupt schildert Elsheimer in

seinem kleinformatigen, um 1601-1603 entstandenen Gemälde

(Abb. 16), das sich später nachweislich im Besitz seines Freundes

Rubens befand, den Tathergang getreu der Textvorlage.'26 Die

Attentäterin steht in einem abgedunkelten Interieur allein bei

ihrem Opfer und holt mit dem Schwert zum zweiten Hieb auf den

bereits schwer verwundeten, blutüberströmten Holofernes aus;

demnächst wird sie sein Haupt in den Händen halten und den

leblosen Körper vom Lager stossen. Orientiert sich in diesem

Nachtstück die Geste des Zuschlagens zweifelsohne an Donatellos

Statue und ihren Derivaten, so ist die Figur des Holofernes im

Todeskampf mit seinen angewinkelten Armen und Beinen

zunächst schwerer einer formalen Vorlage - und schon gar nicht

Laokoon — zuzuordnen. Ein bisher kaum beachtetes Detail scheint

jedoch in eine bereits diskutierte Richtung, nämlich in die der

Martyriumsszenen zu weisen. Im Gegensatz zu Caravaggios und

Rubens' Gemälden schaut in Elsheimers Komposition Holofernes

nicht in das Antlitz seiner Mörderin, sondern sein Oberkörper ist

stark in die Raumflucht gedreht und der Kopf ist hintenüber

gekippt, sodass sein Blick aus dem Bild hinausführt und auf den

Betrachter fällt. Es ist nun exakt diese durch den Blickkontakt

Abb. 15: Cornells Galle nach Peter Paul Rubens, »Judit enthauptet Holofernes«,

54 x 37 cm, Kupferstich.

Schauder und Sensation 159



Abb. 16: Adam Elsheimer, »Judit enthauptet Holofernes«, um 1601-1603, Öl auf

silberbeschichtetem Kupfer, 24,2 x 18,7 cm, London, Apsley House.

hergestellte Interaktion zwischen Opfer und Zuschauer, die ein

wesentliches Merkmal der Stiche in Gallonios Katalog der
Märtyrertode darstellt (Abb. 6). Auch hier sind verschiedentlich Todgeweihte

anzutreffen, die in Fesseln kopfüber ihre Qualen erleiden

und dem Betrachter — natürlich im Gegensatz zum wild
gestikulierenden und schreienden Feldherrn, der seine verdiente Strafe

erfährt - gefasst entgegenblicken.'27

Diese Umdeutung christlicher Schmerzensikonografie, die

durch die Zurschaustellung der Affekte angereichert wird, sollte

fortan zum eigentlichen Kanon der Holofernes-Enthauptung werden.

Das zeigt sich nirgends deutlicher als in den beiden
zwischen 1611 und 1620 entstandenen Fassungen, in denen Artemisia

Gentileschi das Thema der Dekapitation behandelte (Abb. 17).'28

In diesen Gemälden ist eine völlig neue Bildkonzeption zu

erkennen, die sich markant von allen früheren Lösungen des

Motivs unterscheidet: Hier begehen Judit und ihre Dienerin den

Mord gemeinsam, ja sie schlachten den Mann regelrecht ab;

während die Magd das Opfer niederdrückt, versucht die Mörderin

ihm mit dem vertikal gehaltenen Schwert den Hals

durchzuschneiden. Der Kopf des Holofernes ist nunmehr in die vorderste

Bildebene gerückt und sein blutunterlaufener Blick führt aus dem

Gemälde heraus direkt auf den Betrachter und macht ihn
unversehens zum Augenzeugen der grausigen Tat. Beruht diese

Unmittelbarkeit der Komposition auf der gezielten Präsentation des

Holoferneshauptes im Vordergrund, so unterstreichen die

Blutströme ebenso wie die hemdsärmlig agierende Magd den

realistischen Charakter. Dabei ist nicht zu übersehen, dass die frühe,

offenkundig unvollendete Version in vielen Punkten noch sehr

künstlich und caravaggesk wirkt, denn erst in der Florentiner

Fassung schiessen die Fontänen aus dem Hals in die Höhe empor
und beflecken das Kleid und die Arme der Täterin in dem Masse,

wie es bereits bei Rubens der Fall war. Doch selbst dieses

inszenierte Blutbad und die bewusste Hervorhebung der Affekte

vermögen kaum darüber hinweg zu täuschen, dass es auch Arte-

misias Judit wohl schwer fallen dürfte, den Kopf tatsächlich von

der Wirbelsäule abzutrennen: Denn einmal mehr verwendet die

Täterin eine Hiebwaffe als Schneidwerkzeug. Die senkrechte

Führung des Schwerts'29 hat zwar den Vorteil, dass dem Betrachter

das blutbefleckte Tatwerkzeug förmlich in die Augen springt, aus

physiologischer Sicht hingegen geht noch mehr Hebelkraft verloren,

als dies bereits in Caravaggios Gemälde der Fall war; allem

Anschein nach hat die Mörderin ihrem Opfer zuerst die Kehle

durchschnitten und versucht nun das fast Unmögliche, nämlich

die Klinge durch die Wirbelsäule des Feldherrn hindurch zu sich

zu ziehen.'20 So mutiert das »üble Richten« Judits in Artemisias

Komposition zum bluttriefenden Massaker und vielleicht erklärt
sich auch daraus der geringe Erfolg, der dem Bild beschieden

war. Während Jahrhunderten, so berichtet die moderne Forschung

einhellig, fristete die Florentiner Fassung ein tristes Dasein in

einem abgelegenen, dunklen Korridor der grossherzoglichen
Residenz.'2'

160 Matthias Oberli



Abb. 17: Artemisia Gentileschi, »Judit enthauptet Holofernes«, 1620, Öl auf Leinwand, 199 x 162 cm, Florenz, Galleria degli Uffizi.

Schauder und Sensation 161



Abb. 18: Valentin de Boulogne, »Judit enthauptet Holofernes«, um 1626, Öl auf Leinwand,

106 x 141 cm, La Valletta, Museo Nazionale.

Abb. 19: Jusepe de Ribera, »Apoll schindet Marsyas«, 1637, Öl auf Leinwand, 202 x 255 cm,

Brüssel, Musées Royaux des Beaux Arts.

Marsyas als Alternative zu Holofernes

Letztlich vermag also selbst bei Artemisia Gentileschi die affektreich

dargestellte Enthauptung trotz aller Eindringlichkeit nur
schwerlich zu überzeugen, und darin liegt wohl das eigentliche
Problem des Themas. Neben der zunehmenden Ablehnung
apokrypher Geschichten durch die Bildertheologen, die nur die

»Veritas historica« gemalt sehen wollten,02 werden auch solche

Unstimmigkeiten mit ein Grund dafür gewesen sein, dass Judits Tat

immer seltener künstlerisch umgesetzt wurde. Der in Rom

lebende Valentin de Boulogne schuf um 1626 eines der letzten
bekannten Gemälde,'" das den eigentlichen Akt der Enthauptung
schildert und gleichsam die Summe aus den bisherigen Darstellungen

zieht (Abb. 18)-. Sind die kraftlos den Hals durchschneidende

Heroine und die ihr zur Seite stehende Dienerin wie auch

das gesamte tenebroso Caravaggio verpflichtet, so gemahnt der

in die Bildflucht positionierte Holofernes mit dem kopfüber
gestürzten, schreienden Haupt an die Lösungen von Rubens, Elsheimer

und Gentileschi. Darüber hinaus jedoch ist das Bild des

Franzosen ein Reflex auf einen anderen Motivkreis, der sich in dieser

Zeit zu etablieren begann: Der vor Schmerz senkrecht in die Höhe

gestreckte Arm mit den gespreizten Fingern in Valentins Gemälde

ist eine deutliche Anleihe an Darstellungen der »Schindung des

Marsyas durch Apollo«, wie sie beispielsweise Guido Reni oder

Dirk van Baburen um 1622 und 1623 geschaffen haben. Wenngleich
schon im 16. Jahrhundert mehrfach dargestellt, so erlebte diese

Sage doch erst im fortgeschrittenen Seicento ihre eigentliche
Popularität.'" Dabei ist unverkennbar, dass die barocken Marsyas-

Darstellungen ihrerseits auf Kompositionen der Holofernes-Ent-

hauptung beruhen. Der Blickkontakt zum Betrachter, der weit

geöffnete Mund und der angespannte Körper des leidenden

Satyrs sind ebenso von der Sterbensszene des assyrischen Feldherrn

inspiriert wie in einigen Fassungen vor allem die Drehung des

Opfers in die Bildflucht und die Positionierung seines Kopfes in der

vordersten Bildebene (Abb. 19). Im Gegensatz zu Judit jedoch
bekundet der hautablösende Apoll keine Probleme bei der langsamen

und qualvollen Bestrafung seines gefesselten Gegenübers.

Der Akt der Schindung erscheint anatomisch plausibel - wenn

auch äusserst grausam - und er wird von einer männlichen

Götterfigur begangen. Genau in diesen Faktoren liegt das immense

ästhetische und auch moralische Potenzial, das den antiken
Mythos gegenüber der alttestamentarischen Mörderin prädestiniert
und ihm letztlich zum Durchbruch verhelfen sollte. Guido Reni

und einige der wichtigsten Vertreter der nachfolgenden
Künstlergeneration wie Guercino, Baburen und Ribera vermieden daher

das Judit-Thema und setzten auf die Marter des Marsyas als

Schauder erregendes und affektreiches Motiv, das sie bisweilen

gar in mehreren Fassungen malten.

162 Matthias Oberli



Sensation und Künstlerkarriere

Generell wird man den Verdacht nicht los, dass der bereits durch

seinen schonungslosen »Bethlehemitischen Kindermord« berühmt

gewordene Reni"5 und seine Epigonen wohl ein ähnliches Ziel

verfolgten wie schon Caravaggio und sein Kreis, nämlich das

Publikum durch ein blutrünstiges und schockierendes Motiv, das

vor «terribilitä« nur so strotzt, in den Bann zu ziehen.

Es ist darüber hinaus wohl auch kein Zufall, dass viele dieser

Künstler sich in einem für ihre Karriere bedeutenden

Zeitpunkt für das schaurige Schicksal eines Holofernes oder Marsyas

entschieden: Caravaggio wählte die Geschichte der Judit für eines

seiner frühesten Historiengemälde, das bald in den Besitz des

päpstlichen Hofbankiers Ottavio Costa überging,"6 und Rubens'

»Grosse Judit« war das erste Bild überhaupt, dass der Flame

nachstechen und verbreiten liess."7 Ähnliches gilt für die zwanzigjährige

Artemisia Gentileschi, deren Talent sich erst abzuzeichnen

begann, als die Neapolitaner Fassung der Holofernes-Enthaup-

tung entstand; notabene just zu jenem Zeitpunkt (1611-1613), als

ihr umtriebiger Vater Orazio einen Aufsehen erregenden Prozess

gegen seinen Kollegen Agostino Tassi anstrengte, den er der

Vergewaltigung seiner Tochter, des Heiratsschwindels und des

Diebstahls eines Judit-Gemäldes bezichtigte."6 Vielleicht zeugt diese

zeitliche Koinzidenz mehr vom strategischen Kalkül des Vaters als

vom vermeintlich psychischen Zustand seiner entehrten
Tochter,"9 zumal sich die Verdachtsmomente häufen, dass Orazio die

erste Fassung der Holofernes-Enthauptung entworfen hat und

nicht Artemisia."0 Von ihrer Hand signiert ist lediglich die

Florentiner Fassung (1620), die sie für Cosimo II. de Medici malte,

kurz nachdem sich Guercino beim toskanischen Grossherzog mit

einer »Schindung des Marsyas« eingeführt hatte."'

Unter diesen Gesichtspunkten stehen die barocken Meister

dem heutigen Kunstbetrieb unter Umständen näher, als man

vermutet. Sie suchten die »Sensation«, ähnlich wie die berüchtigten
Vertreter der »Britart«, die sich zuweilen auch mal neben einem

abgetrennten Kopf fotografieren lassen (Abb. 20) oder das gross-

formatige Bildnis einer Massenmörderin malen, um auf sich

aufmerksam zu machen und um die Museumsbesucher gezielt aus der

Fassung zu bringen."-
Schauder und Sensation gehören eben seit jeher zum Rüstzeug

eines Künstlers. Das wusste bereits Aristoteles und das

bekräftigt auch der barocke Dichterfürst Marino, denn »oftmals geht

mit dem Schauder auch die Freude einher«."6

Abb. 20: Damien Hirst, »With Dead Head«, um 1990, Fotografie, schwarz/weiss.

Schauder und Sensation



1 Van Dülmen, Richard, Theater des Schreckens.

Gerichtspraxis und Strafrituale in der frühen Neuzeit,

München 1995 (4. Auflage), S. 133: »»Die häufigsten

Todesstrafen waren das Erhängen am Galgen

und die Hinrichtung mit dem Schwert. Sie gab es

zwar seit jeher, doch wurden sie seit dem 17.

Jahrhundert absolut vorherrschend, als die Hinrichtung

nur noch Sache der Obrigkeiten waren.« Mechanische

Fallbeilkonstruktionen waren seit dem 14.

Jahrhundert in Europa bekannt, kamen aber, ausser der

in Rom seit dem 16. Jahrhundert gebräuchlichen

»Mannaia«, aus formalen und traditionellen Gründen

selten zur Anwendung. Vgl. Barring, Ludwig,

Götterspruch und Henkerhand. Die Todesstrafen in der

Geschichte der Menschheit, Bergisch-Gladbach 1967,

S. 147-163, sowie Edgerton, Samuel Y. Jr., Maniera

and the Mannaia: Decorum and Decapitation in the

Sixteenth Century, in: The Meaning of Mannerism,

hrsg. von Franklin W. Robinson/Stephen G. Nichols,

Hanover (N. H.), S. 67-103. Zur Einführung der

Guillotine als zuverlässige Tötungsmaschine vgl.

Arasse, Daniel, Guillotine: Die Macht der Maschine

und das Schauspiel der Gerechtigkeit, Reinbek bei

Hamburg 1988.

2 Für forensische Auskünfte gebührt Professor Dr.

Richard Dirnhofer, Rechtsmedizinisches Institut der

Universität Bern, mein aufrichtiger Dank.

3 Barring 1967 (wie Anm. 1), S. 65—87 zur Technik der

manuellen Enthauptung und S. 80f. zur Form des

Henkersschwerts.

4 Vgl. La Maschera del Boia. Testi letterari italiani del

XVI e XVII secolo sul camefice, hrsg. von Franco

Vazzoler, Genf 1982, S. 18, mit Landuccis Bericht

einer misslungenen Enthauptung in Florenz im

Jahre 1503, und Van Dülmen 1995 (wie Anm. 1),

S. 153-160, mit diversen Beispielen »üblen Richtens«

aus dem 17. Jh. in Deutschland.

5 Van Dülmen 1995 (wie Anm. 1), S. 157.

6 Zur Überlieferung des apokryphen Textes und

seiner Aufnahme bzw. Ausschliessung aus der Bibel

vgl. Moore, Carey A., The Anchor Bible. Judith. A

New Translation with Introduction and Commentary,

New York 1985, S. 91—102.

7 Judit 13,7-9. In der Übersetzung von Haag, Ernst,

Judit. Geistliche Schriftlesung. Erläuterungen zum

Alten Testament für die geistliche Lesung, Düsseldorf

1995, S. 119: »(7) Sie ging ganz nahe zu seinem

Lager hin, ergriff sein Haar und sagte: Mach mich

stark, Herr du Gott Israels, am heutigen Tag! (8)

Und sie schlug zweimal mit ihrer ganzen Kraft auf

seinen Nacken und hieb ihm den Kopf ab. (9) Dann

wälzte sie seinen Rumpf von dem Lager und riss das

Mückennetz von den Tragstangen herunter.«

8 Eine grundlegende Ubersicht zur Ikonografie der

Judit liefern: Pigler, Anton, Barockthemen, Budapest

1974, Bd. 1, S. 191-198; Lexikon der christlichen

Ikonographie, hrsg. von Engelbert Kirschbaum SJ,

Rom/Freiburg/Basel/Wien 1970 (Sonderdruck Freiburg

i. Br. 1990), Bd. 2, Sp. 454-458; Garrard,

Mary D., Artemisia Gentileschi. The Image of the

Female Hero in Italian Baroque Art, Princeton 1989,

bes. S. 278-336; Stocker, Margarita, Judith. Sexual

Warrior. Women and Power in Western Culture,

New Haven/London 1998, sowie die in mancherlei

Hinsicht aufschlussreiche Arbeit von Lang,

Walther K., Grausame Bilder. Sadismus in der

neapolitanischen Malerei von Caravaggio bis Giordano,

Berlin 2001, bes. S. 79-96, die erst nach Abfassung

des vorliegenden Textes zugänglich war.

9 Einzig ein Hinweis auf das zweifache Zuschlagen

Judits bei Lang 2001 (wie Anm. 8), S. 80, und Held,

Jutta, Caravaggio. Politik und Martyrium der

Körper, Berlin 1996, S. 68f. und Anm. 121 und 122.

Überhaupt nicht thematisiert wird das manuelle

Vorgehen der Enthauptung bei Mergenthaler, Volker,

Medusa meets Holofernes. Poetologische,

semiologische und intertextuelle Diskursivierung

von Enthauptung, Bern 1997. Das »üble Richten«

Judits erscheint umso markanter, da der kleine

David offenbar keinerlei Mühe bekundet, das

riesige Haupt Goliaths mit dem Schwert vom Rumpf

zu trennen, vgl. 1. Sam. 17,51.

10 Deutungen der Judit in der Frühen Neuzeit bei

Herzner, Volker, Die »Judith« der Medici, in:

Zeitschrift für Kunstgeschichte 43, 1980, S. 139-180,

bes. S. 139-142. Zum marialogischen Kontext Judits

vgl. Von Erffa, Hans M., Judit Virtus Virtutum Maria,

in: Mitteilungen des kunsthistorischen Instituts in

Florenz 14, 1969-70, S. 460-465. Einen Bezug zur

Unterdrückung allgemein schafft Labouérie, Guy,

Judith espérance d'Israël. Une femme contre le

totalitarisme, Paris 1991.

11 Freud, Sigmund, Das Tabu der Virginität, in: ders.,

Gesammelte Werke. Chronologisch geordnet,
12. Bd., Werke aus den Jahren 1917-1920, Frankfurt

a. M. 1940, bes. S. 178f. Zur Analogie mit dem

abgeschlagenen Medusenhaupt, das Freud ebenso

unter dem Aspekt der Kastration behandelt (Freud,

Sigmund, Das Medusenhaupt, in: Gesammelte

Werke. Chronologisch geordnet, 17. Bd., Schriften

aus dem Nachlass, Frankfurt a. M. 1941, S. 45-48),

vgl. Mergenthaler 1997 (wie Anm. 9), S. 53-55.

12 Exemplarisch für die jeweiligen Forschungsansätze

seien genannt: Hellmann, Monika, Judit — eine Frau

im Spannungsfeld von Autonomie und göttlicher
Führung. Studie über eine Frauengestalt des Alten

Testaments, Frankfurt a. M./Bern/New York/Paris

1992; Hilmes, Carola, Die femme fatale. Ein

Weiblichkeitstypus in der nachromantischen Literatur, Stuttgart

1990, bes. S. 74-94; Koebner, Thomas, Die

schöne Mörderin. Zum Weiterleben des Judith-
Typus in der Filmgeschichte, in: Die femme fatale

im Drama: Heroinen — Verführerinnen - Todesengel,

hrsg. von Jürgen Blänsdorf, Tübingen/Basel

1999, S. 141—158. Einen kunsthistorischen Schwerpunkt

legt neben Garrard 1989 (wie Anm. 8),

Stocker 1998 (wie Anm. 8) und Lang 2001 (wie Anm. 8),

S. 91, Bai, Mieke, Head Hunting: »Judith« on the

Cutting Edge of Knowledge, in: The Feminist

Companion to the Bible, Vol. 7, Esther, Judith and

Susanna, hrsg. von Athalya Brenner, Sheffield 1995,

S. 253-285.

13 Stocker 1998 (wie Anm. 8). Vgl. auch die Rezension

dazu von Matthews Grieco, Sara F., in: Renaissance

Quarterly 53, 2000, S. 901f., mit kritischer Hinter-

fragung der Nomenklatur.
14 Zum trophäischen und apotropäischen Charakter

des abgeschlagenen Haupts vgl. Mergenthaler 1997

(wie Anm. 9), S. 17-19.

15 Vgl. Katalog der Gemälde des 14. bis 18. Jahrhun¬

derts in der Kunsthalle Bremen, hrsg. von Kunsthalle

Bremen/Siegfried Salzmann, bearbeitet von

Corinna Höper, Bremen 1990, S. 167f., sowie

Doppelgänger. Repliken und »andere Originale« zu

Werken aus der Sammlung der Kunsthalle Bremen,

Ausst.-Kat., Bremen 1999, S. 56f., mit der zweiten

Fassung.

16 Die nackte oder halb entblösste Judit ist primär
nicht Verweis auf eine mögliche Vergewaltigung,

sondern vielmehr Ausdruck der allegorischen »nuda

veritas«. Vgl. Stocker (wie Anm. 8), S. 18 und 112.

Darstellungen der nackten Judit schufen in der

nämlichen Zeit etwa Konrad Meit mit einer
Alabasterfigur (um 1510/1520, München, Bayerisches

Nationalmuseum) sowie Jan Massys (um 1540, Paris,

Louvre).

17 Mat. 14,1-12 und Mark. 6,14-29. Zur Rezeption der

Salome vgl. z. B. Hilmes 1990 (wie Anm. 12),

S. 102-154.

18 Salome trägt niemals ein Schwert, oftmals wird ihr

das Haupt Johannes des Täufers vom Schergen

überreicht. Zur Unterscheidung von Judit und

Salome vgl. Panofsky, Erwin, Zum Problem der

Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der

bildenden Kunst (erstmals publiziert in Logos 21,

1932, S. 103-119), in-. Kaemmerling, Ekkehard (Hrsg.),

Bildende Kunst als Zeichensystem. Ikonographie
und Ikonologie, Köln 1987 (4. Auflage), S. 185-206,

zur Verwechslung von Judit und Salome ebd.,

S. 194-196. Eine weitere Frauenfigur mit abgeschlagenem

Männerhaupt ist Tomyris (vgl. Herodot

204-215, Valerius Maximus 9,10 ext. I, und Bocaccios

De claribus mulieribus von 1356-1364). Die rach-

dürstige Königin Tomyris, die das Haupt ihres Rivalen

Kyros in Menschenblut taucht, erscheint auch in

vielen Zyklen der Neuf Preuses.

164 Matthias Oberli



19 Die Entdeckung des enthaupteten Feldherrn durch

seine Gefolgsleute und ihre augenscheinliche

Fassungslosigkeit fusst kompositorisch auf Bewei-

nungs- und Mirakeldarstellungen, während die

Darstellung des liegenden Leichnams ihrerseits

markante Anleihen bei Grablegungsszenen hat. In

der »Rückkehr Judits« rezipiert die Protagonistin

deutlich antike Victoria-Figuren, wie sie als Reliefs

an vielen antiken Triumphbögen zu finden sind.

Darüber hinaus gemahnt sie an Darstellungen der

Neuf Preuses.

20 Grundlegend hierzu sind: Herzner 1980 (wie

Anm. 10) sowie McHam, Sarah Blake, Donatello's

bronze David and Judith as metaphors of Medici

rule in Florence, in: The Art Bulletin 83, 2001,

S. 32-47.

21 Vgl. Darstellungen des Erzengels Michael, die wohl

zutreffender sind als der Verweis von McHam 2001

(wie Anm. 20) auf die Athener Tyrannenmördergruppe.

Herzner 1980 (wie Anm. 10), S. 143-145, mit
dem Hinweis auf Guarientos um 1350 entstandenes

Judit-Fresko in Padua als Vorbild für Donatello.

Problematisch an Donatellos Gruppe ist freilich der

Umstand, dass Judit Gefahr läuft, sich beim Hieb ins

eigene Bein zu schlagen. Vgl. Herzner 1980 (wie

Anm. 10), S. 140, mit Nennung älterer Beobachtungen

dieses Problems.

22 Zur Kritik an Donatellos Judit als »segno mortifero«

vgl. Herzner 1980 (wie Anm. 10), S. 139f., und

Held 1996 (wie Anm. 9), S. 71, mit weiterführender

Literatur.

23 Zu Heemskercks gestochener, achtteiliger Judit-

Serie (um 1564) vgl. Garrard (wie Anm. 8), S. 146. Zu

Vasaris Bild, im Saint Louis Art Museum, Missouri,

vgl. neben Stocker 1998 (wie Anm. 8), S. 32, 44 und

Taf. 18, neuerdings De Gerolamy Cheney, Liana,

Giorgio Vasari's Judith: Athena or Aphrodite, in:

Fifteenth Century Studies Journal 25, 2000,
S. 154-192.

24 Held 1996 (wie Anm. 9), S. 68, sowie Cresti,

Carlo/Rendina, Claudio, Die römischen Villen und

Paläste, Köln 1998, S. 95.

25 Baglione, Giovanni, Le vite de'pittori, scultori et

architetti. Dal pontificato di Gregorio XIII fino a

tutto quello d'Urbano VIII, Rom 1649, S. 138; Bellori,

Giovanni Pietro, Le vite de'pittori, scultori et
architetti moderni, Rom 1672, S. 202.

26 Hibbard, Howard, Caravaggio, London 1983, S. 69

und 258f.

27 Held 1996 (wie Anm. 9), S. 215-218, mit der Verbin¬

dung zur modernen Gerichtsbarkeit und dem

Hinweis auf die zeitgleiche Hinrichtung der

Vatermörderin Beatrice Cenci (1599); ebenso Stocker 1998

(wie Anm. 8), S. lOOf., und Brown, Beverly Louise,

Zwischen dem Heiligen und dem Profanen, in-. Die

Geburt des Barock, hrsg. von Beverly Louise Brown

anlässlich der Ausstellung »The Genius of Rome

1592-1623«, Royal Academy of Arts London/Palazzo

Venezia Rom, Stuttgart 2001, S. 276-303, zur Cenci-

Hinrichtung S. 292. Alle drei Autorinnen übersehen

freilich, dass Beatrice nicht mit dem Schwert,

sondern mit der oben erwähnten »Mannaia« enthauptet

wurde (Edgerton 1972 [wie Anm. 1], S. 94-96);

Variano, John, Caravaggio and Violence, in-. Storia

dell'arte 97, 1999, S. 317-332, weist auf die rund

650 Hinrichtungen hin, die von 1592 bis 1606 in

Rom stattfanden und Caravaggio beeinflusst haben

könnten.

28 Den nahe liegenden Bezug zur Vergewaltigung

differenzierten Garrard 1989 (wie Anm. 8), S. 278,

und Lang 2001 (wie Anm. 8), S. 91, weniger abwägend

hingegen sind Wachenfeld, Christa (Hrsg.),

Die Vergewaltigung der Artemisia. Der Prozess. Mit

einem Essay von Roland Barthes, Freiburg i. Br.

1992, bes. S. 31, und Stocker 1998 (wie Anm. 8),

S. 17-19. Aus neutraler Warte und umfassend hingegen

Bissell, R. Ward, Artemisia Gentileschi and the

Authority of Art: Critical Reading and Catalogue

Raisonné, Pennsylvania University 1999, S. 125—131.

29 Vgl. Acquisti della Galleria Nazionale d'Arte Antica

1970—72, hrsg. von Italo Faldi/Eduard A. Safarik,

Ausst.-Kat., Rom 1972, S. 32.

30 Summers, David, Contrapposto: Style and Meaning

in Renaissance Art, in: The Art Bulletin 59, 1977,

S. 336—361. Vgl. auch Hibbard 1983 (wie Anm. 26),

S. 67 und Anm. 10.

31 Vgl. etwa auch das bereits um 1500 verfasste, Jean

Molinet zugeschriebene Spiel Mystère de Judith et

Holofernés aus dem Mistere du Viel Testament,

kritisch hrsg. von Graham A. Runalls, Genf 1995, in

dem die Enthauptung (vgl. Verse 2228-2232)

allerdings nicht im Detail geschildert wird. Diese

Auslassung gilt auch für viele spätere Judit-Aufführun-

gen, etwa das um 1600 verfasste, erst um 1627

veröffentlichten Theaterstück ludit von Federico

della Valle, in: Teatro del Seicento, hrsg. von Luigi

Fassö, Mailand/Neapel 1956, S. 557-645, S. 633f.

32 Capozzi, Frank, The Evolution and Transformation

of the Judith and Holofernes Theme in Italian

Drama and Art before 1627, Ph. D. Dissertation, The

University of Wisconsin-Madison 1975, sowie Danesi

Squarzina, Silvia, Pittura e rappresentazione:

Caravaggio e il teatro della crudeltà, in: Caravaggio: La

luce nella pittura lombarda, Ausst.-Kat., Academia

Carrara Bergamo, Mailand 2000, S. 89-101.

33 Zu Autorschaft, Herkunft und Deutungsvorschlägen

des 1950 wiederentdeckten Gemäldes vgl. Hibbard

1983 (wie Anm. 26), S. 289, und Caravaggio e i suoi,

Percorsi caravaggeschi in Palazzo Barberini, hrsg.

von Claudio Strinati/Rossella Vodret, Ausst.-Kat.,

Neapel 1999, S. 24-26.

34 Bereits Annibale Carracci soll sich dementsprechend

geäussert haben, vgl. Malvasia, Carlo Cesare,

Feisina pittrice. Vite de'pittori Bolognesi (1678),

Bologna 1841, Bd. I, S. 344: »Forzato lAnnibale

Carraccil pure a dire il suo parère sopra una Giu-

ditta del Caravaggio, non so dire altro, rispose, se

non che ella è troppo naturale.«

35 Zitiert nach Bonsanti, Giorgio, Caravaggio, Florenz

1986, S. 22. Lady Miller fährt in ihrer Beschreibung

des Bildes folgendermassen fort: »Der Schnitt durch

den Hals, ihre Kraftanstrengung dabei, das Blut,

das aus den durchtrennten Adern spritzt, die

Selbstbeherrschung, mit der sie das Gesicht von ihrem

grässlichen Tun abwendet: mit einem Stolz und einer

Unerschrockenheit, die sich für eine Frau wenig

ziemen, und dann der Leib des Holofernes, der im

Todeskampf zuckt - wer immer auch nur einen

Funken Gefühl besitzt, sollte es vermeiden, dieses

Gemälde zu betrachten: es stammt von Michael

Angelo da Caravaggio.«

36 Charles de Brosse berichtet um 1740: »Composition

et expressions uniques. Remarquez l'horreur et la

frayeur de Judith, les affreux débattements de

Holofernes, le sang-froid et la méchanceté de la

servante.« Zitiert nach Friedlaender, Walter,

Caravaggio Studies, Princeton 1955, S. 159. Dort mit dem

Verweis auf eine ähnliche Beschreibung in Lalandes

Voyages en Italie, Genf 1790, allerdings bringt
Friedlaender beide Beschreibungen nicht mit unserem

Bild, sondern mit einer vermeintlich zweiten

Fassung in Bologna in Zusammenhang. Bissell 1999

(wie Anm. 28), S. 191f., bezieht diese Beschreibungen,

wie auch diejenige von Lady Miller, auf das

weiter unten zu behandelnde Gemälde von Artemisia

Gentileschi, einst im Palazzo Zambeccari in

Bologna, das lange Zeit als Werk Caravaggios galt.
37 Held 1996 (wie Anm. 9), S. 66.

38 Hibbard 1983 (wie Anm. 26), S. 67: »The horrifying
decapitation, with jets of blood and screaming face

[...!.«; Mochi Onori, Lorenza/Vodret, Rossella, Capo-

lavori della Galleria Nazionale d'Arte Antica, Rom

1998, Kat.-Nr. 60, S. 88: »La crudezza dei particolari
e la precisione realistica con cui è descrita la terri-
bile decapitazione, corretta fin nei minimi particolari

dal punto di vista anatomico e fisiologico I...!.«,

ebenso in Caravaggio e i suoi 1999 (wie Anm. 33),

S. 26.

Schauder und Sensation 165



39 Schon Giovanni Battista Agucchi moniert in seinem

1607-1615 verfassten Trattato della Pittura: »Cara-

vaggio eccellentissimo nel colore hà lasciato in

dietro l'Idea della bellezza, disposto di seguire del

tutto la similitudine.« Zitiert nach Mahon, Denis,

Studies in Seicento Art Theory, London 1947, S. 257,

und besonders auch Bellori 1672 (wie Anm. 25),

z. B. S. 201: »[...] il quale iCaravaggiol non riconobbe

altro maestro che il modello« und S. 202: »[...] si

propose la sola natura per oggetto del suo pen-
nello.« Vgl. in diesem Sinne auch Hockney, David,

Geheimes Wissen. Verlorene Techniken der Alten

Meister wiederentdeckt, München 2001, S. 113-123,

zu Caravaggios angeblicher Verwendung von Spiegeln

respektive Linsen und lebenden Modellen.

40 Zur Unterscheidung von Schwert und Säbel vgl.

Macrae, Desmond, Observations on the Sword in

Caravaggio, in: The Burlington Magazine 106, 1964,

S. 412-416, und Garrard 1989 (wie Anm. 8), S. 557,

Anm. 112. Lipsius, Justus, Annalecta sive observatio-

nibus reliquiae ad militiam et hosce libros,

Antwerpen 1598, S. XXII, bildet unter der Bezeichnung

»Ad orientalem aut Turcicam formam« ein fast

identisches Schwert ab.

41 Das Hochspritzen des Blutes nach Durchtrennen der

Halsschlagader ist eine vitale Reaktion. Ergiesst

sich aus dem Hals hingegen nur ein schwacher

Blutstrom, wie er bereits in Botticellis »Auffindung
des Holofernes« zu beobachten ist, so lässt dies auf

eine postmortale Dekapitation schliessen. Vgl.

hierzu auch Schwerd, Wolfgang, Gedanken zur

Darstellung des gewaltsamen Todes in der Kunst, in-.

Dirnhofer, Richard/Schick, Peter J. (Hrsg.), Gerichtsmedizin

und Medizinrecht. Festschrift für Wolfgang

Maresch zum 70. Geburtstag am 9. Oktober 1988,

Graz 1988, S. 1-32, bes. S. 6-8. Den artifiziellen

Charakter von Caravaggios Enthauptungsszene hebt

auch Lang 2001 (wie Anm. 8), S. 80-81, hervor.

Judit tranchiert den Kopf, in barocker Terminologie,

»wie einen Quarkkäse«.

42 Vgl. etwa Gombrich, Ernst H., Die Geschichte der

Kunst, 16. Ausgabe, Frankfurt a. M. 1997, S. 392:

»Caravaggio muss die Bibel immer wieder und

wieder gelesen haben, um sich ihren Inhalt zu

vergegenwärtigen.« Gerade in der von Caravaggio

verwendeten Schwertform soll sich laut Macrae

1964 (wie Anm. 40), S. 416, Anm. 14, exakte Bibeltreue

ausdrücken.

43 Judit, 13,2-4, in der Übersetzung von Haag 1995 (wie

Anm. 7), S. 118f.: »(2) Judit allein blieb in dem Zelt

zurück, wo Holofernes, vom Wein übermannt,
vornüber auf sein Lager gesunken war. (3) Judit hatte

ihrer Dienerin befohlen, draussen vor ihrem

Schlafgemach stehen zu bleiben und wie alle Tage zu

warten, bis sie herauskäme [...]. (4) [...1 und es

befand sich kein Mensch mehr im Schlafgemach des

Holofernes. Judit trat an das Lager des Holofernes

und betete still I...1.« Es folgt die bereits zitierte

Schilderung der Tat. Exakt an den Bibeltext hält

sich beispielsweise Heemskercks Darstellung, welche

die vor dem Zelt wartende Magd zeigt; ebenso

das Fassadenfresko im Palazzo Massimo alle

colonne, was Held 1996 (wie Anm. 9), S. 69, übersieht.

44 Judit, 13,10, in der Ubersetzung von Haag 1995 (wie

Anm. 7), S. 119, hingegen-. »(10) Kurz danach ging sie

[Judit] hinaus und übergab den Kopf des Holofernes

ihrer Dienerin, die ihn in einen Sack steckte. Sie

machten sich dann beide wie gewöhnlich auf den

Weg, als wollten sie zum Beten gehen. Sie gingen

jedoch, nachdem sie das Lager durchquert hatten,

um die Schlucht herum, stiegen den Berg nach Be-

thulia hinauf und gelangten vor das Stadttor.«

45 »Decapitazione« nicht allein als physische »Enthaup¬

tung« eines Menschen verstanden, sondern auch

als (gewaltsame) Entfernung des »Capo« (Haupt,

Führer) oder »Capitano« von seinem Heer.

46 Aristoteles, Poetik 9 (1451b): »(...! dass es nicht

Aufgabe des Dichters ist mitzuteilen, was wirklich

geschehen ist, sondern vielmehr, was geschehen

könnte, d. h. das nach den Regeln der Wahrscheinlichkeit

oder Notwendigkeit Mögliche.«
47 Zu Caravaggios amplificatio einer Bibelhistorie

siehe Preimesberger, Rudolf, Caravaggio im

»Matthäusmartyrium« der Cappella Contraelli, in-.

Zeitenspiegelung. Zur Bedeutung von Traditionen

in Kunst und Kunstwissenschaft. Festschrift für

Konrad Hoffmann zum 60. Geburtstag am 8. Oktober

1998, Berlin 1998, S. 135-149, bes. S. 136f.

48 Zum Terminus der Überwältigung in der barocken

Kunst vgl. Wölfflin, Heinrich, Renaissance und

Barock, München 1908 (3. Auflage), S. 64.

49 Zur »persuasio«, das (möglicherweise) Glauben er¬

weckende, vgl. z. B. Aristoteles, Rhetorik 1.2.1

(1355b). Zur Funktion des »movere« und der »persuasio«

in der römischen Rhetorik, besonders bei

Cicero und Quintilian, und ihre Umsetzung in der

Kunst, vgl. Zöllner, Frank, Leon Battista Albertis
»De pictura«. Die kunsttheoretische und literarische

Legitimierung von Affektübertragung und Kunst-

genuss, in-, Georges-Bloch-Jahrbuch des

Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität Zürich, Bd. 4,

1997, S. 23-39.

50 Demandt, Alexander, Das Attentat in der Ge¬

schichte, Köln/Weimar/Wien 1996, S. 460f.

51 Die von Aristoteles in diesem Zusammenhang ver¬

wendeten Begriffe Eleos und Phobos können mit

»Rührung« oder »Jammer« bzw. »Schrecken« oder

»Schauder« übersetzt werden, nicht aber, wie durch

Lessing fälschlich begründet, als selbstreflektives

Begriffspaar »Mitleid und Furcht«. Vgl. hierzu

Aristoteles, Poetik, hrsg. und übersetzt von Manfred

Fuhrmann, Stuttgart 1999, S. 162f.

52 Aristoteles, Poetik, 9, 1451b—1452a. Vgl. auch ebd.:

»Da nun die Zusammensetzung einer möglichst
guten Tragödie nicht einfach, sondern kompliziert
sein und da sie hierbei Schaudererregendes und

Jammervolles nachahmen soll (dies ist ja das

eigentümliche dieser Art von Nachahmung) [...].«

53 Aristoteles, Poetik, 14, 1453b: »Und wer gar mit Hilfe

der Inszenierung nicht das Schauderhafte, sondern

nur noch das Grauenvolle herbeizuführen sucht,

der entfernt sich gänzlich von der Tragödie. Denn

man darf mit Hilfe der Tragödie nicht jede Art von

Vergnügen hervorzurufen suchen, sondern nur

die ihr gemässe. Da nun der Dichter das Vergnügen

bewirken soll, das durch Nachahmung Jammer und

Schaudern hervorruft, ist offensichtlich, dass diese

Wirkungen in den Geschehnissen selbst enthalten

sein müssen.« Durch seine methodische Fixierung

auf das sadistische Element der barocken

Enthauptungsszenen vollzieht Lang 2001 (wie Anm. 8)

z. B. auf S. 270 entgegen Aristoteles und meiner

Meinung keine kategorische ästhetische Trennung
zwischen Schauder und Grauen.

54 Cooper, Lane, The Poetics of Aristotle. Its Meaning
and Influence, Erstausgabe 1923, Reprint Westport
1972, S. 99-119, S. 101: »Probably no Greek book

save the New Testament has been so often printed
as the Poetics.«

55 Ebd., S. 102f., S. 110-112, und Capozzi 1975 (wie

Anm. 32).

56 Cooper 1972 (wie Anm. 54), S. 102.

57 Longinus, Vom Erhabenen (übersetzt von Otto

Schönberger), z. B. Kap. 9 (182v.) und Kap. 10

(184v.).

58 Gilio, Andrea, Due Dialogi... Nel primo de'quali si

ragiona de le parti Morali, e CiviIi... Nel secondo

si ragiona Degli errori de'pittori circa l'historie,
Camerino 1564. Der zweite Teil publiziert in: Trattati

d'arte del Cinquecento fra manierismo e controri-

forma, hrsg. von Paola Barocchi, Bari 1960-62,

Bd. 2, S. 1—115, die erwähnten Stellen ebd., S. 42 und

87. Zu Gilio und seinen Postulaten der Schreckenserzeugung

vgl. Hecht, Christian, Katholische

Bildertheologie im Zeitalter von Gegenreformation und

Barock. Studien zu Traktaten von Johannes Molanus,

Gabriele Paleotti und anderen Autoren, Berlin

1997, S. 211 f.; Gaehtgens, Thomas W./Fleckner, Uwe

(Hrsg.), Historienmalerei, (Geschichte der klassischen

Bildgattungen in Quellentexten und

Kommentaren, Bd. I), Berlin 1996, S. 21, und Brown 2001

(wie Anm. 27), S. 277f. Zum »terror« als theologisches

Postulat beim Hl. Augustinus vgl. Kursawe,

Barbara, Docere-delectare-movere: Die officia orator

is bei Augustinus in Rhetorik und Gnadenlehre,

Paderborn, München/Wien/Zürich 2000, S. 69-73,

und zur rhetorischen Freude an der Marter in der

Hagiografie vgl. Gigliucci, Roberto, Lo spettacolo
della morte. Estetica e ideologia del macabro nella

letteratura medievale, Anzio 1994, bes. S. 119—146.

59 Vgl. Göttler, Christine, Die Kunst des Fegefeuers

nach der Reformation. Kirchliche Schenkungen, Ab-

lass und Almosen in Antwerpen und Bologna um

1600, Mainz 1996, S. 110.

60 Vgl. Reinhardt, Volker, Rom. Kunst und Geschichte

1480-1650, Würzburg 1992, S. 163, sowie zum Zyklus

allgemein S. 163—165.

61 Vgl. Hecht 1997 (wie Anm. 58), S. 168.

62 Vgl. Göttler 1996 (wie Anm. 59), S. 109-111, mit dem

Hinweis, Paleotti hätten die Fresken gefallen.

166 Matthias Oberli



63 Gallonio, Antonio, De ss. martyrium cruciatibus 1...1

liber, Rom 1594. Der gesamte Titel, in der Übersetzung

von Hecht 1997 (wie Anm. 58), S. 168,

Anm. 707, lautet: »Buch über die Hinrichtungsarten
der heiligen Märtyrer, in dem vornehmlich die

Werkzeuge und Arten, mit denen jene Märtyrer
Christi einst gequält wurden, auf das sorgfältigste
in Abbildungen dargestellt und beschrieben

werden.« Vgl. auch Lang 2001 (wie Anm. 8), S. 62-66.
64 »Et sanè quem non delectet? quem non excitet ad

pietatem?« Gallonio 1594 (wie Anm. 63), Epistola

lectori. Vgl. auch Hecht 1997 (wie Anm. 58), S. 168.

65 Alberti, Leon Battista, Das Standbild, Die Malkunst,

Grundlagen der Malerei, hrsg. von Oskar Bätsch-

mann, Darmstadt 2000, S. 94-97, über die Reize,

welche die Sehlust nach Alberti bei Historienbildern

auslösen. Vgl. auch Zöllner 1997 (wie Anm. 49).

66 Vgl. hierzu neben Wazbinski, Zigmund, II Cardinale

Francesco Maria del Monte 1549-1626, 2 Bde.,

Florenz 1994; Salerno, Luigi, Caravaggio e la cultura

nel suo tempo, in-. Novitä sul Caravaggio: Saggi e

contributi, hrsg. von Mia Cinotti, Mailand 1975,

S. 17-26, sowie ders., Caravaggio nel contesto
cultura le italiano; gli estima tori e i committenti, in-.

Caravaggio e il suo tempo, Ausst.-Kat. Museo

Nazionale di Capodimonte Neapel, Mailand 1985,

S. 17—21, und besonders Gilbert, Creighton E.,

Caravaggio and his Two Cardinals, Pennsylvania 1995.

67 Hibbard 1983 (wie Anm. 26), S. 67.

68 Lomazzo, Gian Paolo, Trattato dell'arte della pit-
tura, Mailand 1584, Kap. 38, in: Gian Paolo Lomazzo.

Scritti sulle arti, hrsg. von Roberto Paolo Ciardi,

Florenz 1974, Bd. 2, Kap. 38, S. 324-326. Zur

theologischen Angemessenheit der Darstellung des

Pferdes bei der »Bekehrung Pauli« vgl. Paleotti,

Gabriele, De imaginibus sacris et profanis libri
quinque, Ingolstadt 1594, 11.9, S. 164, sowie Hecht

1997 (wie Anm. 58), S. 203.

69 Vgl. Imorde, Joseph, Dulciores sunt lacrimae oran-

tium, quam gaudia theatrorum: zum Wechselverhältnis

von Kunst und Religion um 1600, in:

Zeitschrift für Kunstgeschichte 63, 2000, S. 1-14.

70 Vgl. Imorde, Joseph, Künstlerische Theorie und reli¬

giöse Praxis im römischen Frühbarock, in-. Federico

Zuccaro. Kunst zwischen Ideal und Reform, hrsg.

von Tristan Weddigen, Basel 2000, S. 148-168, bes.

S. 158f., zum »timore e spavento grande«, den ein

spirituelles szenisches Singspiel der Oratorianer im

Februar 1600 bei einem Besucher evozierte.

71 Wazbinski 1994 (wie Anm. 66), S. 95-99, mit dem

Hinweis auf den strategischen Charakter der Motivwahl

des Medusenhaupts, das Caravaggio als

»nuovo Leonardo« bei den Medici einführen sollte.

Dabei ist nicht unerheblich, dass laut Vasari die

»Medusa« Leonardos erstes Auftragswerk war.

72 Garrard 1989 (wie Anm. 8), S. 291: »We need not

imagine Holofernes to be a spiritual self-portrait of

Caravaggio to recognize that for the artist, Holo-

fernes's pain and surprise were more easily im-

gined than Judith's feelings at the moment. Like the

assailants of Susanna in art created by men, the

male Charakter, even a villainous one, was simply

more accessible and comprehensible to the male

artist.«

73 Garrard, Mary D., Artemisia Gentileschi around

1622. The Shaping and Reshaping of an Artistic

Identity, Berkeley/Los Angeles/London 2001,

S. 18-19.

74 Zu Alloris Fassungen »Judit mit dem Haupt des Ho¬

lofernes« in Hampton Court (1613) und im Palazzo

Pitti, Florenz (1616-1620), und zur Identifizierung
der Figuren vgl. Shearman, John, Cristofano Allori's

»Judith«, in: The Burlington Magazine 121, 1979,

S. 3-10.

75 Bellori 1672 (wie Anm. 25), S. 202: »Datosi perciö

egli [Caravaggio! à colorire, secondo il suo proprio
genio, non riguardando punto, anzi spregiando

gli eccellentissimi marmi de gli Antichi, e le pitture
tanto celebri di Raffaelle, si propose la sola natura

per oggetto del suo pennello. Laonde essendogli

mostrate le statue più famose di fidia, ed di Glicone;

accioche vi accommodasse lo studio, non diede

altra risposta, se non che distese la mano verso una

moltitudine di huomini accennando che la natura

l'haveva à sufficienza proveduto di maestri. E per
dare autorité alle sue parole, chiamö una Zingara,

che passava à caso per istrada, e condottala

all'albergo, Ia ritrasse in atto di predire l'avventure,

come sogliono queste donne di razza Egittiana.«
76 Wenig innovativ und mit fragwürdigem methodi¬

schem Ansatz ist die Monografie von Posèq, Avig-

dor W. G., Caravaggio and the Antique, London

1998.

77 Hibbard 1983 (wie Anm. 26), S. 174-176, mit Verwei¬

sen auf ein antikes Meleager-Relief und auf Raffael

und Michelangelo. Kaum zu überzeugen hingegen

vermag die von Brown 2001 (wie Anm. 27), S. 281

und 299, postulierte Nähe von Caravaggios »Dor-

nenkrönung« (um 1605) und dem »Johannes der

Täufer« in Kansas City (um 1604-1605) zum »Torso

vom Belvedere«.

78 Wie etwa die männliche Liegefigur auf dem Basis¬

relief der Säule des Antoninus Pius in Rom, die

»Flussgötter« auf dem Kapitol. Auf eine Parallele

zwischen den Liegefiguren auf der antiken, sog.

»Portland Vase« im Besitz Kardinal del Montes mit

Caravaggios »Suonatori« (New York, Metropolitan
Museum) verweist Wazbinski (wie Anm. 66), S. 605.

Posèq 1998 (wie Anm. 76), S. 22-25, mit einem

Hinweis auf den Gestus des Zuprostens bei antiken,

allerdings stehenden Bacchus-Figuren in der Sammlung

Giustiniani.

79 Als eines von vielen Beispielen sei der Genius, der

den Stier besiegt, auf dem Trajansbogen in Benevent

genannt.

80 Zu Caravaggio und Michelangelo vgl. Hibbard 1983

(wie Anm. 26), S 149-163, und Röttgen, Herward,

Caravaggio. Der irdische Amor oder der Sieg der

fleischlichen Liebe, Frankfurt a. M. 1992, S. 38-51.

81 Der Verweis von Hibbard und Röttgen auf die Paral¬

lelität zu Michelangelos sixtinischer

»Adamserschaffung« verliert dadurch nicht an Bedeutung,

orientiert sich ja auch dieser immer wieder an der

Antike. Vgl. Hibbard 1983 (wie Anm. 26), S. 100,

und Röttgen, Herwarth, Da ist Matthäus, in:

Pantheon 49, 1991, S. 97-99.
82 Kalveram, Katrin, Die Antikensammlung des Kardi¬

nals Scipione Borghese, Worms 1995, S. 128-135

und S. 204f., zu einer bereits ab 1556 bekannten

Zigeunerinnenstatue (heute in Versailles). Vgl. auch

generell, allerdings in Verkennung des

Vorbildcharakters der antiken Zigeunerinnenstatue für

Caravaggio Langdon, Helen, Falschspieler, Zigeuner

und Hausierer, in: Die Geburt des Barock (wie

Anm. 27), S. 44-65, bes. S. 51-55.

83 Puglisi, Catherine, Caravaggio, London 1998, S. 135:

»In the manner of an ancient relief, he aligned the

three actors on the lip of a narrow stage [...].«

84 Hibbard 1983 (wie Anm. 26), S. 66f.: »Richard Spear

pointed out to me that she is most probably based

on a Roman Republican portrait bust - which seems

obvious once it has been mentioned.« Bei Posèq

1998 (wie Anm. 76) wird das Bild nicht behandelt.

85 Vgl. Preiss, Bettina, Die wissenschaftliche Beschäfti¬

gung mit der Laokoongruppe. Die Bedeutung

Christian Gottlob Heynes für die Archäologie des

18. Jahrhunderts, Alfter 1992, mit weiterführender

Literatur.

86 Vergil, Aeneis 2, 222: »Und zugleich auch erhebt er

iLaokoon] ein grässlich Geschrei zu den Sternen.«

87 Aldrovandi, Ulisse, Le statue antiche di Roma, Rom

1558, S. 115: »Di queste tre Statue l'una stä in atto

di dolersi, l'altra di morire, la terza di haver com-

passione.« Preiss 1992 (wie Anm. 85), S. 107,

schliesst, vielleicht im Hinblick auf den ästhetischen

Diskurs des 18. Jh., jedoch aus, dass Aldrovandi

Laokoon selbst mit dem Sterbensmoment konnotierte,

obwohl die Beschreibung des Italieners sehr

indifferent ist.

88 Vgl. Hellmann (wie Anm. 12), S. 113f.

89 In der Tat erinnert die dargestellte Tötungsart an

das rituelle Schächten. Dabei muss der Messerschnitt

ohne Absetzen geführt werden, die Klinge

muss stets sichtbar bleiben und sie darf keine

Scharten aufweisen. Vgl. Soetendorp, Jacob, Symbolik

der jüdischen Religion, Gütersloh 1963, S. 63f., zu

den Regeln jüdischer Schlachtmethoden. Daraus

würde sich auch die Gegenwart der Dienerin besser

erklären. Sie ist nicht allein Komplizin, sondern sie

überwacht, einem vom Rabbinat beauftragten
»schohet« gleich, die regelkonforme Tötung oder

Abschlachtung.

Schauder und Sensation 167



90 Zu den vielen Affekten, die in diesem Moment dar¬

gestellt sind, vgl. die dritte Konferenz der Académie

Royale vom 2. Juli 1667, wiedergegeben in:

Felibien, André, Conferences de TAcadémie Royale

de Peinture et Sculpture, London 1705, S. 21-30,

S. 27: »Or étant vrai-semblable que l'horreur, la

crainte, la douleur, G le desespoire se faisirent tout

ensemble, G dans le même moment de l'esprit de

Laocoon, lors qu'il se vit dans un état si miserable,

toutes ces divers passions devoient être exprimées

dans cette figure.«
91 Preiss 1992 (wie Anm. 85), S. 10, und laut schriftli¬

cher Mitteilung vom 21.10.2001, wofür ich ihr

an dieser Stelle meinen Dank ausspreche. Dass

Caravaggio als Günstling eines Kardinals Zugang

zur Statue bekam, scheint offenkundig.
92 Vgl. neben Lebruns Studien v. a. Félibien (wie Anm.

90) und Kirchner, Thomas, L'expression des

passions. Ausdruck als Darstellungsproblem in der

französischen Kunst und Kunsttheorie des 17. und

18. Jahrhunderts, Mainz 1991. Zur ästhetischen

Rezeption der Laokoongruppe im 18. Jh. vgl. Preiss

1992 (wie Anm. 85), bes. S. 32-36 und S. 114-133, und

Richter, Simon, Laocoon 's Body and the Aesthetics

of Pain-. Winckelmann, Lessing, Herder, Moritz,

Goethe, Detroit 1992.

93 Vgl. Ettlinger, Leopold David, Exemplum Doloris.

Reflections on the Laokoon Group, in: De artibus

opuscula 40, Essays in Honor of Erwin Panofsky,

New York 1961, Bd. 1, S. 121-126.

94 Gilio 1564 (wie Anm. 58) und Possevino, Antonio,
Bibliotheca selecta, pars secunda, Rom 1593, hier in

der Ausgabe Venedig 1603, Liber decimus septimus

qui est de poesi et pictura ethnica, humana, 6

fabulosa, collata cum vera, honesta, G sacra, S. 545:

»Sanè vero quando in veterum gentilium statuis

acerbitas ilia doloris exprimi potuit, quemadmodum

in Vaticano Laocoonte cernitur, tantum non

expirante, ac praedolore, se filioque serpentibus victos

dirissimè torquente, quis neget id effici posse in eo,

in quern omnium dolorum, ac diritatum genera

omnia irruperunt? Sic ergo Blasium pectinibus ferr-

eis excarnificatum, Sebastianum pluribus sagittis

confossum, Laurentium in craticula torridum, lace-

rum, visceribus diffusis deformem pingendum esse

95 Lomazzo 1584 (wie Anm. 68), Kap. 16 (Ed. Ciardi

S. 145f.): »De i moti del dolore, meraviglia, morte,

pazzia, infingardagine, disperazione, molestia,

capriccio, pazienza et epilepsia.« Auch Lomazzo

stellt eine enge Verbindung zwischen der Laokoongruppe

und Märtyrerdarstellungen her und er hebt

die vielfältigen Affektdarstellungen hervor: »Di

qui ne nasce che gli afflitti et addolorati con dilet-

tevol varietà si veggono ritiramenti di membra,

abbandonar di braccia, inarcamenti di ciglia, tra-

volgimenti, chiuder d'occhi, stringer et aprir di

bocca, tremori, gridi, agitazioni, infiammazioni,

paure, sudori, gemiti, non solamente per dolore di

tormento proprio, ma anco d'altrui, come per

dolore délia morte di un figluolo, d'un fratello, o

d'altre persone amate e care.«

96 Zur Einstufung der Malerei als »stumme Dichtung«

durch Simonides vgl. Pochat, Götz, Geschichte der
Ästhetik und Kunsttheorie. Von der Antike bis zum

19. Jahrhundert, Köln 1986, S. 32.

97 Bellori 1672 (wie Anm. 25), S. 202f., zur Zigeunerin

(bereits oben unter Anm. 75 zitiert) sowie S. 203 zur

Magdalena: »Dipinse una fanciulla a sedere sopra

una seggiola con le mani in seno in atto di asciu-

garsi Ii capelli [...].«

98 Vgl. Krüger, Klaus, Innerer Blick und ästhetisches

Geheimnis: Caravaggios »Magdalena«, in-. Barocke

Inszenierung, hrsg. von Joseph Imorde/Fritz

Neumayer/Tristan Weddigen, Emsdetten/Zürich

1999, S. 33-49, sowie Raabe, Rainald, Der Imaginierte
Betrachter. Studien zu Caravaggios römischem

Werk, Hildesheim/Zürich/New York 1996, bes.

S. 18-21, zu den einzelnen Identifizierungsversuchen

von Modellen.

99 Brown 2001 (wie Anm. 27), S. 292: »Ihre IJuditsl auf¬

gerichteten Brustwarzen weisen auf einen Zustand

sexueller Erregung hin, wie er sich oft in einem

Augenblick hysterisch entfesselter Gewalttätigkeit
einstellt.« Vgl. ebenso Puglisi 1998 (wie Anm. 83),

S. 138, und Variano 1999 (wie Anm. 27), S. 323f.

100 Wazbinski 1994 (wie Anm. 66), S. 623f., zu del Mon¬

tes im Testament aufgeführter Amazone des Typs

Sciarra nach einem Original von Kresilas (heute in

der Ny Carlsberg Glyptotek, Kopenhagen), die auch

in Cassiano dal Pozzos »Museum cartaceum«

Aufnahme fand. Aus den Akten geht allerdings nicht

hervor, ob sie sich bereits um 1596 im Besitz des

Kardinals befand. Weitere antike Amazonenstatuen

besassen auch andere Gönner Caravaggios, wie die

Mattei und die Giustiniani.
101 Zur topischen Interpretation von Judit als Amazone

und von Holofernes als Herkules vgl. De Gerolamy

Cheney 2000 (wie Anm. 23), S. 162f.

102 Zum mundus inversus vgl. beispielsweise Egli,

Michael, Mundus Inversus. Das Thema der »verkehrten

Welt« in reformationszeitlichen Einblattdrucken

und Flugblättern, in: Georges-Bloch-Jahrbuch des

Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität

Zürich, Bd. 4, 1997, S. 41-59, bes. S. 56.

103 Yarnall, Judith, Transformations of Circe. The His¬

tory of an Enchantress, Urbana/Chicago 1994, S. 101.

104 In der Zuschreibungsfrage des Bildes wurde u. a.

besonders der Vorhang als Argument für die

Eigenhändigkeit Caravaggios ins Feld geführt. Vgl. Chas-

tel, André/Ottino della Chiesa, Angela, Das Gesamtwerk

von Caravaggio, Zürich/Mailand 1967, S. 90.

Darüber hinaus ist der Vorhang wie auch das

gesamte Interieur der Szene ein Indiz für Caravaggios

Kenntnis des oben genannten Fassadenfreskos des

Palazzo Massimo alle colonne, das sehr ähnlich

gestaltet ist.

105 Raabe 1996 (wie Anm. 98), S. 31f.

106 Bereits Tizian hat mehrfach die Laokoon-Figur neu

interpretiert, als Hl. Sebastian (»Averoldo Altar«,

Brescia) ebenso wie als trunkenen Silen (»Bacchus

und Ariadne«, London, National Gallery). Vgl.

Freedberg, Sydney J., Painting in Italy 1500-1600,

London/New Haven 1993, S. 153 und 156. Die Idee

der Drehung des Laokoon um neunzig Grad könnte

ebenfalls auf Tizian zurückgehen, wie an dessen

»Martyrium des Heiligen Petrus Martyr« deutlich

wird. Zu Tizian und Caravaggio vgl. auch Preimes-

berger 1998 (wie Anm. 47), S. 136.

107 Dadurch würde sich der stete Verweis der Biografen

auf Caravaggios Nähe zu Giorgione (z. B. Federico

Zuccaros Urteil über die Contarelli-Kapelle-. »io non

ci vedo altro che il pensiero di Giorgione«) und dem

venezianischen »colore« als nie verdautes Ressentiment

gegenüber diesem Affront erklären. Zum

»Affenlaokoon« als Ausdruck unterschiedlicher

Kunstauffassungen zwischen Rom und Venedig vgl.

Félibien 1705 (wie Anm. 90), S. 30.

108 Hier in der überspitzten Formulierung Paleottis.

Vgl. dazu Weddigen, Tristan, Federico Zuccaro

zwischen Michelangelo und Raffael. Kunstideal und

Bilderkult zur Zeit Gregors XIII., in: Federico

Zuccaro 2000 (wie Anm. 70), S. 196-268, zum »colore«

S. 256f.

109 Vgl. Lavin, Irving, Divine Inspiration in Caravag¬

gios Two St. Matthews, in: The Art Bulletin 56, 1974,

S. 59-81, und Posèq 1998 (wie Anm. 76), S. 142f., zur

Sokrates-Büste in der Sammlung Giustiniani und

der offenkundigen Parallele zu Caravaggios zerstörtem

Berliner Matthäus-Bild.

110 Zum »disegno interno« als gottgegebene Inspiration
des Künstlers vgl. Imorde 2000 (wie Anm. 70),

bes. S. 164, und Demirsoy, Kemal, Disegno specula-

tivo, Amor divino ed arte-. Das Ganymed-Fresko des

römischen Palazzo Zuccaro im Lichte der Thomasi-

nischen Kontemplationslehre, in: Federico Zuccaro

2000 (wie Anm. 70), S. 43-116, bes. S. 52-56.

111 Noch immer lesenswert ist die Schilderung der

künstlerischen Nähe von Rubens zu Caravaggio bei

Burckhardt, Jacob, Rubens, Wien 1937, S. 11-13 und

S. 60-62.
112 Zu Rubens und der Antike vgl. Kieser, Emil, Antikes

im Werke des Rubens, in: Münchner Jahrbuch für

bildende Kunst, N.F. 10, 1933, S. 110-137, und Van der

Meulen, Marion, Rubens. Copies after the Antique,

Corpus Rubenianum Ludwig Burchard, Teil 23,

3 Bde., London 1994. Zu Rubens' Traktat »De imita-

tione statuarum« vgl. z. B. Kannengiesser, Traude,

Rubens kopiert Tizian, Diss. Universität Freiburg

i. Br. 1990, S. 22-30.

113 Ottawa, National Gallery, um 1609/1610, vgl. Hib-

bard 1983 (wie Anm. 26), S. 177 und Abb. 115.

114 D'Hulst, Roger Adolf/Vandenven, M., Rubens. The

Old Testament, Corpus Rubenianum Ludwig
Burchard, Teil 3, New York 1989, Kat.-Nr. 50-50c,
S. 158-164.

115 Die Entstehungszeit des Bildes ist umstritten.

Datierungsvorschläge variieren zwischen 1601 und

1608-1609, wobei die Mehrheit der späteren

Entstehungszeit den Vorzug gibt. Rubens selbst erklärt
in einem Brief von 1621, er hätte es in seiner Jugend

gemalt: »laquelle jay fait en ma jeunesse.« Vgl.

zur Datierung ebd., S. 160f.

168 Matthias OberIi



116 Van der Meulen 1994 (wie Anm. 112), Bd. 1, S. 74,

Bd. 2. Kat.-Nr. 76-93.

117 D'Hulst/Vandenven 1989 (wie Anm. 114), S. 163.

118 Lipsius, Justus, De constantia / Von der Standhaftig-

keit, Antwerpen 1584, übersetzt, kommentiert und

mit einem Nachwort von Florian Neumann, Mainz

1998, bes. 11.14-17 (Neumann, S. 265-296).

119 Ebd., 1.12 (Neumann, S. 86).

120 Seneca, De ira, / Über den Zorn, übersetzt, eingelei¬

tet und mit Anmerkungen versehen von Manfred

Rosenbach, Darmstadt 1999, 1.13.4 (Rosenberg,

S. 127): »Aber Zorn, Trunkenheit, Furcht und anderes

dieser Art sind hässliche und fragwürdige Antriebe

und bilden nicht Tapferkeit aus, die keiner
charakterlichen Schwäche bedarf, sondern die sonst träge

und unfähige Seele regen sie ein wenig an.«

121 Ebd., 1.17.4-5 (Rosenberg, S. 135): »Den Zorn bringt
oft das Mitleid zur Umkehr; er hat nämlich keine

gediegene Kraft, sondern besteht in gehaltlosem

Anschwellen und ist zu Anfang gewalttätig I...1 er

beginnt mit grossem Ungestüm, dann lässt er

nach, vor der Zeit ermüdet, und er, der auf nichts

anderes als Grausamkeit und neue Arten von

Strafen gesonnen hatte - wenn eingeschritten werden

muss, ist er bereits gebrochen und besänftigt.
Leidenschaft verfällt rasch, gleichmässig ist die

Vernunft.«

122 Vgl. Morford, Mark, Stoics and Neostoics. Rubens

and the Circle of Lipsius, Princeton 1991.

123 Vgl. Held 1996 (wie Anm. 9), S. 13, mit weiterführen¬

der Literatur.
124 Vgl. Hibbard 1983 (wie Anm. 26), S. 247, Anm. 7, mit

dem Hinweis auf Sandrart. Die Devise lautet: »nec

spe, nec metu«.

125 Zu Rubens' enger Freundschaft mit Elsheimer vgl.

White, Christopher, Peter Paul Rubens. Leben und

Kunst, Stuttgart/Zürich 1988, S. 13-16. Artemisias

Vater, Orazio Gentileschi, war nach eigenem Bekunden

ein enger Freund von Caravaggio. Vgl. Puglisi

1998 (wie Anm. 83), S. 419, mit einer diesbezüglichen

Zeugenaussage aus dem Jahre 1603.

126 Zum Bild vgl. Andrews, Keith, Adam Elsheimer:

Paintings, Drawings, Prints, New York 1977,

Kat.-Nr. 12, S. 144, und Geburt des Barock 2001 (wie

Anm. 27), Kat.-Nr. 114, S. 310.

127 Gallonio 1594 (wie Anm. 63), hier in der Ausgabe

Köln 1602, bes. Taf. 10, 15 und 16.

128 Zur ersten, unvollendeten Fassung von 1611-1613

(Neapel, Museo Nazionale di Capodimonte) sowie zur

zweiten, leicht veränderten Version von 1620

(Florenz, Uffizien) vgl. Bissell 1999 (wie Anm. 28),

Kat.-Nr. 4 (S. 191-198) und Kat.-Nr. 12 (S. 213-216)

mit Nennung dreier weiterer, mediokrer Kopien,

nach Bisseil von fremder Hand (Bologna, Mailand

und unbekannter Standort) sowie Garrard 1989 (wie

Anm. 8), S. 278-336, bes. S. 307-313, und Stocker

1998 (wie Anm. 8), S. 17-19.

129 Garrard 1989 (wie Anm. 8), S. 323-325, mit Verweisen

auf den phallischen und den Kreuz-Charakter der

senkrecht gehaltenen Klinge.

130 Kaum plausibel erscheint Garrards Behauptung,

Judit hätte in Artemisias Gemälde den Hals bereits

durchschnitten und würde die Waffe von sich

wegführen: »the spurting blood tells us that the

sword has passed through the neck, moving away
from Judith's body«, ebd., S. 310, denn beim Weg-

stossen der Klinge würde die ohnehin schon

geringe Kraftwirkung noch mehr verringert als beim

Hinzuziehen.

131 Ebd., S. 321 und S. 500, Anm. 77.

132 Hecht 1997 (wie Anm. 58), S. 248-266, bes. S. 251.

133 Zur selben Zeit schuf auch der wenig bekannte,

damals in Rom lebende Trophime Bigot eine

Enthauptung des Holofernes, heute in der Walters Art

Gallery, Baltimqre. Vgl. hierzu: Nicolson, Benedict,

Caravaggism in Europe. Second Edition, Revised

and Enlarged by Luisa Vertova, 3 Bde., Oxford 1979,

Bd. 1, S. 60, Bd. 2, Abb. 843. Die schlechte, angeblich

von Louis Finson gemalte Version nach Caravaggios

»Judit tötet Holofernes« (heute in der Banca di

Napoli) bedarf kaum einer Erwähnung. Eine

eigentümliche Komposition des Themas, bei der die

Enthauptung halb verdeckt wird, schuf Pietro No-

velli um 1635-1637 (Neapel, Palazzo Reale). Zu den

beiden Bildern vgl. Lang 2001 (wie Anm. 8), S. 87

resp. S. 95.

134 Vgl. Marano, Katia, Apoll und Marsyas: ikonologische
Studien zu einem Mythos in der italienischen

Renaissance, Frankfurt a. M. 1998, u. a. mit Nennung

einer zweifelhaften Marsyas-Schindung von Vasari

in Arezzo, Lang 2001 (wie Anm. 8), S. 230-255,

sowie die m. W. unpublizierte, 1993 an der Universität

Zürich eingereichte Lizentiatsarbeit von

Mäder, Ursula, Jusepe de Ribera. Apollo und

Marsyas, 1993, Typoskript.
135 Marino, Giambattista, La Galleria, La strage de'Fan-

ciulli Innocenti di Guido Reni, Venedig 1620, in:

ders., Opere, hrsg. von Alberto Asor Rosa, Mailand

1967, S. 390: »Che fai, Guido, che fai? / La man, che

forme angeliche dipigne, / tratta or'opre sanguigne?

/ Non vedi tu, che mentre il sanguinoso / stuol

dei fanciulli ravivando vai, / nova morte gli dai? /
0 ne la crudeltate ancor pietoso, / fabro gentil, ben

sai, / ch'ancor tragico caso è caro oggetto, / e che

spesso l'orror va col diletto.«
136 Zu Costa vgl. Gilbert 1995 (wie Anm. 66), S. 107—110.

137 D'Hulst/Vandenven 1989 (wie Anm. 114), S. 160f.

Den Erstlingscharakter hebt die Stichlegende
ausdrücklich hervor: »Clariss.o et amicissimo I0ANN1

WUVER10 paginam hanc auspicalem primumque

suorum operum typis aeneis expressum PETRUS

PAULUS RUBEN1US promissi iam olim Veronae à se

facti memor DAT DICAT.«

138 Die vollständigen Prozessakten in englischer Über¬

setzung bei Garrard 1989 (wie Anm. 8), Appendix B,

S. 403-487, in deutscher Übersetzung in Die

Vergewaltigung der Artemisia (wie Anm. 28), S. 43-168.

Bereits bei der ersten Einvernahme Artemisias am

18. März 1612 wird deutlich, dass sie Agostino nicht

in erster Linie wegen ihrer gewaltsamen Entjungferung

anklagte, sondern weil er ihr die Ehe

versprochen hatte und während längerer Zeit mit ihr

sexuellen Kontakt unterhielt.

139 Zugegebenermassen hat Artemisia aussergewöhn-

lich viele Judit-Darstellungen geschaffen. Neben

den beiden erwähnten Bildern der Holofernes-Ent-

hauptung stammen von ihr auch vier Versionen

des Themas »Judit mit ihrer Dienerin«, (um 1612,

Florenz, Palazzo Pitti; um 1623-1625, Detroit, Michigan

Institute of Arts; um 1640-1645, Cannes, Musée des

Beaux-Arts; um 1645-1650, Neapel, Museo di

Capodimonte). Zudem malte sie mit »Jael tötet Sisera«

noch eine andere alttestamentarische Männermörderin

(1620, Budapest, Szépmûvészti Muzeum).

140 Diese anlässlich der 1991 in Florenz durchgeführten

Artemisia-Ausstellung von Mario Modestini

geäusserte These fand Zuspruch durch John T. Spike.

Vgl. Bissell 1999 (wie Anm. 28), S. 194-198. Heftig

bestritten wird dieser Vorschlag von Garrard 2001

(wie Anm. 73), S. 7.

141 Vgl. II Guercino (Giovanni Francesco Barbieri,

1591-1666), hrsg. von Denis Mahon, Ausst.-Kat.

Palazzo dell'Archiginnasio Bologna, 1968,

Kat.-Nr. 29, S. 67-69. Guercinos »Schindung des

Marsyas«, heute im Palazzo Pitti in Florenz,

entstand 1618.

142 Vgl. Sensation. Young British Artists From the

Saatchi Collection, Ausst.-Kat. Royal Academy of

Art London, 1997, mit Marcus Harveys Porträt der

Mörderin Myra Hindley (1995). Dazu schrieb Debbie

Hill letztes Jahr im onlineforum hackwriters.com:

»Originality is thus rebellion; an adolescent punklike

demand to be noticed that has become synonymous

with creativity.«
143 Marino 1620 (wie Anm. 135): »che spesso l'orror va

col diletto«.

Fotonachweis:

Archiv des Autors: 18, 20; Berlin, Staatliche Museen

zu Berlin - Preußischer Kulturbesitz, Gemäldegalerie,

Fotoarchiv: 3; Bremen, Kunsthalle: 2;

Brüssel, Musées Royaux des Beaux Arts-. 19; Florenz,

Soprintendenza per il Patrimonio Storico Artistico e

Demoetnoantropologico di Firenze, Pistoia e Prato

(Galleria degli Uffizi, Gabineto Fotografico): 4, 17;

Kopenhagen, Ny Carlsberg Glyptotek: 11, 12; London,

Victoria and Albert Museum, Picture Library-, 16;

Rom (Vatikanstadt), Monumenti Musei e Gallerie

Pontificie: 9, 10; Rom, Soprintendenza per i Beni

Artistici e Storici di Roma: 1, 5, 8; Stockholm,

Nationalmuseum, Fototek: 14; Yarnall 1994: 13; Zürich,

Graphische Sammlung der ETH: 15; Zürich,

Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich, Fotothek:

7; Zürich, Zentralbibliothek, Abteilung Alte

Drucke: 6.

Schauder und Sensation 169


	Schauder und Sensation : Caravaggios "Judit und Holofernes" : Voraussetzungen und Wirkung von Enthauptungsszenen in der barocken Kunst

