Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich

Band: 8 (2001)

Artikel: Andrea Mantegnas "Madonna delle cave" : ein vulkanischer Christus als
Quelle geistigen Lebens

Autor: Hauser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720043

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abb. I: Andrea Mantegna, »Madonna delle cave« oder »Madonna della grotta«, um 1480, Tempera auf Holztafel, 29 x 21,5 cm, Florenz, Galleria degli Uffizi.

78



Andreas Hauser

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«

Ein vulkanischer Christus als Quelle geistigen Lebens

I. Einleitung

In dem Andrea Mantegna gewidmeten Kapitel der »Viten« erzdhlt
Giorgio Vasari (1511-1574), dass Papst Innozenz VIII. den Maler, als
er von dessen »maraviglie« horte, nach Rom rief und ihn im Bel-
vedere eine kleine Kapelle ausmalen liess. In der Fassung von
1568 erwahnt der Kunstschriftsteller ein weiteres Werk, das der
Meister in Rom geschaffen habe: »In einem kleinen Bildchen [...]
malte er [..] Maria mit dem schlafenden Séhnchen auf dem
Schoss; und in der Landschaft, welche aus einem Berg besteht,
machte er in gewissen Hohlen einige Steinhauer, welche Steine
fiir verschiedene Werke schneiden — und dies tat er so fein und
mit solcher Geduld, dass es nicht moglich scheint, mit der feinen
Spitze des Pinsels so Ausgezeichnetes zu vollbringen.«

Die Kunsthistoriker sind sich einig, dass es sich bei dem
beschriebenen Werk um das Gemélde »Madonna delle cave« oder
»Madonna della grotta« handelt, eine mit Tempera bemalte Holz-
tafel von beinahe miniaturhaften Massen (29 x 21,5 cm), welches
sich in den Uffizien befindet (Abb. 1).? Die Mehrzahl der Kenner
datieren das Bild, Vasari vertrauend, in die Zeit von Mantegnas
Rom-Aufenthalt, also in die Jahre zwischen 1488 und 1490.% Nach
den »Viten« befand sich das Werk in der Sammlung Francesco
Medicis (1541—-1587). Im Inventar Lorenzo de Medicis von 1492 ist es
noch nicht aufgefiihrt; méglicherweise hat es erst Francesco er-
worben. Dieser, der Auftraggeber Vasaris fiir die Gestaltung des
manieristischen Studiolos im Palazzo Vecchio, hatte eine Vorliebe
fiir Alchemie und Naturgeschichte und galt als melancholischer
Griibler.” Wenn er, wie Vasari berichtet, Mantegnas Bild »zu seinen

kostbarsten Kunstschitzen zéhlte«,® darf man annehmen, dass es
sich bei der kleinen Tafel um ein Rétselbild handelt.” Tatsachlich
gehort es zu den merkwiirdigsten, beunruhigendsten und geheim-
nisvollsten Werken des Meisters. Denn in ihm sind erdgeschicht-
liche und physiologisch-psychologische Vorgdnge auf kiihnste
Weise mit der Heilsgeschichte parallelisiert und verflochten.

II. Anndherung

Der Gegenstand des Gemaldes ist alles andere als geheimnisvoll:
die Gottesmutter mit dem Kind. Eher ungewoéhnlich mutet fiir eine
so kleinformatige Tafel an, dass Maria als Ganzfigur gegeben ist.
Sie und das Kind befinden sich in der freien Natur; die Frau sitzt
auf einem Steinbrocken, welcher auf einer natiirlichen Plattform
liegt — einem scharf begrenzten, quadratischen Stiick trockener
Erde, das iibereck ins Bild gesetzt ist.® Maria hat das rechte Bein
ausgestreckt, das linke dagegen angewinkelt; auf dem hochgeho-
benen Oberschenkel sitzt rittlings das Kind. Die Mutter umfasst es
mit dem linken Arm; mit den Fingerspitzen der rechten Hand be-
rihrt sie es leicht, als wolle sie auf einen bestimmten Punkt
unterhalb der Brust hinweisen. Vom Kind behauptet Vasari, dass
es schlafe. Es hat aber Augen und Mund gedéffnet; vermutlich ist
es als eines gedacht, das singt.’

Die Figurengruppe wird von einem dunklen, braunroten
Berg hinterfangen. Kristeller spricht von einem »zackigen Felsen,
[...]der wie ein kristallisiertes Stiick Mineral auf dem gewachsenen
Felsen« aufsitze.” Er glaubt, dass Mantegna eine zwischen Verona

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitdt Ziirich 2001 79



Abb. 2: Jan van Eyck, »Heilige Barbara«, 1437, Tempera auf Holztafel, 31 x 18 cm, Antwerpen,
Koninklijk Museum voor Schone Kunsten.

80

und Vincenza vorkommende Basaltformation nachgebildet habe.”
Rechts offnet sich im Felsenriff eine Grotte; vor dieser befinden
sich Steinmetzen. Es handelt sich um kleine »lontani«-Figiirchen;
dieses Virtuosenstiick stellt fiir Vasari das Hauptverdienst des
Bildes dar. Die Arbeiter — es sind ihrer sieben — sind mit verschie-
denen Werkstiicken beschaftigt, unter anderem mit einer Saule.
Links, in einem schluchtartigen Tal, tummeln sich weitere Figiir-
chen: Hirten mit einer Schafherde, Pilger, Landleute, welche
griine Feldfriichte ernten und zu Haufen zusammenrechen. Im
Hintergrund steigt ein Hiigel auf, der von einer Stadt bekront ist.
Das Licht fallt von links ein; es ist weich und warm und gehort des-
halb zu einer Randzeit des Tages, zum Morgen oder zum Abend.”

Formal-kompositorisch weist das Bild einige Ziige auf, wel-
che fiir die Zeit um 1490 altertiimlich wirken, vor allem bei einem
so fortschrittlichen Maler wie Mantegna. Dieser war fiir seine
Untersichtdarstellungen berithmt, eine Technik, bei welcher die
Fiisse und Beine der weiter hinten im Bildraum situierten Figuren
»allmahlich dem Auge entschwinden<” Im Madonnenbild
herrscht dagegen eine ausgesprochene Aufsicht. Die Plattform
erscheint als pragnante Raute, der Mantel Marias im unteren Be-
reich als weit ausgreifendes Flachenmuster. Diese Eigenheiten
weisen auf die niederldndische Malerei der 1430er und 1440er
Jahre zuriick.”

Im Besonderen denkt man an ein 1437 von Jan Van Eyck
geschaffenes Bild, das die heilige Barbara darstellt (Abb. 2).”” Das
Attribut der Heiligen, der Turm, ist zu einem Gebilde von nattir-
licher Grosse geworden. Der Maler hat ihn in die Bildtiefe ge-
schoben, um ihm zur Hauptfigur passende Proportionen zu ver-
leihen; er steigt hinter der Heiligen auf wie der Oberbau eines
gotischen Throns mit seinen Wimpergen und Fialen. Die Frau sitzt
auf einer tbereck gestellten Plattform, im Hintergrund erkennt
man eine Gruppe von Steinhauern (Barbara ist deren Schutzpat-
ronin) und diverse Werkstiicke (unter anderem eine Sdule) sowie,
auf der linken Seite, einen stadtbekronten Hiigel. Wo sich in der
»Steinbruchmadonna« eine Grotte befindet, steht in Van Eycks
Bild eine Steinmetzenhiitte.

Ob diese Gemeinsamkeiten Zufall sind oder sich einer (un-
mittelbaren oder mittelbaren) Abhédngigkeit des italienischen
vom niederldandischen Werk verdanken — sie erlauben jedenfalls,
das Besondere an der »Steinbruchmadonna« néaher zu bestimmen.
In beiden Bildern steigt hinter der Frauengestalt ein turmartiges
Gebilde auf. In Van Eycks Darstellung besteht dieses aus einem
gotischen Bauwerk, an welches sich wegen seines kirchlichen
Charakters die Vorstellung gottgeféllig-zivilisatorischen Werkens
kniipft, in Mantegnas Gemalde aus einem Berg von extremer
Wildheit und Diisterkeit.” Solch zackige Gebilde ziehen sich (in
weniger spektakuldrer Auspragung) durch das gesamte Werk
Mantegnas; insofern ist Kristellers typisch positivistische Mei-
nung, der Maler habe eine konkrete Felsformation — den basalti-
schen Monte Bolca — dargestellt, fragwiirdig. Interessant ist aber,
dass der Wissenschafter angesichts des gemalten Berges an Basalt

Andreas Hauser



dachte. Dieser galt zu seiner Zeit als vulkanisches Gestein.” Ohne
auf pleinairistische Hypothesen zuriickzugreifen, haben auch an-
dere Interpreten den Berg als etwas Feuriges und Explosives
empfunden.’® :

Die Prasenz eines so wilden und unheimlichen Naturphéno-
mens wie eines Vulkanberges in einem Madonnen-Andachtsbild
wire gewiss aussergewohnlich. Aber will denn der Maler den Berg
iiberhaupt als vulkanisches Gebilde verstanden wissen, und wenn
ja, entspricht seine Vorstellung von einem Vulkan der heutigen?”’
Interpretative Vorsicht ist schon deshalb geboten, weil es den ge-
nerellen Begriff »Vulkan« in der Renaissance noch gar nicht gab.

III. Vulkanberg — Todesberg

Um die zuletzt gestellten Fragen zu beantworten, empfiehlt sich,
ein anderes Bild Mantegnas — ndmlich den »Parnass« — zum Ver-
gleich beizuziehen (Abb. 3). In ihm befindet sich links aussen ein
dunkelfarbiger Berg, dessen Gesamtform mit demjenigen des Ma-
donnenbildchens verwandt ist. Er besteht aus einem voluminé-
sen, eine Kaverne enthaltenden Hauptkorper, einem turmartigen
»Obergeschoss« und einem merkwiirdigen kristallinen Felsaufsatz.
Dieser Berg des Parnasshildes ist nun zweifellos als ein vulkani-
scher gedacht. Denn er dient dem Feuergott Vulkan als Gehéuse,
und ein zeitgenossisches Gedicht bezeichnet ihn als Aetna.?

Unter einem Vulkan stellt man sich heute eine Formation vor,
die aus erstarrter Lava und ausgeworfenen Lockermassen besteht.
Ist Mantegnas »Parnass«-Berg als ein derartiger »Feuerberg« zu
verstehen? Zumindest fiir das kristalline Gebilde auf dem Hohlen-
dach hat Edgar Wind dies angenommen,; er spricht von einer »ar-
rested volcanic eruption«.? In den damals bekannten Bergentste-
hungstheorien sind jedoch weder Feuer noch Lava erwéhnt. Als
treibende Kréfte im Bergbildungsprozess gelten Wind, Wasser und
Sterne. Einige Theoretiker gehen davon aus, dass der im Erdinnern
gefangene Wind die Erdkruste emporschichte oder in der Erdhaut
»Luftblasen« bilde. Andere meinen, das Meer haufe an den Kiisten
Riesendiinen auf, die sich dann zu Gebirgen verfestigen. Ferner
denkt man sich, dass das Wasser mitgeschwemmte Erde ablagere
oder dass es Téler in die Erde eingrabe und so mittelbar Bergket-
ten bilde. Endlich wird vermutet, dass die Sterne mittels ihrer
magnetischen Anziehungskraft ein Erdrelief formen.?

Mogen die Naturgeschichtler sich im Zusammenhang mit
Bergentstehungs-Spekulationen auch wenig um Vulkanberge ge-
kiimmert haben — der Aetna als Einzelerscheinung interessiert sie
durchaus.? Die wohl bekannteste Abhandlung iiber den siziliani-
schen Berg ist jene von Lukrez im Lehrgedicht »De rerum na-
tura«.?* Es zeigt sich, dass der Autor die Entstehung des Berges
nicht thematisiert; seine Aufmerksamkeit gilt dem Ursprung des
Feuers und der Eruption. Er vergleicht den Feuerausbruch des
Berges mit einem Fieberanfall und den Berg mit einem riesigen
Ofen. Das Innere sei mit steingestiitzten Hohlen durchzogen;

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«

wenn der Wind durch diese blase, entziinde er das Gestein und
die Erde, worauf die Flammen, begleitet von Sandwolken und
emporgeschleuderten Steinen, aus dem Krater schliigen. Isidor
von Sevilla fiigt bei, dass der Berg entziindbare Materialien wie
Schwefel und Bitumen enthalte.” Die klassische Aetna-Vorstel-
lung hat in der Aeneis-Ausgabe Sebastian Brandts von 1502 eine
eindriickliche bildliche Formulierung erhalten, wobei als mytho-
logische Figur nicht Vulkan, sondern — Vergils Text entspre-
chend? — Enceladus erscheint (Abb. 8). Von sich verfliissigendem
Stein ist bei diesen Autoren nicht oder nur andeutungsweise die
Rede,”” und schon gar nicht davon, dass die Lava etwas formen
kénne wie den Felsen im Parnassbild. Kristine Patz hat deshalb
angenommen, dass der seltsame Stein infolge Luftdrucks aufs
Hoéhlendach gekommen oder durch Blahung der Erdhaut entstan-
den sei.?

Vermutlich hat Wind doch Recht, wenn er von einer »arres-
ted volcanic eruption« spricht. Williams Lehmann hat wahr-
scheinlich gemacht, dass Mantegna eine Vulkandarstellung aus
dem »Libellus de imaginibus deorum« als Vorlage benutzt hat.?’ Es
fallt auf, dass der Stein des Parnassbildes genau an der Stelle si-
tuiert ist, an welcher sich in der »Libellus«-Darstellung die Erup-
tionsflamme befindet. In der Zeichnung hat diese ihren Ursprung
im Feuer von Vulkans Herd. Im Parnassbild brennt auf dem Herd
allerdings nur ein kleines Feuer. Dafiir gibt es in der Hohle an-
derswo eine rotfarbene, lodernde Flamme — und zwar hinter und
tiber dem Kopf Vulkans, in der metaphorischen Form eines roten,
wild emporflatternden Mantels.’? Offenbar gehéren diese Flamme
und der kristalline Stein zusammen.

Weiter ist zu bedenken, dass nicht alle Naturhistoriker das
Phénomen der Lava ignorieren. Strabon berichtet, dass die aus-
fliessende Lava auf dem Gipfel einen Kraterwall und am Bergfuss
eine dicke schwarze Steinkruste gebildet habe, aus welcher man
Miihlsteine gewinne.” Auch ein pseudovergilsches Lehrgedicht
tber den Aetna handelt ausfiihrlich von den Schmelzvorgangen,
wobei es dem Funken sprithenden »molaris lapis« die Funktion
eines Katalysators zuweist.”” Dass man sich zum Zeitpunkt, als
Mantegna den »Parnass« malte, fiir die Lava interessierte, zeigt
das Biichlein, das der Humanist Pietro Bembo 1496 auf der Basis
einer wenige Jahre zuvor unternommenen Aetnabesteigung her-
ausgab.” Es wird darin zwar die Ofenstruktur-Theorie, wie sie Lu-
krez exemplarisch formuliert hat, ausgiebig referiert, aber auch
die Schmelzvorgange finden Beachtung. Hesiod tritt mit einem
Text auf, in welchem er die Lava mit verfliissigtem Blei und Eisen
vergleicht; mit dem Ersten bezieht er sich nach Bembo auf die
Schmelzung von weicherem Material wie der Schwefelerde, mit
dem Zweiten auf diejenige von hartem Stein.** Der Humanist ver-
sucht auch zu beschreiben, was mit den Feuerfliissen geschehe,
nachdem die gebarende Mutter Aetna sie aus dem Uterus ge-
schleudert habe; er spricht von Anhdufungen von Lavatriimmern,
welche sich durch das Auftreffen fliissiger auf bereits verhértete
Lava ergdben.”

81



Abb. 3: Andrea Mantegna, »Parnass«, 1495-1497, Tempera und Ol auf Leinwand, 159 x 192 cm, Paris, Musée du Louvre.

82 Andreas Hauser



Vor dem Hintergrund solch intensiver Beschaftigung mit der for-
menden Téatigkeit der Lava muss man doch annehmen, Mantegna
habe mit dem Felsen im Parnassbild erhartete Lava gemeint. Aber
wie ist er auf die Idee gekommen, dieser die Gestalt eines hoch-
ragenden kristallinen Gebildes zu geben?’ Eine mogliche Erkla-
rung ergibt sich, wenn man den Stein genauer betrachtet, den
Mantegna rechts im Vordergrund gemalt hat. Es dirfte sich dabei
um eines jener salzdhnlichen Gebilde handeln, die sich nach Auf-
fassung jener Zeit aus Wasser und Schlamm formen.”” Der Boden
ist namlich an dieser Stelle eingebrochen und teilweise unter
Wasser geraten, so dass ein griinlicher Schlamm entstanden ist.
Es féallt nun auf, dass der Felsen auf der Vulkanhdhle eine ganz
dhnliche Form wie der Laugenstein aufweist. Vermutlich hat der
Maler angenommen, die fliissige Lava verhalte sich beim Erkalten
nach dem Muster eines Kristallisationsvorgangs, wie man ihn aus
alchemistischen und anderen Praktiken kannte. Es mag auch die
aristotelische Vorstellung mitgewirkt haben, dass sich »trocke-
ner« Dampf zu Materialien wie Schwefel formen kénne.?® Eine sol-
che Ubertragung aus dem Wissensgebiet der »Mineralien« in das
der Berge ist nicht selbstverstandlich, weil es um Gegenstande
ganz unterschiedlicher Dimensionen geht. Mantegna mégen die
beiden Sphéaren vergleichbar erschienen sein, weil die Berge in
der Welt der Bilder etwas Modellhaft-Kleines sind. Der grosse
Felsbrocken links oben nimmt ja etwa die gleiche Bildflache ein
wie der kopfgrosse »Laugenstein« vorne rechts (Abb. 3).%

Ist der auf der Vulkanhohle sitzende Felsen als Lavabrocken
gemeint — zum Beispiel als ein »molinaris lapis« —, stellt sich die
Frage, woraus in der Vorstellung des Malers der restliche Teil des
Berges besteht. Wohl aus dem gleichen Material; im Pendant des
Parnassbildes, dem Minerva-Gemalde, befindet sich ein Berg, der
einerseits durch zackige Formen, rotliche Farbe und Rauchwolken
als Vulkan gekennzeichnet ist, der aber andererseits durchgehend
aus ein und demselben Material besteht. Offenbar stellt sich
Mantegna die Entstehung eines Feuerberges so vor, dass das
Feuer Riesenkristalle formt und dann aus diesen steinerne
»Schésslinge« hervortreibt. *

Noch sind nicht alle »geologischen« Eigenheiten des Bergge-
bildes der »Steinbruchmadonna« erfasst. Im Parnassbild steht
rechts ein Berg, der sich vom Feuerberg links markant unterschei-
det: Er ist aus schief geschnittenen Trommeln geschichtet. Ahnli-
che Gebilde finden sich in der Westwand der so genannten Camera
degli Sposi und im Pariser Sebastian. Alle drei sind mit dem Ele-
ment des Wassers verkniipft,” so dass man annehmen darf, sie
seien als wassergeborene und wasserhaltige Berge zu verstehen.
In der »Steinbruchmadonna« fehlt ein solcher Berg, aber das
feuchte Element ist dennoch gegenwartig. Es fallt auf, dass der
weit nach links ausladende, von einer H-formigen Furche gezeich-
nete Sockel des Feuerbergs keine zackig-rauhe, sondern eine
glatte Oberflache aufweist. Da sich tiberdies an seinem Fuss ein
fruchtbares Tal befindet, liegt die Vermutung nahe, dass es sich
um einen Wasserfelsen handelt. Der Maler hat die Hauptfiguren

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«

eigens etwas nach rechts geschoben, um diese Leben verheissende
Felspartie ins Licht zu riicken. Trotz dieser Sonderbehandlung
nimmt aber der Wasserfelsen innerhalb des Bergmassivs eine
untergeordnete Stellung ein — was dominiert, ist das Feuergestein.

Nachdem sich die von verschiedenen Interpreten gedus-
serte Ansicht, beim Felsgebilde der »Steinbruchmadonna« handle
es sich um einen Vulkanberg, erhéartet hat, ist nun die Frage zu
beantworten, was ein so gewalttédtiges und zerstorerisches Natur-
phédnomen in einem fiir die stille Andacht bestimmten Madonna-
Kind-Bildchen zu suchen hat. Wie erwahnt, hat Vasari das Kind
félschlich als schlafend beschrieben. Das ist kein Zufall; es gab
damals einen vor allem in Oberitalien verbreiteten Bildtypus, in
welchem das Kind schlafend wiedergegeben ist.”” Dieser Schlaf ist
als Préfiguration eines ewigen Schlafes, des Todes, aufzufassen.
Das wird vor allem dort deutlich, wo das Kind nach dem Schema
eines Pieta-Christus gestaltet ist.” Nun kann der Verweis auf die
zukiinftige Passion auch auf andere Weise als durch das Schlaf-
motiv erfolgen. In Carlo Crivellis so genannter »Madonna della
Passione«* und in einer Maria-Kind-Darstellung des Berliner Mu-
seums,® die frither als Werk Mantegnas galt, erscheint das Kind
als ein singendes. [hm und der traurigen Mutter aber sind Putten
beigegeben, welche die arma Christi tragen (Abb. 4).%

Zum selben Typus gehért auch die »Steinbruchmadonna«.?
Auch hier singt das Kind, auch hier sind ihm die arma Christi zu-
geordnet — nur sind diese in Gegenstanden verborgen, welche
zur Bildlandschaft gehoren, und zwar in den Werkstiicken, welche
die Steinhauer bearbeiten.? Mit der Saule diirfte die zukiinftige
Geisselungssaule gemeint sein, mit dem Kasten rechts unten der
Sarkophag und mit der Platte der zugehérige Deckel.”’ Aber auch
die Landschaft selbst ist Teil des Todesszenarios. Angesichts der
Grotte rechts von der Maria-Kind-Gruppe mag man zundchst an
die Geburtshohle denken. In einer solchen hat Mantegna die hei-
lige Familie in der Epiphanie-Darstellung der Uffizien situiert. In
diesem Anbetungsbild hat der Maler im Felsen iiber der Hohle
eine totenkopfartige Fratze eingeschrieben.’” Damit ist die irdi-
sche Materie, welche zunéachst miitterlich-gebarend erscheint, als
das qualifiziert, was den Leib Christi einst in ihren Schoss zuriick-
nehmen wird:” Die Geburtshohle préfiguriert die Grabeshéhle.
Dieselbe Doppelbedeutung diirfte, wie schon Hartt angenommen
hat, die Grotte der »Steinbruchmadonna« haben.”” Die Grabes-
hohle erscheint auch in der Kopenhagener Pieta und im Grable-
gungsstich. Beide Male ist der Hohlen-Felskorper einem hoheren
Berg zugeordnet, auf welchem Kreuze stehen — dem Kalvarien-
berg. Der Berg der »Steinbruchmadonna« wirkt wie eine noch
nicht erodierte Vorform des Pieta-Berges. Daraus folgt, dass er
als zukiinftiger Kalvarienberg gedacht ist.” Damit ergibt sich eine
sinnvolle Antwort auf die Frage, was ein Vulkanberg in einer
Maria-Kind-Darstellung zu suchen habe. Er iibernimmt hier die
Rolle eines Hinrichtungs- und Grabesbherges; fiir diese ist er be-
sonders geeignet, weil er wie kaum ein anderes Naturphdnomen
mit der Vorstellung von Tod und Zerst6rung verkniipft ist.

83



Abb. 4: Lazzaro Bastiani (Zuschreibung), »Madonna mit Kind und Leidenswerkzeugens,
2. Halfte 15. Jahrhundert, Tempera auf Holztafel, 79 x 67 cm, Berlin, Staatliche Museen

PreuBischer Kulturbesitz, Gemaldegalerie.

84

IV. Madonna und Kind als vulkanische Wesen

Mit der Frage nach der Bedeutung des Vulkanberges ist allerdings
der eigenartigste Aspekt des Bildes noch nicht beriihrt. Die
Maria-Kind-Darstellungen, in welchen die zukiinftige Passion her-
aufbeschworen wird, ziehen ihre Mitleid erregende Kraft aus dem
Kontrast zwischen den diisteren Todessymbolen und der seelen-
vollen Sanftmut der heiligen Figuren. In Kristellers Bildbeschrei-
bung hétten die Protagonisten der »Steinbruchmadonna« genau
diese Eigenschaften: »Es ist die einzige Madonna Mantegnas, die
unbedeckten Hauptes dargestellt ist, ihr Haar féllt voll und tippig
auf die Schultern herab und umrahmt das Gesicht, das in ernstem,
traumerischem Ausdruck wenig nach unten gewendet ist. Das
ganz nackte Kind bewegt sich lebhaft auf dem Schosse der Mutter
und singt [...] aus vollem Halse lustig in die Welt hinein [...]. Man-
tegna hat sich hier wieder durchaus von dem kirchlichen Schema
losgemacht und mit kithner Unbefangenheit eine Scene des wirk-
lichen Lebens dargestellt [...]. Er stellt die Madonna in ganzer
Figur, allein mit dem Kinde [...] in der ganz realen Umgebung des
werkthéatigen Lebens dar, eine kraftige, junge Frau aus dem Volke,
die sich mit ihrem munteren Knaben [...] in bequemer Haltung
niedergelassen hat [...].

Kristeller versteht das Bild als Vorlaufer jener Raffael'schen
Madonnen, welche im 19. Jahrhundert so beliebt waren. Aber es
handelt sich dabei um eine Projektion. Gerade vor dem Hinter-
grund dieser Madonnen wird deutlich, dass die Gestalten in Man-
tegnas Bild befremdliche Ziige aufweisen. Das Kind hat nichts
Niedliches und Siisses an sich; es ist schwer und etwas fettleibig;
der Ausdruck des aufgedunsenen Gesichts gleicht demjenigen des
mumienhaften, gleichsam noch im Seelenlos-Animalischen ver-
hafteten Kleinkindes der Berliner Darbringung. Auf der Suche
nach Figuren, welche nach dem gleichen Haltungsschema wie das
Kind geformt sind, stésst man im Werk Mantegnas auf einen »Ver-
wandtene, der jenes in ein adusserst bedenkliches Licht riickt: Es
handelt sich um einen fettleibigen, betrunkenen Silen in einem
Bacchanals-Stich (Abb. 5 und 6).”

Was Maria betrifft, so ist ihre Stimmung nicht die einer Mit-
leid erregenden Trauer. Kristeller spricht von einem traumeri-
schen Blick. Tatsachlich ist er nicht auf ein bestimmtes Ziel —
namlich auf das Kind — gerichtet, sondern er schweift nach links
unten ab, Richtung Boden. Aber von der Phantasiekraft des Trdu-
mens ist in ihm nichts enthalten; er ist leer, verloren und glanz-
los. Die Frau ist in eine Stimmung versunken, die sich der Anteil-
nahme verschliesst.” Ihre Sitzhaltung — ausgestrecktes rechtes,
angewinkeltes linkes Bein — erscheint weder feminin-grazios
noch »bequems; sie wirkt angespannt und unausgeglichen.

Geradezu unheimlich wird es aber, wenn man sich bewusst
macht, wie Figuren und Landschaft zusammengefiigt sind. Die Re-
lation von Sockel und darauf sitzenden Figuren wiederholt sich im
Ubereinander eines Felssockels und eines darauf sitzenden Za-
ckenriffs. Die Felsen rechts von Maria — der Hohlenkérper, die

Andreas Hauser



Abb. 6: Giovanni Antonio da Brescia (nach Mantegna), »Bacchanal«, Ausschnitt mit
Silen (seitenverkehrt), um 1500/1504, Kupferstich, 30,4 x 44 cm, Wien, Albertina,

Grafische Sammlung.

Abb. 5: Andrea Mantegna, »Madonna delle cave« (vgl. Abb. 1), Ausschnitt mit Christuskind.

85

«

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave



Abb. 7. Hans Memling, »Allegorie der Reinheit«, um 1480, Eichentafel, 38,3 x 31,9 cm, Paris,
Musée Jacquemart-André.

86

durch einen Spalt zweigeteilten Klippen des Steinbruchs und der
Steinbrocken, welcher Maria als Sitz dient — treten zu einer schat-
tenhaften Konfiguration zusammen, die das Kind wie ein diisteres
Echo begleitet. Den Kopf der Jungfrau hat der Maler ins Strahlen-
zentrum der Felszacken gesetzt. Ihren rot gewandeten Oberkor-
per aber, der aus dem nachtschwarzen®” Mantel hervorleuchtet
wie das feurige Innere einer Grotte, hat er so angeordnet, dass er
als Metapher fir den zu imaginierenden Feuerkern des Berges
wirkt.”® Kurz: Der Maler »vergleicht« die heiligen Figuren mit
einem steinernen Naturgebilde. Dass er das tut, ist an sich noch
nichts Ungewohnliches. Hans Memling hat um 1470—1480 eine
Jungfrau gemalt, die aus einem quarzartigen Felskegel heraus-
schaut wie der Fruchtstempel aus einer Bliite (Abb. 7).*’ Und Leo-
nardo da Vinci hat in der zwischen 1483 und 1486 entstandenen
»Felsenmadonna« die Muttergottes mit einem natiirlichen »Was-
serschloss« verglichen, in welchem sich die naturgeschichtlich-
mythische Vorstellung von einem unterirdischen »Herzen« des ir-
dischen Wasseradernsystems mit der biblischen von einem
uranfanglichen »abyssus« und der anatomischen von einem Ute-
rus verbindet.®® Es macht aber einen wesentlichen Unterschied,
ob man Maria mit einer Quellgrotte oder mit einem explosiven
Vulkanberg verkniipft. Leonardos Quellgrotten-Maria mag zwar
unterweltlich-abgriindige Beiklange aufweisen, bei Mantegna
aber drangen sich die negativen Assoziationen gleich als Erstes
auf. Der Vulkanberg figuriert ja als Todesberg, gleichsam als eine
geologische Henkersfigur. Und indem der Maler ein feuriges Rot
im Zentrum des Berges situiert, weckt er zusatzlich Erinnerungen
an jene Darstellungen, in welchen spitzzackige Berge Feuerhoh-
len der teuflischen Art fassen — die Holle.

Im Umstand, dass Maria und das Kind sich vom diabolischen
Feuerberg nicht als Lichtgestalten abheben, sondern mit ihm pa-
rallelisiert und verflochten sind, diirfte die befremdliche Wirkung
des Bildes griinden. Welchen Sinn hat es, die Heilsfiguren als »vul-
kanische« Wesen zu konzipieren? Um dieses Rétsel zu l6sen, emp-
fiehlt es sich, das Madonnenbild fiir eine Weile zu verlassen und
die Aufmerksamkeit einigen Werken zuzuwenden, in welchen die
gleichnishafte Verkniipfung von Mensch und Vulkanberg und an-
dere auffallige Motive ebenfalls vorkommen. Aus dieser Deutungs-
reise werden Erkenntnisse tiber die Metaphernsprache Mantegnas
resultieren, die den Zugang zur »Madonna delle cave«erleichtern.

V. Vulkan als »Kraftwerk«

Zuerst nochmals zuriick zum Parnassbild (Abb. 3). Auch in ihm gibt
es eine Gestalt, welche zu einem Vulkanberg in Beziehung steht:
Es ist der »brennende« Insasse der Hohle links aussen. Bei ihm ist
die Verwandtschaft mit dem Naturgebilde nicht verwunderlich —
er stellt ja dessen Personifikation dar. Dagegen fragt man sich,
was der primitive Feuergott auf dem den Kiinsten geweihten Mu-
senberg zu suchen hat.

Andreas Hauser



Die Vulkangestalt bildet mit drei in der Bildmitte auf einem
nattrlichen Triumphbogen situierten Figuren — Venus, Mars und
Eros — eine Gruppe. Die Mehrheit der Interpreten hat die Venus
und ihren Begleiter als lichtvoll-edle Gestalten aufgefasst. Mit
der Frauenfigur habe der Maler seiner Patronin, Isabella d'Este,
eine Hommage erweisen wollen; sie erscheine in Gestalt einer
Venus coelestis, deren Frieden stiftende und Kultur fordernde
Kraft die Musen mit ihrem Tanz feierten.® Ein Problem bildet bei
dieser Deutung die grotesk-komische Szene mit dem Eroten und
Vulkan. Der Erste zielt mit einem Blasrohr auf das Geschlechtsor-
gan des sichtlich erziirnten Feuergottes; eine gelbe Linie bezeich-
net die Schussbhahn. Es liegt nahe, im Schiitzen den mutwilligen
Eros und im Beschossenen den gehornten Ehemann zu sehen.
Dadurch gerat die Venus in den Verdacht, statt einer himmlisch-
keuschen eine irdisch-ehebrecherische Gestalt zu sein.®? Egon
Verheyen hat indessen entdeckt, dass mit dem Knaben gar nicht
Eros, sondern dessen tugendhafter Bruder Anteros gemeint ist.’
Vulkan fungiere hier, meint er, als Reprasentant fleischlich-ani-
malischer Liebe und dem Knaben gehe es keineswegs darum,
ihn zu foppen, vielmehr wolle er das Instrument der fleischlichen
Lust abtoten.®

Weshalb benutzt Anteros dann als Waffe nicht einen Pfeil
mit Bleispitze,% sondern ausgerechnet ein Blasrohr? Noch vor
dem Erscheinen von Verheyens Arbeit hatte Phyllis Williams Leh-
mann das Blasrohr als Vehikel gedeutet, mit welchem die Venus
dem Vulkan-artifex ihr schopferisches Pneuma vermittle.%® Diese
These hat zwar nachtréaglich durch die Beobachtung eine Stiitze
gefunden, dass das Rohr, nach riickwérts verlangert, auf die
Pubes der Venus zeigt und dass demnach die Gottin die Initiantin
der Blasaktion ist,%” aber sie kann den Grimm des Feuergottes
nicht erklaren. Ein weiteres Argument hat Kristine Patz entwi-
ckelt. Ausgehend von der Tatsache, dass die Naturhistoriker den
Wind als entscheidenden Faktor vulkanischer Vorgénge betrach-
ten, sieht sie im Blasrohr eine Art Blasebalg, mit welchem der Erot
das vulkanische Feuer anfache.®® Worin der Sinn dieser Aktion
liegt, bleibt jedoch offen.

Diese drei Deutungen lassen sich verbinden, wenn man an-
nimmt, dass Venus und Anteros das Sexualfeuer nicht zerstoren,
sondern zu etwas Hoherem umfunktionieren. Die Meinung dirfte
sein, dass sie es in den Korper zuriickblasen (und dabei gleichzei-
tig noch zusétzlich anfachen). Dadurch zwingen sie es, an héherer
Stelle und in héherer Form aus dem Korper zu treten — namlich in
Form einer roten, vom Mantel verkorperten Flamme. Ein ver-
gleichbarer Vorgang findet vermutlich im bereits erwahnten Aen-
eis-Holzschnitt statt, den wir oben vorgestellt haben (Abb. 8).
Winde blasen in eine kleine Hohle am Meeresufer, die senkrecht
unterhalb vom Gesass des liegenden Enceladus angeordnet ist.
Diese Winde bewirken, dass der Riese Feuer und Steine ausspeit,
wobei der Krater des Aetna gleichsam als Trichter dient. Wie ge-
langt der das Feuer entfachende Wind vom Meeresufer in den
Feuer speienden Kopf? Es gibt nur eine Erklarung: durch die

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«

/ / *’:\?g“

Abb. 8: Holzschnitt mit Aetna und Enceladus, [llustration zu Aeneis 3, 570-582, aus:
Publij Virgilij maioris opera, hrsg. von Sebastian Brant, Strassburg: Johann Griininger,
1502, S. CCIII.

87



Génge im Korperinnern des Riesen. Der Illustrator diirfte dieses
Konzept einer Hollendarstellung der Gebriider Limburg entnom-
men haben, in welcher Hilfsteufel Blasebélge auf eine Stelle
unterhalb von Satans Geséass richten, worauf dieser eine riesige
Feuerfontdne aus dem Maul ausstosst. Mantegna diirfte aber
nicht direkt von dieser Bildquelle ausgegangen sein, sondern von
Luca Signorellis Panbild: Dort wird einem liegenden Amor in den
Sexus geblasen, auf dass die Sexualkraft sich in etwas Hoheres
verwandle.?’

Im Fall von Mantegnas Vulkan manifestiert sich nun die
transformierte Sexualitdt nicht nur als rote, iber dem Kopf lo-
dernde Flamme, sondern zuséatzlich noch in anderer Gestalt. Hin-
ter der Flanke Vulkans erscheint ein fadendiinner Wasserstrahl,
der zwischen den Fiissen des Mannes auf dem Boden aufspritzt.
Bei flachiger Lektiire ergibt sich der Eindruck, die Fluissigkeit ent-
springe dem Korper des Feuergottes. Offenbar ist sie als Meta-
pher fiir etwas zu verstehen, das der Vulkan ausscheidet. Der
Wasserfaden kreuzt die Schusslinie von Anteros’ Blasrohr. Dieser
Umstand lasst vermuten, dass auch die vom Wasser symbolisierte
Fliissigkeit — wie das vom Mantel symbolisierte Feuer — ein Um-
wandlungsprodukt des Sexualfeuers ist.”

Bei der Betrachtung von Vulkans Herd zeigt sich, dass dieser
»Saft« etwas Hoheres versinnbildlicht. Auf dem Herd steht ein
goldener Krug. Der Maler hat dieses Objekt ins Bild gefiigt, um
auf die Kunstfertigkeit des Schmiedes hinzuweisen. Aber er will
mit dem Gefédss auch die Vorstellung von Wein evozieren, und
zwar von einem hochprozentigen. Denn in einer Nische der Herd-
hohle ist ein Ollampchen so platziert, dass sich bei flachiger Lek-
tiire der Eindruck ergibt, dessen Flammchen schwebe iiber dem
Krug. Damit ist angedeutet, dass der Inhalt ein feurig-geistiger
ist. Andererseits ist das Flammchen auf der Hohe des Sexus von
Vulkan angeordnet, jenes Ortes also, wo der Umwandlungspro-
zess beginnt, welcher zum Austreten einer goldgelben Fliissigkeit
aus der Flanke Vulkans fiihrt. Diese Fliissigkeit fallt unmittelbar
links von Herd und Krug zu Boden. Die Meinung dieses Bezugsge-
flechtes diirfte sein, dass der Krug die von Vulkan ausgeschwitzte
Flussigkeit fasst. Das Geflecht hat nun noch eine weitere Veréste-
lung. Zusammen mit anderen Gefédssen ist der Krug senkrecht
oberhalb der Kopfe der zwei dussersten Musen angeordnet, so
dass man ihn als deren Attribut verstehen kann. Bei diesen beiden
Frauen handelt es sich um Kalliope und Urania; sie sind zu einer
janusképfigen Doppelfigur verschmolzen: der Poesia.” Diese hat
die Aufgabe, den Sdnger — es ist Orpheus — zu inspirieren.”” Beim
feurigen Inhalt des »Weinkrugs« handelt es sich demnach um
einen Trank, der gottliche Inspiration verleiht.

Mit der von Vulkan ausgeschwitzten Fliissigkeit ist auch
die Muse verkniipft, welche rechts von der Poesia-Figur situiert
ist. Thr Kleid zeigt ein leuchtendes Rot. Dabei denkt man im
vorliegenden Zusammenhang zunachst an Feuer. Andererseits
personifizieren die tanzenden Musen die Musenquelle.” Die bei-
den Bedeutungen schliessen sich nicht aus; wahrend die weiss

88

gekleidete, springende Muse rechts kaltes Bergkaskadenwasser
verkorpert, symbolisiert die rot gekleidete Muse feurig-heisses
Quellwasser. Damit ldsst sich das Verhaltnis dieser Tanzerin zur
vulkanischen Welt bestimmen. Sie stellt einerseits die sym-
bolisch-geistige »Fortsetzung« der vulkanischen Quelle dar,
welche links im Berg sichtbar ist, andererseits das Endprodukt
jener Transformation des vulkanischen Sexualfeuers, welche
Anteros mit seinem Blasrohr in Gang gesetzt hat. Aus dem Feuer
mannlicher Begierde ist ein vergeistigtes geworden — ein Feuer
jungfraulich marianischer Liebe.” Bei der rot gekleideten Muse
handelt es sich um Terpsichore, welche in der Renaissance die
Gottesliebe symbolisieren kann.”

Jetzt wird klar, welche Rolle der Vulkanberg und sein
mythologischer Repradsentant in der Musenwelt spielen — sie
fungieren als eine Art Kraftwerk, mit welchem Naturgewalten in
geistige Energie umgewandelt werden.

VI. Vulkan und Melancholie

Im vorliegenden Zusammenhang ist ein weiterer Aspekt der Vul-
kandarstellung im Parnassbild von Interesse. Links von der Hohle
Vulkans héngt ein grosses Biindel Traubendolden. Vermutlich
weist es auf die Tatsache hin, dass der Parnass gemass alter Uber-
lieferung nicht nur Apoll, sondern auch Dionysos gehorte.”® Aber
damit ist das Motiv der Trauben nicht geniigend erklart. Warum
zum Beispiel besteht die untere Hélfte des Biindels aus dunklen,
die obere aus goldgelben Dolden?

Da die Trauben genau auf der Héhe von Vulkans Kopf situiert
sind, ist anzunehmen, dass sie die feurige Eruption des zornerfill-
ten Schmiedes als etwas Rauschhaftes qualifizieren sollen. Ande-
rerseits hat sich gezeigt, dass das durch den Mantel symbolisierte
Eruptionsfeuer als umfunktioniertes Sexualfeuer zu sehen ist. Was
die Umfunktionierung bewirkt hat, ist jenes Pneuma, das von An-
teros in den Sexus Vulkans geblasen wird. Drei Aspekte sind also
miteinander verkniipft: Sexualitat, Luft, berauschender Wein. Die-
ser Umstand erlaubt es, die Quelle zu bestimmen, welcher der
seltsamen Metaphernkonstruktion als Basis gedient hat. Es han-
delt sich um das dreissigste der pseudoaristotelischen Proble-
mata.” Dieser beriihmte Text hat die schwarze Galle, also die
Melancholie, zum Gegenstand. Der Autor vergleicht diesen Kor-
per-»Saft« mit dem Wein; wie dieser bringe er den Menschen zur
Raserei, um ihn anschliessend in einen Zustand steinerner Apathie
verfallen zu lassen. Mit dem Wein habe die schwarze Galle auch
die Lufthaltigkeit gemeinsam. Weil korperinterne Luft als etwas
sexuell Stimulierendes galt,” folgert der Pseudo-Aristoteles, dass
der Saturniker — wie der Weinkonsument — wolliistig sei.”

Offenbar hat Mantegna den Vulkan des Parnass als Saturni-
ker konzipiert. Mit der aus der Flanke tropfenden (und im Wein-
krug aufbewahrten) Fliissigkeit ist demnach nicht nur transfor-
mierter Sexualstoff, sondern auch schwarze Galle gemeint. Dass

Andreas Hauser



Abb. 9: Andrea Mantegna, »Parnass« (vgl. Abb. 3), Ausschnitt linke Bildhélfte.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave« 89



der Maler sich mit der Melancholiethematik befasst hat, beweist
ein verloren gegangenes Bild, das sechzehn tanzende und musi-
zierende Putten zeigte und den Titel »Malancolia« trug.%? Auf die
Parallelisierung von vulkanischer und saturnischer Welt mag er
gekommen sein, weil beiden das Schwanken zwischen feuriger
Agitation und steinerner Bewegungslosigkeit eigen ist. Der Ver-
gleich diirfte zwar einzig dastehen, aber er ist in der Melancholie-
Uberlieferung doch angelegt. In Diirers beriihmtem Melancho-
liestich befindet sich unter den zahlreichen Attributen ein grosser
Miihlstein. Dieser Gegenstand ist aus einem Stein gefertigt, der
als vulkanisch galt.®’ Was die von Vulkan ausgeschwitzte Fliissig-
keit betrifft, so liegt der »Austrittsort« in der Nahe der Milz. Diese
aber galt als Hauptsitz der schwarzen Galle.

Inwiefern kann dieser Stoff in einer Parnass-Darstellung
interessieren? In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern,
dass Marsilio Ficino in seinem 1489 publizierten Buch »De triplici
vita<¥ eine ganz neue Sicht von der schwarzen Galle entwickelt
hat. Gestiitzt auf den Pseudo-Aristoteles und auf die alte Erfah-
rung, dass bei Ekstatikern die Leblosigkeit des Koérpers im umge-
kehrten Verhéltnis zur Beweglichkeit des Geistes steht, hat er ge-
zeigt, dass die Melancholie nicht nur Paralyse und »Acediac,
sondern auch geistige Hochstleistungen bewirken kann.# Ein
solch befliigelnder Saft ist natiirlich — auch wenn er mit Gefahren
verbunden ist — auf dem Musenberg willkommen. Dass er mit se-
xueller Kraft verkniipft ist, tragt zusétzlich zu seiner Qualitét bei,
denn fiir die Neuplatoniker ist die Liebe ein notwendiger »Treib-
stoff« fiir den Aufstieg zum Gottlichen.

Sowohl die schwarze Galle als auch die Sexualitat konnen
ihre positive Wirkung nur dann entfalten, wenn sie gereinigt
werden. In der Tat ist die Fliissigkeit, welche Vulkan ausscheidet,
Resultat eines »Sublimierungs«-Prozesses.? Sie hat die goldgelbe
Farbe,® welche Ficino als Eigenschaft der »guten« Melancholie
beschreibt.?® Das Wasser gehort in Wirklichkeit zu einer Quelle,
welche sich im oberen Bereich durch verschiedene Felskanale
zwangen muss. Auch dies diirfte als metaphorischer Hinweis auf
das gemeint sein, was sich im Kérper des Melancholikers abspielt.
Nach Ficino entfaltet die schwarze Galle ihre spirituellen Qualita-
ten, weil die geistigen Teile sich durch die engen Géange des
schweren Stoffes winden miissen und sich dabei verfeinern.®” Die
gute Melancholie gleiche, meint der Philosoph, dem Lebens- oder
Feuerwasser (»aqua vitae«, »aqua ardens«), das mittels Destilla-
tion aus einem dicken und schweren Wein gewonnen werde.%
Eben dieses »aqua ardens« diirfte der von einer schwebenden
Flamme »gekronte« Weinkrug enthalten. Auch die Tatsache, dass
das Traubenbiindel links von Vulkans Kopf unten aus dunklen,
oben aus goldgelben Dolden besteht, wird jetzt verstandlich —
mit seiner Doppelstruktur »prafiguriert« das Biindel das Uberein-
ander von schwerem Wein und hellem Spiritus.

Stimmen diese Thesen, hat Mantegna auf ganz einmalige
Weise naturgeschichtliche Vulkan-Motive mit der Melancho-
liethematik kombiniert. Leitend ist dabei die Vorstellung, dass

90

Geistiges nur dann geniigend Kraft hat, um aus dem Irdischen zu
Gott emporzusteigen, wenn es die wildesten und gefahrlichsten
Naturkrafte nutzt.

VII. Mars zwischen irdischer und himmlischer Liebe

Das British Museum in London besitzt eine getonte Federzeich-
nung Mantegnas, die einen sitzenden Mann und zwei ihn flankie-
rende, stehende Frauen zeigt (Abb. 10).%? Das Blatt interessiert im
vorliegenden Zusammenhang, weil der Mann eine dhnliche Kor-
perhaltung wie die Maria im Florentiner Bild einnimmt; das
rechte Bein ist ausgestreckt, das linke ist angewinkelt und ruht
auf einem Untersatz — in diesem Fall auf einem Helm und anderen
Riistungsstiicken.

Der Mann ist wegen der kriegerischen Attribute als Mars
zu identifizieren. Aber wer sind die beiden Frauen? In der vom
Betrachter aus gesehen rechts stehenden Figur hat man Venus
vermutet, in der anderen, einen Bogen und einen Kécher tragen-
den, Diana, ohne sagen zu konnen, was diese mit dem Kriegsgott
zu tun haben soll.?’ Hier drangt sich der Vergleich mit einem wei-
teren Bild aus Isabella d'Estes »Studiolo« auf: die Allegorie mit
Comus. Die Haltung von Comus' Beinen ist wieder dieselbe wie
bei der Florentiner Maria und bei Mars, und wie der Letztere ist
der Gott von zwei Frauen begleitet. Das Gemalde stammt von
Lorenzo Costa, aber es basiert auf Vorarbeiten Mantegnas.” Ein
Abgesandter Isabella d'Estes hatte noch wenige Monate vor dem
Tod des Meisters eine »tabula« mit einer Vorzeichnung zum Bild
gesehen; in einem Schreiben an die Fiirstin erwéhnt er neben an-
deren Figuren zwei Venusgestalten, eine bekleidete und eine
nackte.”” Eine irdische und eine himmlische Venus also: Diese
Identifizierung macht auch fiir die zwei Frauen der Mars-Zeich-
nung Sinn. Mit der Frau rechts im Bild, die mit der Linken verfiih-
rerisch das diinne Gewand hochhebt, diirfte die irdische Venus
gemeint sein, mit derjenigen links die himmlische. Bogen und
Koécher sind zwar iblicherweise Attribute der Diana, aber hier
haben sie wohl die Funktion, die Venus als diana-artige — das
heisst als keusche — zu qualifizieren.” Die nach unten gewendete
Fackel symbolisiert das Verloschen nicht des Lebens, sondern
jenes sexuellen Feuers, an welches man im Zusammenhang mit
Mars und Venus tblicherweise denkt.

Welche Funktion hat der Mars, was bedeutet seine Beinstel-
lung? Die Erinnerung an die »Sublimierungs«-Thematik des Par-
nasshildes erlaubt es, diesbeziiglich eine Hypothese aufzustellen.
Zunéchst ist wichtig, dass Mars als Feuergott dargestellt ist — rote
Schattierungen zeigen dies an. Wenn die irdische Venus sich ver-
fithrerisch gebérdet, bezweckt sie dasselbe wie die Venus des Par-
nasshildes mit ihrer Nacktheit — sie will den Feuergott erregen.
Aber der finster blickende Mars darf seine Errequng so wenig
ausleben wie der Vulkan des Parnass. Die in »Ruhestellung« be-
findliche Lanze denotiert »geziigelte Leidenschaft«. Und wenn der

Andreas Hauser



4 x 31,7 cm, London, British Museum.

getonte Federzeichnung, 36,

—1500

»Mars zwischen himmlischer und irdischer Venus«, um 1490

Abb. 10: Andrea Mantegna

91

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«



N
't%
N ¥
= )
X NI
, {
E H ‘|
= X
N ik
375 -
AP 3
/*v- '

L

Abb. 11: Holzschnitt mit »Honos et Virtus«, aus: Hieroglyphica sive de sacris Aegyptiorum,
aliarum'que gentium literis Commentarij, loannis Pierii Valeriani Bolzanij Bellunensis ...,
Basel 1567, Doppelseite 432, links (Buch I, Kap. XXXIV).

Krieger seinen Fuss auf seine eigenen Waffen setzt wie der Tri-
umphierende auf den iiberwundenen Feind, wird deutlich, dass er
sich selbst beherrscht. Aus diesem Grund tragt er wohl auch einen
Herrscherstab. Ein solcher taucht auch bei einer Virtusfigur in Va-
lerians »Hieroglyphica« auf (Abb. 11); er symbolisiere, heisst es im
Text, das Vermogen, »die Laster zu beherrschen und die sexuelle
Gier zu ziigeln«.*

Am linken Bein von Mantegnas Mars ist aber nicht nur die
Siegerpose, sondern auch der Aspekt des Vom-Boden-abgehoben-
Seins wichtig — das wird klar, wenn man sieht, wie beim anderen
Bein das Moment des Am-Boden-verankert-Seins akzentuiert ist.
In etwas anderer Formulierung erscheint dieses Gegensatz-Motiv
auch bei der Orpheus-Figur des Parnasshildes: Der rechte Fuss
des Sangers ruht auf dem Boden, der linke auf einem kleinen
Baumstrunk. Dass es sich nicht einfach um jene typische Musi-
kantenpose handelt, bei welcher ein Bein als Podest fiir das Mu-
sikinstrument dient, zeigt der Vergleich mit einer zwischen 1492
und 1495 entstandenen Merkurkinder-Darstellung der Pinturic-
chio-Werkstatt im Sibyllensaal der vatikanischen Borgia-Gemé-

92

Abb. 12: Schule des Pinturicchio, Deckenfresko des Sibyllensaals, Ausschnitt aus einer
Merkurkinder-Darstellung, um 1494/1495, Rom, Vatikan, Borgia-Gemacher.

cher (Abb. 12).% Links aussen sitzt ein Mann, der ebenfalls einen
Baumstrunk als Stiitze fiir sein linkes Bein benutzt (wobei dieses
hier ausgestreckt ist). Mit der Linken macht er tiber dem liegen-
den Bein eine Geste des Hinabdriickens, mit der hochgehobenen
Rechten zeigt er himmelwérts. Man wird an jene bekannte Frau-
enfigur der »Hypnerotomachia Poliphili« erinnert, welche tber
dem auf den Boden gestellten rechten Fuss ein Paar Fliigel, tiber
dem in die Luft gestreckten linken eine Schildkréte hélt.? Propa-
giert wird hier der Ausgleich von Erdfixierung und Bewegungs-
freiheit: »Eile mit Weile«.”” Um etwas Ahnliches geht es auch beim
Merkurkind und beim Parnass-Sanger. Der Letztere greift mit der
rechten Hand oben, mit der linken unten in die Leier-Saiten. Was
es in diesem Fall auszugleichen gilt, sind die erdig-tiefen und die
himmlisch-hohen Tone.

Aber es kommt noch ein anderer Bedeutungsaspekt ins
Spiel. Der Baumstrunk ist ein Symbol der Mortifikation. Oft
spriesst aus dem toten Holz — neues Leben anzeigend — ein jun-
ges Reis. In einem gewissen Sinn ist ein solches auch im Parnass
vorhanden. Die holzerne Leier und die Lorbeerblatter der Hecke,

Andreas Hauser



welche bei flachiger Lektiire gleichsam aus dem Instrument wach-
sen, formieren zusammen eine neue »Baumkrone« Versteht man
den Strunk und die »Krone« als Gleichnis fiir Orpheus, kann Fol-
gendes gelten: Der Sdnger zieht seine Kraft aus der Erde wie ein
Baum (Vergleich von rechtem Fuss und Wurzeln), aber er instru-
mentalisiert/mortifiziert seinen Leib (abgehauener Baumstamm),
um diese Kraft in etwas Spirituelles — in Gesang und Leierklange
— zu verwandeln (hochgehobener Fuss; »griinende« Leier).%

Zuriick zur Marsfigur und zur Thematik der Erregung und
Zugelung sexueller Leidenschaft. Bei der Beinstellung diirfte es
um Ahnliches gehen wie beim Parnass-Sénger. Die Meinung wére
demnach, dass der Mann die sexuelle Kraft aus der Erde zieht
(am Boden verankerter Fuss), um sie mittels »Stauung« in spiri-
tuelle Liebe zu verwandeln (vom Boden abgehobener, die eige-
nen Waffen beherrschender Fuss). Beim Vulkan des Parnass
resultiert die Transformierung der Sexualitat in einer Gestalt vir-
ginal-transzendentaler Liebe, der Muse Terpsichore. Mit dieser
schwebenden, himmelwérts blickenden Gestalt ist die himmli-
sche Venus der Marszeichnung eng verwandt; vermutlich symbo-
lisiert auch sie, die die Fackel fleischlicher Liebe gegen den
Boden richtet, ein himmlisches Liebesfeuer. Die Idee der Zeich-
nung diirfte demnach sein, dass die vergeistigte Sexualkraft des
Mars dazu dient, die irdische Liebe (rechts) in eine himmlische
(links) zu verwandeln.

VIII. Dichterbrunnen

Der Mars der Londoner Zeichnung ist offenbar — genauso wie der
Vulkan des Parnass — als ein »Kraftwerk« konzipiert, in welchem
sexuelle Energie in geistige umgewandelt wird. Es gibt eine
Maoglichkeit, diese These zu priifen. In einem (nur in Fragmenten
erhaltenen) Schein-Bronzerelief des am Hofe der Gonzaga téatigen
Malers Lorenzo Leonbruno (1489—ca. 1537) (Abb. 14)% kommt Man-
tegnas Marsfigur als bildliches Zitat vor. Welche Funktion erfullt
die Gestalt im Kontext dieses Werks?

Die Marsfigur, welcher ein kleiner Hahn beigeordnet ist, be-
findet sich rechts im Bild; ihr Gegenstiick links ist ein Neptun, der
auf einem Delphin reitet. In der Mitte liegt eine schlafende Nym-
phe, hinter welcher zwei liisterne Satyrn und eine wiitende Alte
stehen. Neben der Schlafenden fliesst aus einem Krug Quellwas-
ser in ein Gewasser. Weiteres Wasser erhélt dieser Teich aus zwei
etwas weiter hinten situierten Gefédssen, aus denen lorbeerbe-
krénzte Kopfe herausschauen — es sind die der Mantuaner Dichter
Vergil und Battista Spagnoli (1448—1516)./%°

Man hat angenommen, mit der Nymphe sei Amymone ge-
meint, da diese in der mythologischen Uberlieferung in Verbindung
mit Poseidon auftritt.’”” Sie personifiziere die Gonzaga-Devise
»Amymos« (>unberiihrt«).”” Das Motiv der Wasser speienden Gefasse
mit den Dichterkopfen basiert auf der topischen Metapher vom
Dichter als Quell der Poesie.’”? Die Dichter verweisen auf die Stadt

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«

Abb. 13: Holzschnitt mit Quellnymphe und Satyr, aus: Francesco Colonna,

Hypnerotomachia Poliphili, Venedig 1499.

93



Abb. 14: Lorenzo Leonbruno, »Dichter-Allegorie mit schlafender Quellnymphe«, um 1520, monochromes Gemalde, Zustand vor der Zerstiickelung, Teilstiicke in Privatsammlung.

Mantua. Die Allegorie feiert also die von Wasser umgebene Stadt
als einen Ort, wo die Quellen der Poesie sprudeln konnen, weil er
dank der Schutzherrschaft der Gonzaga so unberiihrt ist wie eine
jungfrauliche Quellnymphe.’” Da das Motiv des kérperlosen
Kopfes mit dem Tod assoziiert ist, diirfte die Allegorie zugleich als
eine Art Epitaph auf Spagnoli, Mantuas »zweiten Vergil«, konzi-
piert sein.

Welche Rolle spielt die Marsfigur in diesem allegorischen
Dichter-Quellbrunnen? Der Umstand, dass die Konfiguration der
Schlafenden und des zudringlichen Satyrs auf einen Holzschnitt
der »Hypnerotomachia Poliphili« zuriickgeht, kann weiterfiihren
(Abb. 13).7° Der Holzschnitt handelt von der Genese eines Brun-
nens, dessen Wasser zugleich rein und temperiert ist. Die keusche
Quellgottin allein kann nur kaltes, unfruchtbares Wasser hervor-
bringen. Deshalb braucht sie die Hitze des méannlichen Feuers.
Diese wird von einem Satyr geliefert, der sich am Anblick der
Schlafenden erregt. Beriihren kann er sie aber nicht, da er ein sie

94

beschattendes Tuch hochhalten muss. So ist er gezwungen, die
feurige Kraft auf eine Weise zu tibermitteln, welche die Frau »un-
befleckt« ldsst — und zwar mit den Augen.’” Nach alter Uberliefe-
rung galt der Liebesblick als etwas Materielles — Ficino beschreibt
ihn etwa als unsichtbar-feinen Blutstaub —, das im Gegeniiber
physische Anderungen bewirke.””

Der »voyeuristische« Satyr erscheint auch in Leonbrunos Al-
legorie auf Mantua,’® aber nebst ihm treten noch Neptun und
Mars auf. Der Erste reprasentiert zweifellos das kalte Element des
Wassers. Demnach vertritt Mars das heisse Element des Feuers.
Diese Deutung wird durch einen Vergleich mit einem Stich von Gi-
rolamo Mocetto (ca. 1458—ca. 1531) bestatigt,’”’ dessen Zentrum
wieder eine Quellnymphe und zwei Satyrn bilden, und zwar in
beinahe identischer Formulierung wie in Leonbrunos Allegorie
(Abb. 15)."% Auch Neptun ist vorhanden, nur befindet er sich auf
der rechten Bildseite. Mars' Rolle als Gegenpart des Wassergottes
tibernimmt ein in der linken Bildhélfte situierter Mann. Hinter

Andreas Hauser



L i

Abb. 15: Girolamo Mocetto, »Allegorie mit schlafender Quellnymphe«, um 1500/1520, Kupferstich, 25,3 x 40,4 cm (auf Plattengrésse beschnitten), Wien, Albertina, Grafische Sammlung.

ihm sind eine priapische Herme und eine Feuervase zu erkennen.
Der Mann ist also mit der Vorstellung von sexuellem Feuer ver-
kniipft. Es handelt sich um ein beherrschtes Feuer, denn der Mann
reicht einem der geilen Tiermenschen eine Doppelflote, um ihn
dazu zu bringen, die Begierde zu Musik zu »sublimieren«.”

Mocettos Stich gestattet auch, eine mogliche Deutung fiir
das seltsame Motiv des Gefdsses mit dem Dichterkopf zu geben.
Unmittelbar neben der Vase der Quellnymphe steht ein miniatur-
hafter antiker Brunnentrog, in welchem ein Kopf steckt’?
welchem Wasser fliesst. Da das Gefass auf der Feuerseite des
Blattes zu liegen kommt, ist anzunehmen, dass es — im Gegensatz
zur Nymphen-Vase — heisses Wasser liefert.

Das Motiv des in einem Topf steckenden Menschen stammt
wohl aus der alchemistischen Bildtradition; es findet sich in einer
Illustration des Traktates »Aurora consurgens« (Abb. 16)."%
zeigt einen Samann und rechts in einer Hohle einen Topf, aus wel-
chem ein Kopf schaut.” Unter dem Geféss aber brennt ein Feuer.

und aus

Diese

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«

Der Insasse — in diesem Fall eine gekronte Frau — wird also,
wie bei modernen Kannibalen-Witzzeichnungen, ausgekocht. Der
Erfindung liegt jene Vorstellung zugrunde, welche die Alchemie
unzahlige Male variiert hat — dass die rohe Materie dazu bestimmt
sei, sich zu hoherer, geistiger Form zu »sublimieren«. Um dieselbe
Idee diirfte es auch in Mocettos Stich und in Leonbrunos Dich-
terallegorie gehen.”” Das warmende Feuer stammt in Mocettos
Stich von jenem Mann, den eine priapische Herme und eine
Feuervase als einen »heissen« qualifizieren, beim Gemalde Leon-
brunos dagegen von der mantegnesken Marsfigur.

Diese Figur — so das Fazit dieses Kapitels — fungiert also tat-
sachlich als Kraftwerk. Es dient dazu, das Wasser in den Dichter-
topfen zu erhitzen. Der Geist geht so von den Kérpern ins Wasser
tiber; es entsteht eine dichterische Kraftbriithe. Anders als in der
Marszeichnung, aber gleich wie beim Parnassbild, resultiert hier
die umfunktionierte mannlich-feurige Sexualitdt in einem spiri-
tuellen Quellbrunnen.

95



Abb. 16: Illustration mit Sémann und Kénigin (Ausschnitt), aus: Aurora consurgens,
Abschrift 15. Jahrhundert, Zurich, Zentralbibliothek, Ms. Rh., Fol. 5 v.

96

IX. Fleischliches und geistiges Zeugen

Als letztes Vergleichsbeispiel fiir die »Steinbruchmadonna« emp-
fiehlt sich die Kopenhagener Pieta (Abb. 17) — wie jene handelt sie
von Christus, wie bei jener kommen in der Landschaftsbiihne ein
vulkanischer Berg, eine Hohle und ein Steinhauerplatz vor.” In
diesem Bild féllt die Ausgestaltung des Geschlechts auf. Es nimmt
kompositorisch eine zentrale Stellung ein und hat eine aufféllige
Form, ndmlich die eines scharf umgrenzten, langlich-vertikalen
Stoffbiindels. Wenn bei Schmerzensmann-Darstellungen der
Sexus thematisiert wird, dann in der Regel deshalb, weil dies der
Ort ist, wo die Passion — mit der Beschneidung — begonnen hat."”
Das diirfte auch im vorliegenden Fall die Meinung sein; die Hiillen
sollen die Vorstellung eines Wundverbandes evozieren.

Es entsteht aber auch der Eindruck, das Stoffbiindel repra-
sentiere — als pars pro toto — den in Leichentuch eingehiillten
Leichnam Christi. In diesem Zusammenhang ist an jene Anbe-
tungsszenen zu erinnern, wo der alteste Konig das Glied des
Christuskindes in Augenschein nimmt.”® In Umsetzung theologi-
scher Theorien, welche sich bei der Auslegung der Beschnei-
dungsgeschichte geformt haben, wird hier das méannliche Ge-
schlechtsorgan zum Beweisstiick fiir die »Fleischwerdung« Christi.
In dieser Metaphernkonstruktion ist der Gedanke enthalten, dass
beim erlésenden Opfertod Christi die Ausserfunktionssetzung des
Zeugungsorgans das Entscheidende sei — sie steht exemplarisch
fiir den »Tod des Fleisches«.” Vermutlich hat Mantegna aus die-
sem Grund das Geschlecht des Schmerzensmannes als Miniatur-
leiche geformt.

Auf gleicher Hohe wie das mumienartig verhtllte Geschlecht
Christi ist der Werkplatz angeordnet. Darauf befinden sich nebst
einer Saule auch eine unvollendete Statue und ein Becken. Anders
als bei der »Steinbruchmadonna« konnen diese in Bearbeitung be-
findlichen Objekte nicht als arma Christi verstanden werden, weil
die Passion bereits voriiber ist. Vermutlich handelt es sich um Be-
standteile einer Brunnenanlage.””’ Offenbar wollen die Heiden,
indem sie ein solches Fruchtbarkeitsmonument errichten, Chris-
tus verhéhnen; er, der ewiges Leben versprach, hat ja mit dem
Tod seine Zeugungskraft verloren — seine »Brunnenrohre« hat die
Form einer einbandagierten Leiche.

Aber die Polemik fallt auf die Heiden selbst zuriick. Durch
die Parallelisierung mit dem toten Glied wird der Brunnen, der
mit seinen zerstreuten Teilen ohnehin schon wie eine Ruine
aussieht, als etwas qualifiziert, das nicht mehr wert ist als ein
totes mannliches Glied. Was aber Christus betrifft, so rennen
die Heiden mit ihrem Hohn offene Tiiren ein. Fiir den Erléser be-
deutet der Tod des Sexualorgans nicht das Ende der Befruch-
tungsfunktion, sondern im Gegenteil die Voraussetzung dafiir,
dass diese eine hohere Form annimmt — eine, die nichts weniger
als ewiges Leben garantiert. Wie beim Vulkan des Parnasshildes
verhélt es sich auch beim Schmerzensmann des Kopenhagener
Bildes so, dass die befruchtende Flissigkeit, nachdem ihr der

Andreas Hauser



Abb. 17: Andrea Mantegna, »Schmerzensmann mit zwei Engeln«, um 1500, Tempera auf Holztafel, 78 x 48 cm, Kopenhagen,

Statens Museum for Kunst.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave« 97



Austritt aus dem Sexualorgan verwehrt ist, an hoherer Stelle aus
dem Korper fliesst — aus der »letzten Wunde« in Form von Opfer-
blut. Bei der Wunde ist allerdings kein Strahl zu sehen. Aber da
sie (flachig gesehen) einen natiirlichen Wasserausguss zum Nach-
barn hat, kann der Betrachter dieses geistige Fruchtbarkeits-
wasser imaginieren. Dass der Schmerzensmann tatsachlich als
Blut spendende Figur eines »Lebensbrunnens« gemeint ist, zeigt
sich darin, dass der Sarkophag die Form eines eucharistischen
Gefésses hat.”

Fur unseren Zusammenhang ist wichtig, dass das Motiv der
Umwandlung von ménnlicher Sexualitét in eine spirituelle Quelle
(oder einen Quellbrunnen), wie Mantegna es im Parnassgemélde
und Leonbruno und Mocetto in allegorischen Darstellungen ver-
wendet haben, auch in einem religiosen Bild vorkommen kann.

X. Vulkanisch-saturnischer Lebensbrunnen

Es ist Zeit, zur »Steinbruchmadonna« zuriickzukehren. Den Aus-
gangspunkt fiir die Exkurse bildete die Frage, weshalb Maria und
Christus als »Verwandte« eines wiisten und diisteren Vulkanber-
ges gestaltet sind. Nun sollten Erkenntnisse gewonnen sein, die
eine Deutung des befremdlichen Motivs erlauben.

Wenn Mantegna im Parnassbild — einem Werk also, das von
einer ideal-hoheitsvollen Welt handelt — einen Feuerberg und
einen rohen Vulkan in Szene setzt, dann in der Meinung, der Geist
benotige die Kraft niedrig-wilder Natur, um sich zum Himmel em-
porzuschwingen. Dieses Argument diirfte den Maler auch dazu
gefiihrt haben, eine Madonna-Kind-Gruppe mit einem explosiven
Vulkanberg zu vergleichen.

Das vulkanische Feuer ist im Parnassbild mit der mannlichen
Sexualitat gleichgesetzt. Dieses sexuelle Feuer wird an der Ent-
faltung gehindert; mittels Luft wird es in den Korper zuriickge-
trieben und so genotigt, sich an einem héheren Ort und in hohe-
rer Form zu realisieren — als eine iiber dem Kopf lodernde
Flamme (symbolisiert durch den flatternden Mantel) und als ein
aus der Flanke tretendes geistig-vulkanisches Quellwasser (sym-
bolisiert durch einen hinter dem Koérper Vulkans angeordneten
Strahl vulkanischen Quellwassers). Eine dhnliche Motivkonstruk-
tion kommt auch in einem Bild religioser Thematik — der Kopen-
hagener Pieta — vor. Bei diesem Schmerzensmann fehlt zwar der
Akt des In-den-Korper-Zuriickblasens, aber auch hier ist es so,
dass das mannliche Geschlecht ausser Betrieb gesetzt wird und
dass dafiir eine Zeugungsfliissigkeit an hoherer Stelle und in ho-
herer Form — als Quellbrunnen der »letzten Wunde« — zu fliessen
beginnt. Dasselbe geschieht in der »Steinbruchmadonna«. Wie in
der Pieta fungieren die Steinhauerobjekte als Metaphern fiir den
»Tod des Fleisches, fiir das Absterben jenes Organs, welches In-
begriff der Fleischwerdung Christi ist. Der Maler hat den Stein-
hauerplatz und den Unterleib des Kindes zueinander in Beziehung
gesetzt; die Schrdge von Marias linkem Unterarm einerseits, die

98

von den beiden Kinderfiisschen und der vorderen Kante der Bild-
hauerterrasse gebildete Linie andererseits konstituieren einen
Streifen, der beide einschliesst. In diesem Streifen befinden sich
zwei Steinhauer, die mit einer Sdule beschaftigt sind. Einer hat
sich so ans Ende des steinernen Zylinders gestellt, dass dieser wie
ein karikaturistisch-gigantischer Phallus wirkt.”? Dieser Vergleich
qualifiziert die S&ule als Fruchtbarkeitsmal. Allerdings ist dem
protzigen Objekt, kaum ist es aus dem Erdenleib herausgehauen,
schon der zukiinftige Verfall eingeschrieben — inmitten der wirr
herumliegenden Objekte wirkt die Sdule wie umgestiirzt, das
Kapitell wie eines, das beim Sturz abgebrochen und weggerollt
ist. Ein solches Verfalls-Szenario charakterisiert auch das Ge-
schlecht Christi als etwas, was der Endlichkeit der Materie unter-
worfen ist. Dass der zweite Steinhauer am oberen Teil der Saule
meisselt, mag eine Anspielung auf die Beschneidung sein, mit wel-
cher die Passion begonnen hat. Auf die Mortifikation des Leibes
weist die Sdule tiberdies auch in ihrer Funktion als Prafiguration
der Geisselungssaule. — Nun mogen die heidnischen Fruchtbar-
keitsmale zwar einst stiirzen, aber sie sind langlebiger als der
irdische Leib Christi. Doch wéahrend der Zerfall fiir das aufs Mate-
rielle fixierte Heidentum eine Katastrophe darstellt, ist er fiir
Christus eine Befreiung — damit kann er eine Fruchtbarkeit hohe-
rer Art entfalten. Denn sein Oberleib wird, genauso wie derjenige
des Parnass-Vulkans und des Kopenhagener Schmerzensmannes,
zum Quellort eines geistigen Lebensbrunnens. Wie erwahnt, be-
riihrt Maria mit den Fingerspitzen der Rechten den Oberkorper
des Kindes. Sie bezeichnet so jene Stelle, wo Christus am Ende der
Passion den Lanzenstich empfangen wird.””” Maria will aber nicht
nur auf die Wunde verweisen, sondern auch auf den dereinst
aus dieser tretenden Lebensbrunnen. Das kann man daran erse-
hen, dass die zeigende Hand zusammen mit dem Unterarm ein
»Gelenk« bildet, welches den Ort der »letzten Wunde« mit einem
Wasser-Reservoir verbindet — jenem in Licht getauchten Felsen
oberhalb des Flusstales, dessen glatte Formen die Prasenz von
Wasser verraten.

Nun ist aber das Kind vor dem feuerhaltigen Teil des Berges
situiert. Deshalb assoziiert man den virtuellen Brust-Brunnen —
wie den des Parnass-Vulkans — mit jenen heissen vulkanischen
Quellen, die fiir ihre Heilkraft bekannt sind.

Wie sich gezeigt hat, hat Mantegna im Parnassbild die Welt
des Vulkanischen mit derjenigen des Saturnischen verkniipft.
Auch in der »Steinbruchmadonna« hat der Maler diese metaphori-
sche Briicke geschlagen. Mehrere befremdliche Ziige Marias und
des Kindes werden verstandlich, wenn man davon ausgeht, dass
die beiden Gestalten im Zeichen Saturns stehen. Zum Komplex der
Melancholie passt zunéchst der verschlossen-geistesabwesende
Ausdruck der Maria, und dann der Umstand, dass sie einerseits
eng in die Welt des Steinernen und des Né&chtlich-Lichtlosen
eingebunden ist (Sitzen auf einem Stein, schwarzblauer Mantel),
andererseits gleichsam in Flammen steht (rotes Gewand). Was
den Gegensatz zwischen einem auf dem Boden ruhenden und

Andreas Hauser



einem vom Grund gehobenen Bein betrifft, so findet man ihn hau-
fig in Melancholiedarstellungen. Besonders deutlich ist das Motiv
in einer spatgotischen Saturndarstellung der Pierpont Morgan
Bibliothek (Abb. 18) und in einer aus der 2. Hélfte des 16. Jahrhun-
derts stammenden franzosischen Melancholiezeichnung der Pari-
ser Ecole des Beaux-Arts formuliert.”” Aber es erscheint auch im
ersten von Lukas Cranachs Melancholie-Gemalden.””” In den an-
deren Bildern dieser Serie hat die weibliche Melancholiefigur die
Beine iibereinander geschlagen, so auch in jenem, das als Nach-
folger des bereits erwahnten verloren gegangenen Melancholie-
bildes von Mantegna gilt.”

Geht man davon aus, dass in der »Steinbruchmadonna« die
Melancholie thematisiert ist, wird auch der Umstand versténdlich,
dass der Maler fiir das Kind dieselbe Formel verwendet hat wie
fiir den betrunkenen Teilnehmer eines bacchischen Trinkgelages.
Wie bereits erwahnt, vergleicht der Autor des dreissigsten der
pseudoaristotelischen »Probleme« die Wirkung der Melancholie
mit derjenigen des Weins. Bezeichnenderweise wirken die wild
tanzenden und anschliessend betdubt umsinkenden Putten in
dem auf Mantegna basierenden Melancholiebild Cranachs eben-
falls wie berauscht.””” — Im pseudoaristotelischen Melancholietext
heisst es weiter, dass die schwarze Galle, wenn sie erwdrmt
werde, zu »Sangesfreude, Ekstasen und Aufbrechen von Wunden«
fiihre. Auch dies findet in Mantegnas Bild eine Entsprechung. Das
Kind ist als ein singendes gegeben, und eine »aufbrechende
Wunde« ist in Gestalt des (zu imaginierenden) Lanzenstichs von
Longinus vorhanden.

Trifft diese Deutung zu, liegt in der »Steinbruchmadonna«
eine dhnliche Verbindung von Melancholie- und Schmerzens-
mann-Thematik vor wie in jener um 1512—1514 enstandenen Selbst-
portrat-Zeichnung Diirers, wo der Abgebildete mit der Rechten
auf eine schwarz umrandete Stelle zeigt: »do der gelb fleck ist vnd
mit dem finger drawff dewt, do ist mir we«. Nach Panofsky stellt
sich der Kiinstler in der Zeichnung als Milzkranker — das heisst
als ein an Melancholie Leidender — dar.”?® Gleichzeitig inszeniert
er sich aber als Schmerzensmann, der auf die letzte Wunde
zeigt.””” Im eingekreisten Bereich ist der Rippenbogen namlich so
akzentuiert, dass man an einen Schnitt denkt. Hier auf der linken
Korperseite ist der Lanzenstich allerdings am falschen Ort. Bei
Mantegnas saturnischem Kind verhalt es sich umgekehrt; die von
Maria mit der Rechten angedeutete Wunde liegt am richtigen Ort,
aber dieser entspricht nicht der Stelle der Milz. Dadurch ist die
These aber nicht hinfallig; nach der Auffassung in jener Zeit ist
die schwarze Galle nicht nur in der Milz, sondern auch im Blut
vorhanden.

Wie der Vulkan des Parnassbildes fungiert also das Kind der
»Steinbruchmadonna« als Quellort eines vulkanischen Heilbrun-
nens, welcher die — ins Geistige transformierten — Eigenschaften
méannlicher Sexualitdt und schwarzer Galle aufweist: Er »zeugt«
ewiges Leben, indem er den Geist von der Materie befreit. Im
Parnassbild kommt nun der Umwandlungsprozess der vulkanisch-

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«

Abb. 18: Illustration mit Saturn, aus: Aba Masar, Introductio in astrologiam, um 1400,
New York, The Pierpont Morgan Library, Ms. M. 785, fol. 34.

99



Abb. 19: Andrea Mantegna, »Madonna delle cave« (vgl. Abb. 1), Ausschnitt mit Maria und Kind.

100 Andreas Hauser



sexuellen Krafte nur deshalb in Gang, weil eine Frau den Anstoss
dazu gibt. Auch dieser Gedanke hat in der »Steinbruchmadonna«
eine Entsprechung. Der linke Unterarm Marias konstituiert zu-
sammen mit dem Saum des Mantels eine markante Diagonale,
welche das Kind in eine obere und eine untere Halfte trennt: Jene
hat das rote Kleid, diese den nachtschwarzen Mantel Marias als
Grund. Ein Vergleich mit einem Cupidobild, das Lukas Cranach der
Altere gemalt hat, zeigt, dass mit dem Arm Marias mehr als nur
ein liebevolles Umfassen des Kindes gemeint ist (Abb. 20).”° Cra-
nachs Erot balanciert mit dem rechten Fuss auf einem Buch mit
den Werken Platons, jenes Philosophen also, der als Wegbereiter
der christlichen Lehre von der Uberwindung des irdischen Leibes
galt. Der angehobene linke Fuss zeigt an, dass der kleine Liebes-
gott im Begriff ist, in hohere geistige Sphéren aufzusteigen und
sich so von einem blind-triebhaften in einen sehend-himmlischen
Amor zu verwandeln. Mit der linken Hand hélt der Knabe einen
Pfeil quer vor den Korper. Damit gibt er zu verstehen, dass er
seine Waffe nicht mehr zur Erweckung von Begierde braucht, son-
dern vielmehr dazu, den triebhaften Unter- vom geistigen Ober-
korper abzutrennen. Der den Korper Christi »teilende« Unterarm
von Mantegnas Maria diirfte die gleiche metaphorische Bedeu-
tung wie der Pfeil von Cranachs Cupido haben. Da Maria ausser-
dem mit der rechten Hand auf jene Wunden-Quelle weist, welche
den im Unterleib situierten »Sexualbrunnen« ersetzen wird, ist sie
anscheinend an dessen Umfunktionierung wesentlich beteiligt.”!
Aber auf welche Weise? Anders als die Venus des Parnass
hat sie ja keinen mit einem Blasrohr bewaffneten Eroten als Ge-
hilfen. In diesem Zusammenhang ist auf die seltsame Beinstellung
Marias einzugehen, und auf die Tatsache, dass die Frau durch das
rote Gewand als feurig-vulkanisches Wesen qualifiziert ist. Zuvor
ist festzuhalten, dass die Gottesmutter nicht einfach als Schwes-
ter des Parnass-Vulkans aufgefasst werden darf. Am Beispiel der
Terpsichore-Figur wurde deutlich, dass das vulkanische Feuer in
Form virginaler Gottesliebe auftreten kann. Das ist auch bei
Maria so gemeint; darauf deutet die Tatsache hin, dass sie — wie
jene Muse — nicht in, sondern vor einem Vulkanberg situiert ist.
Auch so bleibt aber der Eindruck, dass in der Frau Krafte von ur-
tiimlich-wilder Natur wirksam sind, die auch das Kind pragen.
Dies lasst sich am Motiv der unterschiedlich positionierten
Beine entwickeln. Uber dessen mogliche Bedeutungen war schon
am Beispiel der Marszeichnung die Rede: Das am Boden veran-
kerte Bein des Mannes zeige an, dass irdische Liebeskraft mobili-
siert, der vom Boden gehobene und auf die eigenen Waffen ge-
setzte Fuss, dass diese Energie am sexuellen »Abfliessen«
gehindert und dadurch vergeistigt werde. In Leonbrunos allego-
rischem Epitaph auf den Dichter Spagnoli fungiert Mars als le-
bendes Heizwerk; die Hitze des eingekesselten Sexualfeuers wird
benutzt, um Dichterkopfe auszukochen. Als Heizwerk diirfte auch
die vor Liebe »brennende« Maria des Florentiner Tafelbildchens
gemeint sein. Es fallt auf, dass die Erde, auf welche die Frau den
Absatz ihres feuerroten Schuhs setzt, trocken und kahl ist. Der

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«

Abb. 20: Lukas Cranach d. A., »Cupido im Wandel vom irdischen zum himmlischen
Zustands, 1. Halfte 16. Jahrhundert, Ol auf Holztafel, 79,1 x 38,1 cm, Philadelphia,
Museum of Art, John G. Johnson Collection.

101



Umstand, dass zahlreiche Kieselsteinchen herumliegen und der
hintere Teil der Plattform mit Gras bedeckt ist, deutet aber darauf
hin, dass der Boden zuvor feucht war. Offenbar hat ihn die vulka-
nische Maria ausgetrocknet. Mit dem Bild eines trockenen Bodens
ist in der Renaissance stets auch die Vorstellung verbunden, dass
das Wasser, statt verloren zu gehen, in Form von Dampf aufsteigt,
um sich weiter oben wieder zu verfliissigen. Aufgrund dieser Be-
obachtungen kann man sich vorstellen, was mit dem Kind ge-
schieht, wenn die Mutter es an ihre feurige Brust driickt. Jener
Teil des Knaben, der dem Boden entspricht — der Unterleib —,
wird ausgetrocknet. Die bislang aus der Sexual-»ROhre« austre-
tende Flussigkeit steigt im Korper auf, um dann weiter oben in
gelauterter Form auszutreten — eben aus der letzten Wunde, als
vulkanisch-saturnische Heils- und Lebensquelle.

XI. Paragone

Schiebt in Paardarstellungen des 16. und 17. Jahrhunderts ein Part-
ner sein Bein zwischen die Beine des anderen, gilt das, wie Stein-
berg gezeigt hat, als Symbol fiir geschlechtliche Vereinigung.”?
Parmigianino hat dieses vermutlich als antikisch verstandene
Motiv auch fur das Christuskind verwendet, in Kombination mit
dem ebenfalls konventionalisierten Liebesgestus des Griffes an die
Schulter.”” Nach Ansicht Steinbergs ist schon der Christusknabe in
Michelangelos »Madonna Medici« als kindlicher Brautigam Marias
gemeint.” Moglicherweise hat sich Michelangelo bei der Gestal-
tung des rittlings auf dem Oberschenkel der Mutter sitzenden Kin-
des von Mantegna anregen lassen; vor allem die Vorzeichnung, die
in der Wiener Albertina aufbewahrt wird und auf der die Mutter
noch nicht mit tibergeschlagenen Beinen wiedergegeben ist, ist
mit der »Steinbruchmadonna« eng verwandt (Abb. 21). So gesehen
wirkt das zwischen den Beinen der Mutter herabhangende Bein von
Mantegnas Christuskind wie eine Vorform des »slung-leg«-Motivs
des 16. Jahrhunderts.” Im Zusammenhang mit Marias wilder Fels-
zacken-»Krone« und ihrem strammen rechten Bein empfindet man
das unterhalb ihres Schosses platzierte Korperglied allerdings
eher als eine zusatzliche Metapher fiir bedrohliche weibliche Viri-
litat denn als Ausweis kindlicher Mannhaftigkeit. Und tatsédchlich
erfiillt die Frau mit ihrer feurigen Liebe eine dhnliche Doppelfunk-
tion wie die Maria in manchen Beschneidungsdarstellungen, zum
Beispiel in einer Mantegnas, die sich in den Uffizien befindet:
Indem die Mutter dem Priester den Knaben zur Beschneidung hin-
halt, wird sie, dem gottlichen Heilsplan gehorchend, zur Komplizin
in einem Prozess, der auf die Abtétung des Fleisches zielt.”®
Gemaéss dieser Deutung wére in der »Steinbruchmadonna«
eine &dhnliche Motivkonstellation vorhanden, wie Freud sie in
Leonardos »Anna selbdritt« gesehen hat.”” Im Umstand, dass der
Maler das Paar von Grossmutter und Mutter als eine Art Doppel-
Mutter gestaltet hat, manifestiert sich fiir Freud dieselbe biogra-
fische Dominanz von Mutterfiguren, die das Kind einst hatte

102

trdumen lassen, ein Geier habe ihm mit dem Schwanz den Mund
geoffnet. Freuds Schiiler Oskar Pfister glaubte dieses Tier samt
dem »nach dem Munde [...] fahrenden« Schwanz als Vexierbild im
Gewand Marias entdeckt zu haben (Abb. 22).”¢ Allein, Leonardo
hatte gar nicht von einem Geier, sondern von einem Milan ge-
sprochen. Dieser Ubersetzungsfehler ist gewiss ein Fauxpas. Viel
fragwiirdiger ist indessen Freuds und Pfisters Uberzeugung, ein
Kunstwerk sei eine Art Psychogramm des Kiinstlers, und Weib-
lichkeits- respektive Verweiblichungsmetaphern seien Symptome
fur eine schlecht geloste 6dipale Problematik. Solche Gleichnisse
sind in der Regel Reflex der psychosozialen Techniken religioser
Spezialisten oder kiinstlerisch-intellektuell tatiger Menschen.
Genau das trifft auch fur die sexuelle Transformations-Meta-
phorik der »Steinbruchmadonna« zu. Der vulkanisch-saturnische
Christus ist weder eine Ausserung des subjektiven Unbewussten
noch eine Vorbildfigur fiir die Christen insgesamt, sondern Mo-
dell fiir eine Berufsgattung, zu welcher Mantegna selbst gehort:
die der Maler.”?

Stellt ein Maler in seinem Medium Vertreter anderer Kunst-
gattungen und deren Werke dar, steht oft die Absicht dahinter,
einen »Paragone« zwischen der abgebildeten Schwesterkunst und
der eigenen zu veranstalten."? Das ist zweifellos bei der »Stein-
bruchmadonna« der Fall. Indem Mantegna einen Steinhauer malt,
der mit einer phallischen S&dule protzt, und einen anderen, der
in liegender Position daran arbeitet, charakterisiert er die Bild-
hauer als Kiinstler, die am Sinnlich-Materiellen hdangen, die buch-
stablich am Boden kleben wie Kriechtiere, die zu beschrankt und
auch zu faul sind, um Geistiges zu leisten. Am rechten Rand des
Steinhauerplatzes hat Mantegna einen Mann situiert, der den
Steinhauern zuschaut. Zwei Steinplatten liegen so vor seinen Fiis-
sen, dass der Eindruck entsteht, er sei von diesen eingekeilt.
Ausserdem hat er die Arme verschrankt — es handelt sich um
einen passiven, zu eigenstdndigem Handeln unfdhigen »Gaffer«.
Mantegna macht mit dieser Figur deutlich, dass die Bildhauer mit
ihren imponierend-erdriickenden Steinmalen auf ein unmiindig-
entfremdetes Sehen spekulieren.

Vor einem solchen Hintergrund kann sich der Maler als
einer profilieren, der mit sinnlichen Mitteln Unsichtbar-Geistiges
darzustellen vermag, als einer auch, der dem Betrachter die
Moglichkeit gibt, an der Genese des Bildes selbst teilzuhaben. Da
das Hauptmotiv des Bildes — der Lebensbrunnen — unsichtbar
bleibt, muss der Betrachter es mit seiner Imagination selbst kon-
struieren. Auf diese Weise gewinnt er etwas Immaterielles und
damit Unzerstorbares.

In Mantegnas Florentiner Madonnenbild erscheinen der
Bildhauer und der Maler als Kiinstler, die zwei verschiedenen
Gesinnungen verpflichtet sind — der Erste dem aufs Materielle
fixierten Heidentum, der Zweite dem nach Spiritualitat streben-
den Christentum. Die Christusfigur und der (nicht dargestellte)
Maler gehoren demnach zusammen; das Kind figuriert als eine
Art symbolisches »Portrat«, als zu imitierendes Vorbild des

Andreas Hauser



Abb. 2I: Michelangelo, »Madonna mit Kinds, 1. Drittel 16. Jahrhundert, Federzeichnung,
37,9 x 18,7 cm, Wien, Albertina, Grafische Sammlung.

Kiinstlers. So wie jener der physischen Potenz entsagt und sei-
nen Leib als etwas Abzustreifendes behandelt, muss dieser auf
wertvolles Material und auf imponierende Werkzeuge zugunsten
wertloser Tafeln und kleiner Pinsel verzichten. Und so wie Chris-
tus, Sohn einer in Gottesliebe brennenden Mutter, seine Be-
fruchtungstatigkeit nicht genital, sondern in einer hoheren, dem

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«

Abb. 22: Schematische Zeichnung nach Leonardos Heiliger Anna selbdritt (Paris, Louvre)
mit Hervorhebung einer verborgenen Geierfigur, aus: Oskar Pfister, Kryptolalie, Krypto-
graphie und unbewusstes Vexierbild bei Normalen, in: Jahrbuch fiir psychoanalytische
und psychopathologische Forschungen V, Leipzig/Wien 1913, S. 148.

weiblichen Laktieren vergleichbaren Weise ausiibt, verwirklicht
der Maler seine schopferische Kraft nicht in hochragend-volu-
minosen Monumenten, sondern in Farbflachen, welche fiir den
Betrachter zu einem Quell der »fantasia«< und des Intellekts
werden.

103



Mehrfach zitierte Literatur

Claussen 2000
Claussen, Peter Cornelius, Von der Melancholie des
Kiinstlers. Der »Marientod« des Hugo van der Goes
und Diirers Melancholie-Stich, in: Georges-
Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der
Universitat Ziirich, Bd. 7, 2000, S. 46—67.

Colonna Ed. 1998
Colonna, Francesco, Hypnerotomachia Poliphili,
hrsg. von Marco Ariani und Mino Gabriele, 2 Bde.,
Mailand 1998 (Neuausgabe der Erstausgabe von
1499).

Ellenberger 1988

Ellenberger, Frangois, Histoire de la Géologie. Bd. I:

Des Anciens a la premiére moitié du XVlIle siécle,
Paris 1988.

Ficino Ed. 1989
Ficino, Marsilio, Three Books on life [De triplici
vital, Kritische Edition und Ubersetzung, von
Carol V. Kaske und John R. Clark, New York 1989.

Firestone 1942
Firestone, Gizella, The Sleeping Christ-Child in Ita-
lian Renaissance Representaions of the Madonna,
in: Marsyas. A publication of the students of the
Institute of Fine Arts New York University 2, 1942
(Reprint 1974), S. 43-62.

Gamba 1906
Gamba, Carlo, Lorenzo Leombruno, in: Rassegna
d'Arte, Jahrgang VI, Mailand 1906, S. 91-96.

Greenstein 1992
Greenstein, Jack M., Mantegna and Painting as
Historical Narrative, Chicago/London 1992.

Hartt 1952
Hartt, Frederick, Mantegna's »Madonna of the
rocks«, in: Gazette des Beaux-Arts 40, 1952,
S. 329-342.

Hauser 1999
Hauser, Andreas, Luca Signorellis »Pan«. Kunst als
Sublimierung von Liebe, in: Konsthistorisk
Tidskrift 68, 1999, S. 250-269.

Hauser Pieta 2000
Hauser, Andreas, Andrea Mantegnas »Pieta«. Ein
ikonoklastisches Andachtsbild, in: Zeitschrift fur
Kunstgeschichte 63, 2000, S. 449—493.

104

Hauser Parnass 2000
Hauser, Andreas, Andrea Mantegnas »Parnass«. Ein
Programmbild orphischen Kiinstlertums, in: Pan-
theon. Internationale Jahreszeitschrift fiir Kunst 58,
2000, S. 23—43.

Jones 1981
Jones, Roger, »What Venus did with Mars«: Battista
Fiera and Mantegnas »Parnassus«, in: Journal of the
Warburg and Courtauld Institutes, Bd. 44, 1981,
S. 193-198.

Kemp 1969
Kemp, Wolfgang, Eine mantegneske Allegorie fiir
Mantua, in: Pantheon 27, 1969, S. 12—18.

Klibansky/Panofsky/Saxl Ed. 1994
Klibansky, Raymond/Panofsky, Erwin/Saxl, Fritz,
Saturn und Melancholie. Studien zur Geschichte
der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und
der Kunst, Frankfurt am Main 1994 (Englische
Originalausgabe: Saturn and Melancholy, 1964;
deutsche, revidierte und erweiterte Ausgabe 1990).

Kristeller 1902
Kristeller, Paul, Andrea Mantegna, Berlin/Leipzig
1902.

Lightbown 1986
Ronald Lightbown, Mantegna. With a complete
catalogue of the paintings, drawings and prints,
Oxford 1986.

Mantegna 1992
Andrea Mantegna, hrsg. von Jane Martineau,
Ausst.-Kat. Royal Academy of Arts London/Metro-
politan Museum of Art New York, London/Mailand
1992 (Hier die italienische Ausgabe benutzt).

Meiss 1976
Meiss, Millard, Sleep in Venice: Ancient Myths
and Renaissance Proclivities (Erstabdruck 1966), in:
ders., The Painter’s Choice. Problems in the
Interpretation of Renaissance Art, New York u. a.
1976, S. 212-239.

Patz 1993
Patz, Kristine, Von der Tduschung zur Reflexion:
Zum pythagordischen Y im Werk des Andrea
Mantegna, Diss., Giessen 1993 (Mikrofichen MFRD
1993: 3292).

Perrig 1980
Perrig, Alexander, Leonardo: Die Anatomie der
Erde, in: Jahrbuch der Hamburger Kunstsamm-
lungen, Bd. 25, 1980, S. 51-80.

Perrig 1987
Perrig, Alexander, Die theoriebedingten Land-
schaftsformen in der italienischen Malerei des 14.
und 15. Jahrhunderts, in: Die Kunst und das Studium
der Natur vom 14. zum 16. Jahrhundert (Acta huma-
niora), hrsg. von Wolfram Prinz und Andreas Beyer,
Weinheim 1987, S. 41-60.

Schroter 1977
Schroter, Elisabeth, Die lkonographie des Themas
Parnass vor Raffael. Die Schrift- und Bildtraditionen
von der Spatantike bis zum 15. Jahrhundert, (Studien
zur Kunstgeschichte 6), Hildesheim, New York 1977.

Schuster 1991
Schuster, Peter-Klaus, Melencolia I. Diirers Denk-
bild, 2 Bde., Berlin 1991.

Steinberg 1968
Steinberg, Leo, Michelangelo's Florentine Pieta: The
Missing Leg, in: The Art Bulletin, Bd. 50, 1968,
S. 343-353.

Vasari Ed. 1971
Vasari, Giorgio, Le vite de’ piu eccelenti pittori
scultori e architettori [nelle redazioni del 1550
e 1568], hrsg. von Rosanna Bettarini und Paola Ba-
rocchi, Florenz 1971.

Ventura 1995
Ventura, Leandro, Lorenzo Leonbruno. Un pittore a
corte nella Mantova di primo cinquecento (~Europa
delle corti«. Biblioteca del Cinquecento 64), Rom
1995.

Williams Lehmann 1973
Williams Lehmann, Phyllis, The Sources and
Meaning of Mantegna’s Parnassus, in: Williams
Lehmann, Phyllis/Lehmann, Karl, Samothracian Re-
flections. Aspects of the Revival of the Antique
(Bollingen Series XClI), Princeton, New Jersey 1973,
S. 57-178.

Wind 1948
Wind, Edgar, Bellini's Feast of the Gods. A Study in
Venetian Humanism, Cambridge Mass. 1948, S. 9-20
(zu Mantegnas Parnass-Gemaélde).

Wind Ed. 1987
Wind, Edgar, Heidnische Mysterien der
Renaissance, Frankfurt a. M. 1987 (Originalausgabe:
Pagan Mysteries of the Renaissance, 1958).

Wittkower 1965
Wittkower, Rudolf und Margot, Kiinstler — Aussen-
seiter der Gesellschaft, Stuttgart/Berlin/Koln/Mainz
1965 (Titel der Erstausgabe: Born under Saturn,
London 1963).

Andreas Hauser



Fiir kritische Lektiire und Anregungen danke ich
Oskar Batschmann, Georg Germann, Albert Hauser,
Caspar Hirschi und Felix Thiirlemann.

»Mentre che Andrea stette a lovorare in Roma, oltre
la detta capella dipinse in un quadretto piccolo una
Nostra Donna col Figliuolo in collo che dorme, e
nel campo, che € una montagna, fece dentro a certe
grotte alcuni scarpellini che cavano pietre per di-
versi lavori, tanto sottilmente e con tanta pacienza
che non par possibile che con una sottil punta di
pennello si possa far tanto bene.« Vasari Ed. 1971,
Bd. 3, S. 554.

Florenz, Uffizien, Inv. 1890: Nr. 1348. Vgl. Gli Uffizi.
Catalogo generale, bearbeitet unter der Leitung
von Luciano Berti und Caterina Caneva, Florenz
1979, S. 365; Gregori, Mina, Uffizien und Palazzo
Pitti. Die Geméldesammlungen von Florenz, (iiber-
setzt aus dem lItalienischen), Miinchen 1994, S. 140.
Vgl. Lightbown 1986, Kat. 31, S. 435-436. Die Datie-
rungen reichen von 1450 (Millard Meiss) bis um
1500 (Adolfo Venturi).

Kristeller 1902, S. 239, mit Verweis auf: Miintz,
Eugeéne, Les collections des Médicis au XVe siéecle,
Paris 1888.

Vgl. Berti, Luciano, /I principe dello studiolo. Fran-
cesco | dei Medici e la fine del Rinascimento fioren-
tino, Florenz 1967.

»[...1 il qual quadro e oggi appresso lo illustrissimo
signor don Francesco Medici, principe di Fiorenza,
il quale lo tiene fra le sue cose carissime.« Vasari
Ed. 1971, Bd. 3, S. 554.

Diese Folgerung hat schon Hartt 1952, S. 329,
gezogen.

Obwohl die Frau nicht direkt auf dem Boden sitzt,
konnte man sie als Madonna humilitatis bezeich-
nen. Zu diesem Typus: Meiss, Millard, The Madonna
of Humility, in: The Art Bulletin, Bd. 18, 1936,

S. 435—-464.

Kristeller 1902, S. 241. Ihm folgt Hartt 1952, S. 330:
»[...] she holds the nude and struggling Christ Child,
who looks sharply upward, his mouth open as if in
song.«

Kristeller 1902, S. 240.

Ebd.: Man tausche sich, meint Kristeller, wenn man
das Gebilde fiir eine »willkiirliche Konstruktion«
halte: »In Wirklichkeit hat Mantegna ...] eine ganz
bestimmte auf den Felsen aufgelagerte vulkanische
Basaltformation nachgebildet, die in Italien ausser
an vereinzelten Stellen nur am Monte Bolca bei
Ronca zwischen Vicenza und Verona sich findet,
also in der Gegend, die Mantegna mit seinen ge-
lehrten Freunden von Verona aus auf seinen archa-
ologischen Ausfliigen oft besucht haben wird. Es ist
das ein lehrreiches Beispiel fiir die Sorgfalt seiner
Naturstudien, die viel mehr noch als man glauben
will die Grundlage seines kiinstlerischen Schaffens
gebildet haben.« In einer Anmerkung verdankt
Kristeller den Hinweis auf den Monte Bolca Profes-
sor Giuseppe Cuboni aus Rom.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«

Vgl. Meiss, Millard, Light as Form and Symbol in
Some Fifteenth-Century Paintings, in: The Painter's
Choice. Problems in the Interpretation of Renais-

“sance Art, London 1976, S. 3—18, (Erstabdruck in:

The Art Bulletin, Bd. 27, 1945, S. 43—68), bes. S. 3:
Meiss glaubt (worin ihm Hartt 1952, S. 330, folgt),
die hell beschienene Landschaft auf der linken Bild-
seite symbolisiere die neue, die »kalte graue« Land-
schaft auf der rechten die alte Welt. Mantegna
bietet mehr als solch holzschnittartige »moralized
landscapes«; es zeigt sich, dass das, was auf die
neue Zeit weist, sich im Zentrum des Bildes befindet
und eng mit der diisteren Steinlandschaft verkniipft
ist. Vgl. auch Hauser Pieta 2000, S. 490, Anm. 125.
Vasari Ed. 1971, Bd. 3, S. 552.

Vgl. allgemein: Pacht, Otto, Gestaltungsprinzipien
der westlichen Malerei des 15. Jahrhunderts, in:
ders., Methodisches zur kunsthistorischen Praxis.
Ausgewdhlte Schriften, Miinchen 1977, S. 17-58. —
Speziell zur »Steinbruchmadonna« Meiss spricht
von einer »Plateau-Komposition«; er fiihrt sie auf
das Vorbild Van Eycks zuriick; aus diesem Grund
datiert er das Bild auch in die Friihzeit, um 1450.
Vgl. Meiss, Millard, in: Venezia e I'Europa: Atti del
XVIII Congresso Internazionale di Storia dell'Arte,
Venedig 1956, S. 65 (zit. nach Lightbown 1986,

S. 436). Ein Zusammenhang mit Eyckschen Formen
schliesst aber eine spétere Entstehungszeit nicht
aus. Es gibt im spéten 15. Jahrhundert 6fters Riick-
griffe auf Altertiimliches.

Antwerpen, Musée Royal des Beaux-Arts. Mogli-
cherweise handelt es sich um ein unvollendetes
Werk.

Man hat den Eindruck, der Maler habe in ihm,
Arcimboldo vorwegnehmend, eine antropomorphe
Figur »versteckt«, und zwar den Profilkopf eines
wilden Mannes: Der Bergsockel mit den H-formigen
Kerben formt eine weit ausladende Kinnlade mit
einem Mund, das auf der Hohe der Hiigelstadt vor-
kragende Felsdreieck eine Nase, das durch dunkle
Pflanzen ausgeschiedene Rund dartiber ein Auge,
und bei den radial nach rechts oben strebenden
Zacken kann man an sich wild straubendes Haar
denken. Moglicherweise handelt es sich hierbei
aber nur um eine Projektion. Zum Thema Mantegna
und »verborgene Bilder« vgl. Hauser, Andreas,
Andrea Mantegnas »Wolkenreiter«. Manifestation
von kunstloser Natur oder Ursprung von vexierbild-
hafter Kunst?, in: Die Unvermeidlichkeit der Bilder,
hrsg. von Gerhart v. Graevenitz, Stefan Rieger und
Felix Thirlemann, Tiibingen 2001, S. 147-172.

Unter dem Einfluss von Abraham Gottlob Werner
(1750-1817) betrachteten im spéaten 18. Jahrhundert
zahlreiche Geologen den Basalt als ein »neptuni-
sches« Phanomen. Im frithen 19. Jahrhundert setzte
sich dann aber die »plutonisch«-vulkanistische
Erklarung durch. Zum Neptunismus und zum Basalt-
streit: Holder, Helmut, Kurze Geschichte der Geolo-
gie und Paldontologie, Berlin u. a. 1989, S. 38—54.
L'opera completa del Mantegna, Einleitung von
Maria Bellonci, Katalog von Niny Garavaglia (Clas-
sici dell'Arte), Mailand 1967, S. 113, Kat.-Nr. 68: »[...]
dietro, un'enorme rupe, come sul punto di esplo-
dere, irradia una straordinaria luce rosata.« Light-
bown 1986, S. 159, spricht, ohne dies zu begriinden,
von einem »volcanic mountain«.

20

2
22

23

24
25
26
27

28

29

30

Fiir die Frage nach dem Zusammenhang von Berg-
darstellungen und naturgeschichtlichen Vorstellun-
gen ist Perrig 1987 wegweisend.

Jones 1981: Das Gedicht stammt vom Mantuaner
Physicus und Humanisten Battista Fiera und bezieht
sich mit grosser Wahrscheinlichkeit auf den
»Parnass«. Meiner Ansicht nach stellt der Berg nicht
eigentlich den Aetna, sondern einen aetna-artigen
Parnass dar. Vgl. Hauser Parnass 2000, S. 25.

Wind 1948, S. 10.

Uberblicke tiber die hauptsachlichen Bergentste-
hungstheorien bis zur Zeit Mantegnas findet man in
folgenden Publikationen: Adams, Frank Dawson,
The Birth and Development of the Geological
Sciences, London 1938, S. 329-398; Holder, Helmut,
Geologie und Paldontologie in Texten und ihrer
Geschichte, Freiburg 1960, S. 16—20; Ellenberger
1988, S. 108—109 (Tabelle iiber die Bergentstehungs-
auffassungen der Brider der Reinheit sowie von
Avicenna, Albertus Magnus, Ristoro d'Arezzo und
Buridan). Zu Leonardos Auffassung iiber den
Zusammenhang von irdischem Wasserhaushalt und
Erdrelief vgl. Perrig 1980.

Einen kurzen Uberblick iiber die Aetna-Beschrei-
bungen gibt Ellenberger 1988, S. 51-53.

Buch VI, 685-702.

Isidor von Sevilla, De natura rerum, Kap. XLVII.
Vergil, Aeneis, 3, 570-582.

Vergil erwahnt, dass bei der Eruption »liquefacta
saxa« ausgestossen wirden, erklart aber nicht, was
mit diesen geschehe (ebd., S. 576).

Patz 1993, S. 56, sagt vom ~kristallinen Gesteins-
korpere, dass er »infolge eines fritheren Erdbebens
in diese Hohe gelangt« sei; nach der Vorstellung
jener Zeit wiirden bei solchen naturgeschichtlichen
Ereignissen Teile des Erdbodens aufgetiirmt. Ande-
rerseits meint sie, dass der Stein das Phanomen der
Blahung der Erdhaut zur Darstellung bringe.
Williams Lehmann 1973, S. 143. Zeichnung des Gottes
Vulkan im Libellus de imaginibus deorum: Rom,
Biblioteca Apostolica Vaticana, Codex Reginensis
lat. 1290, Blatt 4 v.; Vgl. Liebeschiitz, Hans, Fulgen-
tius Metaforalis. Ein Beitrag zur Geschichte der
antiken Mythologie im Mittelalter, (Studien der
Bibliothek Warburg 1V), Leipzig/Berlin 1926,

Taf. XXI1I, Abb. 38.

Patz 1993, S. 55, hat als Erste vorgeschlagen, dass
der flatternde rote Mantel als Metapher fiir eine
Eruptionsflamme zu verstehen sei. Dies bestatigt
der Umstand, dass diese »Flamme« — genauso wie
die kleinere auf dem Herd — einen Felskamin
besitzt, aus welchem Rauch in die Luft entweicht.
Strabon, Geographika 6,2. Diese Passage ist auf
Deutsch greifbar in: Mineralogie der alten Griechen
und Rémer, deutsch in Ausziigen aus deren Schrif-
ten [...] von Harald Othmar Lenz, Wiesbaden 1966
(Nachdruck der Ausgabe von 1861), S. 56.

105



34

36

37

38
39

40

106

[Vergill, Aetna, hrsg. und iibersetzt von Will Richter,
Berlin 1963. Zur Uberlieferungsgeschichte vgl.

S. 9-22.

Bembo, Pietro, De Aetna, lateinisch-italienische
Ausgabe, iibersetzt und hrsg. von Enzo Alfieri, mit
Vorworten von Leonardo Sciascia, Marcello Cara-
pezza und Alfieri, Palermo 1981.

Ebd., S. 76.

Ebd., S. 77.

Der Begriff »kristallin« wird im umgangssprach-
lichen Sinn fir etwas verwendet, das regelmassig
geformte, ebene Flachen hat. Der heutige wissen-
schaftliche Kristall- und Kristallisationsbegriff war
der traditionellen Naturgeschichte nicht bekannt.
Vgl. zum Beispiel Plinius, naturalis historia, Bd. 35,
S. 184, iiber die Genese des Alauns. Es ist nicht
auszuschliessen, dass der Stein Alaun darstellt. Mit
den gelben Einschiissen konnte Auripigment
gemeint sein, jener Stoff, aus dem gelbe Farbe
gewonnen wurde. Gerade tiber dem Stein ist eine
gelb gekleidete Muse situiert, und auch links im
Bild scheint eine Korrespondenz zwischen einem
Musenkleid und einem Naturgegenstand zu beste-
hen: Unterhalb der rot gekleideten Muse liegen
Mischelchen am Boden; moglicherweise handelt
es sich um Purpurschnecken, die »Lieferanten«

der roten Farbe.

Adams 1938 (wie Anm. 22), S. 8.

Dass gerade Maler, welche sich nicht auf eine Ober-
flaichen-Beobachtung der Natur beschréanken,
sondern diese auch theoretisch zu begreifen suchen,
surreal wirkende Landschaftsszenarien hervor-
bringen, hat Perrig 1980 am Beispiel von Leonardo
gezeigt.

Die These steht in Opposition zur Auffassung, welche
Alexander Perrig in seiner wegweisenden Studie
»Die theoriebedingten Landschaftsformen in der
italienischen Malerei des 14. und 15. Jahrhunderts«
(Perrig 1987) entwickelt hat. Nach ihm wirkt die
italienische Landschaftsdarstellung jener Zeit ver-
haltnismassig schematisch und formelhaft, weil sie
ganz im Bann von naturgeschichtlichen Bergentste-
hungs-Theoremen steht. Zum einen stellen nach
Perrig die Maler die Berge als lehmartige Buckel dar:
Wo sie das tun, folgen sie der Theorie, wonach die
im Erdinnern gefangene Luft die Erd-Haut aufbléht.
Zum anderen geben die Maler die Berge aber als
wilde, steile und zackige Gebilde wieder, die von
schragen, oben spiralig verlaufenden Bandern
durchsetzt sind und die aus einer »glasartigen [...]
Schmelzmasse« zu bestehen scheinen. Diesen Dar-
stellungen liegt nach Perrig das »Feuer- oder Flam-
mentheorem« zugrunde. Als Beleg zitiert er eine
Passage aus dem Traktat »Uber die Ewigkeit der
Welt« des judischen Neuplatonikers Philon von
Alexandria (gest. ca. 45): »Wenn das in der Erde ein-
geschlossene feurige Element durch die natiirliche
Kraft des Feuers in die Hohe getrieben wird, so
drangt es zu dem ihm gemassen Ort und reisst dabei,
sooft es eine Stelle zur Entfaltung seines Hauches
findet, so viel von der Erdmaterie mit sich, als es
vermag. [...] Die Erdmaterie, gezwungen, es iiber
eine weite Strecke zu begleiten, tiirmt sich hoch auf,
zieht sich zuoberst zusammen und endet schliesslich
in einer scharfen Spitze, indem sie die Gestalt des
Feuers nachahmt.« Von einer Schmelzmasse ist da
zwar nicht die Rede, aber das Feuer dient immerhin

41

)
3

als Form-Vorbild fiir die aufgetiirmte Erdmasse.
Diese Passage, sagt Perrig, sei »eine der eindriick-
lichsten Formulierungen« des Feuertheorems — und
suggeriert damit, dass es unzédhlige vergleichbare
Textstellen gebe. Das scheint aber nicht der Fall zu
sein. Ganz abgesehen davon: Was Mantegna betrifft,
so betrachtet Perrig ihn als einen Maler, der mit der
Tradition der Feuerberg-Darstellung gebrochen
habe. Wie Leonardo interessiere ihn das Wasser in
seiner erdgestaltenden Funktion. Die Hohle im
Anbetungsbild der Uffizien sei als geplatzte Wasser-
ader zu verstehen. Tatsachlich weist Mantegna dem
Wasser eine bedeutende Funktion in der Erdge-
schichte zu; das canonartige Tal der »Steinbruchma-
donna« ist vermutlich als eines gemeint, das von wil-
dem Flusswasser ausgehobelt wurde. Aber beim
Berggehause des Feuergottes Vulkan im Parnass und
beim rotlich glithenden, Rauch ausstossenden Berg
des Pallas-Bildes ist das Feuer der erdgeschichtliche
Hauptakteur. Meine These ist, dass die spatgotisch-
spitzen Bergdarstellungen vor Mantegna sich wohl
aufs Feuer beziehen, aber nur auf metaphorisch-poe-
tische Weise, wahrend er als Erster (und vielleicht
als Einziger) die Feuerberge als sich verhértende
Gesteinsmasse konzipiert hat. Die Frage lautet dann
allerdings, seit wann er das tut. Man muss als
Maoglichkeit in Betracht ziehen, dass der Maler mit
dem Parnassbild eine urspriinglich viel vagere
Vorstellung von »Feuerstein« nachtraglich theore-
tisch zu durchdringen versucht. Es ist durchaus
denkbar, dass Mantegna rétliche Berge oder ins Rot
spielende Marmore, wie er sie 6fters gemalt hat, als
»Feuersteine« im Sinn der traditionellen Vier-Ele-
menten-Lehre aufgefasst hat — das heisst als etwas,
in welchem das feurige Element gegeniiber den stets
mit-prasenten anderen Elementen pragend ist.

Dem zweigipfligen Berg des Parnassbildes (gemeint
ist der Helikon) entspringt ein Wasserfall; auf dem
erwdhnten Berg in der Camera degli Sposi steht ein
Aquédukt und bei dem aus Trommeln geschichteten
Berg des Sebastianbildes wird der Zusammenhang
mit dem Element des Wassers dadurch deutlich,
dass auf der Terrasse unterhalb des Berges ein
Brunnen steht.

Firestone 1942. — Meiss 1976, S. 227-229.

Firestone 1942, S. 45-49. Der Bezug zur Passion wird
bereits bei einem &lteren, aus dem byzantinischen
Kulturkreis stammenden Maria-Kind-Typus herge-
stellt, und zwar dadurch, dass das Kind barfuss und
auf einem Tuch platziert erscheint: Damit wird auf
die Darbringung im Tempel und mittelbar auf die
Eucharistie angespielt. Vgl. Corrie, Rebecca W.,
Coppo di Marcovaldo's Madonna del bordone and
the Meaning of the Bare-Legged Christ Child in
Siena and the East, in: Gesta, Bd. 35, 1996, S. 43—65.

4

45
46

47

48
49

50

51

52

53

54
55

56

57

Im Civico Museo di Castelvecchio von Verona. Vgl.
Zampetti, Pietro, Carlo Crivelli, Florenz 1986, S. 51,
Tf. 3, und S. 252253 (Katalog). Zampetti datiert das
Werk in das Jahrzehnt 1450—1460.

Lightbown 1986, S. 476, Kat.-Nr. 161.

In Crivellis Bild stehen die Putten auf einer Mauer-
briistung zu beiden Seiten des Kindes; im Berliner
Bild befinden sie sich in einer Rahmenzone. Ein
weiteres Beispiel fiir das Erscheinen der Passions-
instrumente in einer Maria-Kind-Darstellung bei
Firestone 1942, S. 49.

Es ist Hartt 1952, S. 334, der Mantegnas Bild mit den
genannten zwei Madonnenbildern in Verbindung
gebracht hat.

Hartt 1952, S. 335-336.

Hartt 1952, S. 334. Im gleichen Sinn auch Lightbown
1986, S. 159. Weitere Opfersymbole findet man im
sonnenbeschienenen Flusstal links: Die Kornernte
durfte auf die Opferung des Leibes weisen, welche
im Abendmahl in der Form des Brechens und des
Verzehrs von Brot nachvollzogen wird, und ange-
sichts der Schafherde denkt man an die Opferung
des Lammes Gottes. In der Kopenhagener Pieta
taucht die Schafherde ebenfalls auf; in diesem Bild
ist die Schafweide iiber einen diagonal durchs Bild
laufenden Bergriicken mit dem Kalvarienberg ver-
bunden. Auch in der »Steinbruchmadonna« gibt es im
linken Rand der Vordergrund-Plattform eine solche
Diagonale; er weist vom Flusstal in den Todesbe-
reich des Steinhauerplatzes (Grabhohle, Bildhauer-
objekte als Passionssymbole). Hartt 1952, S. 339, ver-
steht das Getreidefeld als Abendmahlsymbol und die
Schifer als Hinweise auf den »guten Hirten«; mittels
des Motivs des Getreidefeldes verkniipft er das Bild
mit dem deutschen Typus der Ahrenmadonna.
Ventura, L., La religione privata; Ludovico II, An-
drea Mantegna e la capella del Castello di San Gior-
gio, in: Quaderni di Palazzo Te 7, 1987, S. 23-34.
Anderer Meinung ist Sickel, Lothar, Ein Felsenbild
in Mantegnas Uffizien-Epiphanie und seine Bedeu-
tung, in: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 57, 1994,

S. 682-687.

Hartt 1952, S. 333-334; Lightbown 1986, S. 159. Zur
Grabessymbolik der Hohle in der Kopenhagener
Pieta: Hauser Pieta 2000, S. 450, Anm. 5.
Lightbown 1986, S. 159, nimmt an, dass die Kuppe
im Vordergrund Golgatha darstellt.

Kristeller 1902, S. 241.

Zum Bacchanal-Stich: Mantegna 1992, S. 279-28l,
Kat.-Nrn. 75 und 76.

Den Figuren Mantegnas mangelt es insgesamt an
Innerlichkeit und Sentiment; auch in diesem ver-
gleichsweise »seelenlosen« Universum gibt es aber
Unterschiede.

Es ist nicht ausgeschlossen, dass sich das Blau
verédndert hat, aber sicher waren die Dunkelwerte
sehr ausgepragt.

Andreas Hauser



58

59

60

6l

Dieser Meinung war schon Hartt 1952, S. 332: »The
mysterious configuration is so disposed that the
mountain and the Virgin's body are read together,
and thus that the falling masses of the rock seem to
radiate outward from her.« Hartt 1952, S. 332-333,
glaubt, das Bild basiere auf zwei Schriftquellen:
einer Passage im Buch Daniel (2, 34-35) und einer
allegorischen Ausdeutung derselben in Hrabanus
Maurus' »Allegoriae in Sacram Scripturam« (von
Hartt zitiert in Anm. 12, S. 333). Im Buch Daniel ist
von einem Stein die Rede, der sich ohne Zutun von
Menschenhand aus einem Berg 16st, der ein Gotzen-
bild zerschldgt und anschliessend zu einem grossen,
die ganze Erde ausfiillenden Berg wird. Nach
Hrabanus Maurus bedeuten der Berg, aus welchem
der Stein gehauen wurde, die Jungfrau Maria (weil
Christus ohne den Samen des Mannes aus ihr gebo-
ren worden sei) und der zu einem Berg wachsende
Stein Christus.

Zu diesem Bild: Comblen-Sonkes, Micheline, unter
Mitwirkung von Ignace Vandevivere, Les musées de
I'Institut de France: Musées Jacquemart-André et
Marmottan a Paris, Musée Condé a Chantilly, (Les
primitifs flamands 1, Corpus de la peinture dans

les anciens Pays-Bas méridionaux au quinzieme
siecle 15), Bruxelles 1988, S. 83; De Vos, Dirk, Hans
Memling. Das Gesamtwerk, Stuttgart/Zirich 1994
(Originalausgabe Antwerpen/Gent 1994), S. 164;
Comblen-Sonkes glaubt, dass es sich beim Felsen
um einen Amethystbrocken handle und dass dieser,
iiber die Assoziation mit dem violetten Veilchen,
Demut und Jungfraulichkeit symbolisiere. Am Berg-
fuss entspringt eine Quelle, die Edelsteine und
Korallen mit sich fihrt; sie wird von zwei Schilde
tragenden Lowen bewacht. Das Ganze ist nach de
Vos eine Allegorie der Kraft der Jungfraulichkeit
oder Reinheit, die das ewige Leben verleiht.

Vgl. Stefaniak, Regina, On Leonardo into the Abyss:
Leonardo's »Virgin of the Rocks«, in: Konsthistorik
tidskrift, Bd. 66, 1997, S. 1-36. Die Autorin verweist
u. a. auf: Maiorino, Giancarlo, Leonardo da Vinci.
The Daedalian Mythmaker, University Park, Penn-
sylvania 1992, S. 73-92 (Kap. 4: At the Spring of
Memory: The »Virgin of the Rocks« and the Lure of
the Source), darin bes. S. 78—79 (Maiorino zitiert
hier im Zusammenhang mit Leonardos Bild eine
Passage aus Sannazaros »Arcadia«, wo das alte Mo-
tiv der Ur-Quelle neu formuliert ist). Fiir Perrig
1980, S. 67-68, handelt es sich beim Felsszenario
nicht um eine Grotte. Die zwei tunnelartigen Bogen
versteht er als Relikte ehemals unterirdischer,
durch Erosion teilweise ans Tageslicht geratener
Wasseradern, das Wasser im Vordergrund als Teil
einer noch funktionierenden, vertikalen Hauptader.
Vgl. vor allem: Tietze-Conrat, Erika, Zur héfischen
Allegorie der Renaissance, in: Jahrbuch der Kunst-
historischen Sammlungen des allerhéchsten Kaiser-
hauses, Bd. 34, Wien 1917, S. 25-32; sowie: Schréter
1977, S. 280-300.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«

62

63

64
65

66
67

68
69
70

Richard Foerster, Edgar Wind und andere haben
deshalb die Deutung von Venus und Mars als

allegorische Reprasentanten des Fiirstenpaares

energisch abgelehnt. Vgl. Foerster, Richard, Studien
zu Mantegna und den Bildern im Studierzimmer der
Isabella Gonzaga, in: Jahrbuch der koniglich preus-
sischen Kunstsammlungen 20, Berlin 1901,

S. 78—180; sowie: Wind, Edgar, Mantegna's »Parnas-
sus«. A Reply to some recent reflections, in: Art
Bulletin, Bd. 31, 1949, S. 224-231 (Entgegnung auf die
Kritik von Erica Tietze-Conrat im selben Band

S. 126—130), S. 228-229.

Verheyen, Egon, The paintings in the Studiolo of
Isabella d’Este at Mantua, New York 1971, S. 35-40;
Lightbown 1986, S. 192; Verheyen und Lightbown
haben nachgewiesen, dass die Programmentwerfer
des Parnassbildes das 1492 publizierte Traktat
»Anterotica — de amoris generibus« des Priester-
Humanisten Pietro Capretto von Pordenone (Petrus
Haedus) benutzt haben, in welchem Mars, Venus
und deren Sohn Anteros als Bekampfer der rohen
Sinnlichkeit auftreten.

Verheyen 1971 (wie Anm. 63), S. 36.

In dem in der vorletzten Anmerkung erwahnten
Traktat von Petrus Haedus benutzt Anteros einen
Pfeil mit Bleispitze, so wie bei Ovid der Gott Amor,
als er die Liebe in Daphne abtotete. Vgl. Lightbown
1986, S. 192

Williams Lehmann 1973, S. 155—157.

Vgl. Jones 1981, S. 197. In diesem Zusammenhang ist
weiter interessant, dass Anteros’ Blasrohr und die
Schusslinie zusammengenommen genau gleich lang
sind wie die Lanze des Mars: Venus benutzt also die
Kraft des Kriegers, um die mannliche Sexualitat zu
bekdmpfen. Ein vergleichbares Motiv findet sich

in Mantegnas Bild der die Laster bekampfenden
Pallas. Diese halt in der Rechten eine Lanze, deren
Spitze abgebrochen am Boden liegt. Setzt man das
Stiick in Gedanken auf den Schaft, stellt man fest,
dass das Kopfstiick des Schaftes auf den Sexus eines
fliegenden Eroten trifft, wahrend die metallene
Spitze durch den Sexus in den Leib dringt.

Patz 1993, S. 54-55.

Vgl. Hauser 1999, S. 259-261.

Und ebenso der feurige, auf die Scham der Venus
zielende Blick. Zu diesem im vorliegenden Zu-
sammenhang nicht interessierenden Motiv: Hauser
Parnass 2000, S. 37. Dort findet sich auch die
These, dass Vulkan und Mars zwei Aspekte ein- und
desselben Mannes darstellen, namlich von
Francesco Gonzaga. Venus-Isabella sorgt mit ihren
Umfunktionierungsaktionen dafiir, dass der Ehe-
mann die eheliche Sexualitdt nicht zum Lustgewinn,
sondern mit der platonisch-idealistischen Gesin-
nung eines Minneritters (wie Mars sie zeigt) ausiibt.
Ein ahnlicher Gedanke diirfte im Pallas-Bild vorhan-
den sein. Die Gottin zielt mit ihrer Lanze auf den
Sexus eines fliegenden Eroten. Rechts im Bild findet
man dann einen Eroten, der selbst gegen die Laster
kampft: Mit zwei Fackeln treibt er (wenn man das
Bild flachig liest) nackte Gestalten zur Flucht. Der
Erot ist, wie ein Vergleich mit einer Abbildung in
Achilles Bocchius’ »Symbolicarum quaestionum de
universo genere [...] libri quinque« (Buch 1V, S. xliv;
1574) zeigt, Anteros. Die Meinung diirfte sein,

dass Eros sich durch den Stich der Pallas in einen
Ant-Eros verwandelt.

7
72
73
74

75
76
77

78

79

80
8l

82

Hauser Parnass 2000, S. 34.

Ebd., S. 35.

Ebd., S. 29-30.

Die Vorstellung, dass die Kraft der irdisch-niederen
Natur fiirs Geistige genutzt werden konne, ist in
der mythografischen Literatur verbreitet. Auch in
der Malerei dirfte sie haufiger vorkommen, als man
denkt. So ist sie vermutlich schon in Campins
Mérode-Triptychon verwirklicht, wenn auch auf
weniger spektakuldre Weise als im Parnassbild. Wie
beim Ehemann Marias das Feuer der Lust, ist in der
Kammer der Jungfrau das Feuer des Kamins ge-
l6scht; schwarze Brandspuren zeugen von seiner
teuflischen Natur. Aber das Feuer ist an anderer
Stelle und in anderer Form neu entstanden — als
das jungfraulicher Liebe in Gestalt des roten
Gewandes der Madonna humilitatis. Vgl. Thirle-
mann, Felix, Robert Campin. Das Mérode-Tripty-
chon. Ein Hochzeitsbild fiir Peter Engelbrecht und
Gretchen Schrinmechers aus Kéln, Frankfurt am
Main 1997, S. 23-30.

Hauser Parnass 2000, S. 24.

Ebd., S. 34.

Pseudo-Aristoteles, Probleme XXX, 1. Der Text ist in
deutscher Ubersetzung abgedruckt in:
Klibansky/Panofsky/Sax| Ed.1994, S. 59-76. Zum
Wein-Vergleich: S. 61—65.

Vgl. Jacquart, Danielle/Thomasset, Claude, Sexua-
lité et savoir médical au moyen age, Paris 1985,

S. 73-84, bes. S. 78.

Klibansky/Panofsky/Sax! Ed. 1994, S. 64—65: »Der
Geschlechtsakt ist namlich mit der Erzeugung von
Luft verbunden. Ein Zeichen dafiir ist, dass das
ménnliche Glied aus einem kleinen Umfang schnell
anwdchst, weil es aufgebldht wird. [...] Die Ergies-
sung des Samens beim Geschlechtsverkehr wird
offenbar bewirkt durch das Nachstossen der Luft.
Daraus ergibt sich, dass diejenigen Speisen und
Getranke den Geschlechtstrieb anregen, welche die
Gegend um die Geschlechtsorgane mit Luft auf-
fiillen.« Ein solches lufthaltiges und lufterzeugen-
des Getrank ist der Wein; »aus diesem Grunde
erregt [er] Liebesverlangen in den Menschen.«
Klibansky/Panofsky/Sax! Ed. 1994, S. 435.

Dass es sich um einen Miihlstein handelt, ist aller-
dings nicht ganz sicher; es konnte auch jener
Schleifstein gemeint sein, der im Paduaner Salone
als Attribut Saturns auftaucht. Die Mehrzahl der
Interpreten geht aber davon aus, dass das Objekt
als Miihlstein zu verstehen sei. Wieso dieser im
Melancholie-Zusammenhang auftaucht, ist nicht
ganz klar. Panofsky und Sax| haben auf einen anti-
ken astrologischen Text hingewiesen, der den
Miihlstein dem Saturn zuordnet, aber sie selbst
haben Zweifel daran gedussert, ob diese (erst im
19. Jahrhundert publizierte) Schrift in der Renais-
sance bekannt war. Vgl. Panofsky, Erwin/Saxl, Fritz,
Diirers »Melencolia I« Eine quellen- und typenge-
schichtliche Untersuchung, Leipzig/Berlin 1923,

S. 60.

Ficino Ed. 1989.

107



83

84

85

86

87
88
89

90

91

92
93

94

95

96
97
98
99

108

Den Wandel der Melancholie-Auffassung hat jiingst
Claussen durch einen Vergleich von Hugo van der
Goes' »Marientod« und Albrecht Diirers Melancho-
liestich dargestellt. Vgl. Claussen 2000.

In diesem Zusammenhang ist erwdhnenswert, dass
einzelne Gelehrte die Milz als Ort verstehen, wo die
schwarze Galle gereinigt wird. Vgl. Benedetti,
Alessandro, Historia corporis humani; sive Anato-
mice, Erstdruck um 1497. Neuabdruck in englischer
Ubersetzung in: Studies in Pre-Vesalian Anatomy.
Biography, Translations, Documents, hrsg. von

J. R. Lind, Philadelphia 1975, S. 81-101. Zur Milz:

S. 85 (Buch I, Kap. IV: iber die humores), S. 93—-94
(Buch 11, Kap. XII: iiber die Milz). Zur Milz als das
Melancholie hervorrufende Organ vgl. auch:
Schuster 1991, S. 31.

Die Farbe ist gelblich-beige, wirkt vor dem dunklen
Grund aber golden.

Ficino Ed. 1989, S. 120121 (Buch I, Kap. VI): Um eine
positive Wirkung zu entfalten, miisse, so Ficino,
die schwarze Galle in einer bestimmten Proportion
mit Blut und gelber Farbe gemischt sein; diese
Mischung sei farblich wie Gold anzusehen, mit einer
Neigung zu Purpur.

Ficino Ed. 1989, S. 120—121 (Buch I, Kap. VI).

Ebd.

Zur Mars-Zeichnung: Lightbown 1986, S. 486, Kat.-
Nr. 194. — Mantegna 1992, S. 448—449, Kat.-Nr. 146.
In der Frau rechts wurde auch Iris vermutet, mit
der Begriindung, dass es sich bei dem von der
linken Hand aufsteigenden bogenférmigen Gebilde
um einen Regenbogen handle. Dieses Gebilde ist
jedoch eher als eine der flatterenden Stoffbahnen
des Gewandes zu lesen. Vgl. Mantegna 1992, S. 448.
Lightbown 1986, S. 208—209 und S. 443—444 (Kat.-
Nr. 41).

Ebd., S. 444.

Die »Fusion« von mythologischen Gestalten findet
sich auch im Parnassgemalde; zum Beispiel weisen
die drei zentralen Musen Eigenschaften der Grazien
auf. Vgl. Hauser Parnass 2000, S. 26.

loannis Pierii Valerii Bellunensis Hieroglyphica ...,
Koln 1614, S. 741, Kap. XXXIV: »Honos et Virtuse.

Zu den Borgia-Gemachern und ihrer Ausstattung:
Poeschel, Sabine, Alexander Maximus. Das Bildpro-
gramm des Appartamento Borgia im Vatikan, Wei-
mar 1999.

Colonna Ed. 1998, S. 125-126.

Vgl. Wind Ed. 1987, S. 124.

Vgl. Hauser Parnass 2000, S. 38.

Zu diesem Werk zuletzt und zusammenfassend:
Ventura 1995. Das Bild wurde erstmals 1862 publi-
ziert und 1904 von Adolfo Venturi Leonbruno
zugeschrieben. Es kann frithestens 1516 entstanden
sein (Tod Spagnolis); Ventura datiert es in die
frithen 1520er Jahre (S. 186). 1965 tauchten drei
monochrome Tafeln (fiktive Bronzen) mit Teilmoti-
ven aus der Spagnoli-Allegorie auf (heute in einer
Mailander Privatsammlung). Inzwischen hat sich
bestatigt, dass es sich, wie schon Ruhmer und Meiss
annahmen, um iiberarbeitete Fragmente der Letzte-
ren handelt (Vgl. Ventura 1995, S. 183, mit Verweis
auf technische Untersuchungen von Maurizio
Seracini, publiziert in: Bologna, Ferdinando, Un’
»Allegoria di Mantova« in un »quadro finto di
bronzo« di Andrea Mantegna. Storia critica e
vicende materiali, 0. O., o. ]. [1985]). Zu Leonbrunos

100

101

102

103

104

105

106

107
108

109

110

1

12

Allegorie: Gamba 1906, S. 91-92; Gerola, Giuseppe,
Un' impresa ed un motto di Casa Gonzaga, in:
Rivista d'Arte, 1930, S. 38Iff.; Zimmermann, Hein-
rich, Drei Chiaroscuro-Bilder von Andrea Mantegna,
in: Pantheon, Bd. 23, 1965, S. 17-2I; Ruhmer, Eber-
hard, Zu einer Mantegnesken Allegorie, in: Pan-
theon, Bd. 24, 1966, S. 111-115; Meiss 1976, S. 220-221
[Erstabdruck 1966]; Kemp 1969; Lightbown 1986,

S. 480, Kat.-Nr. 175.

Die Namen standen im Originalbild auf den Réan-
dern der Gefasse.

Die entsprechenden Nachweise bei Kemp 1969, S. 13
und 17, Anm. 7.

Gerola 1930 (wie Anm. 99). Ich stiitze mich auf das
Résumé von Gerolas Deutung bei Kemp 1969,

S. 13-14.

Kemp 1969, S. 14.

Nach der mythologischen Uberlieferung beschiitzt
Poseidon die Nymphe vor dem Satyr.

Colonna Ed. 1998, Bd. 1, S. 70-73. Zur Bedeutung
dieses Holzschnitts fur die venezianische Malerei:
Meiss 1976, bes. S. 214-216. Zur folgenden Deutung:
Hauser Parnass 2000, S. 32, auf der Basis von:
Blume, Dieter, Im Reich des Pan — Animistische
Naturdeutung in der italienischen Renaissance, in:
Prinz, Wolfram/Beyer, Andreas (Hrsg.), Die Kunst
und das Studium der Natur vom 14. zum 16. Jahrhun-
dert (Acta Humaniora), Weinheim 1987, S. 253-276,
445—459; bes. S. 255-258.

Dass der Satyr sich nicht an der Schlafenden
vergreifen darf, sondern sie mit dem Tuch vor der
Sonne schiitzen muss, hat Blume (wie Anm. 105)
nachgewiesen. Der »voyeuristische« Aspekt spielt
aber trotzdem eine Rolle; vgl. dazu Hauser Parnass
2000, S. 32.

Nachweis ebd., S. 42, Anm. 66.

Anders als im Holzschnitt der Hypnerotomachia

ist es hier eindeutig so, dass der Satyr die Schla-
fende zu entbldssen versucht; die wiitende Alte —
es handelt sich um die »Invidia« von Mantegnas
Kupferstich »Kampf der Meergotter« — will ihn und
seinen Begleiter daran hindern.

Zum Stich: The Illustrated Bartsch, Bd. 25 (Kommen-
tar), vormals Bd. 13, Teil 2: Early Italian Masters,
von Mark |. Zucker, New York 1984, S. 64—66.

Kemp hat nachgewiesen, dass bei der Relation
zwischen dem Mocetto-Stich und dem Leonbruno-
Gemalde der Erste vorangeht (Kemp 1969). Ande-
rerseits setzt der Stich die Darstellung der schlafen-
den Nymphe in der Hypnerotomachia voraus (1499).
Denkbar ist auch, dass beide Darstellungen auf
einer gemeinsamen Quelle basieren — zum Beispiel
auf einer verloren gegangenen Zeichnung
Mantegnas. Vgl. dazu Bartsch (wie Anm 109).

Zum Motiv der Umwandlung sexueller Begierde in
Musik vgl. Hauser 1999.

Meiss 1976, S. 220, meint, dass der Kopf derjenige
des Ehemanns von Amymone sei; die Nymphe hatte
diesen ermordet. Doch handelt es sich vermutlich
um Vergil. Der Mann mit der Doppelflote konnte,
wie Kemp annimmt, Apoll sein (Kemp 1969).

13

114

115

116

17
118

Der Text der »Aurora consurgens« besteht aus
einem Traktat des 13. Jahrhunderts und einem
jungeren, kommentarartigen Teil; die uns interes-
sierende Illustration ist dem Kapitel XII des ersten
Teils zugeordnet: »Parabola septima de confabula-
tione dilecti cum dilecta.« Vgl. die lateinisch-deut-
sche Edition dieses élteren Textteiles in: Jung, Carl
Gustav, Mysterium Coniunctionis. Untersuchung
uber die Trennung und Zusammensetzung der
seelischen Gegensdétze in der Alchemie. Dritter Teil:
Aurora Consurgens. Ein dem Thomas von Aquin
zugeschriebenes Dokument der alchemistischen
Gegensatzproblematik, von Marie Luise von Franz,
Zarich/Stuttgart 1957. Zur frithen Alchemie-lkono-
grafie: Obrist, Barbara, Les débuts de I'imagerie
alchimique (XIVe—XVe siécles), Paris 1982.

In Kapitel XII (Mysterium Conjunctionis 1957 [wie
Anm. 113], S. 114—129) ist wohl von einem Samann,
nicht aber von einem Topf mit einem Kopf die Rede.
Obrist 1982 (wie Anm. 113) macht darauf aufmerk-
sam, dass die alchemistischen Illustrationen gegen-
uber dem Schrifttext oft eine grosse Autonomie
aufweisen. Das Motiv des ausgekochten Kérpers
erscheint spater in einer illustrierten Handschrift
des »Splendor Solis«, einem Text, der Salomon
Trismosin zugeschrieben wird (Berlin, Staatsbiblio-
thek, cod. germ. fol. 42). Die Illustrationen stammen
aus den 1530er Jahren. Der zugehoérige Text handelt,
mit Bezug auf Ovid, von einem Alten, der sich um
der Verjiingung willen zerstiickeln und kochen liess,
bis sich die Glieder, mit neuer Kraft erfiillt, wieder
vereinigten. Die Taube symbolisiert nach Hartlaub
die sublimatio. Vgl. Hartlaub, Gustav Friedrich,
Signa Hermetis, Zweiter Teil, in: Zeitschrift des
deutschen Vereins fiir Kunstwissenschaft, Bd. 4,
1937, S. 144-162, bes. S. 154—155, 159.

Dagegen scheint die Elementen-Thematik in jenen
Versionen des Gefass-Dichterkopf-Motivs zu fehlen,
welche in der Deszendenz der Darstellungen Mocet-
tos und Leonbrunos im Gonzaga-Umkreis entstan-
den sind. Vgl. Kemp 1969, S. 14-17.

Hauser Pieta 2000. Diese Studie geht davon aus,
dass im Bild die Geschlechtlichkeit des Christus
eine zentrale Rolle spielt. Grundlegend fiir dieses
Thema: Steinberg, Leo, The Sexuality of Christ in
Renaissance Art and in Modern Oblivion, New York
1983 (Neue, revidierte und erweiterte Ausgabe
1996 bei der University of Chicago Press). — Vor
kurzem habe ich Kenntnis von zwei Texten bekom-
men, deren Autoren unabhéngig voneinander zur
Ansicht gekommen sind, dass bei einzelnen
Kruzifixen in der Bauchzeichnung die Form eines
Phallus evoziert werde. Vgl. Leupin, Alexandre,
Phallophanies, la chair et le sacreé, Paris 2000;
Gerber, Hans, Der Cruzifixus als Phallustrager, in:
rebus (Blétter zur Psychoanalyse des Psycho-
analytischen Seminars Bern), Bd. 18, 2001, S. 82—123;
Leupin glaubt eine solche vexierbildhafte Phallus-
form auch in der Bauchmuskulatur von Mantegnas
Mailander »Cristo scurto« zu sehen, S. 103-107.

Ich verdanke die Hinweise Hans Gerber.

Greenstein 1992, S. 143—180.

Ebd., S. 65-71.

Andreas Hauser



119

120

121
122

123

124

125

126

127

Diesen Gedanken hat Jacopo Bellini in der Kreuz-
abnahme- und Beweinungs-Zeichnung des Pariser
Albums entfaltet. Dazu: Hauser Pieta 2000,

S. 472—-473.

Wamberg, Jacob, Smertensmanden og idolet.
Omkring Mantegnas »Kristus som den lidende For-
soners, in: Kunstmuseets Arsskrift 69, Kopenhagen
1991, S. 46—69, bes. S. 62.

Ebd., S. 54.

Schon Hartt 1952, S. 338, war der Meinung, dass die
Saule eine »sexuelle Bedeutung« habe. Diese sei,
meint er, »offensichtlich« Ja, aber wohl nur fiir
einen Freudianer; Hartt bleibt den Nachweis schul-
dig, dass die Renaissance unter Umstanden die
Saule in diesem Sinn auffassen konnte. Diesen
Nachweis glaube ich am Beispiel einer Zeichnung
Jacopo Bellinis erbracht zu haben; vgl. Hauser Pieta
2000. Fur Hartt ist die Sdule in Zusammenhang mit
der Grotte zu sehen: »The evil column in our pain-
ting, witness of the torment endured by the human
body of Christ at the hands of sinful man and in
particular the Jews, is pointed directly toward the
cave mouth, the pure womb of the perpetual Virgin,
which closes in fierce chastity upon it.« Die Passage
ist zwar reichlich dunkel, aber Hartt scheint die
Hohle als mitterlich-vaginales, die Saule als kind-
lich-phallisches Symbol und beide zusammen als
Sinnbild fir eine 6dipale Beziehung zwischen
Mutter und Sohn aufzufassen. Dass die Saule auf die
Hohle zeigt, ist nicht nachzuvollziehen. Eher dirfte
der Umstand von Bedeutung sein, dass die Saule
aus Material gefertigt ist, das aus dem Berg gebro-
chen wurde. Die Steinhauer agieren gewissermas-
sen als Geburtshelfer; sie holen ein méannliches
Gebilde aus einem weiblichen Berg.

Der Meinung, dass der Gestus etwas mit dem
Lanzenstich zu tun habe, war schon Steinberg; die
Mutter schiitze jene Stelle, wo ihr Sohn dereinst
verletzt werde (Steinberg 1968, S. 349, Anm. 340).
Klibansky/Panofsky/Saxl Ed. 1994, Abb. 25 und 144.
Ebd., Abb. 133: Melancholiegemélde von 1528,
ehemals Sammlung des Earl of Crawford and
Balcarres. Vgl. auch die Melancholiegestalt in dem
1514 datierten Gemélde (Abb. 153), bei welchem die
Autorschaft Cranachs unsicher ist.
Klibansky/Panofsky/Saxl Ed. 1994, S. 433-536: Pa-
nofsky nimmt an, dass erst das dritte, 1533 datierte
Gemalde sich auf Mantegnas Werk mit den sech-
zehn »fanciulli« beziehe, da es statt drei oder vier
nicht weniger als finfzehn Kinder darstellt. Da die
Frauengestalt schon in der élteren Fassung auftritt,
drangt sich die Vermutung auf, eine solche sei in
Mantegnas Bild nicht vorhanden gewesen. Tatsdch-
lich erwéhnt auch die tiberlieferte Kurzbeschrei-
bung des Werkes nur die spielenden Kinder. Trotz-
dem ist nicht ganz auszuschliessen, dass Cranach
die Frauengestalt von Mantegna iibernommen hat.
Ebd., S. 435, Anm. 82: Panofsky meint zusammen mit
Saxl, dass die Putten als »humanistische Sinnbilder
der gegen Melancholie empfohlenen musikalischen
und theatralischen Erheiterung« aufzufassen seien.
Aber der Tanz wirkt rauschhaft-ekstatisch, was auf
einen Vergleich der Tanzbesessenheit mit dem
Melancholie-»Rausch« deutet.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«

128

129

130

131

132
133

134

135

136

Klibansky/Panofsky/Saxl 1994, S. 508-509,
Anm. 271: Die Zeichnung sei nicht in den Jahren von

Diirers letzter Krankheit, sondern kurz vor dem

Melancholiestich entstanden und sie sei ein Zeugnis
»ftr das eminent personliche Interesse« des Kiinst-
lers am Gegenstand der Melancholie.

Schuster 1991, S. 77, 239, 303 (mit weiterfithrender
Literatur). Zu dieser Zeichnung und auch zum
Melancholie-Stich zuletzt: Claussen 2000.
Philadelphia, Pennsylvania Museum of Art. Vgl.
Panofsky, Erwin, Blind Cupid, in: Studies in Icono-
logy, New York 1967 (Erstausgabe 1939), S. 128 sowie
Tf. LVII, Abb. 106.

Darauf weist auch folgendes Gleichnis: Die beiden
Hande Marias formieren zusammen einen Winkel,
der im Bereich des Steinhauerplatzes ein Echo hat
in der Konfiguration von Saule und Sarkophagde-
ckel. Offenbar wollen die Gegenstande verglichen
sein. Betrachten wir zunachst das Verhaltnis
zwischen der rechten Hand und der Saule. Durch
den Vergleich mit dem phallischen Objekt erscheint
die Hand als etwas Fruchtbares. Tatsachlich zeigt
sie ja auf einen Ort, wo ein Lebensbrunnen ent-
springen wird. Gegentiber diesem wirkt umgekehrt
das protzige Steinmal als etwas, was zu sehr der
toten Materie verhaftet ist, um wahres Leben
spenden zu kénnen. Die linke Hand hat insofern
etwas mit einem Sargdeckel zu tun, als sie den
Unterleib — und im Besonderen den Sexus — der
Materie tiberantwortet.

Steinberg 1968.

Die betreffende Madonnendarstellung Parmigiani-
nos ist in einem Stich von Schelte a Bolswert tiber-
liefert; vgl. Steinberg 1968, S. 347-348 und Abb. 21.
Zur Erotisierung religioser Vorstellungen jiingst:
Keller, Hildegard Elisabeth, My Secret Is Mine.
Studies on Religion and Eros in the German Middle
Ages (Studies in Spirituality; Supplements 4), Leu-
ven 2000. Im Zentrum der Studie steht allerdings
nicht das hier interessierende Motiv der mystischen
Hochzeit zwischen Maria und ihrem Sohn, sondern
das Verhaltnis zwischen gléaubigen Frauen und
Christus. Vgl. auch: Falkenburg, Reindert L., The
Fruit of Devotion. Mysticism und the imagery of
love in Flemish paintings of the Virgin and Child,
1450—1550, Amsterdam/Philadelphia 1994.

Steinberg 1968, S. 349. Das Hauptthema von Stein-
bergs Aufsatz ist Michelangelos Florentiner Pieta;
bei dieser entsprach im urspriinglichen Zustand die
Beinhaltung genau dem Typus des »slung leg«: das
iiber den Schenkel der Mutter gelegte Bein verband
diese mit ihrem toten Sohn »in mystischer Hochzeit«
(ebd., S. 344).

Ebd., S. 349, Anm. 30: Steinberg hat Mantegnas
»Madonna delle cave« nicht mit der — von ihm
ebenfalls besprochenen — Vorzeichnung zur
Madonna Medici, sondern mit dieser selbst in
Verbindung gebracht. »Certain features« von Man-
tegnas Bild nahmen Michelangelos Werk vorweg:
»the Child's straddling seat, the Virgin's projecting
foot with its tip hovering in mid-air« und der
»Schutzgestus« tiber dem Ort der letzten Wunde.
Greenstein 1992, S. 104-105: Greenstein hebt
hervor, dass auch Christus sich der Beschneidung
(die er, da frei von Siinde, eigentlich gar nicht nétig
hatte) freiwillig unterziehe.

137

138

139

140

Freud, Sigmund, Eine Kindheitserinnerung des
Leonardo da Vinci, in: Schriften zur angewandten
Seelenkunde, Heft VII, Leipzig/Wien 1910. Vgl.
Maidani Gerard, Jean-Pierre, Léonard de Vinci.
Mythologie ou théologie?, Paris 1994: Maidani Ge-
rard gibt einen guten Uberblick iiber die Debatten
um Freuds Text. Er selbst versucht, die »Anna selb-
dritt« in freudianischem Sinn zu deuten, ohne die
Irrtiimer Freuds zu wiederholen. Schon Hartt 1952,
S. 342, verweist im Zusammenhang mit Mantegnas
Madonnenbild auf Freuds Leonardo-Interpretation.
Er steht dieser ganz unkritisch gegeniiber; er stellt
seine Deutung gleichsam unter das Patronat des
Psychoanalytikers: »Freud's brilliant analysis of a
childhood memory of Leonardo's has given us a
most fruitful insight into the importance of mater-
nity for his art. My suggested interpretation of the
Madonna of the Rocks is not incompatible with
Freud's theory, nor with the character of the man
whose analytic mind follows man and woman into
the very act of producing new life and [...] follows
the child into the secret recesses of the womb.«
Pfister, Oskar, Kryptolalie, Kryptographie und un-
bewusstes Vexierbild bei Normalen, in: Jahrbuch fir
psychoanalytische und psychopathologische For-
schungen, Bd. 5, 1913, S. 117-156, bes. S. 147-I51.
Zum Thema (Selbst-)Portrét des Malers als leiden-
der Held vgl. Roesler-Friedenthal, Antoinette, Ein
Portrat Andrea Mantegnas als »alter Orpheus« im
Kontext seiner Selbstdarstellungen, in: Rémisches
Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana 31, 1996,

S. 148—185.

Zum Paragone u. a.: White, John, Paragone: Aspects
of the Relationship between Sculpture and Painting,
in: Art, Scince and History in the Renaissance,
hrsg. von Charles $. Singleton, Baltimore 1967,

S. 43-109; Farago, Claire ]., Leonardo da Vincis
»Paragone«. A critical interpretation with a new
edition of the text in the »Codex Urbinas«,
Leiden/New York/Kopenhagen/Kéln 1992.

Fotonachweis

Berlin, Bildarchiv PreuBischer Kulturbesitz (Jorg P.
Anders): 4; Bruxelles, Institut Royal du Patrimoine
Artistique: 2; Kopenhagen, Statens Museum for
Kunst: 17; London, British Museum: 10; Marburg,
Bildarchiv: 1, 5, 19; New York, The Pierpont Morgan
Library: 18; Paris, Agence photographique de la
réunion des musées nationaux (C. Jean): 3, 9; Paris,
Institut de France — Musée Jacquemart-André: 7;
Philadelphia, Museum of Art: 20; Wien, Grafische
Sammlung der Albertina: 6, 15, 2I; Zirich, Zentral-
bibliothek: 8, 11, 16, 22.

109



	Andrea Mantegnas "Madonna delle cave" : ein vulkanischer Christus als Quelle geistigen Lebens

