
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 8 (2001)

Artikel: Andrea Mantegnas "Madonna delle cave" : ein vulkanischer Christus als
Quelle geistigen Lebens

Autor: Hauser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Andreas Hauser

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave«

Ein vulkanischer Christus als Quelle geistigen Lebens

I. Einleitung

In dem Andrea Mantegna gewidmeten Kapitel der »Viten« erzählt

Giorgio Vasari (1511-1574), dass Papst Innozenz VIII. den Maler, als

er von dessen »maraviglie« hörte, nach Rom rief und ihn im

Belvedere eine kleine Kapelle ausmalen liess. In der Fassung von

1568 erwähnt der Kunstschriftsteller ein weiteres Werk, das der

Meister in Rom geschaffen habe: »In einem kleinen Bildchen [...1

malte er [...] Maria mit dem schlafenden Söhnchen auf dem

Schoss; und in der Landschaft, welche aus einem Berg besteht,

machte er in gewissen Höhlen einige Steinhauer, welche Steine

für verschiedene Werke schneiden - und dies tat er so fein und

mit solcher Geduld, dass es nicht möglich scheint, mit der feinen

Spitze des Pinsels so Ausgezeichnetes zu vollbringen.«'
Die Kunsthistoriker sind sich einig, dass es sich bei dem

beschriebenen Werk um das Gemälde »Madonna delle cave« oder

»Madonna del la grotta« handelt, eine mit Tempera bemalte Holztafel

von beinahe miniaturhaften Massen (29 x 21,5 cm), welches

sich in den Uffizien befindet (Abb. I).2 Die Mehrzahl der Kenner

datieren das Bild, Vasari vertrauend, in die Zeit von Mantegnas

Rom-Aufenthalt, also in die Jahre zwischen 1488 und 1490.1 Nach

den »Viten« befand sich das Werk in der Sammlung Francesco

Medicis (1541-1587). Im Inventar Lorenzo de Medicis von 1492 ist es

noch nicht aufgeführt;'' möglicherweise hat es erst Francesco

erworben. Dieser, der Auftraggeber Vasaris für die Gestaltung des

manieristischen Studiolos im Palazzo Vecchio, hatte eine Vorliebe

für Alchemie und Naturgeschichte und galt als melancholischer

Grübler.5Wenn er, wie Vasari berichtet, Mantegnas Bild »zu seinen

kostbarsten Kunstschätzen zählte«,6 darf man annehmen, dass es

sich bei der kleinen Tafel um ein Rätselbild handelt.7Tatsächlich

gehört es zu den merkwürdigsten, beunruhigendsten und

geheimnisvollsten Werken des Meisters. Denn in ihm sind erdgeschichtliche

und physiologisch-psychologische Vorgänge auf kühnste

Weise mit der Heilsgeschichte parallelisiert und verflochten.

II. Annäherung

Der Gegenstand des Gemäldes ist alles andere als geheimnisvoll:
die Gottesmutter mit dem Kind. Eher ungewöhnlich mutet für eine

so kleinformatige Tafel an, dass Maria als Ganzfigur gegeben ist.

Sie und das Kind befinden sich in der freien Natur; die Frau sitzt
auf einem Steinbrocken, welcher auf einer natürlichen Plattform

liegt - einem scharf begrenzten, quadratischen Stück trockener

Erde, das übereck ins Bild gesetzt ist." Maria hat das rechte Bein

ausgestreckt, das linke dagegen angewinkelt; auf dem hochgehobenen

Oberschenkel sitzt rittlings das Kind. Die Mutter umfasst es

mit dem linken Arm; mit den Fingerspitzen der rechten Hand

berührt sie es leicht, als wolle sie auf einen bestimmten Punkt

unterhalb der Brust hinweisen. Vom Kind behauptet Vasari, dass

es schlafe. Es hat aber Augen und Mund geöffnet; vermutlich ist

es als eines gedacht, das singt.9

Die Figurengruppe wird von einem dunklen, braunroten

Berg hinterfangen. Kristeller spricht von einem »zackigen Felsen,

[...] der wie ein kristallisiertes Stück Mineral auf dem gewachsenen
Felsen« aufsitze.'0 Er glaubt, dass Mantegna eine zwischen Verona

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2001 79



Abb. 2: Jan van Eyck, »Heilige Barbara«, 1437, Tempera auf Holztafel, 31 x 18 cm, Antwerpen,

Koninklijk Museum voor Schone Künsten.

und Vincenza vorkommende Basaltformation nachgebildet habe."

Rechts öffnet sich im Felsenriff eine Grotte; vor dieser befinden

sich Steinmetzen. Es handelt sich um kleine »lontani«-Figürchen;
dieses Virtuosenstück stellt für Vasari das Flauptverdienst des

Bildes dar. Die Arbeiter - es sind ihrer sieben - sind mit verschiedenen

Werkstücken beschäftigt, unter anderem mit einer Säule.

Links, in einem schluchtartigen Tal, tummeln sich weitere Flürchen:

Hirten mit einer Schafherde, Pilger, Landleute, welche

grüne Feldfrüchte ernten und zu Haufen zusammenrechen. Im

Hintergrund steigt ein Hügel auf, der von einer Stadt bekrönt ist.

Das Licht fällt von links ein; es ist weich und warm und gehört
deshalb zu einer Randzeit des Tages, zum Morgen oder zum Abend.'2

Formal-kompositorisch weist das Bild einige Züge auf, welche

für die Zeit um 1490 altertümlich wirken, vor allem bei einem

so fortschrittlichen Maler wie Mantegna. Dieser war für seine

Untersichtdarstellungen berühmt, eine Technik, bei welcher die

Füsse und Beine der weiter hinten im Bildraum situierten Figuren
»allmählich dem Auge entschwinden«.13 Im Madonnenbild

herrscht dagegen eine ausgesprochene Aufsicht. Die Plattform

erscheint als prägnante Raute, der Mantel Marias im unteren
Bereich als weit ausgreifendes Flächenmuster. Diese Eigenheiten
weisen auf die niederländische Malerei der 1430er und 1440er

Jahre zurück.'"*

Im Besonderen denkt man an ein 1437 von Jan Van Eyck

geschaffenes Bild, das die heilige Barbara darstellt (Abb. 2).'JDas

Attribut der Heiligen, der Turm, ist zu einem Gebilde von natürlicher

Grösse geworden. Der Maler hat ihn in die Bildtiefe

geschoben, um ihm zur Hauptfigur passende Proportionen zu

verleihen; er steigt hinter der Heiligen auf wie der Oberbau eines

gotischen Throns mit seinen Wimpergen und Fialen. Die Frau sitzt

auf einer übereck gestellten Plattform, im Hintergrund erkennt

man eine Gruppe von Steinhauern (Barbara ist deren Schutzpatronin)

und diverse Werkstücke (unter anderem eine Säule) sowie,

auf der linken Seite, einen stadtbekrönten Hügel. Wo sich in der

»Steinbruchmadonna« eine Grotte befindet, steht in Van Eycks

Bild eine Steinmetzenhütte.

Ob diese Gemeinsamkeiten Zufall sind oder sich einer
(unmittelbaren oder mittelbaren) Abhängigkeit des italienischen

vom niederländischen Werk verdanken — sie erlauben jedenfalls,
das Besondere an der »Steinbruchmadonna« näher zu bestimmen.

In beiden Bildern steigt hinter der Frauengestalt ein turmartiges
Gebilde auf. In Van Eycks Darstellung besteht dieses aus einem

gotischen Bauwerk, an welches sich wegen seines kirchlichen

Charakters die Vorstellung gottgefällig-zivilisatorischen Werkens

knüpft, in Mantegnas Gemälde aus einem Berg von extremer

Wildheit und Düsterkeit.'6 Solch zackige Gebilde ziehen sich (in

weniger spektakulärer Ausprägung) durch das gesamte Werk

Mantegnas; insofern ist Kristellers typisch positivistische
Meinung, der Maler habe eine konkrete Felsformation - den basaltischen

Monte Bolca — dargestellt, fragwürdig. Interessant ist aber,

dass der Wissenschafter angesichts des gemalten Berges an Basalt

80 Andreas Hauser



dachte. Dieser galt zu seiner Zeit als vulkanisches Gestein.'7 Ohne

auf pleinairistische Hypothesen zurückzugreifen, haben auch

andere Interpreten den Berg als etwas Feuriges und Explosives

empfunden.'8

Die Präsenz eines so wilden und unheimlichen Naturphänomens

wie eines Vulkanberges in einem Madonnen-Andachtsbild

wäre gewiss aussergewöhnlich. Aber will denn der Maler den Berg

überhaupt als vulkanisches Gebilde verstanden wissen, und wenn

ja, entspricht seine Vorstellung von einem Vulkan der heutigen?'9

Interpretative Vorsicht ist schon deshalb geboten, weil es den

generellen Begriff »Vulkan« in der Renaissance noch gar nicht gab.

III. Vulkanberg — Todesberg

Um die zuletzt gestellten Fragen zu beantworten, empfiehlt sich,

ein anderes Bild Mantegnas - nämlich den »Parnass« - zum

Vergleich beizuziehen (Abb. 3). In ihm befindet sich links aussen ein

dunkelfarbiger Berg, dessen Gesamtform mit demjenigen des

Madonnenbildchens verwandt ist. Er besteht aus einem voluminösen,

eine Kaverne enthaltenden Hauptkörper, einem turmartigen
»Obergeschoss« und einem merkwürdigen kristallinen Felsaufsatz.

Dieser Berg des Parnassbildes ist nun zweifellos als ein vulkanischer

gedacht. Denn er dient dem Feuergott Vulkan als Gehäuse,

und ein zeitgenössisches Gedicht bezeichnet ihn als Aetna.20

Unter einem Vulkan stellt man sich heute eine Formation vor,
die aus erstarrter Lava und ausgeworfenen Lockermassen besteht.

1st Mantegnas »Parnass«-Berg als ein derartiger »Feuerberg« zu

verstehen? Zumindest für das kristalline Gebilde auf dem Höhlendach

hat Edgar Wind dies angenommen; er spricht von einer
»arrested volcanic eruption«.2' In den damals bekannten

Bergentstehungstheorien sind jedoch weder Feuer noch Lava erwähnt. Als

treibende Kräfte im Bergbildungsprozess gelten Wind, Wasser und

Sterne. Einige Theoretiker gehen davon aus, dass der im Erdinnern

gefangene Wind die Erdkruste emporschichte oder in der Erdhaut

»Luftblasen« bilde. Andere meinen, das Meer häufe an den Küsten

Riesendünen auf, die sich dann zu Gebirgen verfestigen. Ferner

denkt man sich, dass das Wasser mitgeschwemmte Erde ablagere

oder dass es Täler in die Erde eingrabe und so mittelbar Bergketten

bilde. Endlich wird vermutet, dass die Sterne mittels ihrer

magnetischen Anziehungskraft ein Erdrelief formen.22

Mögen die Naturgeschichtler sich im Zusammenhang mit

Bergentstehungs-Spekulationen auch wenig um Vulkanberge

gekümmert haben — der Aetna als Einzelerscheinung interessiert sie

durchaus.22 Die wohl bekannteste Abhandlung über den siziliani-

schen Berg ist jene von Lukrez im Lehrgedicht »De rerum
natura«.2"' Es zeigt sich, dass der Autor die Entstehung des Berges

nicht thematisiert; seine Aufmerksamkeit gilt dem Ursprung des

Feuers und der Eruption. Er vergleicht den Feuerausbruch des

Berges mit einem Fieberanfall und den Berg mit einem riesigen
Ofen. Das Innere sei mit steingestützten Höhlen durchzogen;

wenn der Wind durch diese blase, entzünde er das Gestein und

die Erde, worauf die Flammen, begleitet von Sandwolken und

emporgeschleuderten Steinen, aus dem Krater schlügen. Isidor

von Sevilla fügt bei, dass der Berg entzündbare Materialien wie
Schwefel und Bitumen enthalte.25 Die klassische Aetna-Vorstel-

lung hat in der Aeneis-Ausgabe Sebastian Brandts von 1502 eine

eindrückliche bildliche Formulierung erhalten, wobei als

mythologische Figur nicht Vulkan, sondern - Vergils Text
entsprechend26- Enceladus erscheint (Abb. 8). Von sich verflüssigendem
Stein ist bei diesen Autoren nicht oder nur andeutungsweise die

Rede,27 und schon gar nicht davon, dass die Lava etwas formen

könne wie den Felsen im Parnassbild. Kristine Patz hat deshalb

angenommen, dass der seltsame Stein infolge Luftdrucks aufs

Höhlendach gekommen oder durch Blähung der Erdhaut entstanden

sei.28

Vermutlich hat Wind doch Recht, wenn er von einer »arrested

volcanic eruption« spricht. Williams Lehmann hat

wahrscheinlich gemacht, dass Mantegna eine Vulkandarstellung aus

dem »Libellus de imaginibus deorum« als Vorlage benutzt hat.29 Es

fällt auf, dass der Stein des Parnassbildes genau an der Stelle si-

tuiert ist, an welcher sich in der »Libellus«-Darstellung die

Eruptionsflamme befindet. In der Zeichnung hat diese ihren Ursprung
im Feuer von Vulkans Herd. Im Parnassbild brennt auf dem Herd

allerdings nur ein kleines Feuer. Dafür gibt es in der Höhle

anderswo eine rotfarbene, lodernde Flamme - und zwar hinter und

über dem Kopf Vulkans, in der metaphorischen Form eines roten,
wild emporflatternden Mantels.30 Offenbar gehören diese Flamme

und der kristalline Stein zusammen.

Weiter ist zu bedenken, dass nicht alle Naturhistoriker das

Phänomen der Lava ignorieren. Strabon berichtet, dass die

ausfliessende Lava auf dem Gipfel einen Kraterwall und am Bergfuss

eine dicke schwarze Steinkruste gebildet habe, aus welcher man

Mühlsteine gewinne.3' Auch ein pseudovergilsches Lehrgedicht
über den Aetna handelt ausführlich von den Schmelzvorgängen,
wobei es dem Funken sprühenden »molaris lapis« die Funktion

eines Katalysators zuweist.32 Dass man sich zum Zeitpunkt, als

Mantegna den »Parnass« malte, für die Lava interessierte, zeigt
das Büchlein, das der Humanist Pietro Bembo 1496 auf der Basis

einer wenige Jahre zuvor unternommenen Aetnabesteigung
herausgab.33 Es wird darin zwar die Ofenstruktur-Theorie, wie sie

Lukrez exemplarisch formuliert hat, ausgiebig referiert, aber auch

die Schmelzvorgänge finden Beachtung. Hesiod tritt mit einem

Text auf, in welchem er die Lava mit verflüssigtem Blei und Eisen

vergleicht; mit dem Ersten bezieht er sich nach Bembo auf die

Schmelzung von weicherem Material wie der Schwefelerde, mit
dem Zweiten auf diejenige von hartem Stein.33 Der Humanist
versucht auch zu beschreiben, was mit den Feuerflüssen geschehe,

nachdem die gebärende Mutter Aetna sie aus dem Uterus

geschleudert habe; er spricht von Anhäufungen von Lavatrümmern,
welche sich durch das Auftreffen flüssiger auf bereits verhärtete
Lava ergäben.35

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave« 81



Abb. 3: Andrea Mantegna, »Parnass«, 1495-1497, Tempera und Öl auf Leinwand, 159 x 192 cm, Paris, Musée du Louvre.

82 Andreas Hauser



Vor dem Hintergrund solch intensiver Beschäftigung mit der

formenden Tätigkeit der Lava muss man doch annehmen, Mantegna

habe mit dem Felsen im Parnassbild erhärtete Lava gemeint. Aber

wie ist er auf die Idee gekommen, dieser die Gestalt eines

hochragenden kristallinen Gebildes zu geben?56 Eine mögliche Erklärung

ergibt sich, wenn man den Stein genauer betrachtet, den

Mantegna rechts im Vordergrund gemalt hat. Es dürfte sich dabei

um eines jener salzähnlichen Gebilde handeln, die sich nach

Auffassung jener Zeit aus Wasser und Schlamm formend7 Der Boden

ist nämlich an dieser Stelle eingebrochen und teilweise unter
Wasser geraten, so dass ein grünlicher Schlamm entstanden ist.

Es fällt nun auf, dass der Felsen auf der Vulkanhöhle eine ganz

ähnliche Form wie der Laugenstein aufweist. Vermutlich hat der

Maler angenommen, die flüssige Lava verhalte sich beim Erkalten

nach dem Muster eines Kristallisationsvorgangs, wie man ihn aus

alchemistischen und anderen Praktiken kannte. Es mag auch die

aristotelische Vorstellung mitgewirkt haben, dass sich »trockener«

Dampf zu Materialien wie Schwefel formen könne.58 Eine solche

Übertragung aus dem Wissensgebiet der »Mineralien« in das

der Berge ist nicht selbstverständlich, weil es um Gegenstände

ganz unterschiedlicher Dimensionen geht. Mantegna mögen die

beiden Sphären vergleichbar erschienen sein, weil die Berge in

der Welt der Bilder etwas Modellhaft-Kleines sind. Der grosse
Felsbrocken links oben nimmt ja etwa die gleiche Bildfläche ein

wie der kopfgrosse »Laugenstein« vorne rechts (Abb. 3).59

1st der auf der Vulkanhöhle sitzende Felsen als Lavabrocken

gemeint - zum Beispiel als ein »molinaris lapis« -, stellt sich die

Frage, woraus in der Vorstellung des Malers der restliche Teil des

Berges besteht. Wohl aus dem gleichen Material; im Pendant des

Parnassbildes, dem Minerva-Gemälde, befindet sich ein Berg, der

einerseits durch zackige Formen, rötliche Farbe und Rauchwolken

als Vulkan gekennzeichnet ist, der aber andererseits durchgehend

aus ein und demselben Material besteht. Offenbar stellt sich

Mantegna die Entstehung eines Feuerberges so vor, dass das

Feuer Riesenkristalle formt und dann aus diesen steinerne

»Schösslinge« hervortreibt/0
Noch sind nicht alle »geologischen« Eigenheiten des Berggebildes

der »Steinbruchmadonna« erfasst. Im Parnassbild steht

rechts ein Berg, der sich vom Feuerberg links markant unterscheidet:

Er ist aus schief geschnittenen Trommeln geschichtet. Ähnliche

Gebilde finden sich in der Westwand der so genannten Camera

degli Sposi und im Pariser Sebastian. Alle drei sind mit dem

Element des Wassers verknüpft,"" so dass man annehmen darf, sie

seien als wassergeborene und wasserhaltige Berge zu verstehen.

In der »Steinbruchmadonna« fehlt ein solcher Berg, aber das

feuchte Element ist dennoch gegenwärtig. Es fällt auf, dass der

weit nach links ausladende, von einer H-förmigen Furche gezeichnete

Sockel des Feuerbergs keine zackig-rauhe, sondern eine

glatte Oberfläche aufweist. Da sich überdies an seinem Fuss ein

fruchtbares Tal befindet, liegt die Vermutung nahe, dass es sich

um einen Wasserfelsen handelt. Der Maler hat die Hauptfiguren

eigens etwas nach rechts geschoben, um diese Leben verheissende

Felspartie ins Licht zu rücken. Trotz dieser Sonderbehandlung

nimmt aber der Wasserfelsen innerhalb des Bergmassivs eine

untergeordnete Stellung ein - was dominiert, ist das Feuergestein.
Nachdem sich die von verschiedenen Interpreten geäusserte

Ansicht, beim Felsgebilde der »Steinbruchmadonna« handle

es sich um einen Vulkanberg, erhärtet hat, ist nun die Frage zu

beantworten, was ein so gewalttätiges und zerstörerisches

Naturphänomen in einem für die stille Andacht bestimmten Madonna-

Kind-Bildchen zu suchen hat. Wie erwähnt, hat Vasari das Kind

fälschlich als schlafend beschrieben. Das ist kein Zufall; es gab

damals einen vor allem in Oberitalien verbreiteten Bildtypus, in

welchem das Kind schlafend wiedergegeben ist.42 Dieser Schlaf ist

als Préfiguration eines ewigen Schlafes, des Todes, aufzufassen.

Das wird vor allem dort deutlich, wo das Kind nach dem Schema

eines Pietä-Christus gestaltet ist/5 Nun kann der Verweis auf die

zukünftige Passion auch auf andere Weise als durch das Schlafmotiv

erfolgen. In Carlo Crivellis so genannter »Madonna del la

Passione«5"'und in einer Maria-Kind-Darstellung des Berliner
Museums/5 die früher als Werk Mantegnas galt, erscheint das Kind

als ein singendes. Ihm und der traurigen Mutter aber sind Putten

beigegeben, welche die arma Christi tragen (Abb. 4)/6

Zum selben Typus gehört auch die »Steinbruchmadonna«/7

Auch hier singt das Kind, auch hier sind ihm die arma Christi

zugeordnet - nur sind diese in Gegenständen verborgen, welche

zur Bildlandschaft gehören, und zwar in den Werkstücken, welche

die Steinhauer bearbeiten/8 Mit der Säule dürfte die zukünftige

Geisselungssäule gemeint sein, mit dem Kasten rechts unten der

Sarkophag und mit der Platte der zugehörige Deckel/9 Aber auch

die Landschaft selbst ist Teil des Todesszenarios. Angesichts der

Grotte rechts von der Maria-Kind-Gruppe mag man zunächst an

die Geburtshöhle denken. In einer solchen hat Mantegna die heilige

Familie in der Epiphanie-Darstellung der Uffizien situiert. In

diesem Anbetungsbild hat der Maler im Felsen über der Höhle

eine totenkopfartige Fratze eingeschrieben.50 Damit ist die
irdische Materie, welche zunächst mütterlich-gebärend erscheint, als

das qualifiziert, was den Leib Christi einst in ihren Schoss

zurücknehmen wird:5' Die Geburtshöhle präfiguriert die Grabeshöhle.

Dieselbe Doppelbedeutung dürfte, wie schon Hartt angenommen
hat, die Grotte der »Steinbruchmadonna« haben.52 Die Grabeshöhle

erscheint auch in der Kopenhagener Pietä und im

Grablegungsstich. Beide Male ist der Höhlen-Felskörper einem höheren

Berg zugeordnet, auf welchem Kreuze stehen — dem Kalvarien-

berg. Der Berg der »Steinbruchmadonna« wirkt wie eine noch

nicht erodierte Vorform des Pietä-Berges. Daraus folgt, dass er
als zukünftiger Kalvarienberg gedacht ist.55 Damit ergibt sich eine

sinnvolle Antwort auf die Frage, was ein Vulkanberg in einer

Maria-Kind-Darstellung zu suchen habe. Er übernimmt hier die

Rolle eines Hinrichtungs- und Grabesberges; für diese ist er
besonders geeignet, weil er wie kaum ein anderes Naturphänomen

mit der Vorstellung von Tod und Zerstörung verknüpft ist.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave« 83



Abb. 4: Lazzaro Bastiani (Zuschreibung), »Madonna mit Kind und Leidenswerkzeugen«,

2. Hälfte 15. Jahrhundert, Tempera auf Holztafel, 79 x 67 cm, Berlin, Staatliche Museen

Preußischer Kulturbesitz, Gemäldegalerie.

IV. Madonna und Kind als vulkanische Wesen

Mit der Frage nach der Bedeutung des Vulkanberges ist allerdings
der eigenartigste Aspekt des Bildes noch nicht berührt. Die

Maria-Kind-Darstellungen, in welchen die zukünftige Passion

heraufbeschworen wird, ziehen ihre Mitleid erregende Kraft aus dem

Kontrast zwischen den düsteren Todessymbolen und der seelenvollen

Sanftmut der heiligen Figuren. In Kristellers Bildbeschreibung

hätten die Protagonisten der »Steinbruchmadonna« genau
diese Eigenschaften: »Es ist die einzige Madonna Mantegnas, die

unbedeckten Flauptes dargestellt ist, ihr Flaar fällt voll und üppig
auf die Schultern herab und umrahmt das Gesicht, das in ernstem,

träumerischem Ausdruck wenig nach unten gewendet ist. Das

ganz nackte Kind bewegt sich lebhaft auf dem Schosse der Mutter
und singt [...] aus vollem Halse lustig in die Welt hinein [...]. Man-

tegna hat sich hier wieder durchaus von dem kirchlichen Schema

losgemacht und mit kühner Unbefangenheit eine Scene des

wirklichen Lebens dargestellt [...]. Er stellt die Madonna in ganzer

Figur, allein mit dem Kinde [...] in der ganz realen Umgebung des

werkthätigen Lebens dar, eine kräftige, junge Frau aus dem Volke,

die sich mit ihrem munteren Knaben [...] in bequemer Haltung

niedergelassen hat [...].«*

Kristeller versteht das Bild als Vorläufer jener Raffael'schen

Madonnen, welche im 19. Jahrhundert so beliebt waren. Aber es

handelt sich dabei um eine Projektion. Gerade vor dem Hintergrund

dieser Madonnen wird deutlich, dass die Gestalten in

Mantegnas Bild befremdliche Züge aufweisen. Das Kind hat nichts

Niedliches und Süsses an sich; es ist schwer und etwas fettleibig;
der Ausdruck des aufgedunsenen Gesichts gleicht demjenigen des

mumienhaften, gleichsam noch im Seelenlos-Animalischen

verhafteten Kleinkindes der Berliner Darbringung. Auf der Suche

nach Figuren, welche nach dem gleichen Haltungsschema wie das

Kind geformt sind, stösst man im Werk Mantegnas auf einen

»Verwandten«, der jenes in ein äusserst bedenkliches Licht rückt: Es

handelt sich um einen fettleibigen, betrunkenen Silen in einem

Bacchanals-Stich (Abb. 5 und 6).55

Was Maria betrifft, so ist ihre Stimmung nicht die einer Mitleid

erregenden Trauer. Kristeller spricht von einem träumerischen

Blick. Tatsächlich ist er nicht auf ein bestimmtes Ziel -
nämlich auf das Kind - gerichtet, sondern er schweift nach links

unten ab, Richtung Boden. Aber von der Phantasiekraft des Träumens

ist in ihm nichts enthalten; er ist leer, verloren und glanzlos.

Die Frau ist in eine Stimmung versunken, die sich der Anteilnahme

verschliesst.56 Ihre Sitzhaltung - ausgestrecktes rechtes,

angewinkeltes linkes Bein - erscheint weder feminin-graziös
noch »bequem«; sie wirkt angespannt und unausgeglichen.

Geradezu unheimlich wird es aber, wenn man sich bewusst

macht, wie Figuren und Landschaft zusammengefügt sind. Die

Relation von Sockel und darauf sitzenden Figuren wiederholt sich im

Übereinander eines Felssockels und eines darauf sitzenden

Zackenriffs. Die Felsen rechts von Maria - der Höhlenkörper, die

84 Andreas Hauser



Abb. 5: Andrea Mantegna, »Madonna delle cave« (vgl. Abb. 1), Ausschnitt mit Christuskind. Abb. 6: Giovanni Antonio da Brescia (nach Mantegna), »Bacchanal«, Ausschnitt mit

Silen (seitenverkehrt), um 1500/1504, Kupferstich, 30,4 x 44 cm, Wien, Albertina,

Grafische Sammlung.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave« 85



Abb. 7: Hans Memling, »Allegorie der Reinheit«, um 1480, Eichentafel, 38,3 x 31,9 cm, Paris,

Musée Jacquemart-André.

durch einen Spalt zweigeteilten Klippen des Steinbruchs und der

Steinbrocken, welcher Maria als Sitz dient - treten zu einer
schattenhaften Konfiguration zusammen, die das Kind wie ein düsteres

Echo begleitet. Den Kopf der Jungfrau hat der Maler ins Strahlenzentrum

der Felszacken gesetzt. Ihren rot gewandeten Oberkörper

aber, der aus dem nachtschwarzen57 Mantel hervorleuchtet

wie das feurige Innere einer Grotte, hat er so angeordnet, dass er
als Metapher für den zu imaginierenden Feuerkern des Berges

wirkt.58 Kurz-, Der Maler »vergleicht« die heiligen Figuren mit

einem steinernen Naturgebilde. Dass er das tut, ist an sich noch

nichts Ungewöhnliches. Hans Memling hat um 1470-1480 eine

Jungfrau gemalt, die aus einem quarzartigen Felskegel herausschaut

wie der Fruchtstempel aus einer Blüte (Abb. 7).59 Und

Leonardo da Vinci hat in der zwischen 1483 und 1486 entstandenen

»Felsenmadonna« die Muttergottes mit einem natürlichen »Was-

serschloss« verglichen, in welchem sich die naturgeschichtlich-

mythische Vorstellung von einem unterirdischen »Herzen« des

irdischen Wasseradernsystems mit der biblischen von einem

uranfänglichen »abyssus« und der anatomischen von einem Uterus

verbindet.60 Es macht aber einen wesentlichen Unterschied,

ob man Maria mit einer Quellgrotte oder mit einem explosiven

Vulkanberg verknüpft. Leonardos Quellgrotten-Maria mag zwar

unterweltlich-abgründige Beiklänge aufweisen, bei Mantegna
aber drängen sich die negativen Assoziationen gleich als Erstes

auf. Der Vulkanberg figuriert ja als Todesberg, gleichsam als eine

geologische Henkersfigur. Und indem der Maler ein feuriges Rot

im Zentrum des Berges situiert, weckt er zusätzlich Erinnerungen

an jene Darstellungen, in welchen spitzzackige Berge Feuerhöhlen

der teuflischen Art fassen - die Hölle.

Im Umstand, dass Maria und das Kind sich vom diabolischen

Feuerberg nicht als Lichtgestalten abheben, sondern mit ihm pa-

rallelisiert und verflochten sind, dürfte die befremdliche Wirkung
des Bildes gründen. Welchen Sinn hat es, die Heilsfiguren als

»vulkanische« Wesen zu konzipieren? Um dieses Rätsel zu lösen,
empfiehlt es sich, das Madonnenbild für eine Weile zu verlassen und

die Aufmerksamkeit einigen Werken zuzuwenden, in welchen die

gleichnishafte Verknüpfung von Mensch und Vulkanberg und

andere auffällige Motive ebenfalls vorkommen. Aus dieser Deutungsreise

werden Erkenntnisse über die Metaphernsprache Mantegnas

resultieren, die den Zugang zur »Madonna delle cave« erleichtern.

V. Vulkan als »Kraftwerk«

Zuerst nochmals zurück zum Parnassbild (Abb. 3). Auch in ihm gibt
es eine Gestalt, welche zu einem Vulkanberg in Beziehung steht-.

Es ist der »brennende« Insasse der Höhle links aussen. Bei ihm ist

die Verwandtschaft mit dem Naturgebilde nicht verwunderlich —

er stellt ja dessen Personifikation dar. Dagegen fragt man sich,

was der primitive Feuergott auf dem den Künsten geweihten
Musenberg zu suchen hat.

86 Andreas Hauser



Die Vulkangestalt bildet mit drei in der Bildmitte auf einem

natürlichen Triumphbogen situierten Figuren — Venus, Mars und

Eros - eine Gruppe. Die Mehrheit der Interpreten hat die Venus

und ihren Begleiter als lichtvoll-edle Gestalten aufgefasst. Mit

der Frauenfigur habe der Maler seiner Patronin, Isabella d'Esté,

eine Flommage erweisen wollen; sie erscheine in Gestalt einer
Venus coelestis, deren Frieden stiftende und Kultur fördernde

Kraft die Musen mit ihrem Tanz feierten.6' Ein Problem bildet bei

dieser Deutung die grotesk-komische Szene mit dem Eroten und

Vulkan. Der Erste zielt mit einem Blasrohr auf das Geschlechtsorgan

des sichtlich erzürnten Feuergottes; eine gelbe Linie bezeichnet

die Schussbahn. Es liegt nahe, im Schützen den mutwilligen
Eros und im Beschossenen den gehörnten Ehemann zu sehen.

Dadurch gerät die Venus in den Verdacht, statt einer himmlisch-

keuschen eine irdisch-ehebrecherische Gestalt zu sein.62 Egon

Verheyen hat indessen entdeckt, dass mit dem Knaben gar nicht

Eros, sondern dessen tugendhafter Bruder Anteros gemeint ist.6J

Vulkan fungiere hier, meint er, als Repräsentant fleischlich-animalischer

Liebe und dem Knaben gehe es keineswegs darum,

ihn zu foppen, vielmehr wolle er das Instrument der fleischlichen

Lust abtöten.6''

Weshalb benutzt Anteros dann als Waffe nicht einen Pfeil

mit Bleispitze,65 sondern ausgerechnet ein Blasrohr? Noch vor
dem Erscheinen von Verheyens Arbeit hatte Phyllis Williams
Lehmann das Blasrohr als Vehikel gedeutet, mit welchem die Venus

dem Vulkan-artifex ihr schöpferisches Pneuma vermittle.66 Diese

These hat zwar nachträglich durch die Beobachtung eine Stütze

gefunden, dass das Rohr, nach rückwärts verlängert, auf die

Pubes der Venus zeigt und dass demnach die Göttin die Initiantin
der Blasaktion ist,67 aber sie kann den Grimm des Feuergottes
nicht erklären. Ein weiteres Argument hat Kristine Patz entwickelt.

Ausgehend von der Tatsache, dass die Naturhistoriker den

Wind als entscheidenden Faktor vulkanischer Vorgänge betrachten,

sieht sie im Blasrohr eine Art Blasebalg, mit welchem der Erot

das vulkanische Feuer anfache.66 Worin der Sinn dieser Aktion

liegt, bleibt jedoch offen.

Diese drei Deutungen lassen sich verbinden, wenn man

annimmt, dass Venus und Anteros das Sexualfeuer nicht zerstören,
sondern zu etwas Höherem umfunktionieren. Die Meinung dürfte

sein, dass sie es in den Körper zurückblasen (und dabei gleichzeitig

noch zusätzlich anfachen). Dadurch zwingen sie es, an höherer

Stelle und in höherer Form aus dem Körper zu treten — nämlich in

Form einer roten, vom Mantel verkörperten Flamme. Ein

vergleichbarer Vorgang findet vermutlich im bereits erwähnten Aen-

eis-Holzschnitt statt, den wir oben vorgestellt haben (Abb. 8).

Winde blasen in eine kleine Höhle am Meeresufer, die senkrecht

unterhalb vom Gesäss des liegenden Enceladus angeordnet ist.

Diese Winde bewirken, dass der Riese Feuer und Steine ausspeit,
wobei der Krater des Aetna gleichsam als Trichter dient. Wie

gelangt der das Feuer entfachende Wind vom Meeresufer in den

Feuer speienden Kopf? Es gibt nur eine Erklärung-, durch die

Abb. 8: Holzschnitt mit Aetna und Enceladus, Illustration zu Aeneis 3, 570-582, aus:

Publij Virgilij maioris opera, hrsg. von Sebastian Brant, Strassburg: Johann Grüninger,
1502, S. CCIII.

Andrea Mantegnas ••Madonna delle cave« 87



Gänge im Körperinnern des Riesen. Der Illustrator dürfte dieses

Konzept einer Höllendarstellung der Gebrüder Limburg entnommen

haben, in welcher Hilfsteufel Blasebälge auf eine Stelle

unterhalb von Satans Gesäss richten, worauf dieser eine riesige
Feuerfontäne aus dem Maul ausstösst. Mantegna dürfte aber

nicht direkt von dieser Bildquelle ausgegangen sein, sondern von
Luca Signorellis Panbild: Dort wird einem liegenden Amor in den

Sexus geblasen, auf dass die Sexualkraft sich in etwas Höheres

verwandle.69

Im Fall von Mantegnas Vulkan manifestiert sich nun die

transformierte Sexualität nicht nur als rote, über dem Kopf
lodernde Flamme, sondern zusätzlich noch in anderer Gestalt. Hinter

der Flanke Vulkans erscheint ein fadendünner Wasserstrahl,

der zwischen den Füssen des Mannes auf dem Boden aufspritzt.
Bei flächiger Lektüre ergibt sich der Eindruck, die Flüssigkeit

entspringe dem Körper des Feuergottes. Offenbar ist sie als Metapher

für etwas zu verstehen, das der Vulkan ausscheidet. Der

Wasserfaden kreuzt die Schusslinie von Anteros' Blasrohr. Dieser

Umstand lässt vermuten, dass auch die vom Wasser symbolisierte

Flüssigkeit — wie das vom Mantel symbolisierte Feuer — ein

Umwandlungsprodukt des Sexualfeuers ist.70

Bei der Betrachtung von Vulkans Herd zeigt sich, dass dieser

»Saft« etwas Höheres versinnbildlicht. Auf dem Herd steht ein

goldener Krug. Der Maler hat dieses Objekt ins Bild gefügt, um

auf die Kunstfertigkeit des Schmiedes hinzuweisen. Aber er will
mit dem Gefäss auch die Vorstellung von Wein evozieren, und

zwar von einem hochprozentigen. Denn in einer Nische der
Herdhöhle ist ein Öllämpchen so platziert, dass sich bei flächiger Lektüre

der Eindruck ergibt, dessen Flämmchen schwebe über dem

Krug. Damit ist angedeutet, dass der Inhalt ein feurig-geistiger
ist. Andererseits ist das Flämmchen auf der Höhe des Sexus von

Vulkan angeordnet, jenes Ortes also, wo der Umwandlungspro-

zess beginnt, welcher zum Austreten einer goldgelben Flüssigkeit

aus der Flanke Vulkans führt. Diese Flüssigkeit fällt unmittelbar
links von Herd und Krug zu Boden. Die Meinung dieses Bezugsgeflechtes

dürfte sein, dass der Krug die von Vulkan ausgeschwitzte

Flüssigkeit fasst. Das Geflecht hat nun noch eine weitere Verästelung.

Zusammen mit anderen Gefässen ist der Krug senkrecht

oberhalb der Köpfe der zwei äussersten Musen angeordnet, so

dass man ihn als deren Attribut verstehen kann. Bei diesen beiden

Frauen handelt es sich um Kalliope und Urania; sie sind zu einer

janusköpfigen Doppelfigur verschmolzen: der Poesia.7' Diese hat

die Aufgabe, den Sänger - es ist Orpheus - zu inspirieren.72 Beim

feurigen Inhalt des »Weinkrugs« handelt es sich demnach um

einen Trank, der göttliche Inspiration verleiht.

Mit der von Vulkan ausgeschwitzten Flüssigkeit ist auch

die Muse verknüpft, welche rechts von der Poesia-Figur situiert
ist. Ihr Kleid zeigt ein leuchtendes Rot. Dabei denkt man im

vorliegenden Zusammenhang zunächst an Feuer. Andererseits

personifizieren die tanzenden Musen die Musenquelle.72 Die beiden

Bedeutungen schliessen sich nicht aus; während die weiss

gekleidete, springende Muse rechts kaltes Bergkaskadenwasser

verkörpert, symbolisiert die rot gekleidete Muse feurig-heisses
Quellwasser. Damit lässt sich das Verhältnis dieser Tänzerin zur

vulkanischen Welt bestimmen. Sie stellt einerseits die

symbolisch-geistige »Fortsetzung« der vulkanischen Quelle dar,

welche links im Berg sichtbar ist, andererseits das Endprodukt

jener Transformation des vulkanischen Sexualfeuers, welche

Anteros mit seinem Blasrohr in Gang gesetzt hat. Aus dem Feuer

männlicher Begierde ist ein vergeistigtes geworden - ein Feuer

jungfräulich marianischer Liebe.7"' Bei der rot gekleideten Muse

handelt es sich um Terpsichore, welche in der Renaissance die

Gottesliebe symbolisieren kann.79

Jetzt wird klar, welche Rolle der Vulkanberg und sein

mythologischer Repräsentant in der Musenwelt spielen - sie

fungieren als eine Art Kraftwerk, mit welchem Naturgewalten in

geistige Energie umgewandelt werden.

VI. Vulkan und Melancholie

Im vorliegenden Zusammenhang ist ein weiterer Aspekt der

Vulkandarstellung im Parnassbild von Interesse. Links von der Höhle

Vulkans hängt ein grosses Bündel Traubendolden. Vermutlich

weist es auf die Tatsache hin, dass der Parnass gemäss alter
Überlieferung nicht nur Apoll, sondern auch Dionysos gehörte.76 Aber

damit ist das Motiv der Trauben nicht genügend erklärt. Warum

zum Beispiel besteht die untere Hälfte des Bündels aus dunklen,
die obere aus goldgelben Dolden?

Da die Trauben genau auf der Höhe von Vulkans Kopf situiert
sind, ist anzunehmen, dass sie die feurige Eruption des zornerfüllten

Schmiedes als etwas Rauschhaftes qualifizieren sollen.
Andererseits hat sich gezeigt, dass das durch den Mantel symbolisierte

Eruptionsfeuer als umfunktioniertes Sexualfeuer zu sehen ist. Was

die Umfunktionierung bewirkt hat, ist jenes Pneuma, das von
Anteros in den Sexus Vulkans geblasen wird. Drei Aspekte sind also

miteinander verknüpft: Sexualität, Luft, berauschender Wein. Dieser

Umstand erlaubt es, die Quelle zu bestimmen, welcher der

seltsamen Metaphernkonstruktion als Basis gedient hat. Es handelt

sich um das dreissigste der pseudoaristotelischen Proble-
mata.77 Dieser berühmte Text hat die schwarze Galle, also die

Melancholie, zum Gegenstand. Der Autor vergleicht diesen

Körperhaft« mit dem Wein; wie dieser bringe er den Menschen zur

Raserei, um ihn anschliessend in einen Zustand steinerner Apathie

verfallen zu lassen. Mit dem Wein habe die schwarze Galle auch

die Lufthaltigkeit gemeinsam. Weil körperinterne Luft als etwas

sexuell Stimulierendes galt,78 folgert der Pseudo-Aristoteles, dass

der Saturniker - wie der Weinkonsument - wollüstig sei.79

Offenbar hat Mantegna den Vulkan des Parnass als Saturniker

konzipiert. Mit der aus der Flanke tropfenden (und im Weinkrug

aufbewahrten) Flüssigkeit ist demnach nicht nur transformierter

Sexualstoff, sondern auch schwarze Galle gemeint. Dass

88 Andreas Hauser



Abb. 9: Andrea Mantegna, »Parnass« (vgl. Abb. 3), Ausschnitt linke Bildhälfte.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave« 89



der Maler sich mit der Melancholiethematik befasst hat, beweist

ein verloren gegangenes Bild, das sechzehn tanzende und

musizierende Putten zeigte und den Titel »Malancolia« trug.80 Auf die

Parallelisierung von vulkanischer und saturnischer Welt mag er

gekommen sein, weil beiden das Schwanken zwischen feuriger

Agitation und steinerner Bewegungslosigkeit eigen ist. Der

Vergleich dürfte zwar einzig dastehen, aber er ist in der Melancholie-

Überlieferung doch angelegt. In Dürers berühmtem Melancholiestich

befindet sich unter den zahlreichen Attributen ein grosser
Mühlstein. Dieser Gegenstand ist aus einem Stein gefertigt, der

als vulkanisch galt/' Was die von Vulkan ausgeschwitzte Flüssigkeit

betrifft, so liegt der »Austrittsort« in der Nähe der Milz. Diese

aber galt als Hauptsitz der schwarzen Galle.

Inwiefern kann dieser Stoff in einer Parnass-Darstellung

interessieren? In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern,
dass Marsilio Ficino in seinem 1489 publizierten Buch »De triplici
vita«82 eine ganz neue Sicht von der schwarzen Galle entwickelt
hat. Gestützt auf den Pseudo-Aristoteles und auf die alte Erfahrung,

dass bei Ekstatikern die Leblosigkeit des Körpers im

umgekehrten Verhältnis zur Beweglichkeit des Geistes steht, hat er

gezeigt, dass die Melancholie nicht nur Paralyse und »Acedia«,

sondern auch geistige Höchstleistungen bewirken kann.82 Ein

solch beflügelnder Saft ist natürlich - auch wenn er mit Gefahren

verbunden ist - auf dem Musenberg willkommen. Dass er mit
sexueller Kraft verknüpft ist, trägt zusätzlich zu seiner Qualität bei,

denn für die Neuplatoniker ist die Liebe ein notwendiger »Treibstoff«

für den Aufstieg zum Göttlichen.

Sowohl die schwarze Galle als auch die Sexualität können

ihre positive Wirkung nur dann entfalten, wenn sie gereinigt
werden. In der Tat ist die Flüssigkeit, welche Vulkan ausscheidet,

Resultat eines »Sublimierungs«-Prozesses.8'' Sie hat die goldgelbe
Farbe,85 welche Ficino als Eigenschaft der »guten« Melancholie
beschreibt.86 Das Wasser gehört in Wirklichkeit zu einer Quelle,

welche sich im oberen Bereich durch verschiedene Felskanäle

zwängen muss. Auch dies dürfte als metaphorischer Hinweis auf

das gemeint sein, was sich im Körper des Melancholikers abspielt.
Nach Ficino entfaltet die schwarze Galle ihre spirituellen Qualitäten,

weil die geistigen Teile sich durch die engen Gänge des

schweren Stoffes winden müssen und sich dabei verfeinern.87 Die

gute Melancholie gleiche, meint der Philosoph, dem Lebens- oder

Feuerwasser (»aqua vitae«, »aqua ardens«), das mittels Destillation

aus einem dicken und schweren Wein gewonnen werde.88

Eben dieses »aqua ardens« dürfte der von einer schwebenden

Flamme »gekrönte« Weinkrug enthalten. Auch die Tatsache, dass

das Traubenbündel links von Vulkans Kopf unten aus dunklen,

oben aus goldgelben Dolden besteht, wird jetzt verständlich —

mit seiner Doppelstruktur »präfiguriert« das Bündel das Übereinander

von schwerem Wein und hellem Spiritus.

Stimmen diese Thesen, hat Mantegna auf ganz einmalige
Weise naturgeschichtliche Vulkan-Motive mit der

Melancholiethematik kombiniert. Leitend ist dabei die Vorstellung, dass

Geistiges nur dann genügend Kraft hat, um aus dem Irdischen zu

Gott emporzusteigen, wenn es die wildesten und gefährlichsten
Naturkräfte nutzt.

VII. Mars zwischen irdischer und himmlischer Liebe

Das British Museum in London besitzt eine getönte Federzeichnung

Mantegnas, die einen sitzenden Mann und zwei ihn flankierende,

stehende Frauen zeigt (Abb. 10).89 Das Blatt interessiert im

vorliegenden Zusammenhang, weil der Mann eine ähnliche

Körperhaltung wie die Maria im Florentiner Bild einnimmt; das

rechte Bein ist ausgestreckt, das linke ist angewinkelt und ruht
auf einem Untersatz — in diesem Fall auf einem Helm und anderen

Rüstungsstücken.

Der Mann ist wegen der kriegerischen Attribute als Mars

zu identifizieren. Aber wer sind die beiden Frauen? In der vom

Betrachter aus gesehen rechts stehenden Figur hat man Venus

vermutet, in der anderen, einen Bogen und einen Köcher tragenden,

Diana, ohne sagen zu können, was diese mit dem Kriegsgott
zu tun haben soll.90 Hier drängt sich der Vergleich mit einem

weiteren Bild aus Isabella d'Estes »Studiolo« auf; die Allegorie mit
Comus. Die Haltung von Comus' Beinen ist wieder dieselbe wie

bei der Florentiner Maria und bei Mars, und wie der Letztere ist

der Gott von zwei Frauen begleitet. Das Gemälde stammt von
Lorenzo Costa, aber es basiert auf Vorarbeiten Mantegnas.9' Ein

Abgesandter Isabella d'Estes hatte noch wenige Monate vor dem

Tod des Meisters eine »tabula« mit einer Vorzeichnung zum Bild

gesehen; in einem Schreiben an die Fürstin erwähnt er neben

anderen Figuren zwei Venusgestalten, eine bekleidete und eine

nackte.92 Eine irdische und eine himmlische Venus also: Diese

Identifizierung macht auch für die zwei Frauen der Mars-Zeichnung

Sinn. Mit der Frau rechts im Bild, die mit der Linken verführerisch

das dünne Gewand hochhebt, dürfte die irdische Venus

gemeint sein, mit derjenigen links die himmlische. Bogen und

Köcher sind zwar üblicherweise Attribute der Diana, aber hier

haben sie wohl die Funktion, die Venus als diana-artige - das

heisst als keusche - zu qualifizieren.92 Die nach unten gewendete
Fackel symbolisiert das Verlöschen nicht des Lebens, sondern

jenes sexuellen Feuers, an welches man im Zusammenhang mit
Mars und Venus üblicherweise denkt.

Welche Funktion hat der Mars, was bedeutet seine Beinstellung?

Die Erinnerung an die »Sublimierungs«-Thematik des

Parnassbildes erlaubt es, diesbezüglich eine Hypothese aufzustellen.

Zunächst ist wichtig, dass Mars als Feuergott dargestellt ist — rote

Schattierungen zeigen dies an. Wenn die irdische Venus sich

verführerisch gebärdet, bezweckt sie dasselbe wie die Venus des

Parnassbildes mit ihrer Nacktheit - sie will den Feuergott erregen.
Aber der finster blickende Mars darf seine Erregung so wenig
ausleben wie der Vulkan des Parnass. Die in »Ruhestellung«

befindliche Lanze denotiert »gezügelte Leidenschaft«. Und wenn der

90 Andreas Hauser



Abb. 10: Andrea Mantegna, »Mars zwischen himmlischer und irdischer Venus«, um 1490-1500, getönte Federzeichnung, 36,4 x 31,7 cm, London, British Museum.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave« 91



Abb. 12: Schule des Pinturicchio, Deckenfresko des Sibyllensaals, Ausschnitt aus einer

Merkurkinder-Darstellung, um 1494/1495, Rom, Vatikan, Borgia-Gemächer.

Abb. II: Holzschnitt mit -Honos et Virtus-, aus: Hieroglyphica sive de sacris Aegyptiorum,

aliarum'que gentium Uteris Commentary, Ioannis Pierii Valeriani Bolzanij Bellunensis

Basel 1567, Doppelseite 432, links (Buch I, Kap. XXXIV).

Krieger seinen Fuss auf seine eigenen Waffen setzt wie der

Triumphierende auf den überwundenen Feind, wird deutlich, dass er

sich selbst beherrscht. Aus diesem Grund trägt er wohl auch einen

Fierrscherstab. Ein solcher taucht auch bei einer Virtusfigur in
Valerians »Hieroglyphica« auf (Abb. 11); er symbolisiere, heisst es im

Text, das Vermögen, »die Laster zu beherrschen und die sexuelle

Gier zu zügeln«.94

Am linken Bein von Mantegnas Mars ist aber nicht nur die

Siegerpose, sondern auch der Aspekt des Vom-Boden-abgehoben-
Seins wichtig - das wird klar, wenn man sieht, wie beim anderen

Bein das Moment des Am-Boden-verankert-Seins akzentuiert ist.

In etwas anderer Formulierung erscheint dieses Gegensatz-Motiv
auch bei der Orpheus-Figur des Parnassbildes: Der rechte Fuss

des Sängers ruht auf dem Boden, der linke auf einem kleinen

Baumstrunk. Dass es sich nicht einfach um jene typische
Musikantenpose handelt, bei welcher ein Bein als Podest für das

Musikinstrument dient, zeigt der Vergleich mit einer zwischen 1492

und 1495 entstandenen Merkurkinder-Darstellung der Pinturic-
chio-Werkstatt im Sibyllensaal der vatikanischen Borgia-Gemä¬

cher (Abb. 12).95 Links aussen sitzt ein Mann, der ebenfalls einen

Baumstrunk als Stütze für sein linkes Bein benutzt (wobei dieses

hier ausgestreckt ist). Mit der Linken macht er über dem liegenden

Bein eine Geste des Flinabdrückens, mit der hochgehobenen
Rechten zeigt er himmelwärts. Man wird an jene bekannte

Frauenfigur der »Flypnerotomachia Poliphili« erinnert, welche über

dem auf den Boden gestellten rechten Fuss ein Paar Flügel, über

dem in die Luft gestreckten linken eine Schildkröte hält.96 Propagiert

wird hier der Ausgleich von Erdfixierung und Bewegungsfreiheit:

»Eile mit Weile«.97Um etwas Ähnliches geht es auch beim

Merkurkind und beim Parnass-Sänger. Der Letztere greift mit der

rechten Fland oben, mit der linken unten in die Leier-Saiten. Was

es in diesem Fall auszugleichen gilt, sind die erdig-tiefen und die

himmlisch-hohen Töne.

Aber es kommt noch ein anderer Bedeutungsaspekt ins

Spiel. Der Baumstrunk ist ein Symbol der Mortifikation. Oft

spriesst aus dem toten Holz - neues Leben anzeigend - ein junges

Reis. In einem gewissen Sinn ist ein solches auch im Parnass

vorhanden. Die hölzerne Leier und die Lorbeerblätter der Hecke,

92 Andreas Hauser



weiche bei flächiger Lektüre gleichsam aus dem Instrument wachsen,

formieren zusammen eine neue »Baumkrone«. Versteht man

den Strunk und die »Krone« als Gleichnis für Orpheus, kann

Folgendes gelten: Der Sänger zieht seine Kraft aus der Erde wie ein

Baum (Vergleich von rechtem Fuss und Wurzeln), aber er instru-

mentalisiert/mortifiziert seinen Leib (abgehauener Baumstamm),

um diese Kraft in etwas Spirituelles - in Gesang und Leierklänge

-zu verwandeln (hochgehobener Fuss; »grünende« Leier).98

Zurück zur Marsfigur und zur Thematik der Erregung und

Zügelung sexueller Leidenschaft. Bei der Beinstellung dürfte es

um Ähnliches gehen wie beim Parnass-Sänger. Die Meinung wäre

demnach, dass der Mann die sexuelle Kraft aus der Erde zieht

(am Boden verankerter Fuss), um sie mittels »Stauung« in
spirituelle Liebe zu verwandeln (vom Boden abgehobener, die eigenen

Waffen beherrschender Fuss). Beim Vulkan des Parnass

resultiert die Transformierung der Sexualität in einer Gestalt vir-
ginal-transzendentaler Liebe, der Muse Terpsichore. Mit dieser

schwebenden, himmelwärts blickenden Gestalt ist die himmlische

Venus der Marszeichnung eng verwandt; vermutlich symbolisiert

auch sie, die die Fackel fleischlicher Liebe gegen den

Boden richtet, ein himmlisches Liebesfeuer. Die Idee der Zeichnung

dürfte demnach sein, dass die vergeistigte Sexualkraft des

Mars dazu dient, die irdische Liebe (rechts) in eine himmlische

(links) zu verwandeln.

VIII. Dichterbrunnen

Abb. 13: Holzschnitt mit Quellnymphe und Satyr, aus: Francesco Colonna,

Der Mars der Londoner Zeichnung ist offenbar - genauso wie der Hypnerotomachia Poiiphm, Venedig 1499.

Vulkan des Parnass — als ein »Kraftwerk« konzipiert, in welchem

sexuelle Energie in geistige umgewandelt wird. Es gibt eine

Möglichkeit, diese These zu prüfen. In einem (nur in Fragmenten
erhaltenen) Schein-Bronzerelief des am Flofe der Gonzaga tätigen
Malers Lorenzo Leonbruno (1489—ca. 1537) (Abb. 14)99 kommt Man-

tegnas Marsfigur als bildliches Zitat vor. Welche Funktion erfüllt
die Gestalt im Kontext dieses Werks?

Die Marsfigur, welcher ein kleiner Flahn beigeordnet ist,
befindet sich rechts im Bild; ihr Gegenstück links ist ein Neptun, der

auf einem Delphin reitet. In der Mitte liegt eine schlafende Nymphe,

hinter welcher zwei lüsterne Satyrn und eine wütende Alte

stehen. Neben der Schlafenden fliesst aus einem Krug Quellwasser

in ein Gewässer. Weiteres Wasser erhält dieser Teich aus zwei

etwas weiter hinten situierten Gefässen, aus denen lorbeerbekränzte

Köpfe herausschauen - es sind die der Mantuaner Dichter

Vergil und Battista Spagnoli (1448-1516).100

Man hat angenommen, mit der Nymphe sei Amymone

gemeint, da diese in der mythologischen Überlieferung in Verbindung

mit Poseidon auftritt.'0' Sie personifiziere die Gonzaga-Devise

»Amymos« (»unberührt«).'02Das Motiv der Wasser speienden Gefässe

mit den Dichterköpfen basiert auf der topischen Metapher vom

Dichter als Quell der Poesie.'09 Die Dichter verweisen auf die Stadt

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave« 93



Abb. 14: Lorenzo Leonbruno, "Dichter-Allegorie mit schlafender Quellnymphe-, um 1520, monochromes Gemälde, Zustand vor der Zerstückelung, Teilstücke in Privatsammlung.

Mantua. Die Allegorie feiert also die von Wasser umgebene Stadt

als einen Ort, wo die Quellen der Poesie sprudeln können, weil er

dank der Schutzherrschaft der Gonzaga so unberührt ist wie eine

jungfräuliche Quellnymphe.'0'' Da das Motiv des körperlosen

Kopfes mit dem Tod assoziiert ist, dürfte die Allegorie zugleich als

eine Art Epitaph auf Spagnoli, Mantuas »zweiten Vergil«, konzipiert

sein.

Welche Rolle spielt die Marsfigur in diesem allegorischen
Dichter-Quellbrunnen? Der Umstand, dass die Konfiguration der

Schlafenden und des zudringlichen Satyrs auf einen Holzschnitt

der »Hypnerotomachia Poliphili« zurückgeht, kann weiterführen
(Abb. 13).105 Der Holzschnitt handelt von der Genese eines Brunnens,

dessen Wasser zugleich rein und temperiert ist. Die keusche

Quellgöttin allein kann nur kaltes, unfruchtbares Wasser

hervorbringen. Deshalb braucht sie die Hitze des männlichen Feuers.

Diese wird von einem Satyr geliefert, der sich am Anblick der

Schlafenden erregt. Berühren kann er sie aber nicht, da er ein sie

beschattendes Tuch hochhalten muss. So ist er gezwungen, die

feurige Kraft auf eine Weise zu übermitteln, welche die Frau

»unbefleckt« lässt - und zwar mit den Augen.'06 Nach alter Überlieferung

galt der Liebesblick als etwas Materielles — Ficino beschreibt

ihn etwa als unsichtbar-feinen Blutstaub —, das im Gegenüber

physische Änderungen bewirke.'07

Der »voyeuristische« Satyr erscheint auch in Leonbrunos

Allegorie auf Mantua,'06 aber nebst ihm treten noch Neptun und

Mars auf. Der Erste repräsentiert zweifellos das kalte Element des

Wassers. Demnach vertritt Mars das heisse Element des Feuers.

Diese Deutung wird durch einen Vergleich mit einem Stich von Gi-

rolamo Mocetto (ca. 1458-ca. 1531) bestätigt,'09 dessen Zentrum

wieder eine Quellnymphe und zwei Satyrn bilden, und zwar in

beinahe identischer Formulierung wie in Leonbrunos Allegorie
(Abb. 15)."° Auch Neptun ist vorhanden, nur befindet er sich auf

der rechten Bildseite. Mars' Rolle als Gegenpart des Wassergottes

übernimmt ein in der linken Bildhälfte situierter Mann. Hinter

94 Andreas Hauser



Abb. 15: Girolamo Mocetto, »Allegorie mit schlafender Quellnymphe«, um 1500/1520, Kupferstich, 25,3 x 40,4 cm (auf Plattengrösse beschnitten), Wien, Albertina, Grafische Sammlung

ihm sind eine priapische Herme und eine Feuervase zu erkennen.

Der Mann ist also mit der Vorstellung von sexuellem Feuer

verknüpft. Es handelt sich um ein beherrschtes Feuer, denn der Mann

reicht einem der geilen Tiermenschen eine Doppelflöte, um ihn

dazu zu bringen, die Begierde zu Musik zu »sublimieren«.'"

Mocettos Stich gestattet auch, eine mögliche Deutung für

das seltsame Motiv des Gefässes mit dem Dichterkopf zu geben.

Unmittelbar neben der Vase der Quellnymphe steht ein miniaturhafter

antiker Brunnentrog, in welchem ein Kopf steckt"2 und aus

welchem Wasser fliesst. Da das Gefäss auf der Feuerseite des

Blattes zu liegen kommt, ist anzunehmen, dass es - im Gegensatz

zur Nymphen-Vase - heisses Wasser liefert.
Das Motiv des in einem Topf steckenden Menschen stammt

wohl aus der alchemistischen Bildtradition; es findet sich in einer

Illustration des Traktates »Aurora consurgens« (Abb. 16).111 Diese

zeigt einen Sämann und rechts in einer Höhle einen Topf, aus

welchem ein Kopf schaut.114 Unter dem Gefäss aber brennt ein Feuer.

Der Insasse - in diesem Fall eine gekrönte Frau - wird also,

wie bei modernen Kannibalen-Witzzeichnungen, ausgekocht. Der

Erfindung liegt jene Vorstellung zugrunde, welche die Alchemie

unzählige Male variiert hat - dass die rohe Materie dazu bestimmt

sei, sich zu höherer, geistiger Form zu »sublimieren«. Um dieselbe

Idee dürfte es auch in Mocettos Stich und in Leonbrunos

Dichterallegorie gehen."5 Das wärmende Feuer stammt in Mocettos

Stich von jenem Mann, den eine priapische Herme und eine

Feuervase als einen »heissen« qualifizieren, beim Gemälde
Leonbrunos dagegen von der mantegnesken Marsfigur.

Diese Figur - so das Fazit dieses Kapitels - fungiert also

tatsächlich als Kraftwerk. Es dient dazu, das Wasser in den Dichtertöpfen

zu erhitzen. Der Geist geht so von den Körpern ins Wasser

über; es entsteht eine dichterische Kraftbrühe. Anders als in der

Marszeichnung, aber gleich wie beim Parnassbild, resultiert hier

die umfunktionierte männlich-feurige Sexualität in einem
spirituellen Quellbrunnen.

Andrea Mantegnas >Madonna delle cave« 95



Abb. 16: Illustration mit Sämann und Königin (Ausschnitt), aus: Aurora consurgens,

Abschrift 15. Jahrhundert, Zürich, Zentralbibliothek, Ms. Rh., Fol. 5 v.

IX. Fleischliches und geistiges Zeugen

Als letztes Vergleichsbeispiel für die »Steinbruchmadonna«
empfiehlt sich die Kopenhagener Pietà (Abb. 17) - wie jene handelt sie

von Christus, wie bei jener kommen in der Landschaftsbühne ein

vulkanischer Berg, eine Höhle und ein Steinhauerplatz vor."6 In

diesem Bild fällt die Ausgestaltung des Geschlechts auf. Es nimmt

kompositorisch eine zentrale Stellung ein und hat eine auffällige
Form, nämlich die eines scharf umgrenzten, länglich-vertikalen
Stoffbündels. Wenn bei Schmerzensmann-Darstellungen der

Sexus thematisiert wird, dann in der Regel deshalb, weil dies der

Ort ist, wo die Passion - mit der Beschneidung - begonnen hat."7

Das dürfte auch im vorliegenden Fall die Meinung sein; die Hüllen

sollen die Vorstellung eines Wundverbandes evozieren.

Es entsteht aber auch der Eindruck, das Stoffbündel

repräsentiere - als pars pro toto - den in Leichentuch eingehüllten
Leichnam Christi. In diesem Zusammenhang ist an jene

Anbetungsszenen zu erinnern, wo der älteste König das Glied des

Christuskindes in Augenschein nimmt."8 In Umsetzung theologischer

Theorien, welche sich bei der Auslegung der Beschnei-

dungsgeschichte geformt haben, wird hier das männliche

Geschlechtsorgan zum Beweisstück für die »Fleischwerdung« Christi.

In dieser Metaphernkonstruktion ist der Gedanke enthalten, dass

beim erlösenden Opfertod Christi die Ausserfunktionssetzung des

Zeugungsorgans das Entscheidende sei - sie steht exemplarisch

für den »Tod des Fleisches«."9 Vermutlich hat Mantegna aus

diesem Grund das Geschlecht des Schmerzensmannes als Miniaturleiche

geformt.
Auf gleicher Höhe wie das mumienartig verhüllte Geschlecht

Christi ist der Werkplatz angeordnet. Darauf befinden sich nebst

einer Säule auch eine unvollendete Statue und ein Becken. Anders

als bei der »Steinbruchmadonna« können diese in Bearbeitung
befindlichen Objekte nicht als arma Christi verstanden werden, weil

die Passion bereits vorüber ist. Vermutlich handelt es sich um

Bestandteile einer Brunnenanlage.'20 Offenbar wollen die Heiden,

indem sie ein solches Fruchtbarkeitsmonument errichten, Christus

verhöhnen; er, der ewiges Leben versprach, hat ja mit dem

Tod seine Zeugungskraft verloren — seine »Brunnenröhre« hat die

Form einer einbandagierten Leiche.

Aber die Polemik fällt auf die Heiden selbst zurück. Durch

die Parallelisierung mit dem toten Glied wird der Brunnen, der

mit seinen zerstreuten Teilen ohnehin schon wie eine Ruine

aussieht, als etwas qualifiziert, das nicht mehr wert ist als ein

totes männliches Glied. Was aber Christus betrifft, so rennen

die Heiden mit ihrem Hohn offene Türen ein. Für den Erlöser

bedeutet der Tod des Sexualorgans nicht das Ende der

Befruchtungsfunktion, sondern im Gegenteil die Voraussetzung dafür,

dâss diese eine höhere Form annimmt - eine, die nichts weniger
als ewiges Leben garantiert. Wie beim Vulkan des Parnassbildes

verhält es sich auch beim Schmerzensmann des Kopenhagener

Bildes so, dass die befruchtende Flüssigkeit, nachdem ihr der

96 Andreas Hauser



Abb. 17; Andrea Mantegna, »Schmerzensmann mit zwei Engeln«, um 1500, Tempera auf Holztafel, 78 x 48 cm, Kopenhagen,

Statens Museum for Kunst.

Andrea Mantegnas Madonna delle cave- 97



Austritt aus dem Sexualorgan verwehrt ist, an höherer Stelle aus

dem Körper fliesst - aus der »letzten Wunde« in Form von Opferblut.

Bei der Wunde ist allerdings kein Strahl zu sehen. Aber da

sie (flächig gesehen) einen natürlichen Wasserausguss zum Nachbarn

hat, kann der Betrachter dieses geistige Fruchtbarkeitswasser

imaginieren. Dass der Schmerzensmann tatsächlich als

Blut spendende Figur eines »Lebensbrunnens« gemeint ist, zeigt
sich darin, dass der Sarkophag die Form eines eucharistischen

Gefässes hat.'2'

Für unseren Zusammenhang ist wichtig, dass das Motiv der

Umwandlung von männlicher Sexualität in eine spirituelle Quelle

(oder einen Quellbrunnen), wie Mantegna es im Parnassgemälde

und Leonbruno und Mocetto in allegorischen Darstellungen
verwendet haben, auch in einem religiösen Bild vorkommen kann.

X. Vulkanisch-saturnischer Lebensbrunnen

Es ist Zeit, zur »Steinbruchmadonna« zurückzukehren. Den

Ausgangspunkt für die Exkurse bildete die Frage, weshalb Maria und

Christus als »Verwandte« eines wüsten und düsteren Vulkanberges

gestaltet sind. Nun sollten Erkenntnisse gewonnen sein, die

eine Deutung des befremdlichen Motivs erlauben.

Wenn Mantegna im Parnassbild — einem Werk also, das von

einer ideal-hoheitsvollen Welt handelt - einen Feuerberg und

einen rohen Vulkan in Szene setzt, dann in der Meinung, der Geist

benötige die Kraft niedrig-wilder Natur, um sich zum Himmel

emporzuschwingen. Dieses Argument dürfte den Maler auch dazu

geführt haben, eine Madonna-Kind-Gruppe mit einem explosiven

Vulkanberg zu vergleichen.
Das vulkanische Feuer ist im Parnassbild mit der männlichen

Sexualität gleichgesetzt. Dieses sexuelle Feuer wird an der

Entfaltung gehindert; mittels Luft wird es in den Körper zurückgetrieben

und so genötigt, sich an einem höheren Ort und in höherer

Form zu realisieren - als eine über dem Kopf lodernde

Flamme (symbolisiert durch den flatternden Mantel) und als ein

aus der Flanke tretendes geistig-vulkanisches Quellwasser

(symbolisiert durch einen hinter dem Körper Vulkans angeordneten
Strahl vulkanischen Quellwassers). Eine ähnliche Motivkonstruktion

kommt auch in einem Bild religiöser Thematik - der

Kopenhagener Pietä - vor. Bei diesem Schmerzensmann fehlt zwar der

Akt des In-den-Körper-Zurückblasens, aber auch hier ist es so,

dass das männliche Geschlecht ausser Betrieb gesetzt wird und

dass dafür eine Zeugungsflüssigkeit an höherer Stelle und in

höherer Form - als Quellbrunnen der »letzten Wunde« - zu fliessen

beginnt. Dasselbe geschieht in der »Steinbruchmadonna«. Wie in

der Pietä fungieren die Steinhauerobjekte als Metaphern für den

»Tod des Fleisches«, für das Absterben jenes Organs, welches

Inbegriff der Fleischwerdung Christi ist. Der Maler hat den

Steinhauerplatz und den Unterleib des Kindes zueinander in Beziehung

gesetzt; die Schräge von Marias linkem Unterarm einerseits, die

von den beiden Kinderfüsschen und der vorderen Kante der
Bildhauerterrasse gebildete Linie andererseits konstituieren einen

Streifen, der beide einschliesst. In diesem Streifen befinden sich

zwei Steinhauer, die mit einer Säule beschäftigt sind. Einer hat

sich so ans Ende des steinernen Zylinders gestellt, dass dieser wie

ein karikaturistisch-gigantischer Phallus wirkt.'22 Dieser Vergleich

qualifiziert die Säule als Fruchtbarkeitsmal. Allerdings ist dem

protzigen Objekt, kaum ist es aus dem Erdenleib herausgehauen,
schon der zukünftige Verfall eingeschrieben - inmitten der wirr
herumliegenden Objekte wirkt die Säule wie umgestürzt, das

Kapitell wie eines, das beim Sturz abgebrochen und weggerollt
ist. Ein solches Verfalls-Szenario charakterisiert auch das

Geschlecht Christi als etwas, was der Endlichkeit der Materie
unterworfen ist. Dass der zweite Steinhauer am oberen Teil der Säule

meisselt, mag eine Anspielung auf die Beschneidung sein, mit
welcher die Passion begonnen hat. Auf die Mortifikation des Leibes

weist die Säule überdies auch in ihrer Funktion als Präfiguration
der Geisselungssäule. - Nun mögen die heidnischen Fruchtbarkeitsmale

zwar einst stürzen, aber sie sind langlebiger als der

irdische Leib Christi. Doch während der Zerfall für das aufs Materielle

fixierte Heidentum eine Katastrophe darstellt, ist er für
Christus eine Befreiung - damit kann er eine Fruchtbarkeit höherer

Art entfalten. Denn sein Oberleib wird, genauso wie derjenige
des Parnass-Vulkans und des Kopenhagener Schmerzensmannes,

zum Quellort eines geistigen Lebensbrunnens. Wie erwähnt,
berührt Maria mit den Fingerspitzen der Rechten den Oberkörper
des Kindes. Sie bezeichnet so jene Stelle, wo Christus am Ende der

Passion den Lanzenstich empfangen wird.'22 Maria will aber nicht

nur auf die Wunde verweisen, sondern auch auf den dereinst

aus dieser tretenden Lebensbrunnen. Das kann man daran ersehen,

dass die zeigende Hand zusammen mit dem Unterarm ein

»Gelenk« bildet, welches den Ort der »letzten Wunde« mit einem

Wasser-Reservoir verbindet - jenem in Licht getauchten Felsen

oberhalb des Flusstales, dessen glatte Formen die Präsenz von
Wasser verraten.

Nun ist aber das Kind vor dem feuerhaltigen Teil des Berges

situiert. Deshalb assoziiert man den virtuellen Brust-Brunnen -
wie den des Parnass-Vulkans - mit jenen heissen vulkanischen

Quellen, die für ihre Heilkraft bekannt sind.

Wie sich gezeigt hat, hat Mantegna im Parnassbild die Welt
des Vulkanischen mit derjenigen des Saturnischen verknüpft.
Auch in der »Steinbruchmadonna« hat der Maler diese metaphorische

Brücke geschlagen. Mehrere befremdliche Züge Marias und

des Kindes werden verständlich, wenn man davon ausgeht, dass

die beiden Gestalten im Zeichen Saturns stehen. Zum Komplex der

Melancholie passt zunächst der verschlossen-geistesabwesende
Ausdruck der Maria, und dann der Umstand, dass sie einerseits

eng in die Welt des Steinernen und des Nächtlich-Lichtlosen

eingebunden ist (Sitzen auf einem Stein, schwarzblauer Mantel),

andererseits gleichsam in Flammen steht (rotes Gewand). Was

den Gegensatz zwischen einem auf dem Boden ruhenden und

98 Andreas Hauser



einem vom Grund gehobenen Bein betrifft, so findet man ihn häufig

in Melancholiedarstellungen. Besonders deutlich ist das Motiv

in einer spätgotischen Saturndarstellung der Pierpont Morgan

Bibliothek (Abb. 18) und in einer aus der 2. Hälfte des 16. Jahrhunderts

stammenden französischen Melancholiezeichnung der Pariser

Ecole des Beaux-Arts formuliert.'2'' Aber es erscheint auch im

ersten von Lukas Cranachs Melancholie-Gemälden.'25 In den

anderen Bildern dieser Serie hat die weibliche Melancholiefigur die

Beine übereinander geschlagen, so auch in jenem, das als

Nachfolger des bereits erwähnten verloren gegangenen Melancholiebildes

von Mantegna gilt.'26

Geht man davon aus, dass in der »Steinbruchmadonna« die

Melancholie thematisiert ist, wird auch der Umstand verständlich,
dass der Maler für das Kind dieselbe Formel verwendet hat wie

für den betrunkenen Teilnehmer eines bacchischen Trinkgelages.
Wie bereits erwähnt, vergleicht der Autor des dreissigsten der

pseudoaristotelischen »Probleme« die Wirkung der Melancholie

mit derjenigen des Weins. Bezeichnenderweise wirken die wild
tanzenden und anschliessend betäubt umsinkenden Putten in

dem auf Mantegna basierenden Melancholiebild Cranachs ebenfalls

wie berauscht.'27— Im pseudoaristotelischen Melancholietext

heisst es weiter, dass die schwarze Galle, wenn sie erwärmt

werde, zu »Sangesfreude, Ekstasen und Aufbrechen von Wunden«

führe. Auch dies findet in Mantegnas Bild eine Entsprechung. Das

Kind ist als ein singendes gegeben, und eine »aufbrechende

Wunde« ist in Gestalt des (zu imaginierenden) Lanzenstichs von

Longinus vorhanden.

Trifft diese Deutung zu, liegt in der »Steinbruchmadonna«

eine ähnliche Verbindung von Melancholie- und

Schmerzensmann-Thematik vor wie in jener um 1512-1514 enstandenen

Selbstporträt-Zeichnung Dürers, wo der Abgebildete mit der Rechten

auf eine schwarz umrandete Stelle zeigt: »do der gelb fleck ist vnd

mit dem finger drawff dewt, do ist mir we«. Nach Panofsky stellt
sich der Künstler in der Zeichnung als Milzkranker — das heisst

als ein an Melancholie Leidender — dar.'28 Gleichzeitig inszeniert

er sich aber als Schmerzensmann, der auf die letzte Wunde

zeigt.'29 Im eingekreisten Bereich ist der Rippenbogen nämlich so

akzentuiert, dass man an einen Schnitt denkt. Hier auf der linken

Körperseite ist der Lanzenstich allerdings am falschen Ort. Bei

Mantegnas saturnischem Kind verhält es sich umgekehrt; die von

Maria mit der Rechten angedeutete Wunde liegt am richtigen Ort,

aber dieser entspricht nicht der Stelle der Milz. Dadurch ist die

These aber nicht hinfällig; nach der Auffassung in jener Zeit ist

die schwarze Galle nicht nur in der Milz, sondern auch im Blut

vorhanden.

Wie der Vulkan des Parnassbildes fungiert also das Kind der

»Steinbruchmadonna« als Quellort eines vulkanischen Heilbrunnens,

welcher die - ins Geistige transformierten - Eigenschaften

männlicher Sexualität und schwarzer Galle aufweist: Er »zeugt«

ewiges Leben, indem er den Geist von der Materie befreit. Im

Parnassbild kommt nun der Umwandlungsprozess der vulkanisch-

Abb. 18: Illustration mit Saturn, aus: Abu Masar, Introductio in astrologiam, um 1400,

New York, The Pierpont Morgan Library, Ms. M. 785, fol. 34.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave« 99



Abb. 19: Andrea Mantegna, »Madonna delle cave« (vgl. Abb. 1), Ausschnitt mit Maria und Kind.

100 Andreas Hauser



sexuellen Kräfte nur deshalb in Gang, weil eine Frau den Anstoss

dazu gibt. Auch dieser Gedanke hat in der »Steinbruchmadonna«

eine Entsprechung. Der linke Unterarm Marias konstituiert
zusammen mit dem Saum des Mantels eine markante Diagonale,

welche das Kind in eine obere und eine untere Hälfte trennt: Jene

hat das rote Kleid, diese den nachtschwarzen Mantel Marias als

Grund. Ein Vergleich mit einem Cupidobild, das Lukas Cranach der

Ältere gemalt hat, zeigt, dass mit dem Arm Marias mehr als nur
ein liebevolles Umfassen des Kindes gemeint ist (Abb. 20).130 Cra-

nachs Erot balanciert mit dem rechten Fuss auf einem Buch mit
den Werken Piatons, jenes Philosophen also, der als Wegbereiter
der christlichen Lehre von der Überwindung des irdischen Leibes

galt. Der angehobene linke Fuss zeigt an, dass der kleine Liebesgott

im Begriff ist, in höhere geistige Sphären aufzusteigen und

sich so von einem blind-triebhaften in einen sehend-himmlischen

Amor zu verwandeln. Mit der linken Hand hält der Knabe einen

Pfeil quer vor den Körper. Damit gibt er zu verstehen, dass er

seine Waffe nicht mehr zur Erweckung von Begierde braucht,
sondern vielmehr dazu, den triebhaften Unter- vom geistigen
Oberkörper abzutrennen. Der den Körper Christi »teilende« Unterarm

von Mantegnas Maria dürfte die gleiche metaphorische Bedeutung

wie der Pfeil von Cranachs Cupido haben. Da Maria ausserdem

mit der rechten Hand auf jene Wunden-Quelle weist, welche

den im Unterleib situierten »Sexualbrunnen« ersetzen wird, ist sie

anscheinend an dessen Umfunktionierung wesentlich beteiligt."'
Aber auf welche Weise? Anders als die Venus des Parnass

hat sie ja keinen mit einem Blasrohr bewaffneten Eroten als

Gehilfen. In diesem Zusammenhang ist auf die seltsame Beinstellung
Marias einzugehen, und auf die Tatsache, dass die Frau durch das

rote Gewand als feurig-vulkanisches Wesen qualifiziert ist. Zuvor

ist festzuhalten, dass die Gottesmutter nicht einfach als Schwester

des Parnass-Vulkans aufgefasst werden darf. Am Beispiel der

Terpsichore-Figur wurde deutlich, dass das vulkanische Feuer in

Form virginaler Gottesliebe auftreten kann. Das ist auch bei

Maria so gemeint; darauf deutet die Tatsache hin, dass sie — wie

jene Muse — nicht in, sondern vor einem Vulkanberg situiert ist.

Auch so bleibt aber der Eindruck, dass in der Frau Kräfte von
urtümlich-wilder Natur wirksam sind, die auch das Kind prägen.

Dies lässt sich am Motiv der unterschiedlich positionierten
Beine entwickeln. Über dessen mögliche Bedeutungen war schon

am Beispiel der Marszeichnung die Rede: Das am Boden verankerte

Bein des Mannes zeige an, dass irdische Liebeskraft mobilisiert,

der vom Boden gehobene und auf die eigenen Waffen

gesetzte Fuss, dass diese Energie am sexuellen »Abfliessen«

gehindert und dadurch vergeistigt werde. In Leonbrunos
allegorischem Epitaph auf den Dichter Spagnoli fungiert Mars als

lebendes Heizwerk; die Hitze des eingekesselten Sexualfeuers wird

benutzt, um Dichterköpfe auszukochen. Als Heizwerk dürfte auch

die vor Liebe »brennende« Maria des Florentiner Tafelbildchens

gemeint sein. Es fällt auf, dass die Erde, auf welche die Frau den

Absatz ihres feuerroten Schuhs setzt, trocken und kahl ist. Der

Abb. 20: Lukas Cranach d. Ä., »Cupido im Wandel vom irdischen zum himmlischen

Zustand«, 1. Hälfte 16. Jahrhundert, Öl auf Holztafel, 79,1 x 38,1 cm, Philadelphia,
Museum of Art, John G. Johnson Collection.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave« 101



Umstand, dass zahlreiche Kieselsteinchen herumliegen und der

hintere Teil der Plattform mit Gras bedeckt ist, deutet aber darauf

hin, dass der Boden zuvor feucht war. Offenbar hat ihn die

vulkanische Maria ausgetrocknet. Mit dem Bild eines trockenen Bodens

ist in der Renaissance stets auch die Vorstellung verbunden, dass

das Wasser, statt verloren zu gehen, in Form von Dampf aufsteigt,

um sich weiter oben wieder zu verflüssigen. Aufgrund dieser

Beobachtungen kann man sich vorstellen, was mit dem Kind

geschieht, wenn die Mutter es an ihre feurige Brust drückt. Jener

Teil des Knaben, der dem Boden entspricht - der Unterleib -,
wird ausgetrocknet. Die bislang aus der Sexual-»Röhre« austretende

Flüssigkeit steigt im Körper auf, um dann weiter oben in

geläuterter Form auszutreten - eben aus der letzten Wunde, als

vulkanisch-saturnische Heils- und Lebensquelle.

XI. Paragone

Schiebt in Paardarstellungen des 16. und 17. Jahrhunderts ein Partner

sein Bein zwischen die Beine des anderen, gilt das, wie Steinberg

gezeigt hat, als Symbol für geschlechtliche Vereinigung."2

Parmigianino hat dieses vermutlich als antikisch verstandene

Motiv auch für das Christuskind verwendet, in Kombination mit
dem ebenfalls konventionalisierten Liebesgestus des Griffes an die

Schulter.'" Nach Ansicht Steinbergs ist schon der Christusknabe in

Michelangelos »Madonna Medici« als kindlicher Bräutigam Marias

gemeint.'" Möglicherweise hat sich Michelangelo bei der Gestaltung

des rittlings auf dem Oberschenkel der Mutter sitzenden Kindes

von Mantegna anregen lassen; vor allem die Vorzeichnung, die

in der Wiener Albertina aufbewahrt wird und auf der die Mutter
noch nicht mit übergeschlagenen Beinen wiedergegeben ist, ist

mit der »Steinbruchmadonna« eng verwandt (Abb. 21). So gesehen

wirkt das zwischen den Beinen der Mutter herabhängende Bein von

Mantegnas Christuskind wie eine Vorform des »slung-leg«-Motivs
des 16. Jahrhunderts."5 Im Zusammenhang mit Marias wilder Fels-

zacken-»Krone« und ihrem strammen rechten Bein empfindet man

das unterhalb ihres Schosses platzierte Körperglied allerdings
eher als eine zusätzliche Metapher für bedrohliche weibliche Viri-

lität denn als Ausweis kindlicher Mannhaftigkeit. Und tatsächlich

erfüllt die Frau mit ihrer feurigen Liebe eine ähnliche Doppelfunktion

wie die Maria in manchen Beschneidungsdarstellungen, zum

Beispiel in einer Mantegnas, die sich in den Uffizien befindet:

Indem die Mutter dem Priester den Knaben zur Beschneidung
hinhält, wird sie, dem göttlichen Heilsplan gehorchend, zur Komplizin

in einem Prozess, der auf die Abtötung des Fleisches zielt."6

Gemäss dieser Deutung wäre in der »Steinbruchmadonna«

eine ähnliche Motivkonstellation vorhanden, wie Freud sie in

Leonardos »Anna selbdritt« gesehen hat."7 Im Umstand, dass der

Maler das Paar von Grossmutter und Mutter als eine Art Doppel-

Mutter gestaltet hat, manifestiert sich für Freud dieselbe biografische

Dominanz von Mutterfiguren, die das Kind einst hatte

träumen lassen, ein Geier habe ihm mit dem Schwanz den Mund

geöffnet. Freuds Schüler Oskar Pfister glaubte dieses Tier samt

dem »nach dem Munde [...] fahrenden« Schwanz als Vexierbild im

Gewand Marias entdeckt zu haben (Abb. 22).138 Allein, Leonardo

hatte gar nicht von einem Geier, sondern von einem Milan

gesprochen. Dieser Übersetzungsfehler ist gewiss ein Fauxpas. Viel

fragwürdiger ist indessen Freuds und Pfisters Überzeugung, ein

Kunstwerk sei eine Art Psychogramm des Künstlers, und Weib-

lichkeits- respektive Verweiblichungsmetaphern seien Symptome

für eine schlecht gelöste ödipale Problematik. Solche Gleichnisse

sind in der Regel Reflex der psychosozialen Techniken religiöser
Spezialisten oder künstlerisch-intellektuell tätiger Menschen.

Genau das trifft auch für die sexuelle Transformations-Meta-

phorik der »Steinbruchmadonna« zu. Der vulkanisch-saturnische

Christus ist weder eine Äusserung des subjektiven Unbewussten

noch eine Vorbildfigur für die Christen insgesamt, sondern Modell

für eine Berufsgattung, zu welcher Mantegna selbst gehört:
die der Maler."9

Stellt ein Maler in seinem Medium Vertreter anderer

Kunstgattungen und deren Werke dar, steht oft die Absicht dahinter,

einen »Paragone« zwischen der abgebildeten Schwesterkunst und

der eigenen zu veranstalten.''10 Das ist zweifellos bei der

»Steinbruchmadonna« der Fall. Indem Mantegna einen Steinhauer malt,

der mit einer phallischen Säule protzt, und einen anderen, der

in liegender Position daran arbeitet, charakterisiert er die
Bildhauer als Künstler, die am Sinnlich-Materiellen hängen, die

buchstäblich am Boden kleben wie Kriechtiere, die zu beschränkt und

auch zu faul sind, um Geistiges zu leisten. Am rechten Rand des

Steinhauerplatzes hat Mantegna einen Mann situiert, der den

Steinhauern zuschaut. Zwei Steinplatten liegen so vor seinen Füssen,

dass der Eindruck entsteht, er sei von diesen eingekeilt.
Ausserdem hat er die Arme verschränkt — es handelt sich um

einen passiven, zu eigenständigem Handeln unfähigen »Gaffer«.

Mantegna macht mit dieser Figur deutlich, dass die Bildhauer mit
ihren imponierend-erdrückenden Steinmalen auf ein
unmündigentfremdetes Sehen spekulieren.

Vor einem solchen Hintergrund kann sich der Maler als

einer profilieren, der mit sinnlichen Mitteln Unsichtbar-Geistiges
darzustellen vermag, als einer auch, der dem Betrachter die

Möglichkeit gibt, an der Genese des Bildes selbst teilzuhaben. Da

das Hauptmotiv des Bildes - der Lebensbrunnen - unsichtbar

bleibt, muss der Betrachter es mit seiner Imagination selbst

konstruieren. Auf diese Weise gewinnt er etwas Immaterielles und

damit Unzerstörbares.

In Mantegnas Florentiner Madonnenbild erscheinen der

Bildhauer und der Maler als Künstler, die zwei verschiedenen

Gesinnungen verpflichtet sind - der Erste dem aufs Materielle

fixierten Heidentum, der Zweite dem nach Spiritualität strebenden

Christentum. Die Christusfigur und der (nicht dargestellte)
Maler gehören demnach zusammen; das Kind figuriert als eine

Art symbolisches »Porträt«, als zu imitierendes Vorbild des

102 Andreas Hauser



Abb. 21: Michelangelo, »Madonna mit Kind«, 1. Drittel 16. Jahrhundert, Federzeichnung,

37,9 x 18,7 cm, Wien, Albertina, Grafische Sammlung.

Abb. 22: Schematische Zeichnung nach Leonardos Heiliger Anna selbdritt (Paris, Louvre)

mit Hervorhebung einer verborgenen Geierfigur, aus: Oskar Pfister, Kryptolalie,
Kryptographie und unbewusstes Vexierbild bei Normalen, in-, Jahrbuch für psychoanalytische
und psychopathologische Forschungen V, Leipzig/Wien 1913, S. 148.

Künstlers. So wie jener der physischen Potenz entsagt und

seinen Leib als etwas Abzustreifendes behandelt, muss dieser auf

wertvolles Material und auf imponierende Werkzeuge zugunsten

wertloser Tafeln und kleiner Pinsel verzichten. Und so wie Christus,

Sohn einer in Gottesliebe brennenden Mutter, seine

Befruchtungstätigkeit nicht genital, sondern in einer höheren, dem

weiblichen Laktieren vergleichbaren Weise ausübt, verwirklicht
der Maler seine schöpferische Kraft nicht in hochragend-voluminösen

Monumenten, sondern in Farbflächen, welche für den

Betrachter zu einem Quell der »fantasia« und des Intellekts
werden.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave« 103



Mehrfach zitierte Literatur

Claussen 2000

Claussen, Peter Cornelius, Von der Melancholie des

Künstlers. Der »Marientod« des Hugo van der Goes

und Dürers Melancholie-Stich, in: Georges-

Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der

Universität Zürich, Bd. 7, 2000, S. 46-67.

Colonna Ed. 1998

Colonna, Francesco, Hypnerotomachia Poliphili,

hrsg. von Marco Ariani und Mino Gabriele, 2 Bde.,

Mailand 1998 (Neuausgabe der Erstausgabe von

1499).

Ellenberger 1988

Ellenberger, François, Histoire de la Géologie. Bd. I:

Des Anciens à la première moitié du XVIle siècle,

Paris 1988.

Ficino Ed. 1989

Ficino, Marsilio, Three Books on life (De triplici
vital, Kritische Edition und Übersetzung, von

Carol V. Kaske und John R. Clark, New York 1989.

Firestone 1942

Firestone, Gizella, The Sleeping Christ-Child in

Italian Renaissance Representaions of the Madonna,

in: Marsyas. A publication of the students of the

Institute of Fine Arts New York University 2, 1942

(Reprint 1974), S. 43-62.

Gamba 1906

Gamba, Carlo, Lorenzo Leombruno, in-. Rassegna

d'Arte, Jahrgang VI, Mailand 1906, S. 91-96.

Greenstein 1992

Greenstein, Jack M., Mantegna and Painting as

Historical Narrative, Chicago/London 1992.

Hartt 1952

Hartt, Frederick, Mantegna's »Madonna of the

rocks«, in: Gazette des Beaux-Arts 40, 1952,

S. 329-342.

Hauser 1999

Hauser, Andreas, Luca Signorellis »Pan«. Kunst als

Sublimierung von Liebe, in: Konsthistorisk

Tidskrift 68, 1999, S. 250-269.

Hauser Pietà 2000

Hauser, Andreas, Andrea Mantegnas »Pieta«. Ein

ikonoklastisches Andachtsbild, in: Zeitschrift für

Kunstgeschichte 63, 2000, S. 449-493.

Hauser Parnass 2000

Hauser, Andreas, Andrea Mantegnas »Parnass«. Ein

Programmbild orphischen Künstlertums, in:

Pantheon. Internationale Jahreszeitschrift für Kunst 58,

2000, S. 23-43.

Jones 1981

Jones, Roger, »What Venus did with Mars«: Battista

Fiera and Mantegnas »Parnassus«, in-. Journal of the

Warburg and Courtauld Institutes, Bd. 44, 1981,

S. 193-198.

Kemp 1969

Kemp, Wolfgang, Eine mantegneske Allegorie für
Mantua, in: Pantheon 27, 1969, S. 12-18.

Klibansky/Panofsky/Saxl Ed. 1994

Klibansky, Raymond/Panofsky, Erwin/Saxl, Fritz,

Saturn und Melancholie. Studien zur Geschichte

der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und

der Kunst, Frankfurt am Main 1994 (Englische

Originalausgabe: Saturn and Melancholy, 1964;

deutsche, revidierte und erweiterte Ausgabe 1990).

Kristeller 1902

Kristeller, Paul, Andrea Mantegna, Berlin/Leipzig
1902.

Lightbown 1986

Ronald Lightbown, Mantegna. With a complete

catalogue of the paintings, drawings and prints,
Oxford 1986.

Mantegna 1992

Andrea Mantegna, hrsg. von Jane Martineau,

Ausst.-Kat. Royal Academy of Arts London/Metropolitan

Museum of Art New York, London/Mailand
1992 (Hier die italienische Ausgabe benutzt).

Meiss 1976

Meiss, Millard, Sleep in Venice: Ancient Myths

and Renaissance Proclivities (Erstabdruck 1966), in:

ders., The Painter's Choice. Problems in the

Interpretation of Renaissance Art, New York u. a.

1976, S. 212-239.

Patz 1993

Patz, Kristine, Von der Täuschung zur Reflexion:

Zum pythagoräischen Y im Werk des Andrea

Mantegna, Diss., Giessen 1993 (Mikrofichen MFRD

1993: 3292).

Perrig 1980

Per rig, Alexander, Leonardo: Die Anatomie der

Erde, in-, Jahrbuch der Hamburger Kunstsammlungen,

Bd. 25, 1980, S. 51-80.

Perrig 1987

Perrig, Alexander, Die theoriebedingten
Landschaftsformen in der italienischen Malerei des 14.

und 15. Jahrhunderts, in-. Die Kunst und das Studium

der Natur vom 14. zum 16. Jahrhundert (Acta huma-

niora), hrsg. von Wolfram Prinz und Andreas Beyer,

Weinheim 1987, S. 41-60.

Schröter 1977

Schröter, Elisabeth, Die Ikonographie des Themas

Parnass vor Raffael. Die Schrift- und Bildtraditionen

von der Spätantike bis zum 15. Jahrhundert, (Studien

zur Kunstgeschichte 6), Hildesheim, New York 1977.

Schuster 1991

Schuster, Peter-Klaus, Melencolia I. Dürers Denkbild,

2 Bde., Berlin 1991.

Steinberg 1968

Steinberg, Leo, Michelangelo's Florentine Pietà: The

Missing Leg, in-. The Art Bulletin, Bd. 50, 1968,

S. 343-353.

Vasari Ed. 1971

Vasari, Giorgio, Le vite de'più eccelenti pittori
scultori e architettori Inelle redazioni del 1550

e 1568], hrsg. von Rosanna Bettarini und Paola Ba-

rocchi, Florenz 1971.

Ventura 1995

Ventura, Leandro, Lorenzo Leonbruno. Un pittore a

corte nella Mantova di primo Cinquecento (»Europa

delle corti«. Biblioteca del Cinquecento 64), Rom

1995.

Williams Lehmann 1973

Williams Lehmann, Phyllis, The Sources and

Meaning of Mantegna's Parnassus, in-, Williams

Lehmann, Phyllis/Lehmann, Karl, Samothracian

Reflections. Aspects of the Revival of the Antique

(Bollingen Series XCII), Princeton, New Jersey 1973,

S. 57-178.

Wind 1948

Wind, Edgar, Bellini's Feast of the Gods. A Study in

Venetian Humanism, Cambridge Mass. 1948, S. 9-20
(zu Mantegnas Parnass-Gemälde).

Wind Ed. 1987

Wind, Edgar, Heidnische Mysterien der

Renaissance, Frankfurt a. M. 1987 (Originalausgabe:

Pagan Mysteries of the Renaissance, 1958).

Wittkower 1965

Wittkower, Rudolf und Margot, Künstler - Aussenseiter

der Gesellschaft, Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz
1965 (Titel der Erstausgabe: Born under Saturn,

London 1963).

104 Andreas Hauser



Für kritische Lektüre und Anregungen danke ich

Oskar Bätschmann, Georg Germann, Albert Hauser,

Caspar Hirschi und Felix Thürlemann.

1 »Mentre che Andrea stette a lovorare in Roma, oltre
la detta capella dipinse in un quadretto piccolo una

Nostra Donna col Figliuolo in collo che dorme, e

nel campo, che è una montagna, fece dentro a certe

grotte alcuni scarpellini che cavano pietre per di-

versi lavori, tanto sottilmente e con tanta pacienza

che non par possibile che con una sottil punta di

pennello si possa far tanto bene.« Vasari Ed. 1971,

Bd. 3, S. 554.

2 Florenz, Uffizien, Inv. 1890: Nr. 1348. Vgl. Gli Uffizi.

Catalogo generale, bearbeitet unter der Leitung

von Luciano Berti und Caterina Caneva, Florenz

1979, S. 365; Gregori, Mina, Uffizien und Palazzo

Pitti. Die Gemäldesammlungen von Florenz, (übersetzt

aus dem Italienischen), München 1994, S. 140.

3 Vgl. Lightbown 1986, Kat. 31, S. 435-436. Die Datie¬

rungen reichen von 1450 (Miliard Meiss) bis um

1500 (Adolfo Venturi).

4 Kristeller 1902, S. 239, mit Verweis auf: Müntz,

Eugène, Les collections des Médicis au XVe siècle,

Paris 1888.

5 Vgl. Berti, Luciano, II principe dello studiolo. Fran¬

cesco I dei Medici e la fine del Rinascimento fioren-

rino, Florenz 1967.

6 »(...] il quai quadro è oggi appresso lo illustrissimo

signor don Francesco Medici, principe di Fiorenza,

il quale lo tiene fra le sue cose carissime.« Vasari

Ed. 1971, Bd. 3, S. 554.

7 Diese Folgerung hat schon Hartt 1952, S. 329,

gezogen.
8 Obwohl die Frau nicht direkt auf dem Boden sitzt,

könnte man sie als Madonna humilitatis bezeichnen.

Zu diesem Typus: Meiss, Millard, The Madonna

of Humility, in: The Art Bulletin, Bd. 18, 1936,

S. 435-464.

9 Kristeller 1902, S. 241. Ihm folgt Hartt 1952, S. 330:

»(...] she holds the nude and struggling Christ Child,

who looks sharply upward, his mouth open as if in

song.«

10 Kristeller 1902, S. 240.

11 Ebd.: Man täusche sich, meint Kristeller, wenn man

das Gebilde für eine »willkürliche Konstruktionhalte:

»In Wirklichkeit hat Mantegna [...] eine ganz

bestimmte auf den Felsen aufgelagerte vulkanische

Basaltformation nachgebildet, die in Italien ausser

an vereinzelten Stellen nur am Monte Bolca bei

Ronca zwischen Vicenza und Verona sich findet,

also in der Gegend, die Mantegna mit seinen

gelehrten Freunden von Verona aus auf seinen

archäologischen Ausflügen oft besucht haben wird. Es ist

das ein lehrreiches Beispiel für die Sorgfalt seiner

Naturstudien, die viel mehr noch als man glauben

will die Grundlage seines künstlerischen Schaffens

gebildet haben.« In einer Anmerkung verdankt

Kristeller den Hinweis auf den Monte Bolca Professor

Giuseppe Cuboni aus Rom.

12 Vgl. Meiss, Miliard, Light as Form and Symbol in

Some Fifteenth-Century Paintings, in: The Painter's

Choice. Problems in the Interpretation of Renaissance

Art, London 1976, S. 3-18, (Erstabdruck in:

The Art Bulletin, Bd. 27, 1945, S. 43-68), bes. S. 3:

Meiss glaubt (worin ihm Hartt 1952, S. 330, folgt),
die hell beschienene Landschaft auf der linken
Bildseite symbolisiere die neue, die »kalte graue«
Landschaft auf der rechten die alte Welt. Mantegna

bietet mehr als solch holzschnittartige -moralized

landscapes«; es zeigt sich, dass das, was auf die

neue Zeit weist, sich im Zentrum des Bildes befindet

und eng mit der düsteren Steinlandschaft verknüpft
ist. Vgl. auch Hauser Pietà 2000, S. 490, Anm. 125.

13 Vasari Ed. 1971, Bd. 3, S. 552.

14 Vgl. allgemein: Pacht, Otto, Gestaltungsprinzipien

der westlichen Malerei des IS. Jahrhunderts, in:

ders., Methodisches zur kunsthistorischen Praxis.

Ausgewählte Schriften, München 1977, S. 17-58. -
Speziell zur »Steinbruchmadonna«: Meiss spricht

von einer »Plateau-Komposition«; er führt sie auf

das Vorbild Van Eycks zurück; aus diesem Grund

datiert er das Bild auch in die Frühzeit, um 1450.

Vgl. Meiss, Millard, in: Venezia e /'Europa: Atti del

XVIII Congresso Internazionale di Storia dell'Arte,

Venedig 1956, S. 65 (zit. nach Lightbown 1986,

S. 436). Ein Zusammenhang mit Eyckschen Formen

schliesst aber eine spätere Entstehungszeit nicht

aus. Es gibt im späten 15. Jahrhundert öfters Rückgriffe

auf Altertümliches.
15 Antwerpen, Musée Royal des Beaux-Arts. Mögli¬

cherweise handelt es sich um ein unvollendetes

Werk.

16 Man hat den Eindruck, der Maler habe in ihm,

Arcimboldo vorwegnehmend, eine antropomorphe

Figur »versteckt«, und zwar den Profilkopf eines

wilden Mannes: Der Bergsockel mit den H-förmigen
Kerben formt eine weit ausladende Kinnlade mit

einem Mund, das auf der Höhe der Hügelstadt

vorkragende Felsdreieck eine Nase, das durch dunkle

Pflanzen ausgeschiedene Rund darüber ein Auge,

und bei den radial nach rechts oben strebenden

Zacken kann man an sich wild sträubendes Haar

denken. Möglicherweise handelt es sich hierbei

aber nur um eine Projektion. Zum Thema Mantegna

und »verborgene Bilder« vgl. Hauser, Andreas,

Andrea Mantegnas »Wolkenreiter«. Manifestation

von kunstloser Natur oder Ursprung von vexierbildhafter

Kunst?, in: Die Unvermeidlichkeit der Bilder,

hrsg. von Gerhart v. Graevenitz, Stefan Rieger und

Felix Thürlemann, Tübingen 2001, S. 147—172.

17 Unter dem Einfluss von Abraham Gottlob Werner

(1750-1817) betrachteten im späten 18. Jahrhundert
zahlreiche Geologen den Basalt als ein »neptunisches«

Phänomen. Im frühen 19. Jahrhundert setzte

sich dann aber die »plutonisch«-vulkanistische

Erklärung durch. Zum Neptunismus und zum Basaltstreit:

Holder, Helmut, Kurze Geschichte der Geologie

und Paläontologie, Berlin u. a. 1989, S. 38-54.

18 Lopera compléta del Mantegna, Einleitung von

Maria Bellonci, Katalog von Niny Garavaglia (Clas-

sici dell'Arte), Mailand 1967, S. 113, Kat.-Nr. 68: »[...]

dietro, un'enorme rupe, come sul punto di esplo-
dere, irradia una straordinaria luce rosata.« Lightbown

1986, S. 159, spricht, ohne dies zu begründen,

von einem »volcanic mountain«.

19 Für die Frage nach dem Zusammenhang von Berg¬

darstellungen und naturgeschichtlichen Vorstellungen

ist Perrig 1987 wegweisend.

20 Jones 1981: Das Gedicht stammt vom Mantuaner

Physicus und Humanisten Battista Fiera und bezieht

sich mit grosser Wahrscheinlichkeit auf den

»Parnass«. Meiner Ansicht nach stellt der Berg nicht

eigentlich den Aetna, sondern einen aetna-artigen
Parnass dar. Vgl. Hauser Parnass 2000, S. 25.

21 Wind 1948, S. 10.

22 Überblicke über die hauptsächlichen Bergentste¬

hungstheorien bis zur Zeit Mantegnas findet man in

folgenden Publikationen: Adams, Frank Dawson,

The Birth and Development of the Geological

Sciences, London 1938, S. 329-398; Holder, Helmut,

Geologie und Paläontologie in Texten und ihrer
Geschichte, Freiburg I960, S. 16-20; Ellenberger

1988, S. 108—109 (Tabelle über die Bergentstehungsauffassungen

der Brüder der Reinheit sowie von

Avicenna, Albertus Magnus, Ristoro d'Arezzo und

Buridan). Zu Leonardos Auffassung über den

Zusammenhang von irdischem Wasserhaushalt und

Erdrelief vgl. Perrig 1980.

23 Einen kurzen Überblick über die Aetna-Beschrei-

bungen gibt Ellenberger 1988, S. 51-53.

24 Buch VI, 685-702.

25 Isidor von Sevilla, De natura rerum, Kap. XLVI1.

26 Vergil. Aeneis, 3, 570-582.

27 Vergil erwähnt, dass bei der Eruption »liquefacta

saxa« ausgestossen würden, erklärt aber nicht, was

mit diesen geschehe (ebd., S. 576).

28 Patz 1993, S. 56, sagt vom »kristallinen Gesteins¬

körper«, dass er »infolge eines früheren Erdbebens

in diese Höhe gelangt« sei; nach der Vorstellung

jener Zeit würden bei solchen naturgeschichtlichen

Ereignissen Teile des Erdbodens aufgetürmt.
Andererseits meint sie, dass der Stein das Phänomen der

Blähung der Erdhaut zur Darstellung bringe.
29 Williams Lehmann 1973, S. 143. Zeichnung des Gottes

Vulkan im Libellus de imaginibus deorum: Rom,

Biblioteca Apostolica Vaticana, Codex Reginensis
lat. 1290, Blatt 4 v.; Vgl. Liebeschütz, Hans, Fulgen-

tius Metaforalis. Ein Beitrag zur Geschichte der

antiken Mythologie im Mittelalter, (Studien der

Bibliothek Warburg IV), Leipzig/Berlin 1926,

Taf. XXIII, Abb. 38.

30 Patz 1993, S. 55, hat als Erste vorgeschlagen, dass

der flatternde rote Mantel als Metapher für eine

Eruptionsflamme zu verstehen sei. Dies bestätigt
der Umstand, dass diese »Flamme« - genauso wie

die kleinere auf dem Herd - einen Felskamin

besitzt, aus welchem Rauch in die Luft entweicht.
31 Strabon, Geographika 6,2. Diese Passage ist auf

Deutsch greifbar in: Mineralogie der alten Griechen

und Römer, deutsch in Auszügen aus deren Schriften

I...I von Harald Othmar Lenz, Wiesbaden 1966

(Nachdruck der Ausgabe von 1861), S. 56.

Andrea Mantegnas »Madonna dette cave~ IOS



32 [Vergil], Aetna, hrsg. und übersetzt von Will Richter,

Berlin 1963. Zur Überlieferungsgeschichte vgl.
S. 9-22.

33 Bembo, Pietro, De Aetna, lateinisch-italienische

Ausgabe, übersetzt und hrsg. von Enzo Alfieri, mit

Vorworten von Leonardo Sciascia, Marcello Cara-

pezza und Alfieri, Palermo 1981.

34 Ebd., S. 76.

35 Ebd., S. 77.

36 Der Begriff »kristallin« wird im umgangssprach¬

lichen Sinn für etwas verwendet, das regelmässig

geformte, ebene Flächen hat. Der heutige
wissenschaftliche Kristall- und Kristallisationsbegriff war

der traditionellen Naturgeschichte nicht bekannt.

37 Vgl. zum Beispiel Plinius, naturalis historia, Bd. 35,

S. 184, über die Genese des Alauns. Es ist nicht

auszuschliessen, dass der Stein Alaun darstellt. Mit

den gelben Einschüssen könnte Auripigment

gemeint sein, jener Stoff, aus dem gelbe Farbe

gewonnen wurde. Gerade über dem Stein ist eine

gelb gekleidete Muse situiert, und auch links im

Bild scheint eine Korrespondenz zwischen einem

Musenkleid und einem Naturgegenstand zu bestehen:

Unterhalb der rot gekleideten Muse liegen

Müschelchen am Boden; möglicherweise handelt

es sich um Purpurschnecken, die »Lieferanten«

der roten Farbe.

38 Adams 1938 (wie Anm. 22), S. 81.

39 Dass gerade Maler, welche sich nicht auf eine Ober¬

flächen-Beobachtung der Natur beschränken,

sondern diese auch theoretisch zu begreifen suchen,

surreal wirkende Landschaftsszenarien

hervorbringen, hat Perrig 1980 am Beispiel von Leonardo

gezeigt.

40 Die These steht in Opposition zur Auffassung, welche

Alexander Perrig in seiner wegweisenden Studie

»Die theoriebedingten Landschaftsformen in der

italienischen Malerei des 14. und 15. Jahrhunderts«

(Perrig 1987) entwickelt hat. Nach ihm wirkt die

italienische Landschaftsdarstellung jener Zeit

verhältnismässig schematisch und formelhaft, weil sie

ganz im Bann von naturgeschichtlichen Bergentste-

hungs-Theoremen steht. Zum einen stellen nach

Perrig die Maler die Berge als lehmartige Buckel dar:

Wo sie das tun, folgen sie der Theorie, wonach die

im Erdinnern gefangene Luft die Erd-Haut aufbläht.

Zum anderen geben die Maler die Berge aber als

wilde, steile und zackige Gebilde wieder, die von

schrägen, oben spiralig verlaufenden Bändern

durchsetzt sind und die aus einer »glasartigen 1...1

Schmelzmasse« zu bestehen scheinen. Diesen

Darstellungen liegt nach Perrig das »Feuer- oder

Flammentheorem« zugrunde. Als Beleg zitiert er eine

Passage aus dem Traktat »Über die Ewigkeit der

Welt« des jüdischen Neuplatonikers Philon von

Alexandria (gest. ca. 45): »Wenn das in der Erde

eingeschlossene feurige Element durch die natürliche

Kraft des Feuers in die Flöhe getrieben wird, so

drängt es zu dem ihm gemässen Ort und reisst dabei,

sooft es eine Stelle zur Entfaltung seines Hauches

findet, so viel von der Erdmaterie mit sich, als es

vermag. (...] Die Erdmaterie, gezwungen, es über

eine weite Strecke zu begleiten, türmt sich hoch auf,

zieht sich zuoberst zusammen und endet schliesslich

in einer scharfen Spitze, indem sie die Gestalt des

Feuers nachahmt.« Von einer Schmelzmasse ist da

zwar nicht die Rede, aber das Feuer dient immerhin

als Form-Vorbild für die aufgetürmte Erdmasse.

Diese Passage, sagt Perrig, sei »eine der eindrücklichsten

Formulierungen« des Feuertheorems - und

suggeriert damit, dass es unzählige vergleichbare

Textstellen gebe. Das scheint aber nicht der Fall zu

sein. Ganz abgesehen davon-. Was Mantegna betrifft,
so betrachtet Perrig ihn als einen Maler, der mit der

Tradition der Feuerberg-Darstellung gebrochen
habe. Wie Leonardo interessiere ihn das Wasser in

seiner erdgestaltenden Funktion. Die Höhle im

Anbetungsbild der Uffizien sei als geplatzte Wasserader

zu verstehen. Tatsächlich weist Mantegna dem

Wasser eine bedeutende Funktion in der

Erdgeschichte zu; das cartonartige Tal der »Steinbruchmadonna«

ist vermutlich als eines gemeint, das von
wildem Flusswasser ausgehobelt wurde. Aber beim

Berggehäuse des Feuergottes Vulkan im Parnass und

beim rötlich glühenden, Rauch ausstossenden Berg

des Pallas-Bildes ist das Feuer der erdgeschichtliche

Hauptakteur. Meine These ist, dass die spätgotischspitzen

Bergdarstellungen vor Mantegna sich wohl

aufs Feuer beziehen, aber nur auf metaphorisch-poetische

Weise, während er als Erster (und vielleicht
als Einziger) die Feuerberge als sich verhärtende

Gesteinsmasse konzipiert hat. Die Frage lautet dann

allerdings, seit wann er das tut. Man muss als

Möglichkeit in Betracht ziehen, dass der Maler mit

dem Parnassbild eine ursprünglich viel vagere

Vorstellung von »Feuerstein« nachträglich theoretisch

zu durchdringen versucht. Es ist durchaus

denkbar, dass Mantegna rötliche Berge oder ins Rot

spielende Marmore, wie er sie öfters gemalt hat, als

»Feuersteine« im Sinn der traditionellen Vier-Ele-

menten-Lehre aufgefasst hat - das heisst als etwas,

in welchem das feurige Element gegenüber den stets

mit-präsenten anderen Elementen prägend ist.

41 Dem zweigipfligen Berg des Parnassbildes (gemeint

ist der Helikon) entspringt ein Wasserfall; auf dem

erwähnten Berg in der Camera degli Sposi steht ein

Aquädukt und bei dem aus Trommeln geschichteten

Berg des Sebastianbildes wird der Zusammenhang

mit dem Element des Wassers dadurch deutlich,

dass auf der Terrasse unterhalb des Berges ein

Brunnen steht.

42 Firestone 1942. - Meiss 1976, S. 227-229.

43 Firestone 1942, S. 45-49. Der Bezug zur Passion wird

bereits bei einem älteren, aus dem byzantinischen

Kulturkreis stammenden Maria-Kind-Typus hergestellt,

und zwar dadurch, dass das Kind barfuss und

auf einem Tuch platziert erscheint: Damit wird auf

die Darbringung im Tempel und mittelbar auf die

Eucharistie angespielt. Vgl. Corrie, Rebecca W.,

Coppo di Marcovaldo's Madonna del bordone and

the Meaning of the Bare-Legged Christ Child in
Siena and the East, in: Gesta, Bd. 35, 1996, S. 43-65.

44 Im Civico Museo di Castelvecchio von Verona. Vgl.

Zampetti, Pietro, Carlo Crivelli, Florenz 1986, S. 51,

Tf. 3, und S. 252-253 (Katalog). Zampetti datiert das

Werk in das Jahrzehnt 1450-1460.

45 Lightbown 1986, S. 476, Kat.-Nr. 161.

46 In Crivellis Bild stehen die Putten auf einer Mauer¬

brüstung zu beiden Seiten des Kindes,- im Berliner

Bild befinden sie sich in einer Rahmenzone. Ein

weiteres Beispiel für das Erscheinen der

Passionsinstrumente in einer Maria-Kind-Darstellung bei

Firestone 1942, S. 49.

47 Es ist Hartt 1952, S. 334, der Mantegnas Bild mit den

genannten zwei Madonnenbildern in Verbindung

gebracht hat.

48 Hartt 1952, S. 335-336.

49 Hartt 1952, S. 334. Im gleichen Sinn auch Lightbown

1986, S. 159. Weitere Opfersymbole findet man im

sonnenbeschienenen Flusstal links-. Die Kornernte

dürfte auf die Opferung des Leibes weisen, welche

im Abendmahl in der Form des Brechens und des

Verzehrs von Brot nachvollzogen wird, und

angesichts der Schafherde denkt man an die Opferung

des Lammes Gottes. In der Kopenhagener Pietä

taucht die Schafherde ebenfalls auf; in diesem Bild

ist die Schafweide über einen diagonal durchs Bild

laufenden Bergrücken mit dem Kalvarienberg
verbunden. Auch in der »Steinbruchmadonna« gibt es im

linken Rand der Vordergrund-Plattform eine solche

Diagonale; er weist vom Flusstal in den Todesbereich

des Steinhauerplatzes (Grabhöhle, Bildhauerobjekte

als Passionssymbole). Hartt 1952, S. 339,

versteht das Getreidefeld als Abendmahlsymbol und die

Schäfer als Hinweise auf den »guten Hirten«; mittels

des Motivs des Getreidefeldes verknüpft er das Bild

mit dem deutschen Typus der Ährenmadonna.

50 Ventura, L., La religione privata; Ludovico II, An¬

drea Mantegna e la capella del Cas tello di San Giorgio,

in: Quaderni di Palazzo Tè 7, 1987, S. 23-34.

51 Anderer Meinung ist Sickel, Lothar, Ein Felsenbild

in Mantegnas Uffizien-Epiphanie und seine Bedeutung,

in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 57, 1994,

S. 682-687.
52 Hartt 1952, S. 333-334; Lightbown 1986, S. 159. Zur

Grabessymbolik der Höhle in der Kopenhagener

Pietä: Hauser Pietà 2000, S. 450, Anm. 5.

53 Lightbown 1986, S. 159, nimmt an, dass die Kuppe

im Vordergrund Golgatha darstellt.
54 Kristeller 1902, S. 241.

55 Zum Bacchanal-Stich: Mantegna 1992, S. 279—281,

Kat.-Nrn. 75 und 76.

56 Den Figuren Mantegnas mangelt es insgesamt an

Innerlichkeit und Sentiment; auch in diesem

vergleichsweise »seelenlosen« Universum gibt es aber

Unterschiede.

57 Es ist nicht ausgeschlossen, dass sich das Blau

verändert hat, aber sicher waren die Dunkelwerte

sehr ausgeprägt.

106 Andreas Hauser



58 Dieser Meinung war schon Hartt 1952, S. 332: »The

mysterious configuration is so disposed that the

mountain and the Virgin's body are read together,
and thus that the falling masses of the rock seem to

radiate outward from her.« Hartt 1952, S. 332-333,

glaubt, das Bild basiere auf zwei Schriftquellen:

einer Passage im Buch Daniel (2, 34-35) und einer

allegorischen Ausdeutung derselben in Hrabanus

Maurus' »Allegoriae in Sacram Scripturam« (von

Hartt zitiert in Anm. 12, S. 333). Im Buch Daniel ist

von einem Stein die Rede, der sich ohne Zutun von

Menschenhand aus einem Berg löst, der ein Götzenbild

zerschlägt und anschliessend zu einem grossen,
die ganze Erde ausfüllenden Berg wird. Nach

Hrabanus Maurus bedeuten der Berg, aus welchem

der Stein gehauen wurde, die Jungfrau Maria (weil

Christus ohne den Samen des Mannes aus ihr geboren

worden sei) und der zu einem Berg wachsende

Stein Christus.

59 Zu diesem Bild: Comblen-Sonkes, Micheline, unter

Mitwirkung von Ignace Vandevivere, Les musées de

l'Institut de France: Musées Jacquemart-André et
Marmottan à Paris, Musée Condé à Chantilly, (Les

primitifs flamands 1, Corpus de la peinture dans

les anciens Pays-Bas méridionaux au quinzième

siècle 15), Bruxelles 1988, S. 83; De Vos, Dirk, Hans

Memling. Das Gesamtwerk, Stuttgart/Zürich 1994

(Originalausgabe Antwerpen/Gent 1994), S. 164;

Comblen-Sonkes glaubt, dass es sich beim Felsen

um einen Amethystbrocken handle und dass dieser,

über die Assoziation mit dem violetten Veilchen,

Demut und Jungfräulichkeit symbolisiere. Am Bergfuss

entspringt eine Quelle, die Edelsteine und

Korallen mit sich führt; sie wird von zwei Schilde

tragenden Löwen bewacht. Das Ganze ist nach de

Vos eine Allegorie der Kraft der Jungfräulichkeit
oder Reinheit, die das ewige Leben verleiht.

60 Vgl. Stefaniak, Regina, On Leonardo into the Abyss:

Leonardos »Virgin of the Rocks«, in: Konsthistorik

tidskrift, Bd. 66, 1997, S. 1-36. Die Autorin verweist

u. a. auf: Maiorino, Giancarlo, Leonardo da Vinci.

The Daedalian Mythmaker, University Park,

Pennsylvania 1992, S. 73-92 (Kap. 4: At the Spring of

Memory: The »Virgin of the Rocks« and the Lure of

the Source), darin bes. S. 78-79 (Maiorino zitiert
hier im Zusammenhang mit Leonardos Bild eine

Passage aus Sannazaros »Arcadia«, wo das alte Motiv

der Ur-Quelle neu formuliert ist). Für Perrig

1980, S. 67-68, handelt es sich beim Felsszenario

nicht um eine Grotte. Die zwei tunnelartigen Bogen

versteht er als Relikte ehemals unterirdischer,

durch Erosion teilweise ans Tageslicht geratener

Wasseradern, das Wasser im Vordergrund als Teil

einer noch funktionierenden, vertikalen Hauptader.

61 Vgl. vor allem: Tietze-Conrat, Erika, Zur höfischen

Allegorie der Renaissance, in-, Jahrbuch der

Kunsthistorischen Sammlungen des allerhöchsten

Kaiserhauses, Bd. 34, Wien 1917, S. 25-32; sowie: Schröter

1977, S. 280-300.

62 Richard Foerster, Edgar Wind und andere haben

deshalb die Deutung von Venus und Mars als

allegorische Repräsentanten des Fürstenpaares

energisch abgelehnt. Vgl. Foerster, Richard, Studien

zu Mantegna und den Bildern im Studierzimmer der

Isabella Gonzaga, in: Jahrbuch der königlich preus-

sischen Kunstsammlungen 20, Berlin 1901,

S. 78-180; sowie: Wind, Edgar, Mantegna's »Parnassus«.

A Reply to some recent reflections, in-. Art

Bulletin, Bd. 31, 1949, S. 224-231 (Entgegnung auf die

Kritik von Erica Tietze-Conrat im selben Band

S. 126-130), S. 228-229.

63 Verheyen, Egon, The paintings in the Studiolo of
Isabella d'Este at Mantua, New York 1971, S. 35-40;

Lightbown 1986, S. 192; Verheyen und Lightbown
haben nachgewiesen, dass die Programmentwerfer
des Parnassbildes das 1492 publizierte Traktat

»Anterotica - de amoris generibus« des Priester-

Humanisten Pietro Capretto von Pordenone (Petrus

Haedus) benutzt haben, in welchem Mars, Venus

und deren Sohn Anteros als Bekämpfer der rohen

Sinnlichkeit auftreten.

64 Verheyen 1971 (wie Anm. 63), S. 36.

65 In dem in der vorletzten Anmerkung erwähnten

Traktat von Petrus Haedus benutzt Anteros einen

Pfeil mit Bleispitze, so wie bei Ovid der Gott Amor,

als er die Liebe in Daphne abtötete. Vgl. Lightbown

1986, S. 192.

66 Williams Lehmann 1973, S. 155-157.

67 Vgl. Jones 1981, S. 197. In diesem Zusammenhang ist

weiter interessant, dass Anteros' Blasrohr und die

Schusslinie zusammengenommen genau gleich lang

sind wie die Lanze des Mars-. Venus benutzt also die

Kraft des Kriegers, um die männliche Sexualität zu

bekämpfen. Ein vergleichbares Motiv findet sich

in Mantegnas Bild der die Laster bekämpfenden

Pallas. Diese hält in der Rechten eine Lanze, deren

Spitze abgebrochen am Boden liegt. Setzt man das

Stück in Gedanken auf den Schaft, stellt man fest,

dass das Kopfstück des Schaftes auf den Sexus eines

fliegenden Eroten trifft, während die metallene

Spitze durch den Sexus in den Leib dringt.
68 Patz 1993, S. 54-55.

69 Vgl. Hauser 1999, S. 259-261.

70 Und ebenso der feurige, auf die Scham der Venus

zielende Blick. Zu diesem im vorliegenden

Zusammenhang nicht interessierenden Motiv: Hauser

Parnass2000, S. 37. Dort findet sich auch die

These, dass Vulkan und Mars zwei Aspekte ein- und

desselben Mannes darstellen, nämlich von

Francesco Gonzaga. Venus-Isabella sorgt mit ihren

Umfunktionierungsaktionen dafür, dass der

Ehemann die eheliche Sexualität nicht zum Lustgewinn,

sondern mit der platonisch-idealistischen Gesinnung

eines Minneritters (wie Mars sie zeigt) ausübt.

Ein ähnlicher Gedanke dürfte im Pallas-Bild vorhanden

sein. Die Göttin zielt mit ihrer Lanze auf den

Sexus eines fliegenden Eroten. Rechts im Bild findet

man dann einen Eroten, der selbst gegen die Laster

kämpft: Mit zwei Fackeln treibt er (wenn man das

Bild flächig liest) nackte Gestalten zur Flucht. Der

Erot ist, wie ein Vergleich mit einer Abbildung in

Achilles Bocchius' »Symbolicarum quaestionum de

universo genere [...1 libri quinque« (Buch IV, S. xliv;
1574) zeigt, Anteros. Die Meinung dürfte sein,

dass Eros sich durch den Stich der Pallas in einen

Ant-Eros verwandelt.

71 Hauser Parnass 2000, S. 34.

72 Ebd., S. 35.

73 Ebd., S. 29-30.

74 Die Vorstellung, dass die Kraft der irdisch-niederen

Natur fürs Geistige genutzt werden könne, ist in

der mythografischen Literatur verbreitet. Auch in

der Malerei dürfte sie häufiger vorkommen, als man

denkt. So ist sie vermutlich schon in Campins

Mérode-Triptychon verwirklicht, wenn auch auf

weniger spektakuläre Weise als im Parnassbild. Wie

beim Ehemann Marias das Feuer der Lust, ist in der

Kammer der Jungfrau das Feuer des Kamins

gelöscht; schwarze Brandspuren zeugen von seiner

teuflischen Natur. Aber das Feuer ist an anderer

Stelle und in anderer Form neu entstanden - als

das jungfräulicher Liebe in Gestalt des roten
Gewandes der Madonna humilitatis. Vgl. Thürle-

mann, Felix, Robert Campin. Das Mérode-Triptychon.

Ein Hochzeitsbild für Peter Engelbrecht und

Gretchen Schrinmechers aus Köln, Frankfurt am

Main 1997, S. 23-30.

75 Hauser Parnass 2000, S. 24.

76 Ebd., S. 34.

77 Pseudo-Aristoteles, Probleme XXX, 1. Der Text ist in

deutscher Übersetzung abgedruckt in:

Klibansky/Panofsky/Saxl Ed.1994, S. 59-76. Zum

Wein-Vergleich: S. 61-65.

78 Vgl. Jacquart, Danielle/Thomasset, Claude, Sexua¬

lité et savoir médical au moyen âge, Paris 1985,

S. 73-84, bes. S. 78.

79 Klibansky/Panofsky/Saxl Ed. 1994, S. 64—65: »Der

Geschlechtsakt ist nämlich mit der Erzeugung von

Luft verbunden. Ein Zeichen dafür ist, dass das

männliche Glied aus einem kleinen Umfang schnell

anwächst, weil es aufgebläht wird. I...1 Die Ergies-

sung des Samens beim Geschlechtsverkehr wird
offenbar bewirkt durch das Nachstossen der Luft.

Daraus ergibt sich, dass diejenigen Speisen und

Getränke den Geschlechtstrieb anregen, welche die

Gegend um die Geschlechtsorgane mit Luft

auffüllen.« Ein solches lufthaltiges und lufterzeugendes

Getränk ist der Wein; »aus diesem Grunde

erregt [er] Liebesverlangen in den Menschen.«

80 Klibansky/Panofsky/Saxl Ed. 1994, S. 435.

81 Dass es sich um einen Mühlstein handelt, ist aller¬

dings nicht ganz sicher; es könnte auch jener
Schleifstein gemeint sein, der im Paduaner Salone

als Attribut Saturns auftaucht. Die Mehrzahl der

Interpreten geht aber davon aus, dass das Objekt
als Mühlstein zu verstehen sei. Wieso dieser im

Melancholie-Zusammenhang auftaucht, ist nicht

ganz klar. Panofsky und Saxl haben auf einen antiken

astrologischen Text hingewiesen, der den

Mühlstein dem Saturn zuordnet, aber sie selbst

haben Zweifel daran geäussert, ob diese (erst im

19. Jahrhundert publizierte) Schrift in der Renaissance

bekannt war. Vgl. Panofsky, Erwin/Saxl, Fritz,

Dürers »Melencolia I«. Eine quellen- und
typengeschichtliche Untersuchung, Leipzig/Berlin 1923,

S. 60.

82 Ficino Ed. 1989.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave« 107



83 Den Wandel der Melancholie-Auffassung hat jüngst
Claussen durch einen Vergleich von Hugo van der

Goes' »Marientod« und Albrecht Dürers Melancholiestich

dargestellt. Vgl. Claussen 2000.

84 In diesem Zusammenhang ist erwähnenswert, dass

einzelne Gelehrte die Milz als Ort verstehen, wo die

schwarze Galle gereinigt wird. Vgl. Benedetti,

Alessandro, Historia corporis humani; sive Anatomice,

Erstdruck um 1497. Neuabdruck in englischer

Übersetzung in-. Studies in Pre-Vesalian Anatomy.

Biography, Translations, Documents, hrsg. von

J. R. Lind, Philadelphia 1975, S. 81-101. Zur Milz:

S. 85 (Buch I, Kap. IV: über die humores), S. 93-94

(Buch II, Kap. XII: über die Milz). Zur Milz als das

Melancholie hervorrufende Organ vgl. auch:

Schuster 1991, S. 31.

85 Die Farbe ist gelblich-beige, wirkt vor dem dunklen

Grund aber golden.

86 Ficino Ed. 1989, S. 120-121 (Buch I, Kap. VI): Um eine

positive Wirkung zu entfalten, müsse, so Ficino,

die schwarze Galle in einer bestimmten Proportion
mit Blut und gelber Farbe gemischt sein; diese

Mischung sei farblich wie Gold anzusehen, mit einer

Neigung zu Purpur.

87 Ficino Ed. 1989, S. 120-121 (Buch I, Kap. VI).

88 Ebd.

89 Zur Mars-Zeichnung-, Lightbown 1986, S. 486, Kat.-

Nr. 194. - Mantegna 1992, S. 448-449, Kat.-Nr. 146.

90 In der Frau rechts wurde auch Iris vermutet, mit

der Begründung, dass es sich bei dem von der

linken Hand aufsteigenden bogenförmigen Gebilde

um einen Regenbogen handle. Dieses Gebilde ist

jedoch eher als eine der flatterenden Stoffbahnen

des Gewandes zu lesen. Vgl. Mantegna 1992, S. 448.

91 Lightbown 1986, S. 208-209 und S. 443-444 (Kat.-

Nr. 41).

92 Ebd., S. 444.

93 Die »Fusion« von mythologischen Gestalten findet
sich auch im Parnassgemälde; zum Beispiel weisen

die drei zentralen Musen Eigenschaften der Grazien

auf. Vgl. Hauser Parnass 2000, S. 26.

94 loannis Pierii Valerii Bellunensis Hieroglyphica
Köln 1614, S. 741, Kap. XXXIV: »Honos et Virtus«.

95 Zu den Borgia-Gemächern und ihrer Ausstattung:

Poeschel, Sabine, Alexander Maximus. Das Bildprogramm

des Appartamento Borgia im Vatikan, Weimar

1999.

96 Colonna Ed. 1998, S. 125-126.

97 Vgl. Wind Ed. 1987, S. 124.

98 Vgl. Hauser Parnass 2000, S. 38.

99 Zu diesem Werk zuletzt und zusammenfassend:

Ventura 1995. Das Bild wurde erstmals 1862 publiziert

und 1904 von Adolfo Venturi Leonbruno

zugeschrieben. Es kann frühestens 1516 entstanden

sein (Tod Spagnolis); Ventura datiert es in die

frühen 1520er Jahre (S. 186). 1965 tauchten drei

monochrome Tafeln (fiktive Bronzen) mit Teilmotiven

aus der Spagnoli-Allegorie auf (heute in einer

Mailänder Privatsammlung). Inzwischen hat sich

bestätigt, dass es sich, wie schon Ruhmer und Meiss

annahmen, um überarbeitete Fragmente der Letzteren

handelt (Vgl. Ventura 1995, S. 183, mit Verweis

auf technische Untersuchungen von Maurizio

Seracini, publiziert in: Bologna, Ferdinando, Un'

»Allegoria di Mantova« in un »quadro finto di
bronzo« di Andrea Mantegna. Storia critica e

vicende materiali, o. 0., o. J. 119851). Zu Leonbrunos

Allegorie: Gamba 1906, S. 91-92; Gerola, Giuseppe,

Un' impresa ed un motto di Casa Gonzaga, in:

Rivista d'Arte, 1930, S. 381ff.; Zimmermann, Heinrich,

Drei Chiaroscuro-Bilder von Andrea Mantegna,

in: Pantheon, Bd. 23, 1965, S. 17-21; Ruhmer, Eberhard,

Zu einer Mantegnesken Allegorie, in:

Pantheon, Bd. 24, 1966, S. 111-115; Meiss 1976, S. 220-221

[Erstabdruck 19661; Kemp 1969; Lightbown 1986,

S. 480, Kat.-Nr. 175.

100 Die Namen standen im Originalbild auf den Rän¬

dern der Gefässe.

101 Die entsprechenden Nachweise bei Kemp 1969, S. 13

und 17, Anm. 7.

102 Gerola 1930 (wie Anm. 99). Ich stütze mich auf das

Résumé von Gerolas Deutung bei Kemp 1969,

S. 13-14.

103 Kemp 1969, S. 14.

104 Nach der mythologischen Überlieferung beschützt

Poseidon die Nymphe vor dem Satyr.

105 Colonna Ed. 1998, Bd. 1, S. 70-73. Zur Bedeutung

dieses Holzschnitts für die venezianische Malerei:

Meiss 1976, bes. S. 214-216. Zur folgenden Deutung:

Hauser Parnass 2000, S. 32, auf der Basis von:

Blume, Dieter, Im Reich des Pan - Animistische

Naturdeutung in der italienischen Renaissance, in:

Prinz, Wolfram/Beyer, Andreas (Hrsg.), Die Kunst

und das Studium der Natur vom 14. zum 16. Jahrhundert

(Acta Humaniora), Weinheim 1987, S. 253-276,

445-459; bes. S. 255-258.

106 Dass der Satyr sich nicht an der Schlafenden

vergreifen darf, sondern sie mit dem Tuch vor der

Sonne schützen muss, hat Blume (wie Anm. 105)

nachgewiesen. Der »voyeuristische« Aspekt spielt
aber trotzdem eine Rolle; vgl. dazu Hauser Parnass

2000, S. 32.

107 Nachweis ebd., S. 42, Anm. 66.

108 Anders als im Holzschnitt der Hypnerotomachia

ist es hier eindeutig so, dass der Satyr die Schlafende

zu entblössen versucht; die wütende Alte -
es handelt sich um die »Invidia« von Mantegnas

Kupferstich »Kampf der Meergötter« - will ihn und

seinen Begleiter daran hindern.

109 Zum Stich: The Illustrated Bartsch, Bd. 25 (Kommen¬

tar), vormals Bd. 13, Teil 2: Early Italian Masters,

von Mark J. Zucker, New York 1984, S. 64-66.
110 Kemp hat nachgewiesen, dass bei der Relation

zwischen dem Mocetto-Stich und dem Leonbruno-

Gemälde der Erste vorangeht (Kemp 1969).

Andererseits setzt der Stich die Darstellung der schlafenden

Nymphe in der Hypnerotomachia voraus (1499).

Denkbar ist auch, dass beide Darstellungen auf

einer gemeinsamen Quelle basieren - zum Beispiel

auf einer verloren gegangenen Zeichnung

Mantegnas. Vgl. dazu Bartsch (wie Anm 109).

111 Zum Motiv der Umwandlung sexueller Begierde in

Musik vgl. Hauser 1999.

112 Meiss 1976, S. 220, meint, dass der Kopf derjenige
des Ehemanns von Amymone sei; die Nymphe hatte

diesen ermordet. Doch handelt es sich vermutlich

um Vergil. Der Mann mit der Doppelflöte könnte,

wie Kemp annimmt, Apoll sein (Kemp 1969).

113 Der Text der »Aurora consurgens« besteht aus

einem Traktat des 13. Jahrhunderts und einem

jüngeren, kommentarartigen Teil; die uns
interessierende Illustration ist dem Kapitel XII des ersten

Teils zugeordnet: »Parabola septima de confabula-

tione dilecti cum dilecta.« Vgl. die lateinisch-deutsche

Edition dieses älteren Textteiles in: Jung, Carl

Gustav, Mysterium Coniunctionis. Untersuchung

über die Trennung und Zusammensetzung der

seelischen Gegensätze in der Alchemie. Dritter Teil:

Aurora Consurgens. Ein dem Thomas von Aquin

zugeschriebenes Dokument der alchemistischen

Gegensatzproblematik, von Marie Luise von Franz,

Zürich/Stuttgart 1957. Zur frühen Alchemie-Ikono-

grafie-. Obrist, Barbara, Les débuts de l'imagerie

alchimique (XlVe—XVe siècles), Paris 1982.

114 In Kapitel XII (Mysterium Conjunctionis 1957 [wie

Anm. 113], S. 114—129) ist wohl von einem Sämann,

nicht aber von einem Topf mit einem Kopf die Rede.

Obrist 1982 (wie Anm. 113) macht darauf aufmerksam,

dass die alchemistischen Illustrationen gegenüber

dem Schrifttext oft eine grosse Autonomie

aufweisen. Das Motiv des ausgekochten Körpers

erscheint später in einer illustrierten Handschrift

des »Splendor Solis«, einem Text, der Salomon

Trismosin zugeschrieben wird (Berlin, Staatsbibliothek,

cod. germ. fol. 42). Die Illustrationen stammen

aus den 1530er Jahren. Der zugehörige Text handelt,

mit Bezug auf Ovid, von einem Alten, der sich um

der Verjüngung willen zerstückeln und kochen liess,

bis sich die Glieder, mit neuer Kraft erfüllt, wieder

vereinigten. Die Taube symbolisiert nach Hartlaub

die sublimatio. Vgl. Hartlaub, Gustav Friedrich,

Signa Hermetis, Zweiter Teil, in: Zeitschrift des

deutschen Vereins für Kunstwissenschaft, Bd. 4,

1937, S. 144-162, bes. S. 154-155, 159.

115 Dagegen scheint die Elementen-Thematik in jenen
Versionen des Gefäss-Dichterkopf-Motivs zu fehlen,

welche in der Deszendenz der Darstellungen Mocet-

tos und Leonbrunos im Gonzaga-Umkreis entstanden

sind. Vgl. Kemp 1969, S. 14-17.

116 Hauser Pietà 2000. Diese Studie geht davon aus,

dass im Bild die Geschlechtlichkeit des Christus

eine zentrale Rolle spielt. Grundlegend für dieses

Thema: Steinberg, Leo, The Sexuality of Christ in

Renaissance Art and in Modern Oblivion, New York

1983 (Neue, revidierte und erweiterte Ausgabe

1996 bei der University of Chicago Press). — Vor

kurzem habe ich Kenntnis von zwei Texten bekommen,

deren Autoren unabhängig voneinander zur

Ansicht gekommen sind, dass bei einzelnen

Kruzifixen in der Bauchzeichnung die Form eines

Phallus evoziert werde. Vgl. Leupin, Alexandre,

Phallophanies, la chair et le sacré, Paris 2000;

Gerber, Hans, Der Cruzifixus als Phallusträger, in:

rebus (Blätter zur Psychoanalyse des

Psychoanalytischen Seminars Bern), Bd. 18, 2001, S. 82—123;

Leupin glaubt eine solche vexierbildhafte Phallusform

auch in der Bauchmuskulatur von Mantegnas

Mailänder »Cristo scurto« zu sehen, S. 103—107.

Ich verdanke die Hinweise Hans Gerber.

117 Greenstein 1992, S. 143-180.

118 Ebd., S. 65-71.

108 Andreas Hauser



119 Diesen Gedanken hat Jacopo Bellini in der Kreuz¬

abnahme- und Beweinungs-Zeichnung des Pariser

Albums entfaltet. Dazu-. Hauser Pietà 2000,
S. 472-473.

120 Wamberg, Jacob, Smertensmanden og idolet.

Omkring Mantegnas »Kristus som den lidende For-

soner«, in: Kunstmuseets Arsskrift 69, Kopenhagen

1991, S. 46-69, bes. S. 62.

121 Ebd., S. 54.

122 Schon Hartt 1952, S. 338, war der Meinung, dass die

Säule eine »sexuelle Bedeutung« habe. Diese sei,

meint er, »offensichtlich«. Ja, aber wohl nur für

einen Freudianer; Hartt bleibt den Nachweis schuldig,

dass die Renaissance unter Umständen die

Säule in diesem Sinn auffassen konnte. Diesen

Nachweis glaube ich am Beispiel einer Zeichnung

Jacopo Bellinis erbracht zu haben; vgl. Hauser Pietà

2000. Für Hartt ist die Säule in Zusammenhang mit

der Grotte zu sehen-. »The evil column in our painting,

witness of the torment endured by the human

body of Christ at the hands of sinful man and in

particular the Jews, is pointed directly toward the

cave mouth, the pure womb of the perpetual Virgin,
which closes in fierce chastity upon it.« Die Passage

ist zwar reichlich dunkel, aber Hartt scheint die

Höhle als mütterlich-vaginales, die Säule als kind-

lich-phallisches Symbol und beide zusammen als

Sinnbild für eine ödipale Beziehung zwischen

Mutter und Sohn aufzufassen. Dass die Säule auf die

Höhle zeigt, ist nicht nachzuvollziehen. Eher dürfte

der Umstand von Bedeutung sein, dass die Säule

aus Material gefertigt ist, das aus dem Berg gebrochen

wurde. Die Steinhauer agieren gewissermas-

sen als Geburtshelfer; sie holen ein männliches

Gebilde aus einem weiblichen Berg.

123 Der Meinung, dass der Gestus etwas mit dem

Lanzenstich zu tun habe, war schon Steinberg; die

Mutter schütze jene Stelle, wo ihr Sohn dereinst

verletzt werde (Steinberg 1968, S. 349, Anm. 340).

124 Klibansky/Panofsky/Saxl Ed. 1994, Abb. 25 und 144.

125 Ebd., Abb. 133: Melancholiegemälde von 1528,

ehemals Sammlung des Earl of Crawford and

Balcarres. Vgl. auch die Melancholiegestalt in dem

1514 datierten Gemälde (Abb. 153), bei welchem die

Autorschaft Cranachs unsicher ist.

126 Klibansky/Panofsky/Saxl Ed. 1994, S. 433-536: Pa-

nofsky nimmt an, dass erst das dritte, 1533 datierte

Gemälde sich auf Mantegnas Werk mit den sechzehn

»fanciulli« beziehe, da es statt drei oder vier

nicht weniger als fünfzehn Kinder darstellt. Da die

Frauengestalt schon in der älteren Fassung auftritt,

drängt sich die Vermutung auf, eine solche sei in

Mantegnas Bild nicht vorhanden gewesen. Tatsächlich

erwähnt auch die überlieferte Kurzbeschreibung

des Werkes nur die spielenden Kinder. Trotzdem

ist nicht ganz auszuschliessen, dass Cranach

die Frauengestalt von Mantegna übernommen hat.

127 Ebd., S. 435, Anm. 82: Panofsky meint zusammen mit

Saxl, dass die Putten als »humanistische Sinnbilder

der gegen Melancholie empfohlenen musikalischen

und theatralischen Erheiterung« aufzufassen seien.

Aber der Tanz wirkt rauschhaft-ekstatisch, was auf

einen Vergleich der Tanzbesessenheit mit dem

MelanchoIie-»Rausch« deutet.

128 Klibansky/Panofsky/Saxl 1994, S. 508-509,
Anm. 271: Die Zeichnung sei nicht in den Jahren von
Dürers letzter Krankheit, sondern kurz vor dem

Melancholiestich entstanden und sie sei ein Zeugnis

»für das eminent persönliche Interesse« des Künstlers

am Gegenstand der Melancholie.

129 Schuster 1991, S. 77, 239, 303 (mit weiterführender

Literatur). Zu dieser Zeichnung und auch zum

Melancholie-Stich zuletzt: Claussen 2000.
130 Philadelphia, Pennsylvania Museum of Art. Vgl.

Panofsky, Erwin, Blind Cupid, in: Studies in Icono-

logy, New York 1967 (Erstausgabe 1939), S. 128 sowie

Tf. LVII, Abb. 106.

131 Darauf weist auch folgendes Gleichnis-, Die beiden

Hände Marias formieren zusammen einen Winkel,

der im Bereich des Steinhauerplatzes ein Echo hat

in der Konfiguration von Säule und Sarkophagdeckel.

Offenbar wollen die Gegenstände verglichen

sein. Betrachten wir zunächst das Verhältnis

zwischen der rechten Hand und der Säule. Durch

den Vergleich mit dem phallischen Objekt erscheint

die Hand als etwas Fruchtbares. Tatsächlich zeigt

sie ja auf einen Ort, wo ein Lebensbrunnen

entspringen wird. Gegenüber diesem wirkt umgekehrt
das protzige Steinmal als etwas, was zu sehr der

toten Materie verhaftet ist, um wahres Leben

spenden zu können. Die linke Hand hat insofern

etwas mit einem Sargdeckel zu tun, als sie den

Unterleib - und im Besonderen den Sexus — der

Materie überantwortet.
132 Steinberg 1968.

133 Die betreffende Madonnendarstellung Parmigiani-

nos ist in einem Stich von Schelte à Bolswert

überliefert; vgl. Steinberg 1968, S. 347-348 und Abb. 21.

Zur Erotisierung religiöser Vorstellungen jüngst:
Keller, Hildegard Elisabeth, My Secret Is Mine.

Studies on Religion and Eros in the German Middle

Apes (Studies in Spirituality; Supplements 4), Leu-

ven 2000. Im Zentrum der Studie steht allerdings

nicht das hier interessierende Motiv der mystischen

Hochzeit zwischen Maria und ihrem Sohn, sondern

das Verhältnis zwischen gläubigen Frauen und

Christus. Vgl. auch: Falkenburg, Reindert L., The

Fruit of Devotion. Mysticism und the imagery of
love in Flemish paintings of the Virgin and Child,

1450-1550, Amsterdam/Philadelphia 1994.

134 Steinberg 1968, S. 349. Das Hauptthema von Stein¬

bergs Aufsatz ist Michelangelos Florentiner Pietà;

bei dieser entsprach im ursprünglichen Zustand die

Beinhaltung genau dem Typus des »slung leg«-, das

über den Schenkel der Mutter gelegte Bein verband

diese mit ihrem toten Sohn »in mystischer Hochzeit«

(ebd., S. 344).

135 Ebd., S. 349, Anm. 30: Steinberg hat Mantegnas

»Madonna delle cave« nicht mit der - von ihm

ebenfalls besprochenen - Vorzeichnung zur

Madonna Medici, sondern mit dieser selbst in

Verbindung gebracht. »Certain features« von

Mantegnas Bild nähmen Michelangelos Werk vorweg:
»the Childs straddling seat, the Virgin's projecting
foot with its tip hovering in mid-air« und der

»Schutzgestus« über dem Ort der letzten Wunde.

136 Greenstein 1992, S. 104-105: Greenstein hebt

hervor, dass auch Christus sich der Beschneidung

(die er, da frei von Sünde, eigentlich gar nicht nötig
hatte) freiwillig unterziehe.

137 Freud, Sigmund, Eine Kindheitserinnerung des

Leonardo da Vinci, in: Schriften zur angewandten

Seelenkunde, Heft VII, Leipzig/Wien 1910. Vgl.

Maidani Gerard, Jean-Pierre, Léonard de Vinci.

Mythologie ou théologie?, Paris 1994: Maidani

Gerard gibt einen guten Überblick über die Debatten

um Freuds Text. Er selbst versucht, die »Anna selb-

dritt« in freudianischem Sinn zu deuten, ohne die

Irrtümer Freuds zu wiederholen. Schon Hartt 1952,

S. 342, verweist im Zusammenhang mit Mantegnas

Madonnenbild auf Freuds Leonardo-Interpretation.
Er steht dieser ganz unkritisch gegenüber; er stellt

seine Deutung gleichsam unter das Patronat des

Psychoanalytikers: »Freuds brilliant analysis of a

childhood memory of Leonardo's has given us a

most fruitful insight into the importance of maternity

for his art. My suggested interpretation of the

Madonna of the Rocks is not incompatible with

Freud's theory, nor with the character of the man

whose analytic mind follows man and woman into

the very act of producing new life and [...] follows

the child into the secret recesses of the womb.«

138 Pfister, Oskar, Kryptolalie, Kryptographie und un-

bewusstes Vexierbild bei Normalen, in: Jahrbuch für

psychoanalytische und psychopathologische

Forschungen, Bd. 5, 1913, S. 117-156, bes. S. 147-151.

139 Zum Thema (Selbst-)Porträt des Malers als leiden¬

der Held vgl. Roesler-Friedenthal, Antoinette, Ein

Porträt Andrea Mantegnas als »alter Orpheus« im

Kontext seiner Selbstdarstellungen, in: Römisches

Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana 31, 1996,

S. 148-185.

140 Zum Paragone u. a.: White, John, Paragone: Aspects

of the Relationship between Sculpture and Painting,
in-. Art, Scince and History in the Renaissance,

hrsg. von Charles S. Singleton, Baltimore 1967,

S. 43-109; Farago, Claire J., Leonardo da Vincis

»Paragone«. A critical interpretation with a new
edition of the text in the »Codex Urbinas«,

Leiden/New York/Kopenhagen/Köln 1992.

Fotonachweis

Berlin, Bildarchiv Preußischer Kulturbesitz (Jörg P.

Anders): 4; Bruxelles, Institut Royal du Patrimoine

Artistique: 2; Kopenhagen, Statens Museum for

Kunst: 17; London, British Museum: 10; Marburg,

Bildarchiv: 1, 5, 19; New York, The Pierpont Morgan

Library: 18; Paris, Agence photographique de la

réunion des musées nationaux (C. Jean): 3, 9; Paris,

Institut de France - Musée Jacquemart-André: 7;

Philadelphia, Museum of Art: 20; Wien, Grafische

Sammlung der Albertina: 6, 15, 21; Zürich,
Zentralbibliothek: 8, 11, 16, 22.

Andrea Mantegnas »Madonna delle cave« 109


	Andrea Mantegnas "Madonna delle cave" : ein vulkanischer Christus als Quelle geistigen Lebens

