Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich

Band: 8 (2001)

Artikel: Pourguoi saint Ambroise devient saint Nicolas : aspects de
I'hagiographie a I'époque grégorienne

Autor: Walther, Sibylle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720032

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

> queg JWC&WW:}{%&B de pmrm 1
: '*ﬁ»ﬂ?‘loﬂfﬁmo» P e SR S0 A SR R T SR

Mantoue, biblioteca comunale, ms. 340, fol. 4r, saint Nicolas.

50



Sibylle Walther

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas

Aspects de I'hagiographie a I'époque grégorienne

Sur les deux premiers cahiers du psautier de Polirone (Mantoue,
biblioteca comunale, ms. 340), daté au dernier tiers du Xle siecle
et réalisé dans I'abbaye de prédilection de Mathilde de Canosse
dont il porte le nom, on trouve, parmi quelques unes des préfaces
habituelles du psautier, une série de onze oraisons.’ Elles sont
prises entre les trois enluminures en pleine page les plus connues
du psautier: les représentations de David avec les musiciens, puis
celle de David devant I'arche de I'alliance (fig. 1) sur les fol. Ir
et lv, ainsi que l'initiale B du Beatus Vir qui marque le début du
psautier proprement dit. Par groupe de deux, ces oraisons sont
dédiées a la Vierge (fol. 3v) (fig. 2), a saint Nicolas (fol. 4r) (fig. 3)
puis a saint Etienne et saint Laurent (fol. 4v) (fig. 4). Saint Vital
(fol. 6r) (fig. 5), ainsi que saint Pierre et saint Paul (fol. 6v) (fig. 6)
ne regoivent qu'une seule oraison qui est cependant plus longue
que les précédentes. Des enluminures, avant tout des portraits en
pied, illustrent ces oraisons. Elles sont situées sur le tiers supé-
rieur de la page. Saint Vital est accompagné de toute sa famille,
sainte Valérie et les saints Gervais et Protais disposés de part et
d'autre de son portrait en pied, et les apotres se présentent assis
dans une architecture; ils discutent de fagon animée, ce dont
témoignent leurs gestes ainsi que le livre ouvert dans lequel est
inscrit le sujet de cette disputatio.

Cette séquence hagiographique souléve deux questions
principales. On peut tout d'abord se demander si des oraisons
illustrées en début de psautier sont une chose courante, ancrée
dans une tradition établie. Par ailleurs, le choix des saints, leur
emplacement dans la suite donnée, ainsi que la tradition a la-
quelle ils font référence vont nous intéresser.

Des livres de prieres personnels tels que celui du roi Alfred,
mentionné dans sa biographie par Asser, ou encore la collection
de dévotion quotidienne que Charlemagne avait demandée a Al-
cuin, témoignent du lien étroit qui existe entre le texte des
psaumes, qui exprime les sentiments de tourment ou de dévotion
les plus intimes, et les oraisons. Ces deux types de textes s'y suc-
cedent en effet de maniére complémentaire.’ Des psautiers pré-
cédés d'une série d'oraisons illustrées sont également parvenus
jusqu'a nous. Le psautier Galba de la British Library (Cotton Galba
A. xviii), réalisé dans la région de Liege au début du IXe siécle, at-
teignit I'Angleterre au début du Xe siécle. C'est 1a, probablement
a Winchester, qu'on ajouta deux cahiers supplémentaires en téte
du manuscrit durant la premiére décade du Xe siécle.’ Deux enlu-
minures représentant le Christ et les saints servent de préface au
calendrier et a une série d'oraisons respectivement; les premiéres
sont dédiées au Christ, les suivantes aux archanges, a la Vierge, a
saint Jean-Baptiste, aux princes des apotres, ainsi qu'a divers
saints martyrs et confesseurs. Selon Deshman, ces deux enlumi-
nures illustrent — entre autre — cette multitude de saints évoqués
dans les oraisons. Par ailleurs, elles permettent a |'utilisateur
dévot du psautier, qui les considerent grace a une approche mé-
ditative, de joindre son destin a celui des saints représentés. Le
destinataire du psautier Galba n'est pas connu, mais son enver-
gure théologique suggere un ecclésiastique plutét qu'un pieux
laique érudit.®

Le ms. Egerton 3763 de la British Library a Londres nous
fournit un nouvel exemple de livre de priére personnel. Grace a
la présence du nom de S. Arnulfe en majuscule dans les litanies —

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitidt Ziirich 2001 51



Fig. I: Mantoue, biblioteca comunale, ms. 340, fol. lv, David et les musiciens.

le seul saint sujet d'une telle distinction — Warner a proposé
l'attribution du codex a l'archevéque de Milan Arnulph II
(998—-1018).° Par la suite, la critique dota ce manuscrit du nom de
«bréviaire d'Arnulph».” Les folios 1 a 16 comportent une édition
abrégée des psaumes, nommée «psautier de saint Jérome»; selon
la tradition, elle fut réalisée angelo docente. Le texte de Londres
représente par ailleurs le second exemple connu de cette édi-
tion.% A la suite des litanies (fol. 17-50) commence la partie la
plus importante du manuscrit, a savoir des textes de priére et de
dévotion privée, dont quelques-uns seulement sont illustrés (fol.
51—-124v).

Le fol. 102v porte en effet la premiére des 16 enluminures en
pleine page. Ces portraits en pied placés sur le verso illustrent
I'oraison du recto du folio suivant, de maniére a permettre au lec-
teur de visualiser I'image et de lire |'oraison simultanément. C'est
la Vierge qui commence ce cycle de saints personnages (fig. 7).
Viennent ensuite fol. 104v: saint Michel (fig. 8); fol. 106v: saint
Jean-Baptiste; fol. 107v: saint Pierre et saint Paul (fig. 9); fol. 109v:

52

&1 oy - >
EMmpctmend mera

LY SN T DRSER . SUNE TR 54

Fig. 2: Mantoue, biblioteca comunale, ms. 340, fol. 3v, la Vierge.

saint Jean I'Evangéliste (fig. 10); fol. 1llv: saint Etienne; fol. 112v:
saint Ambroise (fig. 11); fol. 113v: saint Gervais et saint Protais;
fol. 114v: saint Syre; fol. 115v: saint Martin; fol. 116v: saint Victor;
fol. 117v: deux apoétres; fol. 118v: deux martyrs; fol. 119v: deux
saints évéques; fol. 120v: deux saints désormais anonymes — le
folio qui suivait le fol. 120 manque. Sur le coté recto, il portait
I'oraison qui aurait permis d'identifier ces deux saints dont les
noms sont ainsi perdus. L'image du verso, illustrant 'ORATIO PRO
IMPERATORE, est sans doute la raison pour laquelle ce folio fut
arraché. Sur le fol. 12lv, un évéque nimbé qui transmet I'étendard
a un guerrier, termine la série.’ Pour les neuf premiéres enlumi-
nures (de la Vierge a saint Syre) deux hexametres mettent en évi-
dence l'interprétation du role de chacun des saints pour le dévot.
Seul Ambroise en regoit quatre.”’ Ensuite, ces vers exégétiques
viennent a manquer. De méme, les sept premieres enluminures,
de la Vierge a saint Ambroise — a I'exception de saint Michel —
sont placées dans un cadre, un élément de composition qui dis-
parait également par la suite.

Sibylle Walther



L'ordre qui régit les personnages choisis semble étre dicté
par leur proximité par rapport a I'age du Christ. Dans un premier
groupe, on trouve des personnages ayant vécu sub gratia et qui
furent particulierement proches du Christ: sa mére, saint Jean-
Baptiste, qui dans I'épisode de la Visitation fut le premier a le re-
connaitre, I'Evangéliste, son disciple préféré, auquel il confia sa
mere, et finalement ses apotres; puis viennent les martyrs des
premiers siécles et finalement les évéques de I'Eglise établie. Leur
occurrence, leur iconographie, de méme que les hexamétres qui
les accompagnent, ménent a une réflexion a trois niveaux.

D'emblée, la portée ecclésiologique d'une premiéere lecture
est exprimée grace a l'image de la Vierge blacherniotissa. Vétue
d'une tunique blanche, de la paenula bleue et du voile pourpre et
or, son piédestal vient encore souligner sa splendeur immuable.
Les deux bras levés en priere, elle correspond parfaitement au
concept du typus Ecclesiae crée par Ambroise.” Sur la face nord
du ciboire de S. Ambrogio a Milan, réalisé quelques années aupa-
ravant, elle apparait dans une position proche, son piédestal
étant orné d'une arcature qui rappelle les travées d'une église
(fig. 12).”? Deux femmes viennent y rendre hommage a celle qui est
I'élue de Dieu. La représentation des princes des apotres reprend
elle aussi cette interprétation ecclésiologique. Pierre tient le
baton crucifere et deux clés, dont les pannetons esquissent les
lettres E et R, signifiant I'Ecclesia Romana. Cette caractéristique
iconographique se retrouve par ailleurs dans une autre oeuvre
d'origine milanaise, les plaques en ivoire de I'antependium de
Magdeburg, dans la scéne de dédicace (fig. 13), ou encore dans un
célebre manuscrit de la Reichenau, le livre de péricopes de Henri
1I, dans la scéne du couronnement d'Henri et de Cunégonde.”
Paul, pareil aux autres apotres représentés, tient le livre (ouvert),
symbole de la parole qui donne accés a |'Ecclesia. Les martyrs
élargissent l'interprétation. Sur une autre plaquette d'ivoire mila-
naise représentant saint Nazaire (Hannovre, Kestner Museum)
(fig. 14), environ contemporaine du bréviaire d'Arnulph, le martyr,
sa palme dans la main droite, se tient lui aussi sur un piédestal
orné d'arcs, trés proche de celui de la Vierge Ecclesia sur le ci-
boire de S. Ambrogio.” Saint Jean I'Evangéliste finalement donne
une dimension universelle a la lecture ecclésiologique. C'est en
effet cette interprétation qu'Ambroise met en évidence dans son
commentaire de I'Evangile selon saint Luc, grace a la scéne du
calvaire, caractérisée et résumée par les mots: «Mater ecce filius
tuus, apostole ecce mater tua». Saint Jean y représente alors I'hu-
manité toute entiére confiée a I'Eglise.”

Cette premiére interprétation est doublée d'une seconde
lecture qui permet de comprendre également le role de I'ar-
change Michel (fig. 8). Placé directement aprés la Vierge, il est
étroitement lié au récit de saint Jean. L’hexameétre qui accom-
pagne I'Evangéliste dit: «Toi, saint Jean, romps et libére le livre
des sceaux mystérieux pour que les paroles dorées puissent at-
teindre notre ame préparée». L'allusion a I'Apocalypse est claire.
Les nombreux martyrs dont nous trouvons les portraits en pied

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas

O__ M1 HE 115vrpy

QD e

- sc1 fleplan: lerer ~

Bsf‘mf l'r.;n!‘f"mc.(q;lwg,.» )

 teuma fproma yr,xpl orapme.
s-* ‘w(’ﬂ;l vb’nix’t:n;s mﬂlfmﬁf B

Fig. 4: Mantoue, biblioteca comunale, ms. 340, fol. 4v, saint Etienne et saint Laurent.

53



e\ e lb’an el rtr i
unehery fi’d;mﬂu"w mx!q;mtw"

T yedicing -

ﬂi:y me flagrlly wacn

WYL :
wdycmmmummme T e

L il iiedmos Lz

20 30 ¥t PrS10%. . Pamo
vem dmnn Bucpr quibor falur
fera paflior! fue te trma neqaione
fasnommmp amians ACpenistns

ENTISSIOE DAL
waf electiomf quedns n

" XPS dweif uocars hanarof

fervore o (! rmam e

1

Fig. 6: Mantoue, biblioteca comunale, ms. 340, fol. 6v, saint Pierre et saint Paul.

54

dans le manuscrit y font également référence, et plus précisé-
ment au moment otl le cinquiéme sceau est levé.” De méme, la
figure de I'archange se rapporte au chapitre 12 de la Révélation de
saint Jean; on y trouve le récit du combat de saint Michel a la téte
de son armée d'anges, attaquant le dragon qui menace de dé-
vorer la femme-soleil et son nouveau-né, qu'un ange a recueilli
pour le mettre a I'abri. Les hexameétres qui accompagnent le saint
font également allusion a cet événement: «La lance de Michel pé-
nétre la téte cruelle du serpent, pour que le monstre ne dévore
pas cet enfant.» L'emplacement de la Vierge dans la suite des
saints, précédant directement l'archange, suggére son identité
avec I'apocalyptique femme-soleil, une suggestion reprise d'abord
dans le nimbe de la Vierge, dont le jaune lumineux contraste avec
les nimbes rouges, verts ou bleus des saints, puis dans I'épithete
stella maris du premier hexameétre.”

Ce second niveau exégétique du psautier d'Arnulph se rap-
porte a la tradition italienne de l'illustration de I'Apocalypse,
dont témoignent soit les fresques de Civate, soit celles du baptis-
tere de Novare, ou encore les enluminures de I'Apocalypse de
Bamberg et de Cambrai datées vers I'an 1000.” Le fragment de
I'apocalypse publié par Nordenfalk semble lui aussi provenir
d'Italie du Nord.” La technique de lavis ainsi que les coloris em-
ployés font penser aux miniatures du bréviaire d'Arnulph et du
Sacramentaire de Warmond. Ce dernier contient lui aussi un saint
Michel tuant le dragon (fol. 108v) (fig. 15). Il y est représenté de
face, les ailes déployées et les deux bras levés en un geste triom-
phant. Il foule le dragon touché mortellement par sa lance et sug-
gere ainsi plutot I'iconographie du Christ victor piétinant I'aspic
et le lion (ps. 90,11). L'ame ou I'enfant a sauver ne fait pas partie
de cette composition.

Ce saint Michel, de méme que celui de Civate (fig. 16), cui-
rassé et muni de jambiéres, correspondent a un type iconogra-
phique plus martial que celui du codex d'Arnulph. Ici, la figure
élégante et imposante a la fois de I'archange occupe presque la
moitié du folio. Il est vétu d'une tunique et d'une chlamyde et pié-
tine le dragon d'un pas qui semble pourtant léger. Son bras droit
est levé, la lance en main, prét a donner le coup de grace au
malin. De la gauche, il saisit d'un geste empreint de tendresse le
bras du petit personnage nu déja a moitié englouti dans la gueule
du monstre. Les deux hexametres cités (adressés a saint Michel et
a saint Jean) sont les seuls qui fassent allusion a la Révélation.
Les autres demandent tous l'intercession du saint invoqué en vue
du Jugement dernier que les allusions apocalyptiques ont ren-
dues d'autant plus réel. Ainsi, par son attitude bienveillante, I'ar-
change Michel rappelle plutot une scéne de jugement, ou il appa-
rait comme le sauveur des ames aux prises avec les diables,
qu'une scene apocalyptique, telle qu'elle apparait a Civate. Le
role d'intercessio des saints représentés, garants de Rédemption,
est donc doublement défini dans le contexte de ce livre de dévo-
tion privé. Les hexametres d'une part, de méme que l'iconogra-
phie, non seulement de saint Michel, mais de la Vierge orante

Sibylle Walther



également, dont la mission médiatrice est primordiale, le mettent
en évidence.

Pour aborder ce troisieme niveau d'interprétation, le pro-
gramme iconographique fait en outre référence a une réflexion
patristique, et plus précisément ambrosienne. Il s'agif de la mise
en parallele des martyrs et des évéques. Si I'on parcourt la suite
des illustrations, on remarque qu'aux martyrs defensores et in-
tercessores viennent s'ajouter des évéques; certains, comme
saint Syre, correspondent méme aux deux définitions. Ce rappro-
chement est par ailleurs attesté dans plusieurs oeuvres mila-
naises. 1l apparait dans les mosaiques de San Vittore in ciel
d'oro.? Il est au centre du programme de I'autel d'or de I'évéque
Angilberto (824—869) placé au-dessus de la tombe de saint Am-
broise lui-méme et des martyrs Gervais et Protais. La Vie ano-
nyme de saint Ambroise, datant du IXe siécle, extrapole de ma-
niére trés narrative ce méme rapport entre la charge d'évéque et
les martyrs, en insistant fréquemment sur le désir d'Ambroise
d'étre lui-méme martyrisé.” Le ciboire enfin unit également mar-
tyrs et évéques en ce lieu central du déroulement des actions
liturgiques.

Ces oeuvres mettent en évidence un nouvel aspect de la
pensée ambrosienne: I'évéque, qui voyait d'un oeil sceptique les
exceés de la vénération individuelle des martyrs, chercha en effet
a donner une valeur théologique utile a leur culte en unissant
étroitement la mémoire des martyrs au sacrement eucharistique.
Le lien entre les reliques et l'autel se trouve justifié comme suit:
«succedant victimae triumphales in locum ubi Christus hostia est.
Sed, ille, super altare, qui pro omnibus passus est. Isti sub altari,
qui illius redempti sunt passione».? L'évéque perpétue ainsi le
sacrifice du martyr par I'eucharistie, sacrement étroitement lié a
la possibilité de Rédemption.

La théologie ambrosienne a nettement influencé I'interpréta-
tion de cette suite hagiographique. Il n'est ainsi pas étonnant — si
le fait que le bréviaire ait appartenu a I'archevéque de Milan n'eit
point été suffisant — que saint Ambroise soit honoré tout particu-
lierement. Il est le seul qui soit accompagné d'un couplet de quatre
hexametres au lieu de deux seulement. Aussi, son iconographie
mérite que l'on s'y attarde (fig. 11). Debout, il a les bras levés
en orant comme la vierge-Ecclesia-femme-soleil. Ses ornements
sacerdotaux, fidelement rendus, le désignent sans équivoque
comme archevéque. La largeur et la longueur de son pallium frap-
pent cependant et peuvent paraitre excessives.

Sur le ciboire de Sant'’Ambrogio (fig. 17), I'évéque de Milan
représenté sur la face sud est également doté d'un pallium de
taille remarquable dont certains détails, tels les bandes transver-
sales ou la croix du milieu correspondent a sa caractérisation
dans le bréviaire. Il y tient le livre, et la main divine dépose la
couronne sur son chef. Comme dans le manuscrit d'Arnulph, il fait
également pendant a la Vierge, représentée sur la face nord du
ciboire (fig. 12). Leur interprétation comme Maria-Ecclesia et Am-
brosius-Ecclesia, personnification de I'Eglise universelle d'une

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas

’
3

Fig. 7: Londres, British Library, Egerton 3763, fol. 102v, la Vierge.

55



Fig. 8: Londres, British Library, Egerton 3763, fol. 104v, saint Michel.

part et de I'Eglise ambrosienne d'autre part, semble aussi devoir
étre appliquée aux enluminures du codex.? Les autres person-
nages, les apotres, les martyrs et les évéques y représentent eux
aussi différents moments de 1'Eglise établie. Ambrosioni ajoute
encore un élément a cette lecture du ciboire.? Elle y voit une dé-
claration d'égalité entre 1'église ambrosienne et I'Eglise romaine
représentée par Pierre et Paul. Dans le manuscrit, les hexamétres
mettent en effet l'accent sur un miracle survenu aupres du nou-
veau-né: «Oh Ambroise, a qui une nuée d'abeilles, dans un mur-
mure grand mais fort doux, couvrit de miel le beau visage [...]>.
Dans la Vie du saint datant du IXe siécle, ces abeilles sont inter-
prétées comme signe de I'élection divine «caelestibus auspiciis
praelectus a deo».”* Elu de Dieu, Ambroise est ainsi sur un pied
d'égalité avec les apotres Pierre et Paul, ce qui en dit long sur les
prétentions d'autorité et de puissance du métropolite milanais au
début du Xle siecle, mais également déja au IXe siecle, comme en
témoigne l'autel d'or de Sant'Ambrogio.

56

Y et 5

Fig. 9: Londres, British Library, Egerton 3763, fol. 107v, saint Pierre et saint Paul.

Cette réflexion politique représente cependant une cassure
nette avec la pensée ambrosienne. Chez Ambroise, I'affirmation
du primat de I'évéque de Rome sur toutes les autres églises est
trées claire. A cause de cette subordination volontaire, I'un de ses
pairs alla méme jusqu'a I'accuser d'étre «l'esclave» de Rome.”

Apres cet excursus qui a permis d'aborder certains aspects de la
culture milanaise a I'époque de I'archevéque Arnulph I, revenons
maintenant au point de départ, le psautier de Polirone, dont le
concepteur peut étre identifié avec Anselme de Lucques (-1035—
1086). En effet, la comparaison des concepts idéologiques qui se
refletent dans les écrits du moine-évéque d'une part,” puis dans
les oraisons qui précedent le psautier, ainsi que dans les illustra-

tions qui enluminent les pages du manuscrit d'autre part,?

a pu
montrer qu'ils sont tous le fruit d'une méme réflexion théologique.
Par ailleurs, des éléments de sa biographie personnelle se re-

trouvent dans les oraisons que viennent illustrer les personnages

Sibylle Walther



e s

*
5
s
Y
s

%

d ey g

Fig. 10: Londres, British Library, Egerton 3763, fol. 109v, saint Jean |'Evangéliste.

analysés ici.”” Anselme, qui résidait auprés de Mathilde de Ca-
nosse, avec laquelle il planifiait et organisait la défense, méme
armée, de I'Eglise contre l'empire, était non seulement vicaire
pontifical de Grégoire VII en Italie du Nord et théologien de
renom, mais également canoniste; son but était donc de pourvoir
I'Eglise libérée de I'emprise laique d'un recueil de lois qui corres-
ponde a son nouveau statut, la Libertas Ecclesia.*

Issu d'une famille de la noblesse milanaise (il est le neveu
du pape Alexandre II) et trés probablement éduqué a I'école de la
cathédrale, on peut supposer qu'il ait eu connaissance des oeuvres
remarquables de la propagande ambrosienne du IXe au début du
Xle siécle. Par ailleurs, le programme iconographique que l'arche-
véque de Milan en exil Arnulph 111 (1093-1097) fit réaliser pour sa
résidence provisoire a Civate démontre que la portée politique de
ces oeuvres était encore trés bien comprise au Xle siecle.”

Aussi, les figures de saints du psautier de Polirone présen-
tent de nombreuses analogies avec celles du bréviaire d'Arnulph;

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas

sialelale] elololelolslolol

e e e e

ji

e et

e it

il

\\\\\\\‘f{%ﬁ‘

o0

i
4

1
/8
4 .
2 ‘
¢
¥
1

NN

I ASSone

Fig. 11: Londres, British Library, Egerton 3763, fol. 112v, saint Ambroise.

mais elles divergent aussi sur certains points, qui, dans le manus-
crit milanais, étaient de premiére importance. Une comparaison
des illustrations devra nous amener a apprécier les similitudes et
a mieux comprendre la raison des changements.

Comme dans le bréviaire, la Vierge se situe au début du
cycle (fig. 2). Bien que non nimbée, elle est du type blachernio-
tissa, également placée sur un piédestal. Cette correspondance
est d'autant plus frappante que c'est une iconographie répandue
plutot a Byzance. Un évangéliaire byzantin du IXe siécle présente
justement ce type de Vierge orante.” Les contacts répétés d'Ar-
nulph 11 avec I'Eglise d'Orient, son role d'ambassadeur a la cour
impériale lui auront permis de voir ou méme de posséder lui-
méme un manuscrit doté d'enluminures comparables.” Le carac-
tére nettement byzantin de la figure s'est donc également trans-
mis au psautier de Polirone.

Par son geste, elle met en évidence son role qui est par excel-
lence celui d'intercéder aupres de son fils, de servir de médiatrice

57



Fig. 12: Milan, Sant’Ambrogio, Ciboire, face nord, la Vierge.

i W

T ¥ ~,
7 N DB Th

Fig. 13: New York, Metropolitan Museum of Art, plaque d'ivoire (antependium de Fig. 14: Hannovre, Kestner Museum, ivoire, saint Nazaire.
Magdeburg), scene de dédicace avec saint Pierre et saint Paul, Otton | présente
I'Eglise au Christ.

58 Sibylle Walther



pour les hommes qui s'adressent a elle en priere. Dans son ana-
lyse exhaustive de différents types de I'Ecclesia, Skubiszewski
reconnait en effet dans la Maria orans <le meilleur prototype de
I'image susceptible de véhiculer l'idée de I'Eglise, médiatrice de
la Rédemption.»* Dans les deux traditions iconographiques, occi-
dentale et byzantine, son habillement reste simple, sans déploie-
ment de richesses ou de détails sophistiqués. L'élément du loros,”
attribut impérial byzantin que nous rencontrons ici, est donc
étranger a cette tradition, et correspond plutot a une image de la
Maria regina.

Or, la premiére des deux oraisons qui accompagnent I'image
de Marie commence par les paroles Maria beatissima regina
mundi. Dans cette méme oraison, un second point, son état de
Vierge alors méme qu'elle a donné naissance, est mis en évidence
par une répétition fréquente.’® Puis, par des termes trés tech-
niques (visceribus), elle est décrite comme la meére corporelle du
Christ, celle dont la chair a donné naissance. Cette proximité phy-
sique détermine également son role de médiatrice, car né d'elle,
son fils tendra a accepter ses requétes de salut pour les hommes
qui s'adressent a elle. Mais le texte va plus loin: elle n'est pas seu-
lement mére corporelle du Christ, elle est également la mere spi-
rituelle de tous les chrétiens, I'Eglise virginale, que son fils a dé-
signée alors qu'il subissait déja son martyre sur la croix, selon
I'image ambrosienne.” En tant qu'Ecclesia, toujours vierge, son
role dans 'histoire de la Rédemption est central. L'interprétation
du texte de l'oraison et de lI'image se recouvrent ainsi trés bien.

Dans les cinq priéres qu'Anselme avait rédigées sur la de-
mande de la comtesse, I'accent sur la réalité de la maternité de la
Vierge trouve un écho et un développement. Marie est physique-
ment la mére de Dieu, tout comme |'eucharistie est réellement le
corps du Christ incarné. Tous deux sont d'une importance capitale
pour arriver au salut, a la Rédemption. Cette idée est exprimée
dans la premiére priére: la Vierge est invoquée «ut singulare re-
medium, ex tuo illibato utero assumpte, vivificatricis carnis
nostre infirmitatis offeras, et ad reconcilitionis nostre ministe-
rium eumdem sanguinem qui pro nostra salute in crucis patibulo
semel fusus est.»*® Au fol. 5v du psautier 340, on trouve également
une priere eucharistique, ou ce role primordial est mis en évi-
dence.

Les hexametres qui accompagnent l'image de la Vierge dans
le bréviaire d'Arnulph se bornent a demander son intercession.
Ici, les oraisons manient des arguments théologiques qui redéfi-
nissent l'identité de la Vierge Ecclesia en ce moment historique
précis qu'est la querelle des investitures. Ils donnent une nou-
velle légitimité a la valeur et a la nécessité de son intercession.

Les saints martyrs révelent encore d'autres aspects de cette
nouvelle définition de I'Eglise. Tout d'abord les protomartyrs,
Saint Etienne «/evite» et saint Laurent (fig. 4). Ils portent les vé-
tements diaconaux occidentaux, 'aube, la dalmatique et I'amict.
Etienne est muni du livre fermé et d'un encensoir, Laurent, doté
de I'étole, porte un baton crucifére en signe de victoire, ainsi que

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas

le livre fermé. Ils sont tous les deux nimbés. lls illustrent quatre
oraisons, dont une seule est adressée a saint Etienne (sancti Ste-
phani levite) et les trois autres a saint Laurent.

Dans I'entourage de Mathilde, une prédilection pour ces
saints précisément n'étonne pas, car il existe plusieurs églises qui
leur sont dédiées a Mantoue.”” Dans le contexte présent, la ro-
tonde de San Lorenzo, chapelle palatine de la résidence de Ma-
thilde, pour laquelle Anselme aurait joué le role important de
concepteur, est peut-étre la plus intéressante dans le contexte
présent.#

Leurs vétements destinent les deux martyrs a des taches
bien précises: ils articulent le déroulement de la messe et plus
précisément l'eucharistie, une mission qu'ils remplissent par dé-
signation divine. A nouveau, il s'agit d'une problématique forte-
ment débattue dans le contexte grégorien. Un second point, plus
précisément lié a la figure de saint Laurent, y est également évo-
qué indirectement. Selon la légende, le pape Sixte I, peu avant
d'étre martyrisé, lui aurait transmis les richesses de I'Eglise. Par
la suite, I'empereur Valérien exigea la remise du trésor. Mais Lau-
rent avait déja distribué I'or aux pauvres. Il présenta ces derniers
a Valérien, lui indiquant que la richesse de 1'Eglise, c'était eux.

Au fol. 6r on trouve une seconde série de martyrs (fig. 5). Ils
sont au nombre de six. La figure principale est saint Vital. De la
gauche, il fait un geste de priére, la paume ouverte, maculée de
sang, placée devant la poitrine. De la droite il tient la palme de
son martyre. Comme saint Laurent et saint Etienne, il est nimbé.
Il est représenté selon son rang de chevalier et paré de vétements
distingués, mais bien militaires, ce qu'il faut souligner dans le
contexte grégorien. En effet, plus qu'une exégeése biblique, le
commentaire sur le cantique des cantiques — un texte biblique qui
de prime abord ne semble pas devoir inspirer de sentiments bel-
liqueux — de Johannes mantuanus grammaticus, un érudit séjour-
nant auprés de Mathilde, représente une exhortation a I'adresse
de la comtesse a défendre activement «concilio et armis» 'Eglise
menacée.

Sur la gauche, les deux martyrs — porteurs de palmes — et
orants regardent dans sa direction. Gervais et Protais, les fils de
Vital, sont eux aussi richement parés. Une femme voilée, Valérie,
dont la tunique rouge et or est couverte d'un manteau bleu, est
assise sur la droite. Sur ses genoux elle tient ses fils Gervais et
Protais. Le caractére narratif de la scéne qui représente différents
moments de la vie de cette famille de martyrs avant tout milanais
est frappant.

Au haut moyen age, ces saints sont généralement représen-
tés dans des corteges de martyrs comme a S. Apollinare Nuovo a
Ravenne.” Ce n'est qu'a la fin du moyen age et a la Renaissance
qu'ils apparaissent «en famille», comme a Sant’Ambrogio ou chez
Carpaccio a Venise.” L'iconographie polironienne étonne ainsi
d’autant plus. Une composition romaine, représentant un sujet
différent, lui est pourtant assez proche. Dans les catacombes de
Priscille a Rome, sur une fresque nommée la velatio (fig. 18), on

59



voit également une disposition en trois parties. Au centre une
orante surdimensionnée, sur la gauche, un personnage masculin
assis, devant lequel se tiennent deux figures, un homme et une
femme de taille réduite, et finalement sur la droite, une femme
assise qui tient un enfant dans ses bras.” Le contexte sépulcral
élucide I'image, il s'agit des trois stades de vie de la défunte: a
gauche son mariage devant I'évéque, a droite sa maternité et au
centre la défunte en orante. L'enluminure nous semble tres
proche de cette composition et procéde de maniéere créative avec
une iconographie issue d'un contexte différent pour y représen-
ter non pas la famille d'un défunt, mais celle d'un saint. La véné-
ration est due a ce saint principal; sa femme et ses enfants ne ser-
vent en quelque sorte que d'attributs. Ils mettent en revanche en
évidence une vénération particuliere pour les saints martyrs de
I'aube de I'Eglise chrétienne.

La derniére illustration hagiographique du psautier illustre
deux oraisons adressées aux apotres Pierre et Paul (fig. 6).* Cette
composition est plus élaborée que les précédentes. Une structure
architectonique formée de deux tours a coupoles surmontées
d'une croix d'une part, et d'un campanile également couronné
d'une croix d'autre part, reliés entre eux par un entablement cré-
nelé, représente la scena frons devant laquelle sont assis les deux
apotres. Un rideau, accroché sous la structure crénelée et em-
porté par un soudain coup de vent révéle la scéne. Une lampe est
suspendue au centre.

Assis sur un banc, se tournant légérement I'un vers l'autre,
les pieds reposant sur un suppedaneum, on apergoit sur la gauche
saint Pierre et sur la droite saint Paul. lls sont typiquement vétus
d'une toge ainsi que d'un manteau et chaussés de sandales. Pierre
tient un livre ouvert dans lequel on peut lire: clavigerum coeli re-
prehendis paule fidelis. De la gauche, Paul fait un geste de parole,
et de la droite, lI'index tendu, il désigne son nom dans le livre ou-
vert. Tous deux sont nimbés, et au-dessus de leurs tétes on peut
lire de gauche a droite: hic circumcisis datus est. hic missus est
achivis.*

Au premier folio d'un manuscrit conservé a Lucques et
contenant les Libri Rethoricorum ad Herennium attribués a Cicé-
ron, on trouve une scéne comparable: deux personnages assis qui
s'entretiennent au sujet de ce qui est écrit dans des livres qu'ils
se montrent mutuellement. Il s'agit d'une scéne de disputatio
entre Cicéron lui-méme et Salluste.”” C'est aussi d'une disputatio
qu'il s'agit ici, car en effet Paul «répréhende» le prince des
apotres. Généralement a cette époque, Pierre et Paul sont repré-
sentés dans un acte de concorde, par exemple dans la scéne de
leur rencontre heureuse a Rome, ot on les voit courir I'un vers
'autre pour se donner l'accolade comme a San Pietro a Tusca-
nia.” Mais a quelle dispute fait allusion cette scéne? Aux vers
7—14 de la seconde épitre de Paul aux Galates, Paul raconte com-
ment il a corrigé Pierre, parce que son comportement était
«répréhensible».* Il avait en effet donné sa préférence a des
chrétiens juifs au détriment de ceux d'origine paienne. Paul lui

60

rappelle alors devant tous le monde que les chrétiens, quelle que
soit leur origine, sont tous unis sans distinction dans la foi chré-
tienne. C'est un message trés clair, qui se marie aisément avec le
cadre architectonique de la scéne, ot I'on pourrait voir non pas
une église précise, mais une représentation symbolique de cette
église apostolique dont il est question.’’ Par ailleurs, on re-
marque aussi la position prépondérante de Paul. En effet,
I'époque grégorienne avait une grande vénération pour l'apotre
des gentils. Grégoire VII, ancien abbé de San Paolo fuori le Mura,
se sentait un lien spirituel profond, qui menait presque a l'identi-
fication avec Paul. Ses nombreuses lettres laissent entrevoir une
spiritualité tout a fait pauline.” Cet état d'esprit permet égale-
ment de comprendre la construction a cette époque d'une double
église dédiée a saint Pierre et saint Paul a Mantoue, la cité de Ma-
thilde.”” Par ailleurs, Anselme est lui aussi profondément in-
fluencé par l'ecclésiologie pauline. Dans son de charitate, il se
sert constamment d'images qui font référence a I'une ou l'autre
des lettres de I'apotre. Comme ce dernier, 1'évéque Anselme es-
time lui aussi la cura proximi comme le tout premier devoir lié a
sa fonction.”

La derniéere figure dont nous n'avons pas encore parlé est
saint Nicolas (fig. 3). Il ne correspond pas trés bien a cette image
de I'Ecclesia primitiva que reflétent si bien les autres person-
nages. En effet, des les années soixante du XXe siecle, la critique
qui s'est occupée de I'époque de la réforme grégorienne a pu
constater que cette derniére suivait un but idéologique précis.
Olsen le résume ainsi: «the conscious wish to return to the an-
tique, Biblical, patristic, and Roman models of the Christian life
represented by the early, pre-feudal Church.»** Un peu plus loin,
il approfondit encore cette idée. En parlant de la littérature pro-
duite par les auteurs grégoriens, il constate: «a literature which
began both to speak frequently of the Ecclesia primitiva, and to
use this idea as a model by which to reform the Church [...] as a
perfect form of the Christian life [...]».”” La premiére mention de
I'Eglise primitive remonte a Cassien; Béde en revanche insiste sur
l'aspect de la vie commune de la premiere communauté. Vers la
moitié du Xle siécle, les mentions deviennent de plus en plus fré-
quentes, propagées par Pierre Damien et Hildebrand.”®

Si I'on repasse en revue la série hagiographique du psautier
de Polirone, on s'aper¢oit d'une similitude certaine avec cette
vue: tout d'abord la Vierge en orante, puis les protomartyrs
Etienne et Laurent qui, comme Gervais et Protais, sont diacres.
Par leur fonction, ils agissent au coeur méme du drame liturgique.
Vital symbolise le coté militant de I'Eglise. Il représente ces mi-
lites Sancti Petri, les martyrs préts a se sacrifier pour la cause
chrétienne, que Grégoire VII utilisait comme modeles pour les mi-
lites laiques, tels que Mathilde.”” Représenté avec sa famille, il
évoque également une communauté de croyants. Les deux apotres
terminent la série. Définis comme ils le sont par une inscription
qui, selon la seconde épitre de Paul aux Galates, vers 8, leur at-
tribue a chacun un peuple, ils renvoient eux aussi a l'assemblée

Sibylle Walther



des croyants. Les trois aspects de I'Ecclesia instituée par Dieu qui "‘-ubfkoﬁimttrcdﬁamlt lll’mur'?
se dresse contre les hérétiques se trouvent ainsi réunis ici: la Cl,a’aﬂ,im 'ﬂOl’lfdﬂC"Puﬁ'Gt:'
d S0

Vierge, les martyrs et la communauté des chrétiens symbolisés ~ -
i T B defitoriuo-qu¢ &Munerang con

Quel est alors le role de Nicolas dans ce cycle, un saint qui ah - i C anblrtnd 5 f‘?

n'a pas connu le martyre mais qui est placé en second, dans une olmnm-;? Adeood

position charniére entre la Vierge et les martyrs? Il est repré- P rO‘((‘lggL'C drf&ﬁ'sppfmmﬁ &P—lr

senté de face, les bras levés dans un geste d'orant proche de celui actpmo moulro U &«
de la Vierge, mais de la gauche il tient un livre ouvert. Il est vétu depmo COu‘lnfC@ :P kb orrdedic:

d'une aube, d'une tunique rouge ornée de deux bandes décora- 3 pastlice - $aY - anchasc nliaahie
tives latérales et aux manches brodées, ainsi que d'un chasuble A\ PARS O UER SA 1a BA T
vert. Il porte des chausses rouge et or. Le pallium orné vient com- s ;
pléter I'habillement de I'évéque. Sa barbe courte, brune et ses
cheveux brun qui dégagent Iégerement le front lui donnent un air s s B T
jeune. Pareillement a ce que I'on a remarqué pour la Vierge, son LA : : il Vil I
aspect général révele des modeles d'origine byzantine, bien que AEET i +
la jeunesse du saint ne corresponde pas a la tradition orientale, }
ou on le voit comme un vieillard ascétique a barbe blanche.”® En 1 ERL P B €
revanche, la similitude iconographique avec le saint Ambroise du e s, V&t A \ 2
bréviaire d'Arnulph est frapparite (fig. 11). Seul le nimbe manque A2 o 8 b ‘
et le pallium a retrouvé une taille plus réaliste. Il est par ailleurs : ;
accompagné d'un diacre qui I'encense. Ce dernier renvoie a sa
fonction premiére qui est de célébrer I'eucharistie et a la signifi-
cation de ce sacrement pour le salut du peuple.

Une question s'impose alors: pourquoi ne pas avoir repris ‘ WCHA 15

o

(2]
e

X

-
»

=
o
£

"'."—P.;Cv -
Iy
-

saint Ambroise, 1'évéque par excellence, surtout dans la région
milanaise. La réponse a cette question est double. Les raisons
sont d'ordre politique ou formel d'une part et théologiques, ayant
trait au contenu, d'autre part. En effet, Ambroise, comme il est
évident dans le ciboire de S. Ambrogio ou le bréviaire d'Arnulph,

est un saint fortement connoté au sein de la politique autono- Fig. I5: Ivrée, biblioteca capitolare, Ms 31 LXXXVI, (Sacramentaire de Warmond)
fol. 108v, saint Michel.

miste de I'Eglise milanaise. L'age grégorien marque cependant un
renouveau qui prend ses distances face a une idéologie du passé
qui est contraire a ses propres vues. Nicolas est un saint en
quelque sorte nouveau, non connoté. Avant la translation de ses
reliques a Bari en 1087, un événement qui signifia la diffusion
large de son culte, il était vénéré avant tout dans le cercle res-
treint de la noblesse.*” Par ailleurs, un élément de sa biographie
peut avoir un intérét dans le contexte grégorien. D'apreés la 1é-
gende, il aurait été présent lors du concile de Nicée et y aurait
combattu — autre analogie avec Ambroise — I'hérésie arienne:
emporté par son zele, il aurait méme frappé Arius d'un coup de
poing au visage.®’ Par ailleurs, dans le développement tardif de
la réforme, le saint est toujours étroitement associé au mouve-
ment, car c'est a lui que Callixte I (1119—1124) dédie la chapelle
commémorative de la victoire de la papauté dans la lutte contre
I'empire, érigée au Latran. A ce moment précis, le saint évéque a
donc un role de modéle clairement intelligible au sein des rangs
grégoriens. Dans les priéres de Pierre Damien, il occupe méme Fig. 16: Civate, San Pietro al Monte, saint Michel et le dragon.

une place de choix bien déterminée: il suit immédiatement la
Vierge.®

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas

61



Fig. 17: Milan, Sant'Ambrogio, Ciboire, face sud, saint Ambroise.

Fig. 18: Rome, catacombe de Priscille, fresques de la Velatio.

62

La définition d'une nouvelle identité de |'évéque modele va
de paire avec un contenu théologique nouveau. Ambroise avait
définit les axiomes de I'Eglise, le role de la Vierge, l'interpréta-
tion des martyrs et leur intégration a la célébration de |'eucha-
ristie. A I'époque grégorienne, ces bases ne suffisent plus pour
faire face a la situation nouvelle. On assiste a un renouveau de la
pensée théologique. Le role de I'Eglise et de ses membres doit
étre redéfinit. La cura proximi paulienne, basée sur la caritas, un
don qu'Anselme attribue au saint Esprit, est la premiere tache de
I'évéque. Dans les oraisons qu'illustrent les saint du ms. 340, ces
termes apparaissent a plusieurs reprises: A Etienne, ['orant de-
mande la faculté d'agir ex karitate (sic) pro fratribus et I'enlumi-
nure qui représente Pierre et Paul prone l'idée de recevoir I'hu-
manité entiére au sein de I'Eglise.®’ La famille de Vital et Valérie
représente par ailleurs une communauté typique, gérée par ces
principes de charité. Il n'est ainsi pas étonnant que justement du-
rant le dernier quart du Xle siécle, saint Vital regcoive une nou-
velle Vita.%

Tous ces efforts vont dans une direction bien claire: ils re-
définissent I'Eglise dans le but de fournir les arguments néces-
saires a la Libertas Ecclesiae a ses prétentions d'autonomie, de
délivrance de la main mise impériale qui souille l'institution. C'est
en effet 1a le mot clé. Les prieres du psautier de Polirone retra-
cent la légitimité irréfutable de 1'Eglise: c'est une société divine,
formée par la Vierge, les apotres et les martyrs d'une part, «<ma
anche una societa storicamente configurabile, e configurata con
un'autonomia storica, un proprio diritto, una propria corporeita.
In questa visione, il Christo escatologico e avvertito come pre-
senza storica, l'eucaristia come presenza reale, la Vergine come
una donna cui & stata affidata, nella realta della sua persone, la
guida dei cristiani.»®/ L'actualité historique des oraisons du psau-
tier de Polirone est ainsi bien claire. Elles retracent non seule-
ment I'historique de l'institution, mais par la méme, elles mettent
en évidence sa pureté, sa virginité, dont il est inconcevable
qu'elle se retrouve a la merci de mains institués par des laiques
qui veulent — selon Grégoire VIl — nunc quasi vilam ancillam [...]
emere, sponsam videlicet Christi diabolo prostituere et a catho-
lica fide temptans eam separare nisus est symoniacae heresis sce-
lere maculare.®

Sibylle Walther



Appendice

Les hexametres qui accompagnent quelques-unes
des figures de saints du ms. Egerton 3763 sont les
suivants:
la Vierge (fol. 102v):
Ave stella maris quae gaudes germine prolis /
Aspice iam populum peccati pondere laesum,
saint Michel (fol. 104v):
" (In)trat nunc cerebrum michahelis lancea dirum /
Serpentis, puerum ne dorbeat impius istum,
saint Jean-Baptiste (fol. 106v):
Lumine quo cardis residens in corpore matris /
Vidisti puerum, tu nos iam protegere, Christum,
saint Pierre et saint Paul (fol. 107v):
(Christe) petro portas paradysi pande beatas /
(H)as domini caelum populus quo scandat
amoenum,
saint Jean Evangéliste (fol. 109v):
(?Li)bratum miris librum tu soue sigilis /
(A)urea quo mentes subrepent verbula mites,
saint Etienne (fol. 11lv):
(?en) martyr primus succurrat stephanus alamus /
(No)bis et claris faciat radicare coronis,
saint Ambroise (fol. 112v):
(N)ectare cui vultum mellis iam texerat almum /
(N)imbus apum magno placido sed valde susurro /
(A)mbrosia sparsos ambrosi funde libellos /
(M)entibus in nostris, ne nos malus atterat hostis,
saint Gervais et saint Protais (fol. 113v):
(Vo)s rogo germani spetiosa proles beati /
(Fingite germanos nos xpo patre benignos,
et finalement saint Syre (fol. 114v):
Syre, dei pastor nec non virtutis amator /
Pelle lupum aros rabidum ne devoret agnos.

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas

Ouvrages cités

Ambrosioni 1986
Ambrosioni, Annamaria, Gli archivescovi nella vita
di Milano, in: Milano e i milanesi prima de mille
(VIII=X secolo). X congresso internazionale di studi
sull'alto medioevo. Spoleto 1986, p. 85-118.

Bertelli 1986(a)
Bertelli, Carlo, Il ciborio di S. Ambrogio in Milano,
Milano 1986.

Bertelli 1986 (b)
Bertelli, Carlo, Mosaici a Milano, in: Milano e i Mila-
nesi prima del mille (VIII-X secolo). X congresso in-
ternazionale di studi sull'alto medioevo, Spoleto
1986, p. 333-351.

Bertelli 1987
Bertelli, Carlo, Introduzione, in: Il millennio ambro-
siano. Milano, una capitale da Ambrogio ai Caro-
lingi, éd. C. Bertelli, Milan 1987, p. 8-3I.

Bertelli 1988
Bertelli, Carlo, Sant’Ambrogio da Angilberto Il a
Gotofredo, in: Il millennio ambrosiano. La citta del
vescovo dai Carolingi al Barbarossa, éd. C. Bertelli,
Milan 1988, p. 16-8l.

Bertelli 1989
Bertelli, Carlo, Bibbia, brevario, messale nella cul-
tura della chiesa milanese dall’X! al XII secolo, in:
Milano e il suo territorio in eta communale (XI-XII
secolo). Atti dell'llo congresso internazionale di
studi sull’alto medioevo, Spoleto 1989, p. 815-853.

Bertelli 1994
Bertelli, Carlo, (éd.) La pittura in Italia, I'alto medio-
evo, Rome 1994.

Bischoff 1973
Bischoff, Bernhard/Taeger, Burkhard, Johannis
Mantuani In cantica canticorum; et De sancta Maria
tractatus ad comitissam Matildam, Spicilegium Fri-
burgense 19, Fribourg 1973.

Calzona 1991
Calzona, Arturo, La rotonda e il palatinum di Ma-
tilde, Parme 1991.

Cancogni 1967
Cancogni, Manlio, L'opera completa del Carpaccio,
Milan 1967.

Cantelli 1987
Cantelli, Silvia, Le preghiere a Maria di Anselmo da
Lucca, in: Sant'Anselmo, Mantova e la lotta per le
investiture, éd. P. Golinelli, Bologne 1987, p. 291-300.

Caspar 1920-23
Caspar, Erich, Das Register Gregors VI, Berlin
1920-23.

Christe 1996
Christe, Yves, L'apocalypse de Jean: sens et déve-
loppement de ses visions synthétiques. Biblio-
theque des cahiers archéologiques 15, Paris 1996.

Clare 1985
Clare, Edward G., Saint Nicholas. His Legends and
Iconography, Florence 1985.

Cutler 1986
Cutler, Antony/Nesbitt, John W., L'arte bizantina e
il suo pubblico, Turin 1986.

Dassmann 1975
Dassmann, Ernst, Ambrosius und die Martyrer, in: Jahr-
buch fiir Antike und Christentum, 18, 1975, p. 49-68.

Deichmann 1958
Deichmann, Friedrich Wilhelm, Frihchristliche
Bauten und Mosaiken von Ravenna, 4 vols., Baden-
Baden 1958.

Deshman 1997
Deshman, Robert, The Galba Psalter: Pictures, Texts
and Context in an Early Medieval Prayerbook, An-
glo-Saxon England 26, 1997, p.109-136.

Fink 1997
Fink, Josef/Asamer, Beatrix, Die Rémischen Kata-
komben, Mayence 1997.

Gollinelli 1991
Gollinelli, Paolo, Negotiosus in causa ecclesiae.
Santi e santita nello scontro tra impero e papato da
Gregorio VII ad Urbano I, in: Les fonctions des
saints dans le monde occidental (Ille=XIlle siecle),
(Collection de I'école francaise de Rome 149), Rome
1991, p. 241-257.

Kessler 1987
Kessler, Herbert L., The meeting of Peter and Paul in
Rome: an Emblematic Narrative of Spiritual Brother-
hood, Dumbarton Oak Papers, 41, 1987, p. 265-275.

Klein 1979
Klein, Peter, Les cycles de I'Apocalypse du haut
moyen age (IXe—Xlle siécle), in: AA.VV., L'apocalypse
de saint Jean. Traditions exégétiques et iconogra-
phiques, Ille-Xllle siecles, Geneve 1979, p. 135-186.

Little 1988
Little, Charles T., Avori Milanesi del X secolo, in: Il
millennio ambrosiano. La citta del vescovo dai Ca-
rolingi al Barbarossa, éd. C. Bertelli, Milano 1988,
p. 82-101.

Marani 1987
Marani, Ercolano, Topografia e urbanistica di Man-
tova al tempo di Sant'Anselmo, in: Sant'Anselmo,
Mantova e la lotta per le investiture, éd. Paolo Go-
linelli, Bologne 1987, p. 207-226.

Matteucci 1902
Matteucci, Vittorio, Le Chiese Artistiche del Manto-
vano, Mantoue 1902.

Meissen 1931
Meissen, Karl, Nikolauskult und Nikolausbrauch im
Abendlande, Dusseldorf 1931.

Miccoli 1960
Miccoli, Giovanni, «Ecclesiae primitivae forma», in:
Studi medievali 1,2, 1960, p. 470—498.

Catalogue Milan 1993
Milano e la Lombardia in eta comunale. Secoli
XI=XIII, catalogue de I'exposition, Milan 1993.

Mailler 1955
Miiller, Alois, Ecclesia — Maria. Die Einheit Marias
und der Kirche, Fribourg (CH) 1955.

Miitherich 1973
Miitherich, Florentine, Die Zeit der Ottonen und Sa-
lier, Munich 1973.

63



Neumann 1962
Neumann, Charles William, The Virgin Mary in the
Works of Saint Ambrose, Fribourg (CH) 1962.

Neuss 1931
Neuss, Wilhelm, Die Apokalypse des Heiligen Jo-
hannes in der altspanischen und altchristlichen Bi-
bel-Illustration, Miinster 1931.

Nordenfalk 1978
Nordenfalk Carl, Ein unveréffentlichtes Apokalyp-
senfragment, in: Pantheon 36, 1978, p. 114-118.

Olsen 1969
Olsen, Glenn, The Idea of the «Ecclesia Primitiva» in
the writings of the twelfth-century canonists, Tradi-
tio 25, 1969, p. 61-86.

Paredi 1964
Paredi, Angelo, (éd.) Vita e meriti di S. Ambrogio.
Testo inedito del secolo nono illustrato con le mi-
niature del salterio di Arnolfo, Milan 1964.

Paredi 1994
Paredi, Angelo, S. Ambrogio e la sua eta, Milan
1994.

Pastor 1965
Pastor, Edith, Motivi dell'ecclesiologia di Anselmo
da Lucca. In margine a un sermone inedito, Bullet-
tino dell'Istituto Italiano per il Medio Evo e Archi-
vio Muratoriano 77, 1965, p. 45-104.

Piva 1987
Piva, Paolo, Chiesa dei canonici o seconda catte-
drale? Anselmo da Lucca e la chiesa di S. Paolo a
Mantova, in: Sant'Anselmo, Mantova e la lotta per
le investiture. Atti del convegno internazionale di
studi, éd. P. Golinelli, Bologna 1987, p. 137-158.

Réau 1955
Réau, Louis, L'iconographie de |'art chrétien, Paris
1955.

Ricci 1931
Ricci, Ettore. Mille santi nell'arte, Milan 1931.

Schmale 1978
Schmale, Franz-Josef, Quellen zum Investiturstreit.
Ausgewdhlte Briefe Papst Gregor VII., 2 vols.,
Darmstadt 1978.

Skubiszewski 1985
Skubiszewski, Piotr, «Ecclesia, Christianitas, Regnum
et Sacerdotium» dans l'art des Xe—Xle siécles. Idée
et structures des images, Cahiers de civilisation
médiévale 28, 1985, p. 133-179.

Southern 1990
Southern, Richard William, Saint Anselm. A Portrait
in a Landscape, Cambridge 1990.

Stevenson 1904
Stevenson, William Henry éd., Asser’s Life of King
Alfred, Oxford 1904.

64

Telesko 1994
Telesko, Werner, Ad vitam aeternam pervenire
exoptamus — zur «Renaissance» der Martyriums-
frommigkeit in der Kunst der «Gregorianischen Re-
form>», in: Festschrift fiir Hermann Filliz, Aachener
Kunstblatter 60 (1994), p. 163—172.

Thérel 1984
Thérel, Marie-Louise, Le triomphe de la Vierge-
Eglise, Paris 1984

Tomea 1989
Tomea, Paolo, L'agiografia milanese nei secoli XI e
XII. Linee di tendenza e problemi. I, Milano e il suo
territorio in eta comunale (XI-XII secolo). Atti
dell'llo congresso internazionale di studi sull'alto
medioevo, Spoleto 1989, p. 621—687.

Turner 1960
Turner, Derek Howard, The Prayer-Book of Archbi-
shop Arnulph I of Milan, in: Revue Bénédictine 70,
1960, p. 360-372.

Vogt 1940
Vogt, Albert, Le Livre des Cérémonies, Paris 1940.

Walther 2001
Walther, Sibylle, Le ms. 340 de Mantoue et ['illus-
tration du psautier dans le moyen age italien, Lau-
sanne 2001 (these en voie de publication).

Warner 1920
Warner, Georges F., Descriptive Catalogue of Illu-
minated Manuscripts in the Library of C. W. Dyson
Perrins, Oxford 1920.

Wilmart 1938
Wilmart, André, Cing textes de priéres composés
par Anselme de Lucques pour la Comtesse Mathilde,
Revue d'ascétique et de mystique 73, 1938, p. 23-72.

Zimmermann 1958
Zimmermann, G., Patrozinienwahl und Frémmig-
keitswandel im Mittelalter dargestellt an Beispielen
aus dem alten Bistum Wiirzburg, Wiirzburger Dioze-
san Geschichtsblatter 20 (1958), p. 24—126.

Pour la bibliographie du manuscrit voir: Walther
2001.

Le premier cahier est un binion, (fol. Ir—4v) et le se-
cond un bifolio (fol. 5r—6v).

Pour le livre de priéres du roi Alfred, que nous ne
connaissons que par cette source, voir: Stevenson
1904, p. 21, 73, et pour celui de Charlemagne, voir
PL 101, cols. 509—6ll. Par ailleurs Southern 1990,

p. 95s.

Deshman 1997, p. 109-136.

Voir Deshman 1997, p. 136: «Meditating on the
images, the user of the manuscript could literally
envisage how his personal psalter devotions joined
him even while still on earth to Christ and the
saints, indeed, how they incorporated him into the
entire Christian economy of salvation from alpha to
omega.».

Deshman 1997, p. 135 n'émet pas d'opinion a ce su-
jet: «But whether a cleric or a layman, the book's
early-tenth-century owner would have seen in it
the affirmation of the Alfredian conception of the
psalter as one of the books necessary for all men to
know, an essential means for their edification into
a spiritual house of God.»

Warner 1920, I, p. 132.

Turner 1960, p. 360—372. Le nom de bréviaire est da
a son emploi privé et ne définit pas son contenu.
Turner 1960, p. 362.

Selon Turner 1960, p. 383, suivi de Paredi 1964,
texte de la tav. XVII — la seule publication compleéte
des miniatures de ce psautier — et de Bertelli 1989,
p. 851, I'étendard est I'insigne par excellence du
regne italique. Ils y voient ainsi saint Ambroise en
personne face a Henri Il de Baviere, une scéne d'in-
vestiture du roi d'[talie par I'archevéque de Milan.
Pour les hexametres voir I'appendice.

Voir saint Ambroise, expositio evangelii secundum
lucam, lib. 2, 7; PL 15, col. 1555: «Discamus et myste-
rium. Bene desponsata, sed virgo; quia est Ecclesia
typus, quae est immaculata, sed nupta», voir aussi
Neumann 1962, puis Thérel 1984, p. 79.

Bertelli 1988, p. 72; et Id. 1986(a), p. 37.

Voir Bertelli 1986(a), p. 22; Little 1988, fig. 117, et
Miitherich 1973, fig. 82.

Milano e la Lombardia 1993, cat. no 9, fig. p. 263.
Saint Ambroise, expositio evangelii secundum lu-
cam, lib. VII, 5; PL 15, col. 1700: «Eris filius tonitrui,
si fueris filius Ecclesiae. Dicat et tibi de patibulo
crucis Christus: <Ecce mater tua>. Dicat et Ecclesiae:
<Ecce filius tuus>; tunc enim incipis esse filius Eccle-
siae, cum in cruce victorem videris Christum.» Voir
Miiller 1955, et Thérel 1984, p. 157.

Apoc. 6, 9: «Quand il ouvrit le cinquieme sceau, je
vis sous l'autel les ames de ceux qui avaient été im-
molés a cause de la parole de Dieu et a cause du té-
moignage qu'ils avaient rendu.»

Apoc. 12, 1: <Une femme enveloppée de soleil [...] et
une couronne de douze étoiles sur sa téte.»

Neuss 1931, p. 247-268; Klein 1979, p. 135-186;
Christe 1996.

Munich, Bayerische Staatsbibliothek CIm 29159; Nor-
denfalk 1978, p. 114-118.

Sibylle Walther



20

2l

22

23
24
25
26

27

28

29

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas

Bertelli 1987, tab. 10—15; on y voit saint Ambroise
avec saint Gervais et saint Protais, et saint Materne
avec saint Nabor et saint Félix.

Paredi 1964, p. 53: (28) «toto desiderio praeoptans
martyrium si non defuisset precursor», p. 55: (fin
28) « Paratus enim sum, ut si ille (I'empereur) fece-
rit quod solet esse regiae potestatis, ego subeam
quod sacerdotis esse consuevit.»; p. 65: (35) «Deus
permittat tibi ut impleas quod minaris. Ego enim
patiar quod minaris. Ego enim patiar quod
episcopi.», puis finalement p. 123: (74): «Unde licet
ratio ei temporum non potuerit praestare marty-
rium, gloria tamen martyris non caret, qui voto et
virtute quidem potuit esse martyr et voluit, si non
defuisset percussor.»

Ambroise, Ep. 22,13; PL 16, cols. 1066; Dassmann
1975, p. 49-68, ici p. 55; Bertelli 1981, p. 6 et Id.
1986(b), p. 341

Pour cette interprétation, voir Bertelli 1981, p. 37.
Ambrosioni 1986, p. 117.

Paredi 1964, p. 27.

Cette accusation fut exprimée dans un opuscule
d'une éloquence violente dont l'auteur, Pallade,
évéque de Rétie, fut déposé en 381 lors du concile
d'Aquileia. Paredi 1994, p. 440.

Anselme est 'auteur d'un commentaire des
psaumes presque entierement perdu. Un seul té-
moignage de ce commentaire est parvenu jusqu'a
nous dans une citation de la Vita de Grégoire VII
par Paul de Bernried (PL 148, col. 95). Le De chari-
tate d'Anselme est un court traité qui retrace les
différentes étapes de la vie du Christ pour les lier a
une réflexion théologique. Il y définit le role et sur-
tout la responsabilité de 1'Eglise aupreés du populus
christianus dans son chemin vers la Rédemption.
Voir Pastor 1965, p. 45-104, qui discute et publie ce
sermon inédit jusque-la. Les priéres, dont trois ont
pour théme I'eucharistie et deux sont dédiées a la
Vierge, sont publiées chez Wilmart 1938, p. 23-72.
Voir aussi le Liber contra Wicbertum et sequaces
eius d'Anselme (MGH, LdL I, p. 518-528).

D'autres illustrations du psautier de Polirone, les
miniatures christologiques, de méme que celles qui
retracent la vie du roi David ou des prophetes sont
également étroitement liées aux écrits d'Anselm.
Voir Walther 2001, chap. IV.

Walther 2001, chap. IV: Le psautier de Polirone.
Scenes hagiographiques: choix et role des saints.
Anselmi episcopi Lucensis Collectio Canonum una
cum collectione minore, iussu Instituti Savigniani,
éd. F. Thaner, Innsbruck 1906—15, puis PL 149, col.
485-536.

Bertelli 1988, p. 74.

Cutler/Nesbitt 1986, p. 335. (Princeton University,
Library, Ms. Garrett 6, fol. 1Ir).

Bertelli 1989, p. 851.

40

4
)
43
4
45

46

47

48
49

50

51
52

Skubiszewski 1985, p. 176. Selon lui, ce parallélisme
s'explique par I'oeuvre médiatrice de la Vierge
d'une part, et par «la distribution des graces re-
demptrices par I'Eglise» d'autre part, une idée pré-
conisée par Pierre Damien et Anselme de Canter-
bury.

La source la plus riche sur I'emploi du /oros est le
livre de I'empereur Constantin VII Porphyrogenne-
tos, le De Cermoniis aulae byzantinae, 638, 5-9.
Vogt 1940.

Ms. 340, fol. 3v: «Adoro virginalis uteri tui concep-
tum [...] virginitatis flore progenitum.»

Ms. 340, fol. 3v: «Et iohanem evangelistam qui tibi
rogatus in filium [...]» Voir Jean 19, 25-27, «Ecce ma-
ter tua.» Pour l'interprétation ambrosienne rencon-
trée dans le bréviaire d'Arnulph, voir note 15.
Wilmart 1938, p. 5.

San Lorenzo, fondée en 804 d'une part, et Santo
Stefano, fondée en 828 puis supprimée en 1782. San
Lorenzo Martire, fondée en 312, a son tour suppri-
mée en 1579. Matteucci 1902.

Construite en 1083, Calzona 1991, déduit que sa
forme circulaire cherche a rappeler la chapelle pa-
latine d'Aix-la-Chapelle. 1l s'agirait ainsi de la part
de Mathilde d'une tentative de légitimation de son
propre pouvoir a I'encontre de I'empereur qui
I'avait déclarée ennemie de I'empire en 1081. Ma-
rani 1987, p. 223, n. 97, met en revanche l'architec-
ture de I'édifice en relation avec I'église du calvaire
de Jérusalem: <Anselmo era, ci sembra, I'unica
mente capace di formulare la mistica idea delle ro-
tonde evocatrici del Calvario.» Ceci correspondrait
en effet a la réflexion théologique d'Anselme, telle
que nous I'avons rencontrée dans les priéres a la
Vierge et les oraisons du ms. 340. En outre, la série
des miniatures christologiques du méme psautier
commence par la scene de la crucifixion (fol. 19v).
Bischoff/Taeger 1973, p. 2.

Deichmann 1958, fig. 134 et 299.

Ricci 1931, p. 662 et Cancogni 1967, no 57.
Fink/Asamer 1997, fig. 37.

Il est intéressant de noter que I'oraison dédiée a
saint Paul se retrouve presque textuellement dans
le bréviaire Arnulph au fol. 108v. Voir Turner 1960,
p. 378.

1l s’agit du mot achivus signifiant grec ou paien en
général.

Lucca, Biblioteca statale, ms. 1405. Voir Milano e la
Lombardia 1993, p. 430, cat. no 349; cette oeuvre est
plus tardive que le ms. 340.

Kessler 1987, p. 265-275, fig. 9.

Ga. 2, 11-12: «Mais lorsque Cééphas vint a Antioche,
je lui résistai en face parce qu'il était
répréhensible. En effet, avant l'arrivée de quelques
personnes envoyeées par Jacques, il mangeait avec
les paiens; et, quand elles furent venues, il s'es-
quiva et se tint a I'écart, par crainte des circoncis.»
Voir Skubiszewski 1985, p. 144: «Dans une cité habi-
tée par les différents membres de la communauté
chrétienne il faut donc voir I'image de I'Eglise.»
Voir Caspar 1920-23, p. 483.

Piva 1987, p. I51.

53

54

55

56

57

58

59

60
6l
62

63
64
65

66

Pastor 1987, p. 51 ou Anselme cite Phil. 2,4: «Que
chacun de vous, au lieu de considérer ses propres
intéréts, considere aussi ceux des autres.»

Voir Olsen 1969, p. 61. Voir aussi Miccoli 1960,

p. 470-498.

Olsen 1969, p. 64.

Olsen 1969, p. 69s.

Voir Telesko 1994, p. 168, et Gollinelli 1991,

p. 241-257.

Pour I'iconographie de saint Nicolas, voir Meissen
1931 et Clare 1985.

La vénération du saint est attestée dans le contexte
polironien. Lors de son récit des événements de
1077, Donizone mentionne en effet que Henri IV se
retira dans une chapelle dédiée a saint Nicolas (PL
148, col. 997). C'est la qu'il aurait rencontré Hugues
de Cluny et le pria d'intercéder pour lui aupres du
pape.

Réau 1955, vol. 111, 2, p. 976.

Zimmermann 1958, p. 26.

Anselme précise d'ailleurs que le Christ a confié a
Pierre «non solum populorum gregem, sed ipsos in-
super gregem pastores ubique terrarum.» Pastor
1987, p. 100.

Dans les cing illustrations christologiques du psau-
tier de Polirone I'idée de la cura proximi est en
outre développée de maniére exhaustive. Voir Wal-
ther 2001, chap. 4, Scenes christologiques.

Tomea 1989, p. 677.

Cantelli 1987, p. 299.

Schmale 1978, no 6, p. 42, lettre de Grégoire VII aux
fideles de saint Pierre, avant tout en Lombardie.
Ces hexametres sont tirés de Paredi 1964.

65



	Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas : aspects de l'hagiographie à l'époque grégorienne

