
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 8 (2001)

Artikel: Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas : aspects de
l'hagiographie à l'époque grégorienne

Autor: Walther, Sibylle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


T) O cm Ht* liSvjepi
sit

l)T>ei

uaf cumpjutr ci/Vp* fee

*»!< Atl »i—lf'' / «vü-M «.

Mantoue, biblioteca comunale, ms. 340, fol. 4r, saint Nicolas.

|*Ö®Jöfeli'* trt
*» ..v.. -r

50



Sibylle Walther

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas

Aspects de l'hagiographie à l'époque grégorienne

Sur les deux premiers cahiers du psautier de Polirone (Mantoue,

biblioteca comunale, ms. 340), daté au dernier tiers du Xle siècle

et réalisé dans l'abbaye de prédilection de Mathilde de Canosse

dont il porte le nom, on trouve, parmi quelques unes des préfaces

habituelles du psautier, une série de onze oraisons.' Elles sont

prises entre les trois enluminures en pleine page les plus connues

du psautier: les représentations de David avec les musiciens, puis

celle de David devant l'arche de l'alliance (fig. 1) sur les fol. lr

et lv, ainsi que l'initiale B du Beatus Vir qui marque le début du

psautier proprement dit. Par groupe de deux, ces oraisons sont

dédiées à la Vierge (fol. 3v) (fig. 2), à saint Nicolas (fol. 4r) (fig. 3)

puis à saint Etienne et saint Laurent (fol. 4v) (fig. 4). Saint Vital

(fol. 6r) (fig. 5), ainsi que saint Pierre et saint Paul (fol. 6v) (fig. 6)

ne reçoivent qu'une seule oraison qui est cependant plus longue

que les précédentes. Des enluminures, avant tout des portraits en

pied, illustrent ces oraisons. Elles sont situées sur le tiers supérieur

de la page. Saint Vital est accompagné de toute sa famille,

sainte Valérie et les saints Gervais et Protais disposés de part et

d'autre de son portrait en pied, et les apôtres se présentent assis

dans une architecture; ils discutent de façon animée, ce dont

témoignent leurs gestes ainsi que le livre ouvert dans lequel est

inscrit le sujet de cette disputatio.

Cette séquence hagiographique soulève deux questions

principales. On peut tout d'abord se demander si des oraisons

illustrées en début de psautier sont une chose courante, ancrée

dans une tradition établie. Par ailleurs, le choix des saints, leur

emplacement dans la suite donnée, ainsi que la tradition à

laquelle ils font référence vont nous intéresser.

Des livres de prières personnels tels que celui du roi Alfred,
mentionné dans sa biographie par Asser, ou encore la collection
de dévotion quotidienne que Charlemagne avait demandée à Al-

cuin, témoignent du lien étroit qui existe entre le texte des

psaumes, qui exprime les sentiments de tourment ou de dévotion
les plus intimes, et les oraisons. Ces deux types de textes s'y
succèdent en effet de manière complémentaire.2 Des psautiers
précédés d'une série d'oraisons illustrées sont également parvenus
jusqu'à nous. Le psautier Galba de la British Library (Cotton Galba

A. xviii), réalisé dans la région de Liège au début du IXe siècle,

atteignit l'Angleterre au début du Xe siècle. C'est là, probablement
à Winchester, qu'on ajouta deux cahiers supplémentaires en tête
du manuscrit durant la première décade du Xe siècle.3 Deux

enluminures représentant le Christ et les saints servent de préface au

calendrier et à une série d'oraisons respectivement; les premières
sont dédiées au Christ, les suivantes aux archanges, à la Vierge, à

saint Jean-Baptiste, aux princes des apôtres, ainsi qu'à divers
saints martyrs et confesseurs. Selon Deshman, ces deux enluminures

illustrent - entre autre - cette multitude de saints évoqués
dans les oraisons. Par ailleurs, elles permettent à l'utilisateur
dévot du psautier, qui les considèrent grâce à une approche
méditative, de joindre son destin à celui des saints représentés.4 Le

destinataire du psautier Galba n'est pas connu, mais son envergure

théologique suggère un ecclésiastique plutôt qu'un pieux
lai'que érudit.5

Le ms. Egerton 3763 de la British Library à Londres nous
fournit un nouvel exemple de livre de prière personnel. Grâce à

la présence du nom de S. Arnulfe en majuscule dans les litanies -

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2001 5/



Fig. 1: Mantoue, biblioteca comunale, ms. 340, fol. lv, David et les musiciens. Fig. 2: Mantoue, biblioteca comunale, ms. 340, fol. 3v, la Vierge.

le seul saint sujet d'une telle distinction - Warner a proposé

l'attribution du codex à l'archevêque de Milan Arnulph 11

(998—1018).6 Par la suite, la critique dota ce manuscrit du nom de

«bréviaire d'Arnulph».7 Les folios 1 à 16 comportent une édition

abrégée des psaumes, nommée «psautier de saint Jérôme»; selon

la tradition, elle fut réalisée angelo docente. Le texte de Londres

représente par ailleurs le second exemple connu de cette
édition.8 A la suite des litanies (fol. 17-50) commence la partie la

plus importante du manuscrit, à savoir des textes de prière et de

dévotion privée, dont quelques-uns seulement sont illustrés (fol.

51—124v).

Le fol. 102v porte en effet la première des 16 enluminures en

pleine page. Ces portraits en pied placés sur le verso illustrent
l'oraison du recto du folio suivant, de manière à permettre au

lecteur de visualiser l'image et de lire l'oraison simultanément. C'est

la Vierge qui commence ce cycle de saints personnages (fig. 7).

Viennent ensuite fol. 104v: saint Michel (fig. 8); fol. 106v: saint

Jean-Baptiste; fol. 107v. saint Pierre et saint Paul (fig. 9); fol. 109v:

saint Jean l'Évangéliste (fig. 10); fol. lllv: saint Etienne; fol. 112v:

saint Ambroise (fig. 11); fol. 113v: saint Gervais et saint Protais;

fol. 114v: saint Syre; fol. 115v: saint Martin; fol. 116v: saint Victor;
fol. 117v: deux apôtres; fol. H8v: deux martyrs; fol. Il9v: deux

saints évêques; fol. 120v: deux saints désormais anonymes - le

folio qui suivait le fol. 120 manque. Sur le côté recto, il portait
l'oraison qui aurait permis d'identifier ces deux saints dont les

noms sont ainsi perdus. L'image du verso, illustrant Y ORATIO PRO

IMPERATORE, est sans doute la raison pour laquelle ce folio fut

arraché. Sur le fol. 121v, un évêque nimbé qui transmet l'étendard
à un guerrier, termine la série.9 Pour les neuf premières enluminures

(de la Vierge à saint Syre) deux hexamètres mettent en

évidence l'interprétation du rôle de chacun des saints pour le dévot.

Seul Ambroise en reçoit quatre.'0 Ensuite, ces vers exégétiques

viennent à manquer. De même, les sept premières enluminures,
de la Vierge à saint Ambroise — à l'exception de saint Michel —

sont placées dans un cadre, un élément de composition qui

disparaît également par la suite.

1

f cffimAtrv cu
*rd} J&ccqmpe
:» • ncq-
mi' fj
idûrv utrfptuUf

t-, ddfrvfTyyfltr*"

éjSBÊÊ
ùr~rzrm -er unxme

JLwaï ttisàààMiÊÊœ

Umf attest

c&rttcy i
' Af

4'Ä. dciqp

adtr TTta deue
'

t iffu T<lr

E trr(îi fer i
frrunf &

tampctmeriS mcîta
0^

52 Sibylle Walther



L'ordre qui régit les personnages choisis semble être dicté

par leur proximité par rapport à l'âge du Christ. Dans un premier

groupe, on trouve des personnages ayant vécu sub gratia et qui

furent particulièrement proches du Christ: sa mère, saint Jean-

Baptiste, qui dans l'épisode de la Visitation fut le premier à le

reconnaître, l'Évangéliste, son disciple préféré, auquel il confia sa

mère, et finalement ses apôtres; puis viennent les martyrs des

premiers siècles et finalement les évêques de l'Église établie. Leur

occurrence, leur iconographie, de même que les hexamètres qui
les accompagnent, mènent à une réflexion à trois niveaux.

D'emblée, la portée ecclésiologique d'une première lecture

est exprimée grâce à l'image de la Vierge blacherniotissa. Vêtue

d'une tunique blanche, de la paenula bleue et du voile pourpre et

or, son piédestal vient encore souligner sa splendeur immuable.

Les deux bras levés en prière, elle correspond parfaitement au

concept du typus Ecclesiae crée par Ambroise." Sur la face nord

du ciboire de S. Ambrogio à Milan, réalisé quelques années

auparavant, elle apparaît dans une position proche, son piédestal
étant orné d'une arcature qui rappelle les travées d'une église

(fig. 12).'-Deux femmes viennent y rendre hommage à celle qui est

l'élue de Dieu. La représentation des princes des apôtres reprend
elle aussi cette interprétation ecclésiologique. Pierre tient le

bâton crucifère et deux clés, dont les pannetons esquissent les

lettres E et R, signifiant l'Ecclesia Romana. Cette caractéristique

iconographique se retrouve par ailleurs dans une autre oeuvre

d'origine milanaise, les plaques en ivoire de Yantependium de

Magdeburg, dans la scène de dédicace (fig. 13), ou encore dans un

célèbre manuscrit de la Reichenau, le livre de péricopes de Henri

II, dans la scène du couronnement d'Henri et de Cunégonde."

Paul, pareil aux autres apôtres représentés, tient le livre (ouvert),

symbole de la parole qui donne accès à Y Ecclesia. Les martyrs

élargissent l'interprétation. Sur une autre plaquette d'ivoire
milanaise représentant saint Nazaire (Hannovre, Kestner Museum)

(fig. 14), environ contemporaine du bréviaire d'Arnulph, le martyr,
sa palme dans la main droite, se tient lui aussi sur un piédestal

orné d'arcs, très proche de celui de la Vierge Ecclesia sur le

ciboire de S. Ambrogio.14 Saint Jean l'Évangéliste finalement donne

une dimension universelle à la lecture ecclésiologique. C'est en

effet cette interprétation qu'Ambroise met en évidence dans son

commentaire de l'Évangile selon saint Luc, grâce à la scène du

calvaire, caractérisée et résumée par les mots: «Mater ecce filius

tuus, apostoie ecce mater tua». Saint Jean y représente alors

l'humanité toute entière confiée à l'Église.'5

Cette première interprétation est doublée d'une seconde

lecture qui permet de comprendre également le rôle de

l'archange Michel (fig. 8). Placé directement après la Vierge, il est

étroitement lié au récit de saint Jean. L'hexamètre qui accompagne

l'Évangéliste dit: «Toi, saint Jean, romps et libère le livre
des sceaux mystérieux pour que les paroles dorées puissent
atteindre notre âme préparée». L'allusion à l'Apocalypse est claire.

Les nombreux martyrs dont nous trouvons les portraits en pied

Fig. 3: Mantoue, biblioteca comunale, ms. 340, fol. 4r, saint Nicolas.

Fig. 4: Mantoue, biblioteca comunale, ms. 340, fol. 4v, saint Etienne et saint Laurent.

Oa-M H£ lîSvfpi
fc,7 /r-aStf

i Viiwif fiMryinWiMiw »A

St «£»>.•>,rfAfW'

$ci flepMaru fruirc\'-«

\p5îCMV|f tenfftmc ftrfJauie

t«usa .<lftvtn.tr tyr.vfn ar^pitic
*• -ItMuf.fnm T,uw:tl cm îi.'fWtîfo

frncyemmiAmfqtâ iflrfimum
t£ ov-acao •

iSJFcmrif fitf jîmc-<4'd5tïtj|

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas S3



t/lWsciymtiS
rattyrbcœiflhnë

îorikf
g«ad

menmiptum
'i: Weill!.}/far»

»wlurj.
î<-ty-.de» fait itifucruy

|i t'iulpcra:hmtiMnf>a.Tiqe'- rtMmc
B " JÉSÉba«âne» rtîmAtru* ÈkÈÊ

nurmm w» cri»« • "fdäq iiHf
rrphendo «• «un tum srmntut

reum ix* cvnthro:--Tu ..fi?- rie
fin«* • m nffpîcufad mflfidnti

mcten • <4' nontieuif 7K
'

?«vfm

ddtrnt rtiat- 'NftTU .teit'dr >nr '

utmhaâ fof pctiufJf( M^eiiitr
' ufi<-iît.j • mdiiivîf

J??J* me pUi^dLt iijcwuhi It/

Fig. 5: Mantoue, biblioteca comunale, ms. 340, fol. 6r, saint Vital.

l&r
S'
P *! <

i, «
*

Ri
m?

b

&:> -
' ':

:

"Ms u y u unuriijqu! fifa

||. **

>. j3^ p5 TCK- • T-mw fa tÉikr>E ft 11 ' i1 rtm dmimârnrpi qviUmttbtrt tufdawn.f <-iuedi i!

'j\ i ta Ï^fîieri ' fur œtritu n-. -.xTiaœ 'yps dœdif wa &^.n ft-,*•!
finnMRRif -tmrumî Acocrurnrr? ffirrrrr tiithtif mi.Mn i sä iém

Fig. 6: Mantoue, biblioteca comunale, ms. 340, fol. 6v, saint Pierre et saint Paul.

dans le manuscrit y font également référence, et plus précisément

au moment où le cinquième sceau est levé.'6 De même, la

figure de l'archange se rapporte au chapitre 12 de la Révélation de

saint Jean; on y trouve le récit du combat de saint Michel à la tête

de son armée d'anges, attaquant le dragon qui menace de

dévorer la femme-soleil et son nouveau-né, qu'un ange a recueilli

pour le mettre à l'abri. Les hexamètres qui accompagnent le saint

font également allusion à cet événement: «La lance de Michel

pénètre la tête cruelle du serpent, pour que le monstre ne dévore

pas cet enfant.» L'emplacement de la Vierge dans la suite des

saints, précédant directement l'archange, suggère son identité

avec l'apocalyptique femme-soleil, une suggestion reprise d'abord

dans le nimbe de la Vierge, dont le jaune lumineux contraste avec

les nimbes rouges, verts ou bleus des saints, puis dans l'épithète
Stella maris du premier hexamètre.'7

Ce second niveau exégétique du psautier d'Arnulph se

rapporte à la tradition italienne de l'illustration de l'Apocalypse,

dont témoignent soit les fresques de Civate, soit celles du baptistère

de Novare, ou encore les enluminures de l'Apocalypse de

Bamberg et de Cambrai datées vers l'an 1000.18 Le fragment de

l'apocalypse publié par Nordenfalk semble lui aussi provenir
d'Italie du Nord.'9 La technique de lavis ainsi que les coloris

employés font penser aux miniatures du bréviaire d'Arnulph et du

Sacramentaire de Warmond. Ce dernier contient lui aussi un saint

Michel tuant le dragon (fol. 108v) (fig. 15). 11 y est représenté de

face, les ailes déployées et les deux bras levés en un geste
triomphant. Il foule le dragon touché mortellement par sa lance et

suggère ainsi plutôt l'iconographie du Christ victor piétinant l'aspic

et le lion (ps. 90,11). L'âme ou l'enfant à sauver ne fait pas partie
de cette composition.

Ce saint Michel, de même que celui de Civate (fig. 16),

cuirassé et muni de jambières, correspondent à un type iconographique

plus martial que celui du codex d'Arnulph. Ici, la figure

élégante et imposante à la fois de l'archange occupe presque la

moitié du folio. Il est vêtu d'une tunique et d'une chlamyde et
piétine le dragon d'un pas qui semble pourtant léger. Son bras droit

est levé, la lance en main, prêt à donner le coup de grâce au

malin. De la gauche, il saisit d'un geste empreint de tendresse le

bras du petit personnage nu déjà à moitié englouti dans la gueule

du monstre. Les deux hexamètres cités (adressés à saint Michel et
à saint Jean) sont les seuls qui fassent allusion à la Révélation.

Les autres demandent tous l'intercession du saint invoqué en vue

du Jugement dernier que les allusions apocalyptiques ont
rendues d'autant plus réel. Ainsi, par son attitude bienveillante,
l'archange Michel rappelle plutôt une scène de jugement, où il apparaît

comme le sauveur des âmes aux prises avec les diables,

qu'une scène apocalyptique, telle qu'elle apparaît à Civate. Le

rôle d'intercessio des saints représentés, garants de Rédemption,

est donc doublement défini dans le contexte de ce livre de dévotion

privé. Les hexamètres d'une part, de même que l'iconographie,

non seulement de saint Michel, mais de la Vierge orante

54 Sibylle Walther



également, dont la mission médiatrice est primordiale, le mettent

en évidence.

Pour aborder ce troisième niveau d'interprétation, le

programme iconographique fait en outre référence à une réflexion

patristique, et plus précisément ambrosienne. 11 s'agit de la mise

en parallèle des martyrs et des évêques. Si l'on parcourt la suite
des illustrations, on remarque qu'aux martyrs defensores et in-

tercessores viennent s'ajouter des évêques; certains, comme

saint Syre, correspondent même aux deux définitions. Ce

rapprochement est par ailleurs attesté dans plusieurs oeuvres
milanaises. 11 apparaft dans les mosaïques de San Vittore in ciel
d'oro.20 11 est au centre du programme de l'autel d'or de l'évêque

Angilberto (824-869) placé au-dessus de la tombe de saint Am-

broise lui-même et des martyrs Gervais et Protais. La Vie

anonyme de saint Ambroise, datant du IXe siècle, extrapole de

manière très narrative ce même rapport entre la charge d'évêque et
les martyrs, en insistant fréquemment sur le désir d'Ambroise

d'être lui-même martyrisé.2' Le ciboire enfin unit également martyrs

et évêques en ce lieu central du déroulement des actions

liturgiques.
Ces oeuvres mettent en évidence un nouvel aspect de la

pensée ambrosienne: l'évêque, qui voyait d'un oeil sceptique les

excès de la vénération individuelle des martyrs, chercha en effet
à donner une valeur théologique utile à leur culte en unissant

étroitement la mémoire des martyrs au sacrement eucharistique.
Le lien entre les reliques et l'autel se trouve justifié comme suit:

«succédant victimae triumphales in locum ubi Christus hostia est.

Sed, ille, super altare, qui pro omnibus passus est. Isti sub altari,

qui illius redempti sunt passione».22 L'évêque perpétue ainsi le

sacrifice du martyr par l'eucharistie, sacrement étroitement lié à Fig. 7: Londres, British Library, Egerton 3763, fol. 102v, la Vierge,

la possibilité de Rédemption.
La théologie ambrosienne a nettement influencé l'interprétation

de cette suite hagiographique. 11 n'est ainsi pas étonnant — si

le fait que le bréviaire ait appartenu à l'archevêque de Milan n'eût

point été suffisant - que saint Ambroise soit honoré tout
particulièrement. Il est le seul qui soit accompagné d'un couplet de quatre
hexamètres au lieu de deux seulement. Aussi, son iconographie
mérite que l'on s'y attarde (fig. 11). Debout, il a les bras levés

en orant comme la vierge-EccIesia-femme-soleil. Ses ornements

sacerdotaux, fidèlement rendus, le désignent sans équivoque

comme archevêque. La largeur et la longueur de son pallium frappent

cependant et peuvent paraître excessives.

Sur le ciboire de Sant'Ambrogio (fig. 17), l'évêque de Milan

représenté sur la face sud est également doté d'un pallium de

taille remarquable dont certains détails, tels les bandes transversales

ou la croix du milieu correspondent à sa caractérisation

dans le bréviaire. Il y tient le livre, et la main divine dépose la

couronne sur son chef. Comme dans le manuscrit d'Arnulph, il fait

également pendant à la Vierge, représentée sur la face nord du

ciboire (fig. 12). Leur interprétation comme Maria-Ecclesia et Am-

brosius-Ecclesia, personnification de l'Église universelle d'une

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas 55



Fig. 8: Londres, British Library, Egerton 3763, foi. 104v, saint Michel. Fig. 9: Londres, British Library, Egerton 3763, fol. 107v, saint Pierre et saint Paul.

part et de l'Église ambrosienne d'autre part, semble aussi devoir

être appliquée aux enluminures du codex.23 Les autres personnages,

les apôtres, les martyrs et les évêques y représentent eux

aussi différents moments de l'Église établie. Ambrosioni ajoute

encore un élément à cette lecture du ciboire.24 Elle y voit une

déclaration d'égalité entre l'église ambrosienne et l'Église romaine

représentée par Pierre et Paul. Dans le manuscrit, les hexamètres

mettent en effet l'accent sur un miracle survenu auprès du

nouveau-né: «Oh Ambroise, à qui une nuée d'abeilles, dans un

murmure grand mais fort doux, couvrit de miel le beau visage [...]».

Dans la Vie du saint datant du lXe siècle, ces abeilles sont

interprétées comme signe de l'élection divine «caelestibus auspiciis

praelectus a deo».25 Élu de Dieu, Ambroise est ainsi sur un pied

d'égalité avec les apôtres Pierre et Paul, ce qui en dit long sur les

prétentions d'autorité et de puissance du métropolite milanais au

début du Xle siècle, mais également déjà au lXe siècle, comme en

témoigne l'autel d'or de Sant'Ambrogio.

Cette réflexion politique représente cependant une cassure

nette avec la pensée ambrosienne. Chez Ambroise, l'affirmation
du primat de l'évêque de Rome sur toutes les autres églises est

très claire. A cause de cette subordination volontaire, l'un de ses

pairs alla même jusqu'à l'accuser d'être «l'esclave» de Rome.26

Après cet excursus qui a permis d'aborder certains aspects de la

culture milanaise à l'époque de l'archevêque Arnulph II, revenons

maintenant au point de départ, le psautier de Polirone, dont le

concepteur peut être identifié avec Anselme de Lucques (-1035—

1086). En effet, la comparaison des concepts idéologiques qui se

reflètent dans les écrits du moine-évêque d'une part,27 puis dans

les oraisons qui précèdent le psautier, ainsi que dans les illustrations

qui enluminent les pages du manuscrit d'autre part,26 a pu

montrer qu'ils sont tous le fruit d'une même réflexion théologique.
Par ailleurs, des éléments de sa biographie personnelle se

retrouvent dans les oraisons que viennent illustrer les personnages

56 Sibylle Walther



rmrrnnntjsJU-M M KM**»*,

Fig. 10: Londres, British Library, Egerton 3763, fol. 109v, saint Jean l'Évangéliste. Fig. 11: Londres, British Library, Egerton 3763, fol. 112v, saint Ambroise.

fuâsrt

tMmßimmi** ,#» HH |«#** if' I «J»*»*«#«" " »'«""A «#«* *M.*" * r

Ft00f*icldp* vi#0' :

"• *fm4r*te(frtäù£*t *»wf« *'• *%é:

analysés ici.'9 Anselme, qui résidait auprès de Mathilde de Ca-

nosse, avec laquelle il planifiait et organisait la défense, même

armée, de l'Église contre l'empire, était non seulement vicaire

pontifical de Grégoire Vil en Italie du Nord et théologien de

renom, mais également canoniste; son but était donc de pourvoir
l'Église libérée de l'emprise lai'que d'un recueil de lois qui corresponde

à son nouveau statut, la Libertas Ecclesia.10

Issu d'une famille de la noblesse milanaise (il est le neveu

du pape Alexandre II) et très probablement éduqué à l'école de la

cathédrale, on peut supposer qu'il ait eu connaissance des oeuvres

remarquables de la propagande ambrosienne du IXe au début du

Xle siècle. Par ailleurs, le programme iconographique que l'archevêque

de Milan en exil Arnulph III (1093-1097) fit réaliser pour sa

résidence provisoire à Civate démontre que la portée politique de

ces oeuvres était encore très bien comprise au Xle siècle.9'

Aussi, les figures de saints du psautier de Polirone présentent

de nombreuses analogies avec celles du bréviaire d'Arnulph;

mais elles divergent aussi sur certains points, qui, dans le manuscrit

milanais, étaient de première importance. Une comparaison
des illustrations devra nous amener à apprécier les similitudes et
à mieux comprendre la raison des changements.

Comme dans le bréviaire, la Vierge se situe au début du

cycle (fig. 2). Bien que non nimbée, elle est du type blachernio-
tissa, également placée sur un piédestal. Cette correspondance
est d'autant plus frappante que c'est une iconographie répandue

plutôt à Byzance. Un évangéliaire byzantin du IXe siècle présente

justement ce type de Vierge orante.92 Les contacts répétés
d'Arnulph II avec l'Église d'Orient, son rôle d'ambassadeur à la cour
impériale lui auront permis de voir ou même de posséder lui-
même un manuscrit doté d'enluminures comparables.99 Le caractère

nettement byzantin de la figure s'est donc également transmis

au psautier de Polirone.

Par son geste, elle met en évidence son rôle qui est par excellence

celui d'intercéder auprès de son fils, de servir de médiatrice

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas 57



Fig. 12: Milan, Sant'Ambrogio, Ciboire, face nord, la Vierge.

Fig. 13: New York, Metropolitan Museum of Art, plaque d'ivoire (antependium de Fig. 14: Hannovre, Kestner Museum, ivoire, saint Nazaire.

Magdeburg), scène de dédicace avec saint Pierre et saint Paul, Otton I présente

l'Église au Christ.

58 Sibylle Walther



pour les hommes qui s'adressent à elle en prière. Dans son analyse

exhaustive de différents types de l'Ecclesia, Skubiszewski

reconnaît en effet dans la Maria orans «le meilleur prototype de

l'image susceptible de véhiculer l'idée de l'Église, médiatrice de

la Rédemption.»^ Dans les deux traditions iconographiques,
occidentale et byzantine, son habillement reste simple, sans déploiement

de richesses ou de détails sophistiqués. L'élément du loros,35

attribut impérial byzantin que nous rencontrons ici, est donc

étranger à cette tradition, et correspond plutôt à une image de la

Maria regina.
Or, la première des deux oraisons qui accompagnent l'image

de Marie commence par les paroles Maria beatissima regina
mundi. Dans cette même oraison, un second point, son état de

Vierge alors même qu'elle a donné naissance, est mis en évidence

par une répétition fréquente/6 Puis, par des termes très

techniques (visceribus), elle est décrite comme la mère corporelle du

Christ, celle dont la chair a donné naissance. Cette proximité
physique détermine également son rôle de médiatrice, car né d'elle,

son fils tendra à accepter ses requêtes de salut pour les hommes

qui s'adressent à elle. Mais le texte va plus loin: elle n'est pas
seulement mère corporelle du Christ, elle est également la mère

spirituelle de tous les chrétiens, l'Église virginale, que son fils a

désignée alors qu'il subissait déjà son martyre sur la croix, selon

l'image ambrosienne.37 En tant qu'Ecclesia, toujours vierge, son

rôle dans l'histoire de la Rédemption est central. L'interprétation
du texte de l'oraison et de l'image se recouvrent ainsi très bien.

Dans les cinq prières qu'Anselme avait rédigées sur la

demande de la comtesse, l'accent sur la réalité de la maternité de la

Vierge trouve un écho et un développement. Marie est physiquement

la mère de Dieu, tout comme l'eucharistie est réellement le

corps du Christ incarné. Tous deux sont d'une importance capitale

pour arriver au salut, à la Rédemption. Cette idée est exprimée
dans la première prière: la Vierge est invoquée «ut singulare re-

medium, ex tuo illibato utero assumpte, vivificatricis carnis

nostre infirmitatis offeras, et ad reconcilitionis nostre ministe-

rium eumdem sanguinem qui pro nostra salute in crucis patibulo
semeI fusus est.»38 Au fol. 5v du psautier 340, on trouve également

une prière eucharistique, où ce rôle primordial est mis en

évidence.

Les hexamètres qui accompagnent l'image de la Vierge dans

le bréviaire d'Arnulph se bornent à demander son intercession.

Ici, les oraisons manient des arguments théologiques qui
redéfinissent l'identité de la Vierge Ecclesia en ce moment historique

précis qu'est la querelle des investitures. Ils donnent une
nouvelle légitimité à la valeur et à la nécessité de son intercession.

Les saints martyrs révèlent encore d'autres aspects de cette

nouvelle définition de l'Église. Tout d'abord les protomartyrs,
Saint Etienne «levi te» et saint Laurent (fig. 4). Ils portent les

vêtements diaconaux occidentaux, l'aube, la dalmatique et l'amict.

Etienne est muni du livre fermé et d'un encensoir, Laurent, doté

de l'étole, porte un bâton crucifère en signe de victoire, ainsi que

le livre fermé. Ils sont tous les deux nimbés. Ils illustrent quatre
oraisons, dont une seule est adressée à saint Etienne (sancti Ste-

phani levite) et les trois autres à saint Laurent.

Dans l'entourage de Mathilde, une prédilection pour ces

saints précisément n'étonne pas, car il existe plusieurs églises qui
leur sont dédiées à Mantoue.39 Dans le contexte présent, la

rotonde de San Lorenzo, chapelle palatine de la résidence de

Mathilde, pour laquelle Anselme aurait joué le rôle important de

concepteur, est peut-être la plus intéressante dans le contexte
présent/0

Leurs vêtements destinent les deux martyrs à des tâches

bien précises: ils articulent le déroulement de la messe et plus

précisément l'eucharistie, une mission qu'ils remplissent par
désignation divine. A nouveau, il s'agit d'une problématique fortement

débattue dans le contexte grégorien. Un second point, plus

précisément lié à la figure de saint Laurent, y est également évoqué

indirectement. Selon la légende, le pape Sixte II, peu avant
d'être martyrisé, lui aurait transmis les richesses de l'Église. Par

la suite, l'empereur Valérien exigea la remise du trésor. Mais Laurent

avait déjà distribué l'or aux pauvres. 11 présenta ces derniers
à Valérien, lui indiquant que la richesse de l'Église, c'était eux.

Au fol. 6r on trouve une seconde série de martyrs (fig. 5). Ils

sont au nombre de six. La figure principale est saint Vital. De la

gauche, il fait un geste de prière, la paume ouverte, maculée de

sang, placée devant la poitrine. De la droite il tient la palme de

son martyre. Comme saint Laurent et saint Etienne, il est nimbé.
11 est représenté selon son rang de chevalier et paré de vêtements

distingués, mais bien militaires, ce qu'il faut souligner dans le

contexte grégorien. En effet, plus qu'une exégèse biblique, le

commentaire sur le cantique des cantiques - un texte biblique qui
de prime abord ne semble pas devoir inspirer de sentiments
belliqueux — de Johannes mantuanus grammaticus, un érudit séjournant

auprès de Mathilde, représente une exhortation à l'adresse
de la comtesse à défendre activement «concilio et armis» l'Église
menacée/'

Sur la gauche, les deux martyrs — porteurs de palmes — et

orants regardent dans sa direction. Gervais et Protais, les fils de

Vital, sont eux aussi richement parés. Une femme voilée, Valérie,
dont la tunique rouge et or est couverte d'un manteau bleu, est

assise sur la droite. Sur ses genoux elle tient ses fils Gervais et
Protais. Le caractère narratif de la scène qui représente différents
moments de la vie de cette famille de martyrs avant tout milanais

est frappant.
Au haut moyen âge, ces saints sont généralement représentés

dans des cortèges de martyrs comme à S. Apollinare Nuovo à

Ravenne/2 Ce n'est qu'à la fin du moyen âge et à la Renaissance

qu'ils apparaissent «en famille», comme à Sant'Ambrogio ou chez

Carpaccio à Venise/3 L'iconographie polironienne étonne ainsi
d'autant plus. Une composition romaine, représentant un sujet
différent, lui est pourtant assez proche. Dans les catacombes de

Priscille à Rome, sur une fresque nommée la velatio (fig. 18), on

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas 59



voit également une disposition en trois parties. Au centre une

orante surdimensionnée, sur la gauche, un personnage masculin

assis, devant lequel se tiennent deux figures, un homme et une

femme de taille réduite, et finalement sur la droite, une femme

assise qui tient un enfant dans ses bras."*5 Le contexte sépulcral

élucide l'image, il s'agit des trois stades de vie de la défunte: à

gauche son mariage devant l'évêque, à droite sa maternité et au

centre la défunte en orante. L'enluminure nous semble très

proche de cette composition et procède de manière créative avec

une iconographie issue d'un contexte différent pour y représenter

non pas la famille d'un défunt, mais celle d'un saint. La

vénération est due à ce saint principal; sa femme et ses enfants ne

servent en quelque sorte que d'attributs. Ils mettent en revanche en

évidence une vénération particulière pour les saints martyrs de

l'aube de l'Église chrétienne.

La dernière illustration hagiographique du psautier illustre
deux oraisons adressées aux apôtres Pierre et Paul (fig. 6).45 Cette

composition est plus élaborée que les précédentes. Une structure

architectonique formée de deux tours à coupoles surmontées

d'une croix d'une part, et d'un campanile également couronné

d'une croix d'autre part, reliés entre eux par un entablement
crénelé, représente la scena frons devant laquelle sont assis les deux

apôtres. Un rideau, accroché sous la structure crénelée et

emporté par un soudain coup de vent révèle la scène. Une lampe est

suspendue au centre.

Assis sur un banc, se tournant légèrement l'un vers l'autre,
les pieds reposant sur un suppedaneum, on aperçoit sur la gauche

saint Pierre et sur la droite saint Paul. Ils sont typiquement vêtus

d'une toge ainsi que d'un manteau et chaussés de sandales. Pierre

tient un livre ouvert dans lequel on peut lire: clavigerum coeli re-

prehendis paule fidelis. De la gauche, Paul fait un geste de parole,

et de la droite, l'index tendu, il désigne son nom dans le livre
ouvert. Tous deux sont nimbés, et au-dessus de leurs têtes on peut
lire de gauche à droite: hic circumcisis datus est. hic missus est

achivis.46

Au premier folio d'un manuscrit conservé à Lucques et

contenant les Libri Rethoricorum ad Herennium attribués à Cicé-

ron, on trouve une scène comparable: deux personnages assis qui

s'entretiennent au sujet de ce qui est écrit dans des livres qu'ils

se montrent mutuellement. Il s'agit d'une scène de disputatio
entre Cicéron lui-même et Salluste.47 C'est aussi d'une disputatio

qu'il s'agit ici, car en effet Paul «répréhende» le prince des

apôtres. Généralement à cette époque, Pierre et Paul sont
représentés dans un acte de concorde, par exemple dans la scène de

leur rencontre heureuse à Rome, où on les voit courir l'un vers

l'autre pour se donner l'accolade comme à San Pietro à Tuscans/8

Mais à quelle dispute fait allusion cette scène? Aux vers
7-14 de la seconde épftre de Paul aux Galates, Paul raconte
comment il a corrigé Pierre, parce que son comportement était
«répréhensible»."'9 11 avait en effet donné sa préférence à des

chrétiens juifs au détriment de ceux d'origine pai'enne. Paul lui

rappelle alors devant tous le monde que les chrétiens, quelle que

soit leur origine, sont tous unis sans distinction dans la foi

chrétienne. C'est un message très clair, qui se marie aisément avec le

cadre architectonique de la scène, où l'on pourrait voir non pas

une église précise, mais une représentation symbolique de cette

église apostolique dont il est question.50 Par ailleurs, on

remarque aussi la position prépondérante de Paul. En effet,

l'époque grégorienne avait une grande vénération pour l'apôtre
des gentils. Grégoire VII, ancien abbé de San Paolo fuori le Mura,

se sentait un lien spirituel profond, qui menait presque à l'identification

avec Paul. Ses nombreuses lettres laissent entrevoir une

spiritualité tout à fait pauline.5' Cet état d'esprit permet également

de comprendre la construction à cette époque d'une double

église dédiée à saint Pierre et saint Paul à Mantoue, la cité de

Mathilde.52 Par ailleurs, Anselme est lui aussi profondément
influencé par l'ecclésiologie pauline. Dans son de charitate, il se

sert constamment d'images qui font référence à l'une ou l'autre
des lettres de l'apôtre. Comme ce dernier, l'évêque Anselme

estime lui aussi la cura proximi comme le tout premier devoir lié à

sa fonction."
La dernière figure dont nous n'avons pas encore parlé est

saint Nicolas (fig. 3). 11 ne correspond pas très bien à cette image

de ÏEcclesia primitiva que reflètent si bien les autres personnages.

En effet, dès les années soixante du XXe siècle, la critique
qui s'est occupée de l'époque de la réforme grégorienne a pu

constater que cette dernière suivait un but idéologique précis.
Olsen le résume ainsi: «the conscious wish to return to the

antique, Biblical, patristic, and Roman models of the Christian life

represented by the early, pre-feudal Church.»" Un peu plus loin,

il approfondit encore cette idée. En parlant de la littérature
produite par les auteurs grégoriens, il constate: «a literature which

began both to speak frequently of the Ecclesia primitiva, and to

use this idea as a model by which to reform the Church [...] as a

perfect form of the Christian life I...]».55 La première mention de

l'Église primitive remonte à Cassien; Bède en revanche insiste sur

l'aspect de la vie commune de la première communauté. Vers la

moitié du Xle siècle, les mentions deviennent de plus en plus

fréquentes, propagées par Pierre Damien et Hildebrand.56

Si l'on repasse en revue la série hagiographique du psautier
de Polirone, on s'aperçoit d'une similitude certaine avec cette

vue: tout d'abord la Vierge en orante, puis les protomartyrs
Etienne et Laurent qui, comme Gervais et Protais, sont diacres.

Par leur fonction, ils agissent au coeur même du drame liturgique.
Vital symbolise le côté militant de l'Église. Il représente ces

milites Sancti Petri, les martyrs prêts à se sacrifier pour la cause

chrétienne, que Grégoire VII utilisait comme modèles pour les

milites lai'ques, tels que Mathilde.57 Représenté avec sa famille, il

évoque également une communauté de croyants. Les deux apôtres

terminent la série. Définis comme ils le sont par une inscription
qui, selon la seconde épftre de Paul aux Galates, vers 8, leur
attribue à chacun un peuple, ils renvoient eux aussi à l'assemblée

60 Sibylle Walther



des croyants. Les trois aspects de l'Ecclesia instituée par Dieu qui

se dresse contre les hérétiques se trouvent ainsi réunis ici: la

Vierge, les martyrs et la communauté des chrétiens symbolisés

par les apôtres.

Quel est alors le rôle de Nicolas dans ce cycle, un saint qui
n'a pas connu le martyre mais qui est placé en second, dans une

position charnière entre la Vierge et les martyrs? Il est représenté

de face, les bras levés dans un geste d'orant proche de celui

de la Vierge, mais de la gauche il tient un livre ouvert. Il est vêtu

d'une aube, d'une tunique rouge ornée de deux bandes décoratives

latérales et aux manches brodées, ainsi que d'un chasuble

vert. 11 porte des chausses rouge et or. Le pallium orné vient
compléter l'habillement de l'évêque. Sa barbe courte, brune et ses

cheveux brun qui dégagent légèrement le front lui donnent un air

jeune. Pareillement à ce que l'on a remarqué pour la Vierge, son

aspect général révèle des modèles d'origine byzantine, bien que
la jeunesse du saint ne corresponde pas à la tradition orientale,
où on le voit comme un vieillard ascétique à barbe blanche.58 En

revanche, la similitude iconographique avec le saint Ambroise du

bréviaire d'Arnulph est frappante (fig. 11). Seul le nimbe manque
et le pallium a retrouvé une taille plus réaliste. Il est par ailleurs

accompagné d'un diacre qui l'encense. Ce dernier renvoie à sa

fonction première qui est de célébrer l'eucharistie et à la signification

de ce sacrement pour le salut du peuple.

Une question s'impose alors: pourquoi ne pas avoir repris
saint Ambroise, l'évêque par excellence, surtout dans la région
milanaise. La réponse à cette question est double. Les raisons

sont d'ordre politique ou formel d'une part et théologiques, ayant
trait au contenu, d'autre part. En effet, Ambroise, comme il est

évident dans le ciboire de S. Ambrogio ou le bréviaire d'Arnulph,
est un saint fortement connoté au sein de la politique autonomiste

de l'Église milanaise. L'âge grégorien marque cependant un

renouveau qui prend ses distances face à une idéologie du passé

qui est contraire à ses propres vues. Nicolas est un saint en

quelque sorte nouveau, non connoté. Avant la translation de ses

reliques à Bari en 1087, un événement qui signifia la diffusion

large de son culte, il était vénéré avant tout dans le cercle

restreint de la noblesse.59 Par ailleurs, un élément de sa biographie

peut avoir un intérêt dans le contexte grégorien. D'après la

légende, il aurait été présent lors du concile de Nicée et y aurait
combattu - autre analogie avec Ambroise - l'hérésie arienne:

emporté par son zèle, il aurait même frappé Arius d'un coup de

poing au visage.60 Par ailleurs, dans le développement tardif de

la réforme, le saint est toujours étroitement associé au mouvement,

car c'est à lui que Callixte II (1119-1124) dédie la chapelle

commémorative de la victoire de la papauté dans la lutte contre

l'empire, érigée au Latran. A ce moment précis, le saint évêque a

donc un rôle de modèle clairement intelligible au sein des rangs

grégoriens. Dans les prières de Pierre Damien, il occupe même

une place de choix bien déterminée: il suit immédiatement la

Vierge.6'

Fig. 15: Ivrée, biblioteca capitolare, Ms 31 LXXXVI, (Sacramentaire de Warmond)
fol. 108v, saint Michel.

Fig. 16: Civate, San Pietro al Monte, saint Michel et le dragon.

fARS

-ob; com imerctiTioni 1. liberrmurp
C^conimzLuty nobifdrïc pun $<x

dcfiTonmoquç dcmnncmriKX con
cduS: diztUnobif indüLaprnäftp
otmnext p tâcoo>

ProzCcpir
dne as p ptm tuu i£p-tr

tictjûao cçleftii inbvho cmmi de

dcpcjao colLimfcccji pmktcxri^û
^Milice Sei ARcktHC

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas 61



Fig. 17: Milan, Sant'Ambrogio, Ciboire, face sud, saint Ambroise.

Fig. 18: Rome, catacombe de Priscille, fresques de la Velatio.

La définition d'une nouvelle identité de l'évêque modèle va

de paire avec un contenu théologique nouveau. Ambroise avait

définit les axiomes de l'Église, le rôle de la Vierge, l'interprétation

des martyrs et leur intégration à la célébration de l'eucharistie.

A l'épogue grégorienne, ces bases ne suffisent plus pour
faire face à la situation nouvelle. On assiste à un renouveau de la

pensée théologique. Le rôle de l'Église et de ses membres doit
être redéfinit. La cura proximi paulienne, basée sur la Caritas, un

don qu'Anselme attribue au saint Esprit, est la première tâche de

l'évêque. Dans les oraisons qu'illustrent les saint du ms. 340, ces

termes apparaissent à plusieurs reprises: A Etienne, l'orant
demande la faculté d'agir ex karitate (sic) pro fratribus et l'enluminure

qui représente Pierre et Paul prône l'idée de recevoir
l'humanité entière au sein de l'Église.62 La famille de Vital et Valérie

représente par ailleurs une communauté typique, gérée par ces

principes de charité. Il n'est ainsi pas étonnant que justement
durant le dernier quart du Xle siècle, saint Vital reçoive une
nouvelle Vita.63

Tous ces efforts vont dans une direction bien claire: ils

redéfinissent l'Église dans le but de fournir les arguments nécessaires

à la Libertas Ecclesiae à ses prétentions d'autonomie, de

délivrance de la main mise impériale qui souille l'institution. C'est

en effet là le mot clé. Les prières du psautier de Polirone retracent

la légitimité irréfutable de l'Église: c'est une société divine,

formée par la Vierge, les apôtres et les martyrs d'une part, «ma

anche una società storicamente configurabile, e configurata con

un'autonomia storica, un proprio diritto, una propria corporeità.
In questa visione, il Christo escatologico è avvertito corne pre-
senza storica, l'eucaristia corne presenza reale, la Vergine corne

una donna cui è stata affidata, nella realtà délia sua persone, la

guida dei cristiani.»64 L'actualité historique des oraisons du psautier

de Polirone est ainsi bien claire. Elles retracent non seulement

l'historique de l'institution, mais par là même, elles mettent

en évidence sa pureté, sa virginité, dont il est inconcevable

qu'elle se retrouve à la merci de mains institués par des laïques

qui veulent — selon Grégoire VII — nunc quasi vilam ancillam /.../

emere, sponsam videlicet Christi diabolo prostituere et a catho-

lica fide temptans earn separare nisus est symoniacae heresis sce-

lere maculare.65

62 Sibylle Walther



Appendice

Les hexamètres qui accompagnent quelques-unes

des figures de saints du ms. Egerton 3763 sont les

suivants:6^

la Vierge (fol. 102v):

Ave Stella maris quae gaudes germine prolis /
Aspice iam populum peccati pondéré laesum,

saint Michel (fol. I04v):

(In)trat nunc cerebrum michahelis lancea dirum /

Serpentis, puerum ne dorbeat impius istum,

saint Jean-Baptiste (fol. 106v):

Lumine quo cardis residens in corpore matris /
Vidisti puerum, tu nos iam protegere, Christum,

saint Pierre et saint Paul (fol. I07v):

(Christe) petro portas paradysi pande beatas /
(H)as domini caelum populus quo scandat

amoenum,

saint Jean Évangéliste (fol. 109v):

(?Li)bratum miris librum tu soue sigilis /
(A)urea quo mentes subrepent verbuia mites,

saint Etienne (fol. lllv):
(?en) martyr primus succurrat stephanus alamus /
(No)bis et Claris faciat radicare coronis,

saint Ambroise (fol. I!2v):

(N)ectare cui vultum mellis iam texerat almum /
(N)imbus apum magno placido sed valde susurro /
(A)mbrosia sparsos ambrosi funde libellos /
(M)entibus in nostris, ne nos malus atterat hostis,

saint Gervais et saint Protais (fol. 113v):

(Vo)s rogo germani spetiosa proles bead /
(F)ingite germanos nos xpo pâtre benignos,

et finalement saint Syre (fol. H4v):

Syre, dei pastor nec non virtutis amator /
Pelle lupum aros rabidum ne devoret agnos.

Ouvrages cités

Ambrosioni 1986

Ambrosioni, Annamaria, Cli archivescovi nella vita

di Miiano, in: Milano e i milanesi prima de mille

(VIII—X secolo). X congresso internazionale di studi

sull'alto medioevo. Spoleto 1986, p. 85—118.

Bertelli 1986(a)

Bertelli, Carlo, Il ciborio di S. Ambrogio in Milano,

Milano 1986.

Bertelli 1986 (b)

Bertelli, Carlo, Mosaici a Milano, in: Milano e i Milanesi

prima del mille (Vill-X secolo). X congresso
internazionale di studi sull'alto medioevo, Spoleto

1986, p. 333-351.

Bertelli 1987

Bertelli, Carlo, Introduzione, in: Il millennio ambro-

siano. Milano, una capitale da Ambrogio ai Caro-

lingi, éd. C. Bertelli, Milan 1987, p. 8—31.

Bertelli 1988

Bertelli, Carlo, Sant'Ambrogio da Angilberto II a

Gorofredo, in: Il millennio ambrosiano. La città del

vescovo dai Carolingi al Barbarossa, éd. C. Bertelli,

Milan 1988, p. 16-81.

Bertelli 1989

Bertelli, Carlo, Bibbia, brevario, messale nella cul-

tura délia chiesa mitanese dall'XI al XII secolo, in:

Milano e il suo territorio in età communale (XI—XII

secolo). Atti dell'llo congresso internazionale di

studi sull'alto medioevo, Spoleto 1989, p. 815-853.

Bertelli 1994

Bertelli, Carlo, (éd.) La pittura in Italia, l'alto medioevo,

Rome 1994.

Bischoff 1973

Bischoff, Bernhard/Taeger, Burkhard, Johannis

Mantuani In cantica canticorum; et De sancta Maria

tracratus ad comitissam Matildam, Spicilegium Fri-

burgense 19, Fribourg 1973.

Calzona 1991

Calzona, Arturo, La rotonda e il palatinum di Ma-

tilde, Parme 1991.

Cancogni1967

Cancogni, Manlio, L'opéra compléta del Carpaccio,

Milan 1967.

Cantel 1 i 1987

Cantelli, Silvia, Le preghiere a Maria di Anselmo da

Lucca, in: Sant'Anselmo, Mantova e la lotta per le

investiture, éd. P. Golinelli, Bologne 1987, p. 291-300.

Caspar 1920-23

Caspar, Erich, Das Register Gregors VII, Berlin

1920-23.

Christe 1996

Christe, Yves, L'apocalypse de Jean: sens et

développement de ses visions synthétiques.

Bibliothèque des cahiers archéologiques 15, Paris 1996.

Clare 1985

Clare, Edward G., Saint Nicholas. His Legends and

Iconography, Florence 1985.

Cutler 1986

Cutler, Antony/Nesbitt, John W., Parte bizantina e

il suo pubblico, Turin 1986.

Dassmann 1975

Dassmann, Ernst, Ambrosius und die Märtyrer, in: Jahrbuch

für Antike und Christentum, 18,1975, p. 49-68.
Deichmann 1958

Deichmann, Friedrich Wilhelm, Frühchristliche

Bauten und Mosaiken von Ravenna, 4 vols., Baden-

Baden 1958.

Deshman 1997

Deshman, Robert, The Galba Psalter: Pictures, Texts

and Context in an Early Medieval Prayerbook,

Anglo-Saxon England 26, 1997, p.109-136.

Fink 1997

Fink, Josef/Asamer, Beatrix, Die Römischen

Katakomben, Mayence 1997.

Gollinelli 1991

Gollinelli, Paolo, Negotiosus in causa ecclesiae.

Santi e sant:ta nello scontro tra impero e papato da

Gregorio VII ad Urbano II, in: Les fonctions des

saints dans le monde occidental (llle-Xllle siècle),

(Collection de l'école française de Rome 149), Rome

1991, p. 241-257.

Kessler 1987

Kessler, Herbert L., The meeting of Peter and Paul in

Rome: an Emblematic Narrative of Spiritual Brotherhood,

Dumbarton Oak Papers, 41, 1987, p. 265-275.

Klein 1979

Klein, Peter, Les cycles de l'Apocalypse du haut

moyen âge (IXe—Xlle siècle), in: AA.VV., L'apocalypse

de saint Jean. Traditions exégétiques et iconographiques,

llle-XIIle siècles, Genève 1979, p. 135-186.

Little 1988

Little, Charles T., Avori Milanesi del X secolo, in: Il

millennio ambrosiano. La città del vescovo dai

Carolingi al Barbarossa, éd. C. Bertelli, Milano 1988,

p. 82-101.

Marani 1987

Marani, Ercolano, Topografia e urbanistica di Mantova

al tempo di Sant'Anselmo, in: Sant'Anselmo,

Mantova e la lotta per le investiture, éd. Paolo

Golinelli, Bologne 1987, p. 207-226.

Matteucci 1902

Matteucci, Vittorio, Le Chiese Artistiche del Manto-

vano, Mantoue 1902.

Meissen 1931

Meissen, Karl, Nikolauskult und Nikolausbrauch im

Abendlande, Düsseldorf 1931.

Miccoli 1960

Miccoli, Giovanni, «Ecclesiae primitivae forma», in:

Studi medievali 1,2, I960, p. 470-498.

Catalogue Milan 1993

Milano e la Lombardia in età comunale. Secoli

XI-XIII, catalogue de l'exposition, Milan 1993.

Müller 1955

Müller, Alois, Ecclesia - Maria. Die Einheit Marias

und der Kirche, Fribourg (CH) 1955.

Mütherich 1973

Mütherich, Florentine, Die Zeit der Ottonen und

Salier, Munich 1973.

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas (,3



Neumann 1962

Neumann, Charles William, The Virgin Mary in the

Works of Saint Ambrose, Fribourg (CH) 1962.

Neuss 1931

Neuss, Wilhelm, Die Apokalypse des Heiligen
Johannes in der altspanischen und altchristlichen

Bibel-Illustration, Münster 1931.

Nordenfalk 1978

Nordenfalk Carl, Ein unveröffentlichtes

Apokalypsenfragment, in: Pantheon 36, 1978, p. 114-118.

Olsen 1969

Olsen, Glenn, The Idea of the «Ecclesia Primitiva» in

the writings of the twelfth-century canonists, Traditio

25, 1969, p. 61-86.

Paredi 1964

Paredi, Angelo, (éd.) Vita e meriti di S. Ambrogio.

Testo inedito del secolo nono illustrato con le

miniature del salterio di Arnolfo, Milan 1964.

Paredi 1994

Paredi, Angelo, S. Ambrogio e la sua età, Milan

1994.

Pàstor 1965

Pàstor, Edith, Motivi dell'ecclesiologia di Anselmo

da Lucca. In margine a un sermone inedito, Bullet-

tino dell'lstituto Italiano per il Medio Evo e Archi-

vio Muratoriano 77, 1965, p. 45—104.

Piva 1987

Piva, Paolo, Chiesa dei canonici o seconda catte-

drale? Anselmo da Lucca e la chiesa di S. Paolo a

Mantova, in-. Sant'Anselmo, Mantova e la lotta per

le investiture. Atti del convegno internazionale di

studi, éd. P. Golinelli, Bologna 1987, p. 137-158.

Réau 1955

Réau, Louis, L'iconographie de l'art chrétien, Paris

1955.

Ricci 1931

Ricci, Ettore. Mille santi neU'arte, Milan 1931.

Schmale 1978

Schmale, Franz-Josef, Quellen zum Investiturstreit.

Ausgewählte Briefe Papst Gregor VII., 2 vols.,

Darmstadt 1978.

Skubiszewski 1985

Skubiszewski, Piotr, «Ecclesia, Christianitas, Regnum

et Sacerdotium» dans l'art des Xe—Xle siècles. Idée

et structures des images, Cahiers de civilisation

médiévale 28, 1985, p. 133-179.

Southern 1990

Southern, Richard William, Saint Anselm. A Portrait

in a Landscape, Cambridge 1990.

Stevenson 1904

Stevenson, William Henry éd., Assers Life of King

Alfred, Oxford 1904.

Telesko 1994 1

Telesko, Werner, Ad vitam aeternam pervenire

exoptamus - zur «Renaissance» der

Martyriumsfrömmigkeit in der Kunst der «Gregorianischen
Reform», in: Festschrift für Hermann Filliz, Aachener 2

Kunstblätter 60 (1994), p. 163-172.

Thérel 1984

Thérel, Marie-Louise, Le triomphe de la Vierge-

Église, Paris 1984.

Tomea 1989 3

Tomea, Paolo, L 'agiografia milanese nei secoli XI e 4

XII. Linee di tendenza e problemi. I, Milano e il suo

territorio in età comunale (XI—XII secolo). Atti

dell'llo congresso internazionale di studi sull'alto

medioevo, Spoleto 1989, p. 621-687.

Turner 1960

Turner, Derek Howard, The Prayer-Book of Archbishop

Arnulph II of Milan, in-. Revue Bénédictine 70, 5

1960, p. 360-372.

Vogt 1940

Vogt, Albert, Le Livre des Cérémonies, Paris 1940.

Walther 2001

Walther, Sibylle, Le ms. 340 de Mantoue et
l'illustration du psautier dans le moyen âge italien,
Lausanne 2001 (thèse en voie de publication). 6

Warner 1920 7

Warner, Georges F., Descriptive Catalogue of
Illuminated Manuscripts in the Library of C. W. Dyson 8

Perrins, Oxford 1920. 9

Wilmart 1938

Wilmart, André, Cinq textes de prières composés

par Anselme de Lucques pour la Comtesse Mathilde,

Revue d'ascétique et de mystique 73, 1938, p. 23-72.

Zimmermann 1958

Zimmermann, G., Patrozinienwahl und
Frömmigkeitswandel im Mittelalter dargestellt an Beispielen 10

aus dem alten Bistum Würzburg, Würzburger Dioze- 11

san Geschichtsblätter 20 (1958), p. 24-126.

12

13

14

15

17

18

19

Pour la bibliographie du manuscrit voir-. Walther

2001.

Le premier cahier est un binion, (fol. lr-4v) et le

second un bifolio (fol. 5r-6v).

Pour le livre de prières du roi Alfred, que nous ne

connaissons que par cette source, voir-, Stevenson

1904, p. 21, 73, et pour celui de Charlemagne, voir
PL 101, cols. 509-611. Par ailleurs Southern 1990,

p. 95s.

Deshman 1997, p. 109-136.

Voir Deshman 1997, p. 136: «Meditating on the

images, the user of the manuscript could literally

envisage how his personal psalter devotions joined
him even while still on earth to Christ and the

saints, indeed, how they incorporated him into the

entire Christian economy of salvation from alpha to

oméga.».

Deshman 1997, p. 135 n'émet pas d'opinion à ce

sujet: «But whether a cleric or a layman, the book's

early-tenth-century owner would have seen in it
the affirmation of the Alfredian conception of the

psalter as one of the books necessary for all men to

know, an essential means for their edification into

a spiritual house of God.»

Warner 1920, I, p. 132.

Turner 1960, p. 360-372. Le nom de bréviaire est dû

à son emploi privé et ne définit pas son contenu.

Turner 1960, p. 362.

Selon Turner 1960, p. 383, suivi de Paredi 1964,

texte de la tav. XVII - la seule publication complète
des miniatures de ce psautier — et de Bertelli 1989,

p. 851, l'étendard est l'insigne par excellence du

règne italique. Ils y voient ainsi saint Ambroise en

personne face à Henri II de Bavière, une scène

d'investiture du roi d'Italie par l'archevêque de Milan.

Pour les hexamètres voir l'appendice.

Voir saint Ambroise, expositio evangelii secundum

lucam, lib. 2, 7; PL 15, col. 1555: «Discamus et myste-

rium. Bene desponsata, sed virgo; quia est Ecclesia

typus, quae est immaculata, sed nupta», voir aussi

Neumann 1962, puis Thérel 1984, p. 79.

Bertelli 1988, p. 72; et Id. 1986(a), p. 37.

Voir Bertelli 1986(a), p. 22; Little 1988, fig. 117, et

Mütherich 1973, fig. 82.

Milano e la Lombardia 1993, cat. no 9, fig. p. 263.

Saint Ambroise, expositio evangelii secundum

lucam, lib. VII, 5; PL 15, col. 1700: «Eris filius tonitrui,
si fueris filius Ecclesiae. Dicat et tibi de patibulo
crucis Christus: <Ecce mater tua>. Dicat et Ecclesiae:

<Ecce filius tuus>; tunc enim incipis esse filius Ecclesiae,

cum in cruce victorem videris Christum.» Voir

Müller 1955, et Thérel 1984, p. 157.

Apoc. 6, 9: «Quand il ouvrit le cinquième sceau, je
vis sous l'autel les âmes de ceux qui avaient été

immolés à cause de la parole de Dieu et à cause du

témoignage qu'ils avaient rendu.»

Apoc. 12. 1: «Une femme enveloppée de soleil et

une couronne de douze étoiles sur sa tête.»

Neuss 1931, p. 247-268; Klein 1979, p. 135-186;

Christe 1996.

Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm 29159;

Nordenfalk 1978, p. 114-118.

64 Sibylle Walther



20 Bertelli 1987, tab. 10-15; on y voit saint Ambroise

avec saint'Gervais et saint Protais, et saint Materne

avec saint Nabor et saint Félix.

21 Paredi 1964, p. 53: (28) «toto desiderio praeoptans

martyrium si non defuisset precursor», p. 55: (fin

28) « Paratus enim sum, ut si die (l'empereur) fece-

rit quod solet esse regiae potestatis, ego subeam

quod sacerdotis esse consuevit.»; p. 65: (35) «Deus

permittat tibi ur impleas quod minaris. Ego enim

patiar quod minaris. Ego enim patiar quod

episcopi.», puis finalement p. 123: (74): «Unde licet

ratio ei temporum non potuerit praestare martyrium,

gloria tarnen martyris non caret, qui voto et

virtute quidem potuit esse martyr et voluit, si non

defuisset percussor.»
22 Ambroise, Ep. 22,13; PL 16, cols. 1066; Dassmann

1975, p. 49-68, ici p. 55; Bertelli 1981, p. 6 et Id.

1986(b), p. 341.

23 Pour cette interprétation, voir Bertelli 1981, p. 37.

24 Ambrosioni 1986, p. 117.

25 Paredi 1964, p. 27.

26 Cette accusation fut exprimée dans un opuscule

d'une éloquence violente dont l'auteur, Pallade,

évêque de Rétie, fut déposé en 381 lors du concile

d'Aquileia. Paredi 1994, p. 440.

27 Anselme est l'auteur d'un commentaire des

psaumes presque entièrement perdu. Un seul

témoignage de ce commentaire est parvenu jusqu'à

nous dans une citation de la Vita de Grégoire VII

par Paul de Bernried (PL 148, col. 95). Le De chari-

tate d'Anselme est un court traité qui retrace les

différentes étapes de la vie du Christ pour les lier à

une réflexion théologique. Il y définit le rôle et

surtout la responsabilité de l'Église auprès du populus

christianus dans son chemin vers la Rédemption.

Voir Pàstor 1965, p. 45—104, qui discute et publie ce

sermon inédit jusque-là. Les prières, dont trois ont

pour thème l'eucharistie et deux sont dédiées à la

Vierge, sont publiées chez Wilmart 1938, p. 23-72.

Voir aussi le Liber contra Wicbertum et sequaces

eius d'Anselme (MGH, LdL 1, p. 518-528).

28 D'autres illustrations du psautier de Polirone, les

miniatures christologiques, de même que celles qui

retracent la vie du roi David ou des prophètes sont

également étroitement liées aux écrits d'Anselm.

Voir Walther 2001, chap. IV.

29 Walther 2001, chap. IV: Le psautier de Polirone.

Scènes hagiographiques: choix et rôle des saints.

30 Anselmi episcopi Lucensis Collectio Canonum una

cum collectione minore, iussu Instituti Savigniani,

éd. F. Thaner, Innsbruck 1906-15, puis PL 149, col.

485-536.

31 Bertelli 1988, p. 74.

32 Cutler/Nesbitt 1986, p. 335. (Princeton University,

Library, Ms. Garrett 6, fol. llr).
33 Bertelli 1989, p. 851.

34 Skubiszewski 1985, p. 176. Selon lui, ce parallélisme

s'explique par l'oeuvre médiatrice de la Vierge

d'une part, et par «la distribution des grâces

rédemptrices par l'Église» d'autre part, une idée

préconisée par Pierre Damien et Anselme de Canterbury.

35 La source la plus riche sur l'emploi du loros est le

livre de l'empereur Constantin VII Porphyrogenne-

tos, le De Cermoniis aulae byzantinae, 638, 5—9.

Vogt 1940.

36 Ms. 340, fol. 3v: «Adoro virginalis uteri tui concep-
tum I...I virginitatis flore progenitum.»

37 Ms. 340, fol. 3v: «Er iohanem evangelistam qui tibi

rogatus in filium /.../.» Voir Jean 19, 25-27, «Ecce mater

tua.» Pour l'interprétation ambrosienne rencontrée

dans le bréviaire d'Arnulph, voir note 15.

38 Wilmart 1938, p. 51.

39 San Lorenzo, fondée en 804 d'une part, et Santo

Stefano, fondée en 828 puis supprimée en 1782. San

Lorenzo Martire, fondée en 312, à son tour supprimée

en 1579. Matteucci 1902.

40 Construite en 1083, Calzona 1991, déduit que sa

forme circulaire cherche à rappeler la chapelle
palatine d'Aix-la-Chapelle. Il s'agirait ainsi de la part
de Mathilde d'une tentative de légitimation de son

propre pouvoir à rencontre de l'empereur qui

l'avait déclarée ennemie de l'empire en 1081. Ma-

rani 1987, p. 223, n. 97, met en revanche l'architecture

de l'édifice en relation avec l'église du calvaire

de Jérusalem: «Anselmo era, ci sembra, l'unica

mente capace di formulare la mistica idea delle
rotonde evocatrici del Calvario.» Ceci correspondrait
en effet à la réflexion théologique d'Anselme, telle

que nous l'avons rencontrée dans les prières à la

Vierge et les oraisons du ms. 340. En outre, la série

des miniatures christologiques du même psautier

commence par la scène de la crucifixion (fol. I9v).

41 Bischoff/Taeger 1973, p. 2.

42 Deichmann 1958, fig. 134 et 299.

43 Ricci 1931, p. 662 et Cancogni 1967, no 57.

44 Fink/Asamer 1997, fig. 37.

45 11 est intéressant de noter que l'oraison dédiée à

saint Paul se retrouve presque textuellement dans

le bréviaire Arnulph au fol. 108v. Voir Turner 1960,

p. 378.

46 11 s'agit du mot achivus signifiant grec ou païen en

général.
47 Lucca, Biblioteca statale, ms. 1405. Voir Milano e la

Lombardia 1993, p. 430, cat. no 349; cette oeuvre est

plus tardive que le ms. 340.

48 Kessler 1987, p. 265-275, fig. 9.

49 Ga. 2, 11-12: «Mais lorsque Cééphas vint à Antioche,

je lui résistai en face parce qu'il était

reprehensible. En effet, avant l'arrivée de quelques

personnes envoyées par Jacques, il mangeait avec

les païens; et, quand elles furent venues, il

s'esquiva et se tint à l'écart, par crainte des circoncis.»

50 Voir Skubiszewski 1985, p. 144: «Dans une cité habi¬

tée par les différents membres de la communauté

chrétienne il faut donc voir l'image de l'Église.»
51 Voir Caspar 1920-23, p. 483.

52 Piva 1987, p. 151.

53 Pàstor 1987, p. 51 où Anselme cite Phil. 2,4: «Que

chacun de vous, au lieu de considérer ses propres
intérêts, considère aussi ceux des autres.»

54 Voir Olsen 1969, p. 61. Voir aussi Miccoli 1960,

p. 470-498.
55 Olsen 1969, p. 64.

56 Olsen 1969, p. 69s.

57 Voir Telesko 1994, p. 168, et Gollinelli 1991,

p. 241-257.

58 Pour l'iconographie de saint Nicolas, voir Meissen

1931 et Clare 1985.

59 La vénération du saint est attestée dans le contexte

polironien. Lors de son récit des événements de

1077, Donizone mentionne en effet que Henri IV se

retira dans une chapelle dédiée à saint Nicolas (PL

148, col. 997). C'est là qu'il aurait rencontré Hugues

de Cluny et le pria d'intercéder pour lui auprès du

pape.

60 Réau 1955, vol. III, 2, p. 976.

61 Zimmermann 1958, p. 26.

62 Anselme précise d'ailleurs que le Christ a confié à

Pierre «non solum populorum gregem, sed ipsos

insuper gregem pastores ubique terrarum.» Pàstor

1987, p. 100.

Dans les cinq illustrations christologiques du psautier

de Polirone l'idée de la cura proximi est en

outre développée de manière exhaustive. Voir Walther

2001, chap. 4, Scènes christologiques.
63 Tomea 1989, p. 677.

64 Cantelli 1987, p. 299.

65 Schmale 1978, no 6, p. 42, lettre de Grégoire VII aux

fidèles de saint Pierre, avant tout en Lombardie.

66 Ces hexamètres sont tirés de Paredi 1964.

Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas 65


	Pourquoi saint Ambroise devient saint Nicolas : aspects de l'hagiographie à l'époque grégorienne

