
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 8 (2001)

Artikel: Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz : der Festbildzyklus
in der Nikolauskirche in Thessaloniki

Autor: Kirchhainer, Karin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Karin Kirchhainer

Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz

Der Festbildzyklus in der Nikolauskirche in Thessaloniki

In Byzanz geht man seit der Beilegung des Bilderstreites im Jahr

843 nach und nach dazu über, das gesamte Innere der Kirchenräume

mit Fresken oder Mosaiken auszustatten. Die frühesten,

unmittelbar nach Beendigung der Ikonoklasmusdebatte im

byzantinischen Kernland auftretenden Programme sind noch auf

wenige Einzelfiguren beschränkt, die in hierarchischer Anordnung

im Kirchengebäude verteilt werden.' Diese nicht narrativen

Ausschmückungssysteme sind auf die Architekturform der

Kreuzkuppelkirche abgestimmt, die zu diesem Zeitpunkt bereits entwickelt

war und eine differenzierte Anordnung von Einzelfiguren

ermöglichte/'Eine Vorstellung von diesen nicht mehr erhaltenen

Kirchenausschmückungen lässt sich nur aufgrund von Beschreibungen

gewinnen, die in einigen wenigen Fällen überliefert sind.

So führt beispielsweise Patriarch Photios in seiner Einweihungsrede

(864) für die Palastkapelle am Pharos in Konstantinopel

folgenden Mosaikschmuck an: Die Kuppel schmückte ein Bildnis

von Christus, der von einer Schar Engel begleitet wurde. In der

Apsis schloss sich eine Darstellung der Gottesmutter an, und im

übrigen Heiligtum waren die Bildnisse von Propheten, Aposteln,

Patriarchen und Märtyrern verteilt.3

Ab dem Ende des 9. Jahrhunderts werden zu den Einzelfiguren

szenische Darstellungen in die Bildprogramme eingeführt/
Zwar sind keine Bildausstattungen des 9. und 10. Jahrhunderts im

byzantinischen Kernland erhalten geblieben, die diese Entwicklung

bestätigen könnten, doch bezeugen einzelne Beschreibungen das

Vorhandensein kurzer Bildzyklen seit dem Ende des 9. Jahrhunderts.

Ein Exempel liefert die von Leo VI. beschriebene Mosaikausstattung

der von Stylianos Ztaoutzes in Konstantinopel errichteten

Kirche (886—893), die eine Sequenz von szenischen Darstellungen
enthielt, die Stationen aus dem Leben Jesu illustrierten.5

Die Aufnahme von christologischen Szenen in die

Ausstattungssysteme ist vermutlich auf den Einfluss des liturgischen
Festkalenders auf die Monumentaldekorationen zurückzuführen,
da vorwiegend die Ereignisse aus dem Leben Christi wiedergegeben

werden, die zugleich als Flochfeste während des byzantinischen

Kirchenjahres gefeiert werden.6 Darüber hinaus repräsentieren

die Darstellungen jene Begebenheiten des Erdenlebens

Christi, die vorrangig zum Heil der Menschheit beigetragen
haben: »Alle Kirchenwände dienten nun dazu, eine Abfolge von
Bildern mit den für die Heilserwartungen entscheidenden Szenen

aus dem Leben Christi aufzunehmen.«7

Schliesslich korrespondiert die bildliche Wiedergabe des

Lebens Jesu im Kirchengebäude auch mit dem täglichen Vollzug
der Messfeier, die von den byzantinischen Liturgiekommentatoren

als sakramentale Wiederholung des Heilsmysteriums aufge-
fasst wird. So betont Theodor von Andida in seinem im 12.

Jahrhundert verfassten Kommentar »Zusammenfassende Betrachtung
der in der göttlichen Liturgie vollzogenen Symbole und Mysterien«,

dass die Eucharistiefeier als Summe der Heilstaten Christi
zu verstehen ist und im Nacheinander ihrer einzelnen Abschnitte
das komplette Heilswerk — von der Inkarnation bis zur Himmelfahrt

- darstellen soll.8 Die Bildausstattungen der Kirchen
versteht der Autor in dieser Hinsicht als ausdrückliche Bestätigung.9

Erste vollständig erhaltene Bildausstattungen sind aus dem 11.

Jahrhundert überliefert. Sie zeigen, dass es bei der Ausgestaltung der

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2001 27



Kirchengebäude gewisse Vorgaben gab, die sich in der
ortsgebundenen Platzierung verschiedener Programmelemente äussert.

Grob umrissen ergibt sich für die bildnerische Ausschmückung

byzantinischer Kirchen ab dem 11. Jahrhundert folgendes Bild: Der

Kuppelscheitel wird mit dem Brustbild Christi besetzt, der im

Typus des Pantokrators (Allherrscher) wiedergegeben ist und

bisweilen von Engeln begleitet wird.'0 Dargestellt ist nicht der Christus

der Evangelienberichte, sondern der zeitlose Weltenschöpfer
und Weltenrichter als Sinnbild der absoluten Macht." Der

Christusdarstellung schliessen sich im Kuppeltambour die Bildnisse

von stehenden Propheten an, deren Anzahl von dem vorgegebenen

Umfang der Kuppel abhängig ist.'2 In den darunter liegenden

Kuppelpendentifs folgen die Autorenbilder der vier Evangelisten,
die sitzend an ihren Schreibpulten wiedergegeben sind." Die

angrenzenden Wandflächen der Kreuzarme und Schildwände werden

von szenischen Darstellungen des so genannten Festbildzyklus

eingenommen, deren Anzahl und Auswahl in den

Dekorationsplänen divergiert.'5 An der Ostwand folgt in der Apsisnische
das Bildnis der Gottesmutter, die mit oder ohne Christuskind

wiedergegeben sein kann und in der Regel von zwei adorierenden

Engeln flankiert wird. Die unteren Zonen der Kirchenräume sind

schliesslich der Darstellung von heiligen Persönlichkeiten wie

Kirchenvätern, Märtyrern und Heiligen vorbehalten, deren
Auswahl und Anzahl in den Monumenten unterschiedlich ist.'5

Anhand der Bildplatzierung ist ersichtlich, dass diese sich

einem hierarchisch angelegten Dekorationssystem verpflichtet
zeigt. Die hierarchische Bildzuweisung ist in vertikaler Folge von
oben nach unten im Kirchengebäude ablesbar, in dem die

Einzelfiguren entsprechend ihrer Rangzugehörigkeit verteilt werden.'6

Dabei wird die Kuppelzone, die in den bausymbolischen Deutungen

der Mystagogen und Liturgiekommentatoren bereits seit dem

7. Jahrhundert als Symbol des Himmels interpretiert wird,'7 dem

Allherrscher und seinem himmlischen Begleitpersonal
eingeräumt. Die unteren Zonen des Kirchengebäudes, die als Abbild

der irdischen Kirche aufgefasst werden, sind der Wiedergabe von

verschiedenen Kirchenvätern, Märtyrern und Heiligen vorbehalten,

die sich während ihres beispielhaften Lebens als Stützen der

irdischen Kirche verdient gemacht haben.'8 Als architektonisches

Bindeglied zwischen der himmlischen und irdischen Zone dient

die Apsisnische, die von dem Bildnis der Gottesmutter eingenommen

wird, die als Vermittlerin zwischen der irdischen und

himmlischen Sphäre fungiert.'9

Aufgrund der Tendenz zur Standardisierung der Bildprogramme
werden die byzantinischen Kirchenausschmückungen vielfach

als traditionsfixiert und unschöpferisch angesehen. Im Gegensatz

zur abendländischen mittelalterlichen Monumentalmalerei, in der

eine Mannigfaltigkeit an Bildthemen in den Kirchenräumen
entwickelt und im grossen Umfang von typologischen Gegenüberstellungen

Gebrauch gemacht wird, sind die byzantinischen
Kirchenausschmückungen an ein relativ festgelegtes Themenrepertoire

gebunden.70 Für die Dekoration der Kirchen haben sich Konventionen

herausgebildet, die sich in der ortsgebundenen Platzierung
bestimmter Programmelemente äussern. Die Bildausstattungen
sind dadurch in einigen Zügen festgelegt und vermitteln so den

Eindruck von stereotypen und unveränderbaren Bildsystemen.

Dementgegen ist aber festzuhalten, dass es bei der

Ausgestaltung der Kirchen doch einige Spielräume und Variationsmöglichkeiten

gab, die eine Flexibilität hinsichtlich der Bildauswahl

und -Platzierung bezeugen. Anhand der überlieferten Kirchenausstattungen

der mittel- und spätbyzantinischen Epoche kann die

Beobachtung gemacht werden, dass es keine Denkmäler mit
übereinstimmender Dekoration gibt: »Jedes Programm ist Neuschöpfung

und Adaption, daher gibt es nie zwei auf genau dieselbe

Weise dekorierte Kirchen, was beweist, dass die byzantinische

Ausstattungskunst trotz hierarchischer Ordnung,
Traditionsgebundenheit und Strenge flexibel blieb und nicht zu einer Formel

erstarrte.«-7'

Als Beispiel für die Veränderlichkeit der Programme sei hier

der so genannte Festbildzyklus angeführt, der in den byzantinischen

Kirchengebäuden seit dem 11. Jahrhundert in der Regel im

obersten Malereiregister der Kreuzarme zwischen Kuppel- und

Heiligenzone illustriert ist. Der Begriff Festbildzyklus bezeichnet

Sequenzen von szenischen Darstellungen, deren Bildinhalte die

Ereignisse wiedergeben, die während des orthodoxen Kirchenjahres

als Hochfeste gefeiert werden.22 In der Forschungsliteratur
hat sich für dieses narrative Programmelement auch der griechische

Terminus Dodekaortion (zwölf Feste) etabliert. Die Bezeichnung

basiert auf einer idealtypischen Vorstellung, die davon

ausgeht, dass eine verbindliche Szenenanzahl und -auswahl

regelmässig in den Kirchenausstattungen wiederkehrt.22 Dabei wird

ein zwölfszeniger Standardzyklus angenommen, der die Festbilder

der Verkündigung an Maria, Christi Geburt, Darstellung
Christi im Tempel, Taufe, Metamorphosis (Verklärung Jesu),

Erweckung des Lazarus, Einzug in Jerusalem, Kreuzigung, Anastasis

(Höllenfahrt Christi), Himmelfahrt, Pfingsten und Koimesis

(Marientod) umfassen soll.

Bemerkt werden muss, dass uns die genannten Feste in

dieser als klassisch rekonstruierten Form fast ausschliesslich auf

Ikonen begegnen und primär im Bereich dieser Kunstgattung
anzutreffen sind.2'' In den Schriftquellen25 und den erhaltenen

Monumentalzyklen26 ist das Dodekaortion in seiner reinen Form

äusserst selten bezeugt.27 Sowohl die Auswahl als auch die Anzahl

der dargestellten Szenen weichen in den erhaltenen Denkmälern

stark voneinander ab, so dass keineswegs von einem kanonischen

Zyklus ausgegangen werden kann.28

Anhand der erhaltenen Bildprogramme des byzantinischen
Mittelalters kann die Beobachtung gemacht werden, dass in

einigen Monumenten wichtige Hochfeste ohne eigene Darstellung

blieben. Stattdessen wurden Szenen in die Festbildreihe

aufgenommen, die nur unter Vorbehalt als Festbilder angesehen

werden können, da sie Begebenheiten illustrieren, die keine

28 Karin Kirchhainer



Festgegenstände im eigentlichen Sinne sind, obwohl ihrer an

wichtigen Tagen des Kirchenjahres gedacht wird (z. B.

Gründonnerstag, Karfreitag oder Sonntag nach Ostern).-9 Es ist folglich

davon auszugehen, dass nicht nur die Summe der Hochfeste

auf die Konzeption der jeweiligen Festbildzyklen eingewirkt hat,

sondern auch darüber hinausgehende Gestaltungsfaktoren

Geltung besassen, die sich in den Varianten der Zyklen äussern: »Die

Verschiedenheit einzelner Bildprogramme bliebe ungeklärt,

würde man den Festkalender als das einzige Mass für die Darstellung

und Auswahl der Bilder ansehen.«90 Abweichungen vom Do-

dekaortion stellen keine Besonderheit dar, sie sind vielmehr die

Regel. Dennoch gaben die zwölf hohen Feste eine Konstante von

Sujets vor, die einmal mehr oder einmal weniger mustergültig

auf die jeweilige Struktur der Zyklen eingewirkt hat.9' Die Bilder

des Dodekaortions sind unzweifelhaft diejenigen, auf die bei

der Konzeption der Hauptzyklen am häufigsten zurückgegriffen

wurde.

Während für die Zusammenstellung der einzelnen Zyklen

die zwölf hohen Feste des byzantinischen Kirchenjahres als

Grundrepertoire fungierten, orientiert sich die Abfolge der Bilder im

Kirchenraum nicht an dem Zeitplan des Festkalenders. Sie passt

sich vielmehr der narrativen Struktur der Evangelienberichte an

und illustriert die Vita Christi nach dem Leitfaden seiner

Lebensstationen, also nach historisch-biografischen Gesichtspunkten."

Die Zyklen beginnen im Osten und werden in linearer Anordnung

über die angrenzenden Wände des Kirchenraumes wieder nach

Osten geführt.
Innerhalb dieser chronologisch orientierten Anordnungsweise

der Festbildzyklen im Kirchengebäude haben sich seit der

mittelbyzantinischen Epoche einige Fixpunkte herausgebildet,

die sich in der ortsgebundenen Platzierung bestimmter Szenen

äussern. Diese Anordnungsschemata betreffen in erster Linie die

Positionierung der beiden Szenen, die den Festtagszyklus einleiten

und abschliessen. Die Szene der Verkündigung an Maria, die

in der Regel den Festtagszyklus eröffnet, ist fast immer zweigeteilt

am östlichen Stützenpaar abgebildet. Als nahezu kanonischer

Darstellungsort für die Koimesis (Marientod) fungiert das

Bildfeld über dem Haupteingang an der Westwand des Kirchenraumes,

auf der die Szene ausserhalb der zyklischen Reihe ihren

Platz behauptet.99 Neben der ortsgebundenen Platzierung von

Verkündigung und Koimesis kann ferner beobachtet werden,

dass auch der Szene der Himmelfahrt Christi ein bevorzugter

Darstellungsort in den Dekorationssystemen zugewiesen wird.

In der Mehrzahl der Monumente nimmt das Bild der irdischen

Entrückung Christi die Wandflächen des Bemagewölbes ein."

Von diesen Fixpunkten abgesehen herrschte bei der Konzeption

der Festbildzyklen weitgehende Freiheit. Diese spiegelt sich in

der unterschiedlichen Szenenauswahl und -anzahl in den

Monumenten, die trotz der Konstante des Dodekaortions und der

örtlichen Bindung einiger Ereignisbilder eine grosse Variabilität

bezeugen.

Im Folgenden wird am Beispiel des Festtagszyklus der Nikolauskirche

in Thessaloniki aufgezeigt, welche Varianten in den narrativen

Bildfolgen zum Ausdruck kommen können. Dabei soll

dokumentiert werden, welche programmprägende Faktoren auf die

Konzeption dieser Bildfolge eingewirkt haben und welche
Intentionen hinter den Auswahl- und Platzierungsentscheidungen
stehen. Aufgezeigt und hinterfragt werden thematische

Programmschwerpunkte, die Akzentuierung von Programmelementen im

Kirchengebäude und die strukturellen Beziehungen der
Bildthemen zueinander. Darüber hinaus soll ermittelt werden, inwiefern

die Positionierung von bestimmten Festtagsszenen an ihren

Anbringungsort geknüpft ist und welche Aufgabe den Bildern im

Versammlungsraum Kirche zukommt. Damit stellt sich schliesslich

auch die Frage nach den Möglichkeiten der Rezeption des Bild-

programmes, die ebenfalls dargelegt werden.

Im Vordergrund stehen Fragestellungen, die in der bisher

erschienenen Forschungsliteratur zur Nikolauskirche, die sich

vornehmlich mit der stilistischen und ikonografischen Einordnung

des Bildschmucks auseinander gesetzt hat, vernachlässigt
wurden. Das Bestreben der Forschung lag in erster Linie darin,
die Fresken der Nikolauskirche mit anderen Malereien der

spätbyzantinischen Epoche zu vergleichen, um sie bestimmten
Künstlerwerkstätten zuschreiben zu können und eine Datierung zu

ermöglichen.95

Die Literaturlage zum Bildprogramm der Nikolauskirche

kann als beispielhaft für die Erforschung der byzantinischen

Dekorationssysteme im Allgemeinen angesehen werden.

Programmanalysen zur Vielzahl der überlieferten Bildausstattungen sind

selten und beschränken sich meistens auf einzelne Aufsätze.96

Als Ausnahmen können übergreifende Gesamtdarstellungen
angeführt werden, die sich summarisch mit den Ausschmückungsprinzipien

byzantinischer Kirchenräume auseinander setzen und

deren Gesetzmässigkeiten durchleuchten.97 In den monografischen

Abhandlungen zu den einzelnen Kirchenausschmückungen

ist dagegen erkennbar, dass das Interesse der Autoren primär auf

ikonografische Analysen sowie Stilkritik und Zuschreibungs-

fragen gerichtet ist. Programmatische Aspekte werden oft
ausgeklammert oder nur in knappen Kapiteln behandelt, in denen die

Anordnung der Programmelemente im Kirchenraum beschrieben

sowie Gemeinsamkeiten und Unterschiede zu anderen

Dekorationssystemen aufgezeigt werden. Dabei wird in der Regel auf

allgemein gültige Züge der Ausschmückungssysteme hingewiesen
und auf Besonderheiten hinsichtlich der Auswahl und Anordnung
der Programmelemente im Kirchengebäude aufmerksam gemacht,
ohne diese aber umfassend zu begründen.98 Ausnahmen stellen
die Studien dar, die sich mit bestimmten Raumeinheiten oder
Annexräumen von byzantinischen Kirchengebäuden befassen und

das Verhältnis von Bildauswahl und Funktion dieser Räume
untersuchen.99 Programmanalysen zu den eigentlichen Hauptkirchenräumen,

die als Versammlungsorte für die tägliche Liturgiefeier
dienen, sind selten."'0

Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz 29



Abb. 1: Thessaloniki, Nikolauskirche, Freskenprogramm der Ostwand.

Die Nikolauskirche wurde im beginnenden 14. Jahrhundert errichtet
und fungierte als Katholikon eines Klosters. Von der Geschichte

des Klosters in byzantinischer Zeit ist nichts bekannt, da weder

Inschriften in der Kirche selbst noch andere schriftliche Zeugnisse

aus der Erbauungszeit des Monumentes überliefert sind.

Entsprechend bleibt die Identität des Stifters und der ausstattenden

Maler offen."" Die Kirche verfügt über einen einschiffigen
Kernbau, dem im Norden und Süden zwei gleich breite Seitenschiffe

angegliedert sind; im Westen wurde ein Narthex vorgelagert.

Das Freskenprogramm der Kirche ist wahrscheinlich in der

zweiten Dekade des 14. Jahrhunderts entstanden. Die Datierung
stützt sich auf stilistische und ikonografische Vergleiche zu anderen

Malereien der spätbyzantinischen Epoche.42 Bemerkenswert

ist die ausserordentliche Qualität des Freskenschmucks, der zu

den schönsten Malereien der palaiologischen Epoche (1261-1453)

in Thessaloniki gezählt werden kann.

Der Festbildzyklus der Nikolauskirche umfasst 15 Szenen. Er

beginnt an der östlichen Stirnwand mit den Darstellungen der

Verkündigung an Maria, der Geburt Christi und der Magieranbetung,
die unabhängig von der Geburtsszene illustriert ist (Abb. 1, 5, 6).

Die Erzählfolge setzt sich an der Südwand mit den Bildern der

Darbringung Christi im Tempel, der Taufe Jesu, der Erweckung des

Lazarus und dem Einzug Christi in Jerusalem (Abb. 2, 7-9) fort.
Von der Szene des Einzugs in Jerusalem ist am westlichen Ende

der Südwand nur der linke Abschnitt wiedergegeben, der den

reitenden Christus und die nachfolgenden Apostel vorführt (Abb. 9).

Der rechte Bereich der Darstellung, der das Stadttor und die

Volksmenge Jerusalems zeigt, wurde auf den südlichen Teil der Westwand

verlegt (Abb. 3, 10). Für diese Verfahrensweise des Übereck-

Führens von Bildern existiert vermutlich nur eine Parallele, die in

Thessaloniki selbst, in der Panagia Chalkeon, Anwendung fand.42

Hinter der Szene des Einzugs Christi in Jerusalem folgt an

zentralem Ort auf der Westwand die Darstellung der Metamorphosis

(Abb. 10). Der erzählerischen Struktur der Evangelienberichte

und der Biografie Christi zufolge hätte das Bild seinen Platz

an der Südwand hinter der Taufe einnehmen sollen.

Der Zyklus findet im nördlichen Bereich der Westwand mit
der Szene der Kreuzigung Christi (Abb. 11) seine Fortführung. Auf

der Nordwand schliessen sich in chronologischer Folge die Bilder

der Kreuzabnahme (Abb. 12), Beweinung (Abb. 13) und Anastasis

(Abb. 14) an, die den Abschluss der Darstellungsfolge an der

Längswand bildet.

Die beiden Giebelfelder wurden als weitere Anbringungsflächen

für den Bilderkreis des Festtagszyklus genutzt. Im östlichen
Giebelfeld befindet sich die Darstellung des so genannten Chai-

rete (Abb. 15). Illustriert ist die Begegnung Christi mit den beiden

Marien nach seiner Auferstehung, entsprechend Kapitel 28,9—10

des Matthäus-Evangeliums. In chronologischer Reihe schliesst

sich im westlichen Giebelfeld die Himmelfahrt Christi an (Abb. 10),

die den Abschluss der christologischen Bildfolge darstellt. Als

30 Karin Kirchhainer



Abb. 2: Thessaloniki, Nikolauskirche, Freskenprogramm der Südwand.

Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz



letzte Begebenheit des Dodekaortions behauptet die Szene der

Koimesis ihren Platz über dem Haupteingang der Kirche (Abb. 16).

Anhand der Szenenauswahl des Festbildzyklus in der Nikolauskirche

ist erkennbar, dass diese in wesentlichen Teilen dem als

klassisch rekonstruierten Zyklus entspricht. Von den zwölf liturgischen

Hochfesten des byzantinischen Kirchenjahres sind elf zur

Darstellung gelangt, lediglich dem Pfingstereignis wurde keine

bildliche Wiedergabe eingeräumt. Stattdessen sind vier Szenen

in den Zyklus integriert worden, die nicht dem unmittelbaren
Festkreis entstammen. Die erste Erweiterung ist im Bereich der

Inkarnationsthematik zu verzeichnen, die durch die Szene der

Magieranbetung (Abb. 6) eine breitere Erläuterung erfährt.
Darüber hinaus ist der Komplex des Todesgeschehens Christi durch

die Einbindung der Bilder der Kreuzabnahme und Beweinung
besonders akzentuiert (Abb. 12, 13). Die letzte Erweiterung betrifft
das Thema der Auferstehung Christi, das hier nicht nur mit dem

dogmatischen Auferstehungsbild der Anastasis (Abb. 14), sondern

ausserdem mit dem historischen Auferstehungsbild des Chairete

(Abb. 15) aufgegriffen wird.

Aussergewöhnlich an dem Hauptzyklus der Nikolauskirche

ist die Bildzusammenstellung an der östlichen Stirnwand, an der

bereits die ersten drei Szenen des Festkreises vorgeführt sind

(Abb. 1). In den Bildprogrammen einschiffiger Kirchen befindet
sich an diesem Darstellungsort in der Regel als einziges Festbild

die Verkündigung an Maria, die beiderseitig der Apsiskonche auf

zwei Bildfelder verteilt den Hauptzyklus eröffnet.44

Die unübliche Bildauswahl und -Platzierung in der Nikolauskirche

ist durch die ausgeprägte vertikale Ausrichtung des

Kirchenraumes bedingt, dessen hohen Wandflächen es ermöglichten,
zwei zyklische Programmelemente in das Dekorationssystem zu

integrieren. Aufgrund der hohen Wandflächen ist das oberste

Bildregister an der Ostwand nicht wie üblich durch die Apsisnische

unterbrochen, sondern stellt eine fortlaufende breite Bildfläche

zur Verfügung, die für die Wiedergabe von drei christologischen
Szenen genutzt werden konnte. Die beiden ersten Bilder, Verkündigung

und Geburt, entsprechen der üblichen Erzählfolge des

Dodekaortions, der sich meistens die Szene der Darstellung Christi im

Tempel anschliesst. In der Nikolauskirche wurde zwischen Geburt

und Darstellung Christi im Tempel die Szene der Magierhuldigung

eingeschoben, die nicht dem unmittelbaren Festkreis angehört.
Das Ereignis der Magieranbetung (Abb. 6) wird seit der

mittelbyzantinischen Epoche nur noch gelegentlich als

Einzeldarstellung wiedergegeben"'5 und begegnet in der palaiologischen
Monumentalmalerei relativ selten als eigenständige Szene.46 Die

Reise und Huldigung der drei Magier sind häufig als Begleitmotive

unmittelbar in die Geburtsdarstellung miteinbezogen,
wodurch die in den Evangelien getrennt erwähnten Episoden zu

einer komplexen Komposition verschmelzen und die Kindheitsgeschichte

Jesu in kürzerer Fassung wiedergegeben wird."'7 Durch

die Aufnahme der Magierhuldigung als eine der Begleitszenen der

Karin Kirchhainer



Abb. 4: Thessaloniki, Nikolauskirche, Freskenprogramm der Nordwand.

Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz 33



Abb. 5: Thessaloniki, Nikolauskirche, Geburt Christi, Fresko.

Geburt Christi verlor die Darstellung schliesslich ihre Eigenschaft

als akzentuiertes Bild der Epiphanie des himmlischen
Herrschers.''8 Der isolierten Präsentation der Szene in der Nikolauskirche

kommt demnach eine besondere Bedeutung zu. Betont

werden sollte zweifellos das Erscheinen Jesu auf Erden, von dem

die Magier als Erste Zeugnis ablegen, indem sie Christus als Sohn

Gottes anerkennen.

Aus der Zusammenstellung der Szenen an der Ostwand

(Abb. 1) wird ersichtlich, dass diese den Komplex der Menschwerdung

Christi zum zentralen Thema erheben: Mit der

Verkündigungsdarstellung wird zunächst auf das Mysterium der Inkarnation
des Logos verwiesen; die Szene der Geburt Christi verbildlicht die

Herabkunft des Gottessohnes auf Erden; die Anbetung der Magier

legt schliesslich die Anerkennung der Gottheit Christi durch

fremde Völker dar. Die Aufnahme der Magieranbetung in den

Festbildzyklus in der Nikolauskirche zeugt also von dem Interesse, das

Dogma der Menschwerdung Christi durch eine weitere Szene zu

unterstreichen. Darüber hinaus ist das Bestreben erkennbar, die

drei Bilder des Registers unter einen einheitlichen Gedankenkreis

zu stellen, der das unmittelbare Inkarnations- und Epiphanie-

geschehen umfasst.

Die Auswahl und Zusammenstellung der Bilder an der

Ostwand des Bemas sind vermutlich liturgisch motiviert. Bildthemen,

die sich auf die Inkarnation Christi beziehen, werden vorzugsweise

dem Altarraum zugeordnet, was sich zweifellos aus der

gedanklichen Verbindung von Inkarnationsdogma und

Eucharistiemysterium herleitet.''9 Beispielhaft für die kontextuelle

Verwendung von Inkarnationsbildern im Altarraum sind die Wiedergabe

der Gottesmutter in der Apsiskalotte und die Positionierung
der Verkündigungsszene am Apsisbogen. Auch das Thema der

Magierhuldigung ist seit dem 6. Jahrhundert als Apsisbild
bekannt, es war vermutlich in der Apsiskonche der Geburtskirche

von Bethlehem dargestellt.50
Über die beabsichtigte Zuweisung der Inkarnationsbilder an

den Vollzugsort des eucharistischen Liturgiegeschehens hinaus

ist ferner die Intention erkennbar, eine bildliche Konfrontation
zwischen Inkarnations- und Eucharistiethematik an der Ostwand

herzustellen. Unterhalb der Inkarnationsbilder schliesst sich eine

Komposition an, die das Thema der eucharistischen Liturgie zum

Inhalt hat: Wiedergegeben ist die auf zwei Bildfelder aufgeteilte
Szene der Apostelkommunion (Abb. 1), die die liturgisierte Variante

des historischen letzten Abendmahls zwischen Christus und

den Aposteln zeigt.5'

Die gedankliche Verbindung von Inkarnations- und

Eucharistiemysterium ist schon im 6. Kapitel des Johannes-Evangeliums

verankert und verfügt über eine lange Tradition in der Patristik.5'

Grundlegend für die wechselseitige Interpretation beider
Begebenheiten ist das Verständnis, dass die eucharistische Liturgie die

sakramentale Vergegenwärtigung des historischen Inkarnationsgeschehens

darstellt. Ausgehend von der Vorstellung, dass bei

der Epiklese unter Anrufung des Heiligen Geistes Brot und Wein

34 Karin Kirchhainer



in Leib und Blut Christi transformiert werden, wird die Wandlung
der eucharistischen Elemente als sakramentale Menschwerdung
des Logos begriffen." Die konsekrierten Gaben symbolisieren den

neugeborenen Christus, dessen mystisch-sakramentale Opferung
im Anschluss an die Wandlung vollzogen wird.

Analog zur eucharistischen Auslegung der Menschwerdung

Jesu ist eine visuelle Konfrontation von Inkarnations- und

Eucharistiethematik in den Sanktuarien byzantinischer Kirchengebäude

zu beobachten. Diese findet nicht nur in der räumlichen Zuweisung

von Inkarnationsbildern in den Altarraum ihren Ausdruck,

sondern schlägt sich auch in der bildlichen Konfrontation beider

Themenkreise nieder." Exemplarisch dafür ist die seit der

mittelbyzantinischen Zeit auftretende Verknüpfung von Marienbild und

Apostelkommunion in der Apsiskonche.

An der Ostwand der Nikolauskirche sollte wahrscheinlich

eine durchgehende Verbindung von Inkarnations- und Eucharistiegeschehen

evoziert werden, die sich in der Übereinanderlagerung

beider Themenbereiche äussert (Abb. 1). Die gesamte Bildauswahl

(mit Ausnahme der Chairetedarstellung im Giebelfeld) visualisiert

ein Wechselspiel von Inkarnations- und Eucharistiemotiven, das im

unteren Register des Apsiszylinders mit der Kirchenväterliturgie"
beginnt, sich mit der Gottesmutter in der Apsiskalotte und der

Apostelkommunion beiderseitig des Apsisbogens weiter fortsetzt

und schliesslich im oberen Register mit den drei Bildern zur

Menschwerdung Jesu abschliesst.

Innerhalb des eucharistisch orientierten Programmes auf

der Ostwand kommt der Szene der Magieranbetung (Abb. 6) eine

besondere Rolle zu, die sich aus der Interpretation des Ereignisses

als Vorbild des liturgischen Opferganges der christlichen

Gemeinde ergibt. Schon Johannes ChrySOStOmoS (344—407) paral- Abb' 6: Thessalonik|. Nikolauskirche, Anbetung der Magier, Fresko,

lelisiert in seiner eucharistischen Auslegung der Inkarnation den

Gang der Magier zu Christus mit dem Gang der Gläubigen zum

Abendmahl. In seiner Homilie »de beato Philognio« fordert der

Kirchenvater seine Zuhörer auf, es den Magiern gleichzutun und

in gläubiger Verehrung an den Messaltar zu strömen: »Denn wenn

wir mit gläubigem Herzen hinzutreten, so werden wir ohne Zweifel

den Herrn schauen, in der Krippe liegend. Denn der

Abendmahlstisch vertritt die Stelle der Krippe. Auch hier wird der Leib

des Herrn liegen, nicht in Windeln eingewickelt wie damals,

sondern von allen Seiten vom Heiligen Geist umgeben.«56

Der Gang der Gläubigen zur Messfeier wird von Chrysos-

tomos also unter das Leitbild der Gaben darbringenden Magier

gestellt, die er als Prototypen der Gemeinde auffasst. Dieser

Gedankengang hat auch Einzug in die darstellende Kunst gehalten.

Als Beispiel sei das Mosaik der nördlichen Langhauswand

von Sant'ApolIinare Nuovo in Ravenna (6. Jh.) erwähnt, in dem

die drei Magier als Anführer eines Jungfrauenzuges erscheinen,

der sich auf die thronende Gottesmutter mit Kind über dem

Apsisansatz zubewegt.57 Der Prozessionszug wird als Vorbild des

liturgischen Opferganges der christlichen Gemeinde zur Messe

gedeutet, der sich in paralleler Richtung zum Altar hin vollzieht.58

:ïv^gnT^<CT>.0mi4h;.ilCN
U4. AIGNMCH ri f; HCl PCA'TCA

KnecoNtcerfoceKVNicw Tto

cd" Je"

firme
run ri

Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz JÎ



Eine gleichartige Aufgabe erfüllt die Magierdarstellung in

der Nikolauskirche, in der die Magier als Leitfiguren für die

eintretenden Gläubigen erscheinen: Die drei Magier eilen herbei, sie

verehren Christus und bringen ihm ihre Gaben dar. Gleiches

vollziehen die orthodoxen Gläubigen, die Brot und Wein als Opfergaben

für die Eucharistiefeier mit in die Kirche bringen.59

So wie die Szene der Magierhuldigung als historisches Vorbild

für die Darbringung der Opfergaben fungiert, erfüllt die

Handlungskomposition der Apostelkommunion (Abb. 1) im darunter

liegenden Register die Funktion, auf den Empfang der gewandelten

Opfergaben hinzuweisen. Die liturgisierte Variante des

letzten Abendmahls zwischen Christus und seinen Jüngern stellt
den ersten Empfang der Kommunion dar und ist damit ein
historisches Vorbild für die tägliche Abendmahlsfeier, bei der die

Kommunionsempfänger in die Nachfolge der Apostel treten und vom

Priester, der als Bild und Repräsentant Christi agiert, die konse-

krierten Gaben entgegennehmen.60

Die Übereinanderlagerung der Motive von Magierhuldigung
und Apostelkommunion verfolgt demnach die Absicht, in einer

Art historischer Herleitung die Teilnahme am Eucharistiemysterium

durch die Vorbilder darzulegen, welche Oblation und Empfang

der Opfergaben nachhaltig begründen. Zudem wird den

Teilnehmern der Abendmahlsfeier signalisiert, dass sie in der

Nachfolge derer stehen, die ihre Rechtgläubigkeit als Erste

bekundet haben.

Mit der Bildauswahl an der Ostwand wird aber nicht nur

begrenzt auf die Darbringung und die Entgegennahme des Abendmahls

verwiesen, sondern auch (mit der Szene im Giebelfeld) auf

die Wirkung des Eucharistieempfangs rekurriert. Über den

Bildern zur Inkarnation schliesst sich eine Darstellung an, die die

Begebenheit der Auferstehung Christi thematisiert (Abb. 15). Die

Komposition gliedert sich in zwei Abschnitte. Links ist der durch

eine Gartenlandschaft schreitende auferstandene Christus in

Profilansicht wiedergegeben. Gemeint ist mit der Darstellung der

nach Galiläa gehende Christus, der auf seinem Weg den beiden

Marien erscheint.6' Die Darstellung orientiert sich an Mt 28,9, wo

es heisst: »Und siehe, Jesus kam ihnen entgegen und sprach: Seid

gegrüsst! Sie aber traten hinzu, ergriffen seine Füsse und warfen

sich vor ihm nieder.«62 Die Begebenheit der sich niederwerfenden

Marien schliesst sich im rechten Bildfeld an, in dem die eigentliche

Begegnung des Auferstandenen mit den beiden Myrrhopho-

ren, das so genannte Chairete, illustriert wird.

Das Ereignis der Auferstehung Christi wird in enger Beziehung

zum Eucharistiemysterium gesehen, das im Nacheinander

seiner einzelnen Abschnitte das gesamte irdische Heilswerk Jesu

sakramental wiederholt. Innerhalb des rituellen Nachvollzugs des

Erdenlebens Christi nach seinen einzelnen Phasen kommt der

Auferstehung eine besondere Rolle zu: Der Kommunionsempfang
der Liturgieteilnehmer, der den Höhepunkt der eucharistischen

Liturgie darstellt, wird als sakramentale Vergegenwärtigung
der Auferstehung Jesu interpretiert. Schon für den Theologen

Theodor von Mopsuestia (f328) stellt die Aufnahme der konse-

krierten Gaben durch die Gläubigen ein Sinnbild der Auferstehung

Christi dar.65 Er geht ferner davon aus, dass die Liturgieteilnehmer

beim Kommunionsempfang in einer Art visionärer Schau

den auferstandenen Christus erblicken: »Und nochmals sehen wir
in der Kommunion Christus, der von dem Altar als einer Art Grab

auferstand von den Toten.«6''

Die sinnliche Erfahrung des Kommunionsempfanges besteht

für die orthodoxen Gläubigen also in der Schau des auferstandenen

Christus. Dieses mystische Erlebnis wird auch in der Liturgiefeier

selbst angesprochen, indem bei der Danksagung nach

Verabreichung der Kommunion vom Diakon das erste Lied aus dem

Stundengebet der Osterwoche rezitiert wird: »Nachdem wir die

Auferstehung Christi geschaut haben, lasst uns den heiligen
Herrn Jesus, den allein sündlosen, anbeten. Dein Kreuz verehren

wir, Christus, und deine heilige Auferstehung besingen und preisen

wir l...].«65

Interessant ist in diesem Zusammenhang eine Passage aus

der Osterpredigt des orthodoxen Mystikers Gregorios Palamas,

die 1350 verfasst wurde. Palamas parallelisiert in seiner Homilie

die Gottesschau des leiblich auferstandenen Christus durch Maria

Magdalena mit der visionären Schau des auferstandenen Christus

durch die Kommunionsteilnehmer. Er führt aus, dass die würdigen

Gläubigen beim Empfang der Eucharistie in die Nachfolge Maria

Magdalenas treten und wie diese den leiblich auferstandenen

Christus erblicken.66 Die privilegierte, erste leibliche Schau des

unmittelbar Auferstandenen, wie sie Maria Magdalena zuteil

wurde, ist für Palamas folglich ein Vorbild für die mystische Schau

der Liturgieteilnehmer beim Verzehr des Messopfers.

Die Gedankengänge, die Palamas im Jahr 1350 in seiner

Homilie formuliert hat, scheinen auch für die Programmentwerfer

der Bildausstattung der Nikolauskirche, die das Chairetebild

für das östliche Giebelfeld bestimmten, eine Rolle gespielt zu

haben.67 Keine andere Darstellung würde die sinnliche Erfahrung
des Abendmahlempfangs so deutlich visualisieren wie das Motiv
der Begegnung der beiden Marien mit dem auferstandenen
Christus.68

Bei einer Gesamtbetrachtung der Bildauswahl an der
Ostwand (Abb. 1) wird deutlich, dass diese in ihrer Gesamtheit auf das

Eucharistiemysterium ausgerichtet ist, dessen ritueller Vollzug
sich unterhalb der Bilder am Altar vollzieht. Im Zentrum des

Interesses stehen Darbringung und Empfang der Opfergaben sowie

die sinnlich-mystische Wahrnehmung des Kommunionsempfanges

durch die Gläubigen.

Darüber hinaus entfaltet sich an der Ostwand eine Art kurz

gefasstes Grundsatzprogramm, das in der Form einer visuellen
Katechese die wesentlichen Glaubensinhalte der christlichen

Religion darlegt. Ein Grundsatzprogramm deswegen, weil das

gesamte Erlösungswerk Christi in einer Art Kurzformel vergegenwärtigt

wird. Beginnend mit der Inkarnation, die das

Heilsgeschehen einleitet. Sinngebundener Zweck der Geburt Christi ist

36 Karin Kirchhainer



Abb. 8: Thessaloniki, Nikolauskirche, Taufe Jesu, Fresko.Abb. 7: Thessaloniki, Nikolauskirche, Darbringung Christi im Tempel, Fresko.

der Erlösungsprozess, dessen Abschluss die Auferstehung

darstellt. Unterpfand für die Auferstehung der Gläubigen ist wiederum

die Teilnahme an der Eucharistiefeier, bei der die

Kommunionsempfänger durch die Aufnahme der heiligen Elemente mit

Gott vereinigt werden. Sie werden durch den Empfang der kon-

sekrierten Gaben zu Christusträgern, also zu Teilnehmern an

Gott, und partizipieren damit auch an der Auferstehung und am

ewigen Leben.69

Für die auf der Ostwand wiedergegebenen Festtagsbilder

ergibt sich also eine Lesbarkeit auf mehreren Ebenen. Sie können

zunächst als narrative Programmelemente des Festtagszyklus

betrachtet werden, der den gesamten Kirchenraum durchläuft.

Damit sind die Szenen des Festkreises begrenzt als erläuternde

Darstellungen des irdischen Heilswerkes Christi lesbar. Über diese

Leseebene hinausgehend stellen sie integrale Bestandteile des

eucharistisch orientierten Bemaprogrammes dar, das sich auf die

Teilnahme und die sinnliche Erfahrung des Kommunionsempfanges

konzentriert sowie von den in das Eucharistiemysterium und

seine Wirkungen unterwiesenen Liturgieteilnehmern auf einer

zusätzlichen Rezeptionsebene wahrgenommen werden kann.

Nach den Bildern zur Inkarnation Christi findet der Festtagszyklus

auf der Südwand des Kirchenraumes seine Fortführung (Abb. 2).

Es folgen in chronologischer Reihenfolge die Szenen der

Darbringung Christi im Tempel (Abb. 7) und der Taufe Jesu (Abb. 8),

die beide dem Themenkreis des Dodekaortions angehören. Im

Anschluss an die Taufdarstellung wäre gemäss der historisch-biografischen

Präsentationsweise der Festbildzyklen die Szene der

Metamorphosis zu erwarten. Die narrative Sequenz der

Festtagsereignisse in der Nikolauskirche lässt allerdings die Chronologie
der Evangelienberichte unbeachtet und zeigt statt der

Verklärungskomposition die Szene der Lazaruserweckung (Abb. 2), auf
der sich in der Südwestecke des Kirchenraumes das Festbild des

Einzugs Christi in Jerusalem (Abb. 9, 10) anschliesst. Erst nach

dieser Darstellung folgt, zentral auf der Westwand gelegen, die

Szene der Transfiguration (Abb. 10). Sie ist unmittelbar vor die

Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz 37



Abb. 9: Thessaloniki, Nikolauskirche, Einzug Christi in Jerusalem (linker Bereich), Fresko. Abb. 10: Thessaloniki, Nikolauskirche, Blick auf die Westwand

Kreuzigung (Abb. II) gerückt, die sich auf dem rechten Bildfeld der

gleichen Wand befindet.

Für die irreguläre Szenenanordnung, die nicht dem

kontinuierlichen Erzählablauf der Evangelienberichte entspricht, können

keine kompositioneilen Gründe geltend gemacht werden, da

auf der Südwand im Anschluss an die Taufdarstellung ein
ununterbrochenes Bildfeld zur Verfügung stand, welches das Verklärungsbild

hätte aufnehmen können. Vielmehr ist davon auszugehen, dass

die Herauslösung der Metamorphosis aus der zyklischen Reihe

planmässig erfolgte, weil ihre räumliche Annäherung an das Festbild

der Kreuzigung bewirkt werden sollte. Für die modifizierte

Szenenfolge des Dodekaortions und die beabsichtigte Konfrontation

von Verklärungs- und Kreuzigungsdarstellung sind mehrere

Beispiele in der Monumentalmalerei70 und anderen

Kunstgattungen7'belegt.

Die Gegenüberstellung der beiden Szenen ist offenkundig
durch die wechselseitige Auslegung von Verklärungs- und

Kreuzigungsgeschehen motiviert. Das Leiden Christi bei seinem

Kreuzestod wird in engem Zusammenhang mit seiner Glorie bei

der Transfiguration gesehen.77 In Ansätzen zu erkennen ist die

gedankliche Verbindung von Metamorphosis und Kreuzigung
bereits in den synoptischen Evangelienberichten, in denen die

Schilderung des Verklärungswunders77 nach einer Prophétie folgt,
in der Christus seine nahende Passion, den Kreuzestod und die

Auferstehung, ankündigt.77

Analog zu den Evangelienberichten betont auch die patristi-
sche Exegese durchgängig die Verbindung zwischen Transfiguration

und Kreuzigung.75Schwerpunkt dieser Schriftauslegungen ist

das Verständnis, dass sich Christus den anwesenden Jüngern bei

seiner Verklärung im Licht seiner göttlichen Herrlichkeit zeigte,

um diesen begreiflich zu machen, dass er für das Heil der Welt

aus eigenem Willen gekreuzigt wird.76 Diese Interpretation hat

auch Einzug in die liturgische Praxis des Metamorphosisfestes

am 6. August gehalten, bei dem während der Morgenliturgie
folgende Passage rezitiert wird: »Auf dem Berge wurdest Du

verklärt, Christus, Gott. Die jünger schauten, wie sie vermochten,

38 Karin Kirchhainer



Deine Herrlichkeit, auf dass sie, wenn sie Dich gekreuzigt sehen,

das Leiden als freiwillig begreifen, der Welt aber verkünden, dass

Du in Wahrheit bist der Abglanz des Vaters.«77

Entsprechend der Zusammenschau von Verklärung und

Kreuzigung Christi in den patristischen Kommentaren und den

liturgischen Lesungen ist auch eine räumliche Verknüpfung beider

Themenkreise in den Monumentaldekorationen zu beobachten.78

Ein vorikonoklastisches Beispiel bietet das Apsismosaik des

Katholikons des Katharinenklosters auf dem Berg Sinai, das in

justinianische Zeit datiert wird: Die Apsiskalotte wird von dem

monumentalen Verklärungsbild bestimmt, um das sich ein Friesband

legt, in das Medaillons mit Brustbildern von biblischen

Personen und Heiligen eingeschlossen sind.'9 Im mittleren
Medaillon des oberen Laibungsfrieses, das sich unmittelbar über

dem Haupt des verklärten Christus befindet, ist allerdings kein

Heiligenbrustbild, sondern ein Kreuz wiedergegeben. Damit wird

auf die Bestimmung des Verklärten zum Leiden angespielt.80

In der Nikolauskirche ist die wechselseitige Bezugnahme

von Verklärungs- und Leidensthematik durch das Nebeneinanderstellen

der Ereignisbilder von Metamorphosis und Kreuzigung

erfolgt, die auch in anderen Festbildzyklen der mittel- und

spätbyzantinischen Epoche feststellbar ist.8'

Nicht zuletzt ist die räumliche Annäherung der beiden

Festbilder auch damit zu erklären, dass dem Dogma der Zweinaturenlehre

im Kirchenraum besonderer Ausdruck verliehen werden

soll. Mit der Gegenüberstellung des zur Göttlichkeit erhöhten

Christus bei der Verklärung und des sterblichen Jesus beim

Kreuzestod werden in aller Deutlichkeit die zwei Naturen des Gottessohnes

visualisiert. In den byzantinischen Dekorationssystemen

ist grundsätzlich zu beobachten, dass Szenen, die durch ihre

Bildaussage wechselseitig theologische Glaubenssätze — wie das

Dogma der Zweinaturenlehre - illustrieren, bevorzugt einander

gegenübergestellt wurden.87 Deutlich wird dies beispielsweise an

der akzentuierten Präsentation von Kreuzigung und Anastasis in

verschiedenen Bildausstattungen. Diese dogmatisch relevanten

Szenen sind in mehreren Kirchenräumen ausserhalb der

zyklischen Reihe angeordnet und an hervorgehobenen Plätzen

gesondert dargestellt, so dass sie in einer Zusammenschau rezipiert

werden können.89

Die Herauslösung der Verklärungsszene aus der zyklischen

Reihe ist ausserdem dadurch zu erklären, dass diese Darstellung

der Szene der Koimesis räumlich angenähert werden soll (Abb. 3,

10).84 Neben der Konfrontation von Metamorphosis und Kreuzigung

Christi ist in einer gewissen Anzahl von

Monumentaldekorationen das Bestreben erkennbar, Transfiguration und

Marientod nebeneinander oder übereinander zu positionieren.85

Augenscheinlich ist die planmässige Konfrontation der Ereignisbilder

in der Neuen Tokali Kilise in Göreme (Kappadokien) zu

beobachten, in der Metamorphosis und Koimesis ausserhalb der

zyklischen Reihe an der östlichen Stirnwand die Hauptapsis

flankieren.86

Die Verknüpfung der beiden Szenen blieb nicht auf die

Gattung Monumentalmalerei beschränkt, auch auf verschiedenen

Festtagsikonen wurde die Reihenfolge des Dodekaortions modifiziert

sowie Transfiguration und Koimesis einander angenähert.87
In der Nikolauskirche befindet sich die Verklärungsdarstellung im

Zentrum der Westwand und nimmt das Bildfeld unmittelbar über

der Szene des Marientodes ein (Abb. 10).

Papadopoulos88 beobachtete bereits die räumliche Annäherung

von Verklärung und Marientod in verschiedenen

Dekorationssystemen der mittel- und spätbyzantinischen Epoche und

begründet diese liturgisch. Sie führt die Konfrontation der Szenen

auf die zeitliche Abfolge des Festkalenders zurück, da die Feiertage

der beiden Ereignisse dicht beieinander liegen: Das Fest der

Verklärung Christi wird am 6. August und das des Marientodes am
15. August begangen.

Meines Erachtens ist es wenig wahrscheinlich, dass der Zeitplan

des liturgischen Festkalenders die Übereinanderstellung der

beiden Szenen bewirkt hat. Grundsätzlich ist nämlich davon

auszugehen, dass sich die Abfolge der Festtagsbilder im Kirchenraum

nicht an den Stationen des Kirchenjahres orientiert, sondern das

Leben Christi in chronologischer Reihenfolge, das heisst nach

dem Leitfaden seiner Lebensstationen, illustriert. Die hohen Festtage

des byzantinischen Kirchenjahres fungierten zwar als

Grundrepertoire für die Auswahl der Bilder der Hauptzyklen, nicht aber

für deren Präsentationsfolge im Kirchengebäude.89 Daher ist
nicht anzunehmen, dass der Terminplan des Festkalenders der

Beweggrund für die Zusammenstellung der beiden Szenen war.

Angeregt ist die räumliche Verbindung von Metamorphosis-
und Koimesisszene wahrscheinlich durch ihre gemeinsame
Bildthematik. Beide Darstellungen schildern das Phänomen der
irdischen Entrückung und die Annahme eines göttlichen Zustands.

Das Ereignisbild der Metamorphosis umschreibt die zeitlich

bedingte Entrückung des Gottessohnes auf dem Berg Tabor, auf
dem Jesus vor seinen Lieblingsjüngern seine göttliche
Herrlichkeit enthüllt (Abb. 10). In ähnlicher Weise schildert die

Darstellung der Koimesis90 die Entrückung Marias ins Überirdische
(Abb. 16). Sie beschreibt das Ableben der Gottesmutter und die
Translation ihrer Seele in den Himmel.9' Maria wird der Göttlichkeit

ihres Sohnes teilhaftig, indem dieser herabkommt und sie in
seine himmlische Herrlichkeit erhöht. Beide Darstellungen schildern

also eine Verklärung, eine Erhebung ins Überirdische und

die Metamorphose in einen göttlichen Zustand. Äusseres Zeichen
der Theophanien ist die Lichtgloriole, die die zur Göttlichkeit
Erhobenen umfängt.

Über diese bildimmanente Übereinstimmung hinausgehend
lässt sich aber auch eine übergeordnete theologische Sinnschicht
ausmachen, welche wohl die Aneinanderrückung von Metamorphosis

und Koimesis bewirkt hat. Die verbindende Aussage der

dargestellten Themen besteht darin, dass sie auf Voraussage und

Erfüllung der endzeitlichen Wiederkunft Christi rekurrieren. Die

Verklärung Jesu kündet seine Auferstehung und Wiederkehr in

Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz J9



Abb. 11: Thessaloniki, Nikolauskirche, Kreuzigung, Fresko.

Herrlichkeit am Ende der Zeiten an.92 Eine theologische Verbindung

von Metamorphosis und Zweiter Parusie ist im Matthäus-

Evangelium fixiert, in dem der Schilderung des Verklärungswunders

eine Prophétie vorangestellt ist, in der die endzeitliche

Wiederkunft des Gottessohnes mit folgenden Worten angekündigt

wird: »Denn der Sohn des Menschen wird in der Herrlichkeit

seines Vaters mit seinen Engeln kommen, und dann wird Er jedem
nach seinem Tun vergelten.«95

Der auf dem Berg Tabor verwandelte Christus wird demnach

als Typus des am Ende der Zeiten wiederkehrenden Weltenrichters

aufgefasst.95 Sinngebundener Zweck der zweiten Wiederkehr

Christi ist sein Endgericht, bei dem er die Gläubigen vom Tod

erlösen und in seine himmlische Herrlichkeit aufnehmen wird. Die

eschatologische Erfüllung besteht in der Umgestaltung der

Schöpfung, die von der Sterblichkeit erlöst, zum ewigen Leben

erweckt und zur Göttlichkeit erhoben wird.95

Diese Glorie des künftigen Lebens, das letzte Ziel der christlichen

Gläubigen, hat sich für die Gottesmutter bereits verwirklicht,

die vom Tode zum ewigen Leben und aus dem irdischen

Zustand in die himmlische Seligkeit gelangt ist.96 Marias Vergöttlichung

steht exemplarisch für diejenige der Menschheit: »An ihr hat

Christus vorweggenommen, was Er allen, die zu Ihm gehören, bei

der Verklärung der Schöpfung am Ende der Zeiten gewähren
wird.«97Die Herabkunft Christi zum Marientod ist eine Vorausschau

und eine Art Beleg für seine endzeitliche Wiederkunft. Er wird
herabkommen und die Auserwählten von der Sterblichkeit erlösen,

um sie wie die Theotokos in das Himmelreich heimzuführen. Das

Bild des Todes und der Erhöhung Mariens in die göttliche Glorie ist

also eine Verheissung der eschatologischen Vollendung der

Gläubigen, denen ein neues, jenseitiges Leben in Aussicht gestellt wird.

Maria wird damit zum Typus der irdischen Kirche, ihre Entrückung

zu Gott ist Vorbild für die endzeitliche Verklärung der Gläubigen.96

Wie diese künftige Glorie der christlichen Gemeinschaft

erwartet wird, umschreibt eine Ode, die während der Morgenliturgie

des Metamorphosisfestes gesungen wird. In den Gesängen

wird die endzeitliche Umgestaltung der Gläubigen mit der zeitlich

bedingten des Gottessohnes verglichen: »Mit Deiner Verklärung

auf dem Berg Tabor zeigst Du die göttliche Verwandlung der
Menschen bei Deiner zweiten und angstmachenden Wiederkunft.«99

Der Passus spielt darauf an, dass die erwartete eschatologische

Herrlichkeit der Gläubigen derjenigen des verklärten Christus

bei seiner Entrückung auf dem Berg Tabor entspricht. Mit der

Szene der Metamorphosis wird folglich nicht nur auf die endzeitliche

Glorie des Gottessohnes, sondern auch auf die künftige
Herrlichkeit der Menschheit verwiesen; damit rekurriert die

Metamorphosis zugleich auf Ankündigung und Erfüllung des

eschatologischen Heilsgeschehens.

Ein massgeblicher Einfluss auf die endzeitliche Vollendung

des Heilsprozesses wird der Gottesmutter zugeschrieben, die

am Tag des Jüngsten Gerichts als Fürsprecherin der Gläubigen

fungiert. Voraussetzung für deren Anwaltschaft ist ihre Aufnahme

40 Karin Kirchhainer



in den Himmel; aus Marias Gemeinschaft mit dem Weltenrichter

erfolgen Rettung und Umgestaltung der Menschheit sowie deren

Erhebung in die göttliche Herrlichkeit. In einem Troparion des

Metamorphosisfestes wird auf die Fürbittfunktion der Gottesmutter

bezüglich der göttlichen Wandlung der Gläubigen hingewiesen:

»Du wurdest auf dem Berge verklärt, Christus, Gott, und hast

Deinen Jüngern Deine Herrlichkeit gezeigt, wie sie es vermochten.

Lass auch uns Sündern Dein ewiges Licht erstrahlen, durch

die Fürbitte der Gottesmutter. Lichtspender, Ehre sei Dir.«'00

Abschliessend sei darauf hingewiesen, dass das Ereignis der

Koimesis Mariens auch in der patristischen Literatur verschiedentlich

mit der Wiederkehr Christi zum Weltgericht in Verbindung

gebracht wurde. Erkennbar ist dies zum Beispiel an einer

apokryphen Schrift zum Marientod, die Johannes Theologos

zugeschrieben wird.'0'Johannes parallelisiert in seinem Text zur

Koimesis die Wiederkehr Christi zum Weltgericht mit dessen Herabkunft

zum Tod der Gottesmutter: »Gesegnet ist der Kommende in

Gottes Namen, an einem Sonntag ist Er von den Toten auferstanden

und an einem Sonntag wird Er wiederkommen, um zu richten

die Lebenden und die Toten. Und an diesem Sonntag ist Er vom

Himmel herabgekommen zu Ehren der Koimesis der Heiligen

Jungfrau, die Ihn geboren hat.«'02

Es hat sich gezeigt, dass die räumliche Verbindung von Verklä-

rungs- und Koimesisdarstellung wahrscheinlich theologisch motiviert

ist. Beide Ereignisse rekurrieren wechselseitig auf Verheis-

sung und Erfüllung des endzeitlichen Heilsgeschehens, das an die

Wiederkunft Christi geknüpft ist. In diesen Kontext kann auch die

Szene der Himmelfahrt Christi eingebettet werden, die sich axsial

oberhalb der beiden Darstellungen im westlichen Giebelfeld an-

schliesst (Abb. 3, 10). Diese Begebenheit definiert die Beendigung

des irdischen Heilswerkes Jesu und schildert seine Entrückung in

den Himmel.'02 Zugleich bezieht sie aber auch den Gedanken der

endzeitlichen Wiederkunft Christi mit ein, indem das Ereignis der

Auffahrt mit dem der künftigen Herabkunft in eins gesetzt wird:

»Dieser Jesus, der von euch weg in den Himmel emporgehoben

worden ist, wird so kommen, wie ihr Ihn habt in den Himmel fahren

sehen.«'0"'

Das Himmelfahrtsbild formuliert also wie das Bild der

Metamorphosis die Idee von der eschatologischen Vision.'05 Darüber

hinaus stellt das Ereignis der Auffahrt Jesu aber auch die himmlische

Entrückung der Menschheit in Aussicht. So betont zum

Beispiel Theodor von Mopsuestia (f 328), dass Christus »[...1 starb,

auferstand und in den Himmel auffuhr, um auch uns alle auferstehen

und in den Himmel auffahren zu lassen«.'06 Die soteriologische

Bedeutung der Himmelfahrt Jesu liegt folglich darin, dass Christus

den himmlischen Weg der Menschen zu Gott erschliesst.'07

Die Erhebung der Menschheit in den Himmel wird nach

1. Thess 4,16-17, mit der künftigen Wiederkunft Christi zum

Endgericht erwartet: »Denn der Herr selbst wird unter einem Befehlsruf,

unter der Stimme eines Erzengels und unter (dem Schall) der

Posaune Gottes vom Himmel herabkommen, und die Toten in

Christus werden zuerst auferstehen; danach werden wir, die

Lebenden, die Übrigbleibenden, zugleich mit ihnen entrückt werden

in Wolken dem Herrn entgegen in die Luft; und so werden wir
allezeit bei dem Herrn sein.«

Mit dem »Secundus Adventus« erfolgt dann auch der Urteilsspruch

des Weltenrichters, nach dem die Unwürdigen in die Hölle

verbannt werden, während sich für die Seligen das Himmelreich

Gottes erschliesst. »Dorthin werden die von Gott Auserwählten

gelangen, wo sie ewiges Leben in der Anschauung Gottes als

himmlischen Lohn erhalten.«'00

Bei einer Gesamtbetrachtung der drei übereinander angeordneten

Szenen auf der Westwand (Abb. 3, 10) ergibt sich, dass diese

Träger eines inhaltlichen Zusammenhangs sind. Innerhalb dieser

Bildgruppe überlagern sich mehrere Sinnschichten, denen

gemeinsam Idee und Erfüllung des Weltgerichtes zugrunde liegen.

Der Gerichtsgedanke ist in allen drei Darstellungen in
unterschiedlichen Nuancen präsent: Metamorphosis und Himmelfahrt

künden die Wiederkehr Christi zum Ende der Zeiten voraus.

Zugleich wird mit den Darstellungen aber auch das in Aussicht

gestellt, was den Auserwählten mit der Wiederkehr Christi am Ende

der Zeiten widerfahren wird. Sie werden in die himmlische Glorie

aufgenommen und zur Göttlichkeit verklärt. In der Szene der

Koimesis ist schliesslich all das visualisiert und vorgezeichnet,

was sich die christlichen Gläubigen hinsichtlich des Endgerichts
erhoffen. Die vom Tode erweckte Maria wird der göttlichen
Herrlichkeit teilhaftig und in den Himmel erhoben. Die durch den

herabgekommenen Christus erfolgte Vollendung Mariens ist

Verheissung und Vorausschau für die Erhebung der christlichen

Gläubigen am Ende der Zeiten.

Auf welch durchdachte Weise die Zusammenstellung der drei

Darstellungen zu einer Bildgruppe erfolgte, wird deutlich, wenn

man die Disposition aller Ereignisbilder auf der Westwand näher

betrachtet (Abb. 10). Augenfällig ist, dass die drei Szenen nahezu exakt

in der vertikalen Mittelachse übereinander platziert sind. Es

entfaltet sich eine Art »vertikales Triptychon«, das Träger eines

inhaltlichen Zusammenhangs ist und dem die übrigen szenischen

Darstellungen auf den angrenzenden Seitenwänden beigeordnet sind.

Dementsprechend erklärt sich auch die seltene Verfahrensweise

des Übereck-Führens von Bildern in diesem Bereich des

Kirchenraumes, die nicht nur formal auf Platzgründe zurückgeführt
werden kann. Der Präsentation der Bildgruppe in der zentralen

Mittelachse sollte Priorität eingeräumt werden, wodurch die

Wiedergabe der sich beiderseitig angrenzenden christologischen
Szenen beeinträchtigt war, denen nur teilweise uneingeschränkte
Bildfelder auf der Westwand zugesprochen werden konnten.

Die Bildgruppe Koimesis-Metamorphosis-Himmelfahrt besetzt die

Wandflächen, die sich oberhalb des Haupteingangs im Kirchenraum

anschliessen, das heisst, sie befindet sich an dem Ort, den

Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz 41



Abb. 12: Thessaloniki, Nikolauskirche, Kreuzabnahme, Fresko.

die Liturgieteilnehmer passieren, wenn sie nach Beendigung des

Gottesdienstes das Kirchengebäude verlassen (Abb. 3, 10). Es

sollte daher in Erwägung gezogen werden, dass die räumliche

Zuweisung der Szenen an diesen Bildort damit verbunden ist, den

Heraustretenden die oben erläuterten Heilsperspektiven darzulegen.

Feststellbar ist, dass die Szene der Koimesis seit dem 11.

Jahrhundert nahezu uneingeschränkt das Bildfeld über dem inneren

Hauptportal besetzt. Als letztes Bild des Dodekaortions ist die

Darstellung in den meisten Dekorationssystemen des byzantinischen

Kernlandes auf der Westwand wiedergegeben.

Diese Verortungstradition wurde wiederholt mit dem

Hinweis auf die Bedeutungsachse Apsis-Westwand im Kirchenraum

erklärt. Es wurde darauf verwiesen, dass die Szene der Koimesis

in Relation zum Marienbildnis in der Apsiskonche zu sehen ist. Die

Marienthemen seien bewusst einander gegenüber lokalisiert, um

den beiden zentralen Funktionen der Gottesmutter im göttlichen
Heilsplan im Kirchengebäude adäquaten Ausdruck zu verleihen.

Schellewald erklärt die axiale Beziehung am Beispiel der

Bildausstattung der Sophienkirche in Ohrid (Mitte 11. Jahrhundert)

folgendermassen: »Der Mariendarstellung in der Apsis gewisser-

massen gegenüber steht in der Sophienkirche in Ohrid an der

Westwand über dem Eingang zum Esonarthex die Koimesis. Dieser

Bildort wird in der Folgezeit nahezu die Regel. Die Koimesis an

dieser Stelle betont die Vermittlerrolle Mariens. Zum einen ist sie

Ausdruck für das Leben nach dem Tode, zugleich aber auch Dokument

für die Präsenz Mariens im Himmel, so dass sie ihrer Funktion

als Fürbitterin Folge leisten kann. In der Apsis wird demgegenüber

ihre Funktion für die Inkarnation Christi hervorgehoben.«'09

Schnitzer hat dagegen kürzlich darauf aufmerksam gemacht,

dass wahrscheinlich nicht die Hervorrufung der Bedeutungsachse

Apsis-Westwand in den Kirchenräumen, sondern vielmehr die be-

wusste Verbindung der Szene mit dem inneren Hauptporta] die

Positionierung des Koimesisbildes an der Westwand angeregt
hat."0 Grundlage ihrer Überlegungen ist die Bildausstattung der

Peribleptoskirche in Mistra (2. Hälfte 14. Jahrhundert), in der das

Koimesisbild nicht an der Westwand, sondern an der Nordwand

illustriert ist, wo sich wegen der aussergewöhnlichen architektonischen

Struktur des Monumentes der Haupteingang befindet.

Schnitzer weist darauf hin, dass die Verbindung des Festbildes mit
der Wandfläche über dem inneren Hauptportal den Ausstattern

der Peribleptoskirche offenbar erhaltenswerter schien als die

Beibehaltung der Bezugsachse zwischen den beiden Marienthemen.

Es stellt sich daher grundsätzlich die Frage, ob der theologische

Aussagewert des Koimesisbildes unmittelbar an seinen

Anbringungsort im Kirchenraum geknüpft ist, das heisst, ob die Wiedergabe

des Themas in bewusstem Bedeutungsbezug auf den

Ausgangsbereich erfolgt ist.

Vermutlich geht es bei der Positionierung von Marienbild in

der Apsiskonche und von Koimesis über dem inneren Hauptportal

weniger um eine axiale Bezugsetzung dieser Bilder im

Kirchengebäude und eine Betonung der beiden Funktionen Mariens im

42 Karin Kirchhainer



göttlichen Heilsplan. Vielmehr ist davon auszugehen, dass mit
den beiden Themen auf die erste und zweite Ankunft Christi und

damit auf Beginn und Abschluss des Heilswerkes verwiesen wird.

Entsprechend werden die in den Hauptkirchenraum eintretenden
und zum Kommunionsempfang schreitenden Liturgieteilnehmer
mit dem Marienbild in der Apsiskonche und auch mit der

Verkündigungsszene am östlichen Stützenpaar auf die Inkarnation des

Gottessohnes aufmerksam gemacht. Ihnen wird damit zu Beginn
des Gottesdienstes die erste Ankunft Christi, der Anfang des

Erlösungswerkes und die damit verbundene Erneuerung der Schöpfung

visuell vergegenwärtigt. Nach Abschluss der Liturgiefeier
wird den Heraustretenden im Gegenzug mit der Darstellung der

Koimesis die zweite Ankunft Christi und die damit verbundene

Vollendung des Heilsprozesses angekündigt. Den Gläubigen wird
also nicht nur das Fürbittversprechen Mariens mit auf den Weg

gegeben, sondern auch ihr jenseitiges Leben in der göttlichen
Ii i'ui •** a Ui i. 11 * a f J r- J J ^ ^ Abb. 13: Thessaloniki, Nikolauskirche. Beweinung Christi, Fresko.Herrlichkeit in Aussicht gestellt. Anfang und Ende des Gottes-

dienstbesuches werden folglich durch die Themen von Anfang
und Ende des christlichen Heilswerkes visuell begleitet.

Die Positionierung der Koimesisszene an der Westwand

scheint also nicht in erster Linie auf das Marienbild in der Apsis

abgestimmt zu sein, vielmehr sollte sie dazu dienen, den

Kommunionsteilnehmern nach Abschluss des Gottesdienstes beim

Verlassen des Kirchenraums ihre Heilsperspektiven aufzuzeigen. Mit
der Wiedergabe von Maria in der Apsiskalotte und der Koimesis

an der Westwand werden zwei Grundgedanken zum Ausdruck

gebracht: das Erscheinen Christi auf Erden mit dem Heilsplan der

Erlösung und die Zweite Parusie als Erfüllung des Heilsplanes. In

der Nikolauskirche sind diese Grundgedanken besonders deutlich

akzentuiert, da auf der Westwand mit insgesamt drei Ereignisbildern

auf die endzeitliche Vollendung der Gläubigen verwiesen

wird. Die gleiche Betonung ist in Bezug auf die Darlegung der

ersten Ankunft Christi auf der gegenüber liegenden Ostwand

erfolgt. Dort wird mit ebenfalls drei Szenen die Inkarnation Christi

und der damit verbundene Beginn des Heilsprozesses erläutert.

An der Nordwand des Kirchenraumes (Abb. 4) sind in den

Festtagszyklus zwei christologische Szenen aufgenommen worden,

die sich dem Todesgeschehen des Gottessohnes widmen. Am

westlichen Ende der Nordwand ist die Szene der Kreuzabnahme

(Abb. 12) illustriert, die sich in chronologischer Reihe der

Kreuzigungsdarstellung an der Westwand anschliesst. Hinter der
Kreuzabnahme folgt die Szene der Beweinung Christi (Abb. 13), die das

Bildfeld vor der dogmatischen Auferstehungsszene, der Anasta-

sis, besetzt (Abb. 14).

Themen, die das Passions- und Todesgeschehen Christi

umschreiben, nehmen in den byzantinischen Dekorationssystemen

einen hohen Stellenwert ein. Die Bilder des Dodekaortions erfahren

ihre häufigste Erweiterung im Bereich dieser Thematik."-

Schon in den frühen nachikonoklastischen Dekorationssystemen

mit szenischen Darstellungen ist die Aufnahme von Bildern

Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz 43



des Leidens- und Todesgeschehens Christi bezeugt. Ein Beispiel

bietet die von Leo VI. beschriebene Mosaikausstattung der von

Johannes Ztaoutzes in Konstantinopel errichteten Kirche (886—

893), in der das Bild der Grablegung Christi in die Szenenfolge des

Dodekaortions aufgenommen wurde.'"
Die Erweiterungen der Festbildzyklen durch Szenen aus der

Passions- und Todesgeschichte sind darauf zurückzuführen, dass

dem Leidensgeschehen Jesu im Hinblick auf die Erlösung der

Menschheit eine zentrale Bedeutung zukommt. Dem Festbild der

Kreuzigung werden daher in vielen Zyklen Szenen beigeordnet,
die das ganze Ausmass der Erniedrigung des Gottessohnes sichtbar

machen und den Hergang des Kreuzesopfers ausführlich
erläutern. Analog zur soteriologischen Relevanz der Geschehnisse,

die sich um den Kreuzestod Christi gruppieren, erfuhr auch deren

Kommemoration eine besondere liturgische Ausgestaltung in den

Passionsoffizien der Karwoche. Die Feierlichkeiten erreichen

ihren Höhepunkt an den Tagen von Gründonnerstag bis Karsamstag,

an denen von den zelebrierenden Priestern und Diakonen

unter Mitwirkung der Liturgieteilnehmer die Leidensstationen

Christi auf dramatische Weise nachvollzogen werden."''

Die in der Nikolauskirche illustrierten Szenen der
Kreuzabnahme und Beweinung sind seit der mittelbyzantinischen Epoche

in sämtlichen Kunstgattungen belegt und stellen konstante

Programmelemente von Kirchenausschmückungen dar. In einer

Vielzahl von Monumenten, die seit dem 12. Jahrhundert ausgemalt

wurden, sind die beiden Motive bezeugt."5 Sie wurden häufig
miteinander zu einem Bildpaar kombiniert, das sich in der Regel der

Kreuzigungsszene anschliesst."6

In den Quellen werden die zwei Begebenheiten nicht sehr

ausführlich geschildert. Die Kreuzabnahme (Abb. 12) findet als

Vorereignis der Grablegung Christi in den Evangelien nur kurz

Erwähnung,"7 wird aber bereits seit der 2. Hälfte des 9. Jahrhunderts

illustriert."8
Das Bildthema der Beweinung Christi (Abb. 13), auch Threnos

genannt, hat seine Wurzel im apokryphen Nikodemus-Evangelium."9

Es ist in seiner voll entwickelten ikonografischen Form

aber das Ergebnis eines Umgestaltungsprozesses, der seinen

Ausgangspunkt in der Darstellung der Grablegung Christi hatte, die

stufenweise zum Threnos umgebildet wurde, der dann im 11.

Jahrhundert ausformuliert war.'20 Entsprechend der ikonografischen

Abwandlung des Bildmotivs sind in den frühen narrativen

Sequenzen Kreuzabnahme und Grablegung miteinander verknüpft,
während in den späteren Evangelienzyklen Kreuzabnahme und

Beweinung verbunden werden.'2'

In der Nikolauskirche sind die beiden Szenen in die

Erzählsequenz der Festtagsbilder aufgenommen worden. Es lässt sich

eine Trennung von Passions- und Todesthematik in der
Freskendekoration des Monumentes beobachten. Während den

zahlreichen Szenen der Leidensgeschichte Christi ein eigener Zyklus

eingeräumt wurde, wurden die beiden Darstellungen, die

Kreuzabnahme und Beweinung des Leichnams schildern, in den Rang

Abb. 14: Thessaloniki, Nikolauskirche, Anastasis (Höllenfahrt Christi), Fresko.

Abb. 15: Thessaloniki, Nikolauskirche, Chairete (Begegnung Christi mit den Myrrhophoren),

Fresko.

Abb. 16: Thessaloniki, Nikolauskirche, Koimesis (Marientod), Fresko.

44 Karin Kirchhainer



der Festtagsereignisse eingegliedert. Erkennbar ist das Bestreben,

beide Thematiken getrennt voneinander wiederzugeben und

die Leidensgeschichte vor dem Kreuzestod und die Begebenheiten

nach dem Ableben Christi in unterschiedlichen Zyklen zu präsentieren.

Entsprechend wurde in den Rang der Festtagsereignisse

auch die nachösterliche Szene des Chairete aufgenommen. Illustriert

ist die Begegnung Christi mit den beiden Marien nach seiner

Auferstehung (Abb. 15). Das Bild nimmt das östliche Giebelfeld ein

und schliesst sich der Szene der Anastasis an, die am östlichen

Ende der Nordwand wiedergegeben ist (Abb. 14).

Die Aufnahme des Chairete-Themas verleiht dem

Auferstehungsgedanken im Bildprogramm der Nikolauskirche besonderen

Ausdruck. Diese Akzentuierung ist in einer grossen Anzahl

von Bildprogrammen der mittel- und spätbyzantinischen Epoche

erfolgt. Viele Dekorationssysteme zeigen neben der Szene der

Höllenfahrt Christi weitere Darstellungen, die die Tatsache der

Auferstehung Christi historisch bekunden.122

Das Motiv der Anastasis schildert nicht den geschichtlichen

Vorgang der Auferstehung Christi, sondern seinen Abstieg in die

Vorhölle unmittelbar nach seinem Tod.0 Christus erlöst dort die

Voreltern und Gerechten des Alten Testamentes und triumphiert
über Tod und Hölle. Mit dem Bild wird folglich nicht nur die

Auferstehung Christi thematisiert, sondern auch die Auferstehung

der Gerechten aus dem Totenreich, die stellvertretend für die

Erlösung der Menschheit vom Tod stehen. Entsprechend ist das

Bildthema der Anastasis von heilsgeschichtlicher Relevanz und

sein erzählerischer Inhalt mehr dogmatisch als historisch gewichtet.'-"'

Der geschichtliche Vorgang der Auferstehung Christi wird

dagegen bevorzugt mit der Szene der Frauen am Grabe oder

mit dem Chairete vergegenwärtigt. Häufiger ist das Motiv der

Myrrhophoren am Grabe wiedergegeben, das meistens zwischen

den Darstellungen der Kreuzigung und Anastasis in die Zyklen

eingeschoben ist.'-'5 In seltenen Fällen begegnen auch beide

Motive in Kombination.'-6

Der wesentliche Unterschied zwischen den beiden Szenen,

die ja das gleiche Ereignis beschreiben, besteht darin, dass in

dem Bild der Frauen am Grabe nur der Engel — also der Bote der

Auferstehung - gezeigt wird, der den Marien die Auferstehung

des Gottessohnes verkündet. In der Darstellung des Chairete

hingegen erscheint der auferstandene Christus selbst den zwei

Marien und beurkundet damit seine Auferstehung.'-7 Während

also den Marien am leeren Grab der Anblick des Auferstandenen

verwehrt bleibt, erscheint ihnen Christus auf seinem Weg nach

Galiläa leibhaftig. Primär diese Eigenschaft der Szene der Begegnung

Christi mit den beiden Marien wird ihre Auswahl für das

östliche Giebelfeld der Nikolauskirche bestimmt haben. Innerhalb

des auf das Eucharistiemysterium ausgerichteten Bemaprogram-

mes kommt der Darstellung eine entscheidende Bedeutung zu: Sie

visualisiert vorbildhaft das, was die Kommunionsteilnehmer beim

Empfang der eucharistischen Gaben auf mystisch-visionärer

Ebene erfahren, die Schau des auferstandenen Christus.

Nach der Szene der Begegnung Christi mit den Myrrhophoren
schliesst sich im westlichen Giebelfeld die Darstellung der
Himmelfahrt Jesu an (Abb. 10). Als letztes Ereignis der irdischen Existenz

Christi stellt das Thema den Abschluss der christologischen
Bildfolge im Kirchenraum dar. Bemerkenswert ist, dass von den

zwölf Hochfesten des byzantinischen Kirchenjahres als einzigem
dem Pfingstereignis keine Wiedergabe im Kirchengebäude
eingeräumt wurde, in dem ansonsten in Bezug auf die Darstellung
der liturgischen Hochfeste Vollständigkeit angestrebt wurde.

Pfingsten hätte sich im Sinne der chronologischen Präsentationsweise

des Dodekaortions als elfte Szene hinter der Himmelfahrtsdarstellung

anschliessen müssen. Im Anschluss an das

Himmelfahrtsbild bot sich aber keine zusätzliche Wandfläche an, die die

Szene hätte aufnehmen können. Wäre die Szene der Geistaussendung

in den Zyklus integriert worden, so hätten die Programmentwerfer

die Anordnung der Darstellungen im Kirchengebäude
anders ausrichten und der Himmelfahrtsszene das östliche Giebelfeld

zuweisen müssen, um das westliche Giebelfeld mit der Pfingst-

darstellung besetzen zu können. Diese Umstrukturierung des

Szenenverbandes wäre aber zu Lasten der wesentlichen

Programmgedanken gegangen, die mit den vorliegenden Anordnungen

an der Ost- und Westwand planvoll zum Ausdruck gebracht
werden sollten. Die narrativen Programmelemente dieser beiden

Stirnwände sind, wie es die vorausgegangene Analyse gezeigt
hat, Hauptaussageträger der Bildausstattung, und jede Umplat-

zierungsentscheidung hätte eine Abschwächung der Aussagekraft
dieser programmatischen Inhalte bewirkt.

Der Verzicht auf die Wiedergabe der Pfingstszene macht

deutlich, dass die Festbildzyklen in den byzantinischen Kirchenräumen

keinesfalls begrenzt als additive Aneinanderreihungen
von Darstellungen des Dodekaortions angesehen werden dürfen.

Vielmehr sind die Zyklen planvoll durchdachte Bildverbände, in
denen jeweils spezifische inhaltliche Akzente gesetzt wurden und

in denen trotz der Konstante des Dodekaortions deutliche Varianten

erkennbar sind.

Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz 4 5



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

46

Schellewald, Barbara, Die Ordnung einer Bilderwelt. 15

Bilder und Bildprogramme in Byzanz im 10. und 16

II. Jahrhundert, in: Ausstellungskatalog Kaiserin

Theophanu. Begegnung des Ostens und des Wes- 17

tens um die Wende des ersten Jahrtausends, Bd. 2,

Köln 1991, S. 41-62, hier S. 46. Ein abweichendes

Bild ergibt sich bezüglich der Bildausstattungen in

den Randgebieten des Byzantinischen Reiches, die

vorwiegend in den Höhlenkirchen Kappadokiens 18

erhalten geblieben sind, in denen narrativ ange- 19

legte Dekorationssysteme entwickelt wurden, die in

der vorikonoklastischen Ausstattungstradition

stehen, vgl. Giordani, Else, Das mittelbyzantinische 20

Ausschmückungssystem als Ausdruck eines hieratischen

Bildprogramms, in-, Jahrbuch der Österreichi- 21

sehen Byzantinischen Gesellschaft 1, 1951, S. 103—

134, hier S. 107; Cutler, Anthony/Spieser, Jean-Michel,

Das mittelalterliche Byzanz: 725-1204, München 22

1996, S. 103-147.

Giordani 1951 (wie Anm. 1), S. 103.

Wessel, Klaus, Bildprogramm, in: Wessel, Klaus/

Restle, Marcel (Hrsg.), Reallexikon zur byzantinischen

Kunst, Stuttgart 1966ff., Bd. 1, Sp. 662-690,
hier Sp. 668. 23

Gkioles, Nikolaos, O ßv^avxivog xpovXXog Kai xo

ELKOvoypacpiKÔ xov Jtpöypappa (Meoa 6ov ai.-
1204), Athen 1990, S. 236.

Dargestellt waren die Bilder der Verkündigung an 24

Maria, Geburt Jesu, Anbetung der Magier, Darbringung

Christi im Tempel, Taufe, Verklärung,
Erweckung des Lazarus, Kreuzigung, Grablegung,

Auferstehung und Himmelfahrt. Zur Einweihungsrede

siehe Mango, Cyril, The Art of Byzantine Empire 25

(312-1453), Toronto 1986, S. 203-205.

Lucchesi Pal Ii, Elisabeth, Festbildzyklus, in-. Kirschbaum,

Engelbert (Hrsg.), Lexikon der christlichen

Ikonographie, Rom/Freiburg/Basel/Wien 21974, Bd.

2, Sp. 26-31, hier Sp. 26.

Cutler/Spieser 1996 (wie Anm. 1), S. 235.

Zu dem Liturgiekommentar siehe Schulz, Hans-

Joachim, Die byzantinische Liturgie. Glaubenszeug- 26

nis und Symbolgestalt, Trier 21980, S. 149-162.

Ebd., S. 131.

Zur Entstehung dieses Christusbildes und seiner

Illustration in den Kuppelprogrammen nach dem

Bilderstreit siehe grundlegend Gkioles 1990 (wie

Anm. 4), S. 55-68, S. 228-237, und Schellewald,

Barbara, Kuppelbilder, in: Wessel, Klaus/Restle, Marcel

(Hrsg.), Reallexikon zur byzantinischen Kunst,

Stuttgart 1966ff., Bd. 5, Sp. 573-620, hier Sp. 590-
605, mit weiterführender Literatur.

Giordani 1951 (wie Anm. 1), S. 126f.

In einigen Fällen ist der Kuppeltambour auch mit 27

Darstellungen von Aposteln besetzt, siehe Schellewald

1995 (wie Anm. 10), Sp. 600f.

Vgl. Hamann-Mac Lean, Richard, Grundlegung zu

einer Geschichte der mittelalterlichen Monumentalmalerei

in Serbien und Makedonien, Giessen 1976,

S. 129f.

Vgl. Demus, Otto, Byzantine Mosaic Decoration.

Aspects of Monumental Art in Byzantium, London

21953, S. 22-26.

Vgl. Demus 1953 (wie Anm. 14), S. 26-29.

Vgl. Giordani 1951 (wie Anm. 1), S. 124-128; Demus

1953 (wie Anm. 14), S. 15f.

Zu den bausymbolischen Deutungen des

Kirchengebäudes durch die Liturgiekommentatoren siehe

grundlegend Altripp, Michael, Zur Bedeutung der

byzantinischen Bausymbolik, in-. Hermeneia.

Zeitschrift für ostkirchliche Kunst 9, 1993, S. 222-235.

Giordani 1951 (wie Anm. 1), S. 125.

Vgl. Kalokyres, Konstantinos D., H Qeoxôkoç eiç

xrjv ELKOvoypacpiav AvaxoXfjg Kai Avoecjç,
Thessaloniki 1972, S. 58.

Vgl. Giordani 1951 (wie Anm. 1), S. 103; Hamann-Mac

Lean 1976 (wie Anm. 13), S. 182f.

Papadopoulos, Karoline, Die Wandmalereien des

XI. Jahrhunderts in der Kirche Panagia ton Chalkeon

in Thessaloniki, Graz/Köln 1966, S. 54.

Der Begriff wurde von Millet, Gabriel, Recherches

sur l'iconographie de l'évangile aux XlVe, XVe, XVIe

siècles d'après les monuments de Mistra, de la

Macédoine et du Mont Athos, Paris 1917, S. 15—30, in

die Forschungsliteratur eingeführt und findet seitdem

Anwendung.

Millet 1917 (wie Anm. 22), S. 15-30; Demus 1953 (wie

Anm. 14), S. 22-26; Kitzinger Ernst, Reflections on

the Feast Cycle in Byzantine Art, in: Cahiers

Archéologiques 36, 1988, S. 51-73.

Kitzinger 1988 (wie Anm. 23), S. 51f. Zum ersten Mal

sind die zwölf Feste auf einer Ikone des Sinai-Klosters

bezeugt, die in das 11. Jahrhundert datiert wird,

siehe Cutler/Spieser 1996 (wie Anm. 1), Abb. 227 und

228.

In einem Vierzeiler des Bischofs Johannes Mauropos
(11. Jahrhundert), der eine Kirchenausstattung oder

eine Ikone beschreibt, siehe Restle, Marcel, Dode-

kaortion, in-, Wessel, Klaus/Restle, Marcel (Hrsg.),

Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Stuttgart

1966ff., Bd. 1, Sp. 1207-1214, hier Sp. 1208f. Statt der

Koimesis ist die Beschneidung Christi in die Zwölfzahl

aufgenommen.

Bekannt sind bislang nur drei Monumentalzyklen,

die das Dodekaortion in seiner als klassisch

rekonstruierten Form bezeugen-, die Apostelkirche in Pe-

rachorio/Zypern (2. Hälfte 12. Jahrhundert), die

Georgskirche Djurdjevi Stupovi bei Novi Pazar/Serbien

aus der gleichen Zeit, siehe Wessel 1966 (wie Anm.

3), Sp. 675, und die Andreaskirche an der

Treska/Serbien (1388/89), siehe Prolovic, Jadranka,

Die Kirche des Heiligen Andreas an der Treska.

Geschichte, Architektur und Malerei einer palaiolo-

genzeitlichen Stiftung des serbischen Prinzen

Andreas, Wien 1997, S. 111-146.

Siehe Restle 1966 (wie Anm. 25), Sp. 1207—1214.

28 Als repräsentative Beispiele für die divergierende
Sachlage hinsichtlich der Szenenanzahl und -aus-

wahl können drei herausragende Mosaikprogramme

der mittelbyzantinischen Periode angeführt werden-.

Im Katholikon von Hosios Loukas in Phokis

(1040-1050) ist ein zehnszeniger Zyklus wiedergegeben,

der sich aus den Bildern der Verkündigung,

Geburt, Darstellung im Tempel, Taufe, Fusswaschung,

Kreuzigung, Grablegung, Anastasis,

Thomaszweifel und Pfingsten zusammensetzt. In der

Kirche Nea Moni auf Chios (Mitte 11. Jahrhundert) ist

die narrative Sequenz auf 14 Szenen angewachsen-,

Verkündigung, Geburt, Darstellung im Tempel,

Taufe, Metamorphosis, Einzug in Jerusalem, Gebet

in Gethsemane, Fusswaschung, Kreuzigung,
Kreuzabnahme, Anastasis, Thomaszweifel, Himmelfahrt

und Pfingsten. Der um 1100 in der Klosterkirche in

Daphni entstandene Zyklus zeigt schliesslich 19

Szenen-. Gebet von Joachim und Anna, Darstellung der

Theotokos im Tempel, Priestersegen, Geburt der

Jungfrau, Verkündigung, Geburt Christi, Anbetung

der Magier, Darstellung im Tempel, Taufe,

Metamorphosis, Erweckung des Lazarus, Einzug in

Jerusalem, Abendmahl, Fusswaschung, Judasverrat,

Kreuzigung, Anastasis, Thomaszweifel und Koimesis,

siehe die Dekorationspläne bei Cutler/Spieser
1996 (wie Anm. 1), S. 244f.

29 Schulz 1980 (wie Anm. 8), S. I33f.; Mathews, Thomas

F., The Sequel to Nicaea II in Byzantine Church

Decoration, in: Perkins Journal of Theology 41,3, 1988,

S. 11-21, hier S. 15.

30 Schellewald 1991 (wie Anm. 1), S. 53.

31 Ebd., S. 49.

32 Ebd., S. 53; Mathews 1988 (wie Anm. 29), S. 14f.

33 Schellewald 1991 (wie Anm. 1), S. 54.

34 Lucchesi Palli 1974 (wie Anm. 6), Sp. 29.

35 Zur stilistischen und ikonografischen Einordnung
des Freskenschmucks und seiner Datierung siehe

Xyngopoulos, Andreas, Oi xoiyoyparpieg xov Ayiov
NixoXâov xov Opcpavov OeooaXoviKqg, Athen

1964, S. 12-27; Tsitouridou, Anna, O ÇœypaipiKÔç

xov ôiâxoopog Ayiov NixoXâov Opcpavov oxrj

0EOoaXoviKT]. ZvpßoXf/ oxï] pcXéxrj xrjg

naXaioXôyeiag ÇcoypayiKijç xaxa xov jipœipo l4o

aiœva, Thessaloniki 1986, S. 257—276, und ferner

Velmans, Tania, Les fresques de Saint-Nicolas

Orphanos à Salonique et les rapports entre la peinture

d'icônes et la decoration monumentale au

XlVe siècle, in: Cahiers Archéologiques 16, 1966,

S. 145-176.

36 Vgl. z. B. Schellewald, Barbara, Stille Predigten. Das

Verhältnis von Bild und Text in der spätbyzantinischen

Wandmalerei, in: Beyer, Andreas (Hrsg.), Die

Lesbarkeit der Kunst. Zur Geistesgegenwart der

Ikonologie, Berlin 1992, S. 53-74, die sich in ihrem

Essay dem Verhältnis von Bild und Text in der

spätbyzantinischen Wandmalerei am Beispiel des Chora-

Klosters in Konstantinopel widmet. Ferner sei auf

die Untersuchung von A. Tsitouridou hingewiesen,

die das ikonografische Programm der Panagia Chalkeon

in Thessaloniki einer Analyse unterzieht:

Tsitouridou, Anna, Die Grabkonzeption des ikonogra-

phischen Programms der Kirche Panagia Chalkeon

in Thessaloniki, in: Jahrbuch der Österreichischen

Byzantinistik 32, 1982, S. 435-441.

Karin Kirchhainer



37 Frühe und richtungsweisende Vorstösse dieser Art

wurden von Demus 21953 (wie Anm. 14) und Giordani

1951 (wie Anm. 1) unternommen. Diese beiden

Studien sind immer noch grundlegend für das

Verständnis der byzantinischen Dekorationssysteme.

Von den jüngeren Arbeiten sei hier zunächst auf

Mathews 1988 (wie Anm. 29) verwiesen, der sich in

seinem Aufsatz mit den Auswirkungen der

Beschlüsse des zweiten Konzils von Nikaia (787) auf

die byzantinische Kirchendekorationen beschäftigt.

Zuletzt hat sich Schellewald 1991 (wie Anm. I) in

ihrem Essay mit den Bildprogrammen des 10. und II.

Jahrhunderts auseinander gesetzt.

38 Vgl. beispielsweise die Monografie zu dem Bildpro¬

gramm der Erlöserkirche bei Potamies (Kreta): Ra-

noutsaki, Chryssoula, Die Fresken der Soleras Chris-

tos-Kirche bei Potamies. Studie zur byzantinischen

Wandmalerei auf Kreta im 14. Jahrhundert, München

1992, S. 25-43.

39 Beispielhaft sei hier auf zwei Arbeiten zum Katholi-

kon von Hosios Loukas in Phokis verwiesen: Connor

widmet sich in ihrer Untersuchung dem Bildprogramm

der Krypta des Klosters. Sie konnte anhand

der Bildauswahl und eingehender Quellenarbeit

nachweisen, dass der Raum als Stätte der Todesge-

dächtnispflege für den Klostergründer und als Ort

des Heilskultes diente: Carolyn L. Connor, Art and

Miracles in Medieval Byzantium. The Crypt of
Hosios Loukas and its Frescoes, Princeton/New Jersey,

1991, S. 43-58. -Th. Chatzidakis-Bacharas analysiert

in ihrer Arbeit die Bildausstattungen der westlichen

Seitenkapellen des Katholikons und kam zu dem

Ergebnis, dass die Südwestkapelle wahrscheinlich für

die Messe der grossen Wasserweihe (Hagiasmos)

vorgesehen war. Die Nordwestkapelle diente

vermutlich als Raum für Begräbnis- und Totenriten:

Chatzidakis-Bacharas, Theano, Les peintures murales

de Hosios Loukas. Les chapelles occidentales.

Athen 1982, S. 109-118.

40 Als eine der wenigen Ausnahmen sei hier auf die

Dissertation von Papadopoulos zur Bildausstattung

der Panagia Chalkeon in Thessaloniki verwiesen,

die methodische Orientierungspunkte für die

vorliegende Untersuchung liefert: Papadopoulos 1966

(wie Anm. 21), S. 17-57.

41 Die Inschrift, die sich unterhalb der Darstellung des

Marientodes (Abb. 3, 10) befand, ist vollständig
zerstört. An dieser Stelle wurden häufig Inschriften

angebracht, die Informationen über die Erbauungszeit

und der Gründer der Kirchen geben. In der

Literatur wird nicht selten der serbische König Stefan

Uros II. Milutin (Regierungszeit 1282-1321) als Stifter

der Kirche angenommen, da dieser in Thessaloniki

eine Nikolauskirche errichten Hess, siehe Tsitouri-

dou 1986 (wie Anm. 35), S. 39-45, mit weiterführender

Literatur. Eine andere Auffassung vertrete ich

in meiner kürzlich erschienenen Dissertation zum

Bildprogramm der Nikolauskirche. Meines Erachtens

bereitet das niedrige architektonische

Anspruchsniveau der Kirche (die Masse des Kernbaus

betragen nur etwa 4.70 m x 3.10 m) Schwierigkeiten,

den Bau als königliche Stiftung zu identifizieren.

Darüber hinaus belegen überlieferte
Schriftquellen, dass zur Regierungszeit Milutins neben der

Nikolauskirche fünf weitere Kirchen bestanden, als

deren Schutzheiliger Nikolaus fungierte, so dass die

Gründung des serbischen Königs nicht mit diesem

Nikolaus-Kloster identisch sein muss, siehe Kirch-

hainer, Karin, Die Bildausstattung der Nikolauskirche

in Thessaloniki. Untersuchungen zu Struktur

und Programm der Malereien, Weimar 2001, S. 14-24.

42 Vgl. Anm. 35.

43 Dort ist es ebenfalls die Szene des Einzugs Christi in

Jerusalem, die über die Nord-West-Ecke des

nördlichen Kreuzarms geführt wurde, siehe Papadopoulos

1966 (wie Anm. 21), S. 50.

44 Vgl. z. B. die Georgskirche in Kurbinovo (1191), siehe

Hadermann-Misguich, Lydie, Kurbinovo. Les

fresques de Saint-Georges et la peinture byzantine du

Xlle siècle, Brüssel 1975, Abb. 5.

45 Siehe Papadopoulos 1966 (wie Anm. 21), S. 44f. Eine

Sonderstellung nehmen die Bildprogramme der

kappadokischen Höhlenkirchen ein, in denen die

Vor- und Kindheitsgeschichte Christi generell breiter

erläutert wird und die Magierhuldigung häufig

in diese mit einbezogen ist, siehe Restle, Marcel,

Die byzantinische Wandmalerei in Kleinasien,

Recklinghausen 1967, Bd. 1 (Ikonographisches Register).

46 Eine Ausnahme stellen die spätbyzantinischen Zyk¬

len des Akathistos-Hymnos dar, in denen die Szene

als Représentations- und Huldigungsbild Mariens

Aufnahme fand, siehe Pätzold, Alexandra, Der

Akathistos-Hymnos. Die Bilderzyklen in der byzantinischen

Wandmalerei des 14. Jahrhunderts, Stuttgart

1989, S. 22-26.

47 Papadopoulos 1966 (wie Anm. 21), S. 45. Die Ver¬

schmelzung beider Ereignisse zu einer Komposition

wird auf die liturgische Praxis zurückgeführt, da

seit Ende des 4. Jahrhunderts in Byzanz Geburt

Christi und Magieranbetung zusammen am 25.

Dezember gefeiert werden, siehe Weis, Adolf, Drei

Könige, in: Kirschbaum, Engelbert (Hrsg.), Lexikon der

christlichen Ikonographie,

Rom/Freiburg/Basel/Wien 21974, Bd. I, Sp. 539.

48 Wessel, Klaus, Anbetung der Magier und Hirten, in:

Wessel, Klaus/Restle, Marcel (Hrsg.), Reallexikon

zur byzantinischen Kunst, Stuttgart I966ff., Bd. 1,

Sp. 154.

49 Nilgen Ursula, Epiphanie und Eucharistie. Zur Deu¬

tung eucharistischer Motive in mittelalterlichen

Epiphanie-Bildern, in: Schülerfestgabe für Herbert

von Einem zum 16. Februar 1965, Bonn 1965,

S. 197-215, hier S. 203.

50 Ihm, Christa, Die Programme der christlichen Apsis-

malerei vom 4. Jahrhundert bis zur Mitte des 8.

Jahrhunderts, Stuttgart 2I992, S. 52-55.

51 Grundlegend für die Komposition der Apostelkom¬

munion sind die neutestamentlichen Berichte über

das letzte Abendmahl (Mt 26, 26-29; Mk 14, 22-25;

Lk 22, 19—20; 1. Kor 11, 23-26). Die Szene zeigt aber

nicht diese geschichtliche Begebenheit, welche mit

der Darstellung des letzten Abendmahls zum

Ausdruck gebracht wird, sondern ist von der Liturgie

inspiriert und schildert die Einsetzung des

Altarsakramentes in Form einer gottesdienstlichen Handlung.

Zur Szene der Apostelkommunion siehe Schulz

1980 (wie Anm. 8), S. 170-173.

52 Zur gedanklichen Verknüpfung von Inkarnations¬

und Eucharistiegeschehen im Neuen Testament und

in der frühchristlichen Patristik siehe grundlegend

Betz, Johannes, Die Eucharistie in der Zeit der
griechischen Väter, Bd. 1/1, Freiburg im Breisgau 1955,

S. 260-300.
53 Harnack, Adolf von, Lehrbuch der Dogmenge¬

schichte, Bd. 2, Tübingen 41909, S. 466.

54 Zur Verbindung von Inkarnations- und Eucharistie¬

thematik in der mittelalterlichen Kunst siehe

grundlegend Nilgen 1965 (wie Anm. 49), S. 197-215.

55 Mit der Szene der Kirchenväterliturgie in der unte¬

ren Zone des Apsiszylinders wird eine immerwährende

Liturgiefeier illustriert, die von den

bedeutendsten Kirchenvätern der Orthodoxie gemeinsam

begangen wird. Zu dieser liturgischen
Handlungskomposition siehe Schulz 1980 (wie Anm. 8),

5. 173-182.

56 Johannes Chrysostomos, Horn, de beato Philognio
6, in: Migne, Jean-Paul (Hrsg.): Patrologiae cursus

completus, series graeca, Paris 1857ff., Bd. 48,

Sp. 753. Übersetzung zitiert nach Betz 1955 (wie

Anm. 52), S. 296.

57 Siehe Bovini, Giuseppe, Ravenna. Kunst und Ge¬

schichte, Ravenna 1991, Abb. 40, 41 und 48.

58 Nilgen 1965 (wie Anm. 49), S. 201. Als weiteres Bei¬

spiel sei das Zeremonienbild von Theodora und

ihrem Hofstaat im Presbyterium von San Vitale in

Ravenna (6. Jahrhundert) erwähnt, in dem die Kaiserin

der Kirche den eucharistischen Kelch darbringt. Auf

Theodoras Mantelsaum ist eine Stickerei wiedergegeben,

die die heraneilenden Magier mit ihren
Geschenken zeigt, siehe Bovini 1991 (wie Anm. 57),

Abb. 13. Die Darbringung der Kaiserin wird damit

mit der Darbringung der Magier parallelisiert, unter
deren Leitbild und in deren Nachfolge Theodora
gestellt wird, Grabar, André, L'empereur dans l'art
byzantin, Paris 1936, S. I06f.

59 Kallis, Anastasios, Liturgie. Die göttliche Liturgie
der orthodoxen Kirche, Mainz 1989, S. XIX.

Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz 47



60 Der Gedanke, dass Christus selbst in der Gestalt des

Priesters am Altar handelt, ist alt. Schon Johannes

Chrysostomos bezieht den Priester der irdischen

Liturgie auf Christus selbst: »Gegenwärtig ist Christus

auch jetzt. Er, der jenen Tisch einst bediente,

bedient auch diesen jetzt. Denn nicht ein Mensch ist

es, der bewirkt, dass die Opfergaben Leib und Blut

Christi werden, sondern Er selbst, der für uns

gekreuzigte Christus. Seine äussere Gestalt ausfüllend,

steht ein Priester da und spricht die Worte

von einst, aber die Kraft und die Gnade kommen

von Gott.« Johannes Chrysostomos, De prod. Jud.

hom. 1, 6, in: Migne, Jean-Paul (Hrsg.): Patrologiae

cursus completus, series graeca, Paris 1857ff., Bd.

49, Sp. 380. Übersetzung zitiert nach Schulz 1980

(wie Anm. 8), S. 39.

61 Für die Wiedergabe des allein durch die Garten¬

landschaft schreitenden auferstandenen Christus

gibt es keine unmittelbaren Vergleichsbeispiele in

der byzantinischen Malerei, siehe Tsitouridou 1986

(wie Anm. 35), S. 107f. - Wessel, Klaus, Erscheinungen

des Auferstandenen, in: Wessel, Klaus/Restle,

Marcel (Hrsg.), Reallexikon zur byzantinischen

Kunst, Stuttgart 1966ff., Bd. 2, Sp. 371-388, hier

Sp. 378, sieht in der Darstellung den eigentlichen

Moment der Auferstehung Christi beim Verlassen des

Grabes. Gemeint ist mit der Illustration aber

wahrscheinlich nicht diese Begebenheit, da diese durch

die Andeutung eines Grabbaues im linken Bildfeld

angedeutet wäre. Darstellungen des eigentlichen

Momentes der Auferstehung Christi sind zudem in

der Monumentalmalerei nicht belegt. Ausschliesslich

in liturgischen Handschriften sind derartige
Szenen überliefert, siehe Hamann-Mac Lean 1976

(wie Anm. 13), S. 24, Anm. 40.

62 Der entsprechende Vers des Matthäusevangeliums

ist der Szene im oberen Bildfeld als Kommentar

beigegeben.

63 Schulz, Hans-Joachim, Kultsymbolik der byzantini¬

schen Kirche, in: Hammerschmidt, Ernst (Hrsg.),

Symbolik des orthodoxen und orientalischen

Christentums, Stuttgart 1962, S. 3-51, hier S. 11.

64 Theodor von Mopsuestia, Kat. Hom. 16, 26, Ton¬

neau, Raymond/Devreesse, Robert (Hrsg.), Les

homélies catéchétiques de Théodore de Mopsueste,

Vatikanstadt 1949, S. 575. Übersetzung zitiert nach

Schulz 1962 (wie Anm. 63), S. 11.

65 Übersetzung zitiert nach Kallis 1989 (wie Anm. 59),

S. 172.

66 Gregorios Palamas, Horn. XX, in: Migne, Jean-Paul

(Hrsg.): Patrologiae cursus completus, series

graeca, Paris 1857ff., Bd. 151, Sp. 272C-273A.

67 Ob die von Palamas (1296-1359) verfassten Gedan¬

ken von der Gottesschau Maria Magdalenas schon

zu früherer Zeit an anderer Stelle formuliert wurden,

bleibt unbestimmt. Von einer direkten Ein-

flussnahme des Gedankengutes des palamitischen

Hesychasmus möchte ich nicht ausgehen, da das

Bildprogramm der Nikolauskirche vor dem Eintreten

der hesychastischen Wirksamkeit entwickelt

wurde. Den theologischen Unterbau seiner Lehre

entwickelte Palamas, der 1318 Mönch auf dem Berg

Athos wurde, erst in den dreissiger Jahren des 14.

Jahrhunderts im Rahmen seiner dogmatischen

Auseinandersetzungen mit dem süditalienischen Mönch

Barlaam, siehe hierzu grundlegend Beck, Hans-

Georg, Kirche und theologische Literatur im

byzantinischen Reich, München 1959, S. 712-719,

mit weiterführender Literatur.

68 Neben der Chairetedarstellung käme das »Noli me

tangere« in Frage, in dem nach Mk 16,9 und

besonders nach Jo 20,14-18, Maria Magdalena alleine

dem auferstandenen Christus begegnet. Dieses Motiv

wird in der byzantinischen Kunst allerdings selten

wiedergegeben, vgl. Wessel 1971 (wie Anm. 61),

Sp. 382. Lediglich in Monumentalzyklen, in denen

der nachösterliche Themenkreis besonders umfangreich

akzentuiert wurde, ist die Darstellung

aufgenommen worden. Ein Beispiel bietet die Georgskirche

in Staro Nagoricino (1317/18), siehe Hamann-Mac

Lean, Richard/Hallensleben, Horst, Die Monumentalmalerei

in Serbien und Makedonien vom II. bis

zum frühen 14. Jahrhundert, Giessen 1963, Plan 32

und 33 mit Abb. 280.

69 Die Deifikation der Gläubigen beim Kommunions¬

empfang ist bereits in Jo 6,53-58, zugrunde gelegt.
70 Papadopoulos 1966 (wie Anm. 21), S. 48, beobach¬

tete bereits die räumliche Annäherung von

Metamorphosis und Kreuzigung in verschiedenen

Monumentaldekorationen und verweist neben der

Nikolauskirche auf die Georgskirche in Kurbinovo

(1191) sowie auf die Georgskirche Djurdjevi Stupovi

bei Novi Pazar/Serbien (2. Hälfte 12. Jahrhundert).
71 Simson, Otto von, Sacred Fortress. Byzantine Art

and Statecraft in Ravenna, Chicago 1948, S. 45,

weist auf eine Anzahl byzantinischer Elfenbeinarbeiten

hin, auf denen Metamorphosis und Kreuzigung

einander gegenüber gestellt sind. Ausserdem

ist die modifizierte Szenenfolge auch auf Ikonen zu

beobachten. Ein Beispiel bietet eine Festtagsikone

des 15. Jahrhunderts, die sich in der Kunstsammlung

des Weissen Turmes in Thessaloniki befindet, siehe

Ausstellungskatalog 0EooaXoviKrj. loxopia Kai

Téxvrj, Athen 1986, Abb. 26. Darüber hinaus sei auf

eine Kalksteintafel des 13. Jahrhunderts im Museum

für Spätantike und Byzantinische Kunst in Berlin

verwiesen, siehe Ausstellungskatalog Byzanz. Die

Macht der Bilder, Hildesheim 1998, Abb. 86.

72 Ihm 1992 (wie Anm. 50), S. 69f.

73 Mt 17,1-13; Mk 9,2-13; Lk 9,28-36.
74 Mt 16,21-23; Mk 8,31-33; Lk 9,23-27.

75 Simson 1948 (wie Anm. 71), S. 43; Ihm 1992 (wie Anm.

50), S. 69, Anm. 3, mit zahlreichen Quellennachweisen.

76 Deichmann, Friedrich Wilhelm, Ravenna. Haupt¬

stadt des spätantiken Abendlandes, Bd. 1, Wiesbaden

1969, S. 262f.

77 Mrjvaiov zov Avyovorov jreptéxov àjzaoav rrjv
avrjKovoav avrcô AkoXovïïlclv perd zrjç
jipooûfiKrjç tov Tvjzlkov, Athen 1992, S. 71.

Übersetzung zitiert nach Edelby, Neophytos, Liturgikon.
Messbuch der byzantinischen Kirche, Recklinghausen

1967, S. 971. Die liturgischen Lesungen am

Festtag der Metamorphosis verweisen mehrfach auf

die Bestimmung des Verklärten zum Leiden, siehe

Menaion August 1992, S. 62-81, und Edelby 1967,

S. 967-973.

78 Papadopoulos 1966 (wie Anm. 21), S. 48f., begründet
die geänderte Szenenfolge und die beabsichtigte
Konfrontation von Verklärungs- und Kreuzigungsszenen

in den Dekorationssystemen liturgisch. Sie

weist darauf hin, dass vor der Errichtung der

Verklärungskirche auf dem Berg Tabor im Jahr 532 das

Fest der Metamorphosis unmittelbar vor Ostern

gefeiert wurde und dass deswegen die Sequenz

Verklärung-Kreuzigung in manchen Zyklen beibehalten

wurde. Meines Erachtens ist es unwahrscheinlich,

dass die räumliche Konfrontation der beiden Szenen

in der mittel- und spätbyzantinischen Zeit noch

auf diese liturgische Verbindung der Frühzeit

zurückgeht. Sie ist vielmehr aus der wechselseitigen

Interpretation von Transfigurations- und

Kreuzesgeschehen motiviert, die in Kontinuität von der

Frühzeit bis heute greifbar ist.

79 Siehe Forsyth, George/Weitzmann, Kurt, The Mo¬

nastery of Saint Catherine at Mount Sinai. The

Church and Fortress ofJustinian, Ann Arbor 1973,

Taf. 103.

80 Ihm 1992 (wie Anm. 50), S. 69f.

81 Vgl. die in Anm. 70 genannten Beispiele.

82 Cutler/Spieser 1996 (wie Anm. 1), S. 136f.

83 Siehe die von Kartsonis, Anna, Anastasis. The Ma¬

king of an Image, Princeton/New Jersey 1986,

S. 214-226, angeführten Beispiele.

84 Papadopoulos 1966 (wie Anm. 21), S. 48.

85 In der Georgskirche in Kurbinovo (1191) ist die Szene

der Metamorphosis rechts der Koimesis im mittleren

Register der Westwand abgebildet, siehe Ha-

dermann-Misguich 1975 (wie Anm. 44), Abb. 6. Die

gleiche Disposition beider Szenen liegt in der Kirche

des Nikolaus Kasnitzes in Kastoria (1178-1191)

vor, siehe Chatzidakis, Manolis/Pelekanides, Stylia-

nos, Kastoria. Mosaics G Wall Paintings, Athen

1985, Abb. 14 auf S. 62. Weitere Beispiele bieten die

Nikolauskirche in Prilep (1298), siehe Hamann Mac

Lean/Hallensleben 1963 (wie Anm. 68), Plan 19a.b,

und die Taxiarcheskirche in Kastoria (1360), siehe

Chatzidakis/Pelekanides 1985, Abb. 14 auf S. 101. In

beiden Monumenten ist die Metamorphosis ausserhalb

der zyklischen Reihe im westlichen Giebelfeld

axial über der darunter liegenden Koimesis

angeordnet.

48 Karin Kirchhainer



86 Siehe Restle 1967 (wie Ahm. 45), Bd. 2, Plan 10;

Wharton Epstein, Ann, Tokali Kilise. Tenth-Century

Metropolitan Art in Byzantine Cappadocia,

Washington 1986, Abb. 100 und 101.

87 Beispiele bieten ein kretisches Triptychon mit Fest¬

tagsszenen, das um 1500 gefertigt wurde, und eine

russische Festtagsikone des 17. Jahrhunderts. Beide

Stücke befinden sich in Privatbesitz, siehe

Ausstellungskatalog Lumières de l'Orient chrétienne. Icônes

de la Collection Abou Adal, Beirut 1997, Abb. 9

und 117.

88 Papadopoulos 1966 (wie Anm. 21), S. 48f.

89 Schellewald 1991 (wie Anm. 1), S. 53; Mathews 1988

(wie Anm. 29), S. 14f.

90 Die Evangelien berichten nichts über die Umstände

des Marientodes. Textgrundlage für die Darstellung

sind apokryphe Legenden. Die grösste Bedeutung

im byzantinischen Bereich erlangte eine Homilie

des Erzbischofs Johannes von Thessaloniki über den

Marientod, die um 620 anlässlich der Einführung
des Koimesisfestes in der Stadt Thessaloniki
entstanden sein soll, siehe Schaffer, Christa,

Aufgenommen ist Maria in den Himmel. Vom Heimgang

der Gottesmutter in Legende, Theologie und liturgischer

Kunst der Frühzeit, Regensburg 1985, S. 34.

Die Flomilie fand kirchliche Anerkennung und wird

am Festtag der Koimesis verlesen, siehe Menaion

August 1992 (wie Anm. 77), S. 152-154. Zu den

verschiedenen Legenden zum Marientod, siehe Schaffer

1985, S. 13-37.

91 Die meisten Koimesisszenen begrenzen sich auf die

Schilderung der »Dormito« Mariens im Kreis ihrer

Trauergemeinde und die Entgegennahme ihrer

Seele durch Christus, der die als Wickelkind

gekennzeichnete Psyche Engeln übergibt, die sie in

den Flimmel geleiten sollen. Gegen Ende des 13.

Jahrhunderts kommt in der serbischen Monumentalmalerei

ein neuer, komplexer Typus des Themas

auf, der die klassische Variante mit einer Anzahl

von Nebenereignissen um das Sterben Marias

erweitert und ausserdem die leibliche Auffahrt der

Gottesmutter in den Flimmel wiedergibt. Beispiele

bieten die Nikitakirche in Cucer (vor 1316) und die

Georgskirche in Staro Nagoricino (1317/18), siehe

Hamann-Mac Lean/Hailensleben 1963 (wie Anm.

68), Abb. 232 und 285.

92 Edelby 1967 (wie Anm. 77), S. 969.

93 Mt 16,27. Die Verbindung zwischen Verklärung und

endzeitlicher Parusie ist darüber hinaus im 2.

Petrusbrief 1,12-21 zugrunde gelegt.
94 Belting, Hans, Die Oberkirche von San Francesco in

Assisi. Ihre Dekoration als Aufgabe und die Genese

einer neuen Wandmalerei, Berlin 1977, S. 52.

95 Heiser, Lothar, Maria in der Christus-Verkündigung

des orthodoxen Kirchenjahres, Trier 1981, S. 360.

96 Ouspensky, Leonid/Lossky, Wladimir, Der Sinn der

Ikonen, Bern/Olten 1952, S. 215.

97 Heiser 1981 (wie Anm. 95), S. 313.

98 Schiller, Gertrud, Ikonographie der christlichen

Kunst, Bd. 4, 2 (Maria), Gütersloh 1980, S. 108.

99 Menaion August 1992 (wie Anm. 77), S. 70f.

100 Ebd., S. 70. Obersetzung zitiert nach Edelby 1967

(wie Anm. 77), S. 971.

101 Johannes, Liber de dormitione Mariae. Der Text ist
bei Tischendorf, Constantin, Apocalypses Apocry-
phae, Leipzig 1866, S. 95-112, erfasst.

102 Tischendorf 1866 (wie Anm. 101), S. 107.

103 Mk 16,19; Lk 24,50f.; Apg 1,9.

104 Apg 1,11.

105 Belting 1977 (wie Anm. 94), S. 52.

106 Theodor von Mopsuestia, Kat. Horn. 15, 15, Ton-

neau/Devreesse 1949 (wie Anm. 64), S. 487. Übersetzung

zitiert nach Schulz 1980 (wie Anm. 8), S. 40.

107 Vgl. Schierse, Franz Joseph, Himmelfahrt Christi, in:

Lexikon für Theologie und Kirche V, 1960, Sp. 360.

108 Oechslin, Christa, Der Himmel der Seligen, in: Aus¬

stellungskatalog Himmel Hölle Fegefeuer. Das

Jenseits im Mittelalter, Zürich 1994, S. 41.

109 Schellewald 1991 (wie Anm. 1), S. 54.

110 Schnitzer, Bärbel, Zum Verhältnis von Bild und Ritus

in der spätbyzantinischen Wandmalerei. Anastasis

und Stiftungskomposition der Peribleptoskirche von

Mistra, in: AaxmviKaf Zztovôcu 13,1996, S. 237-276,

hier S. 238 mit Anm. 3.

111 Ebd.

112 Restle 1966 (wie Anm. 25), Sp. 1211.

113 Vgl. Anm. 5.

114 Siehe hierzu grundlegend Pallas, Demetrios, Die

Passion und Bestattung Christi in Byzanz. Der Ritus

- Das Bild, München 1965, S. 1-66.

115 Unter zahlreichen Beispielen sei hier auf die Pante-

leimonkirche in Nerezi (1164) und auf die Georgskirche

in Kurbinovo (1191) verwiesen, siehe Hamann-

Mac Lean/Hallensleben 1963 (wie Anm. 68), Abb.

37-39, und Hadermann-Misguich 1975 (wie Anm. 44),

Abb. 72 und 75.

116 Siehe Weitzmann, Kurt, The Origin of the Threnos,

in: Essays in the Honor of Erwin Panofsky, New

York 1961, S. 476-490, hier Abb. 4, 7-9 und 11.

117 Mt 27,59f.; Mk I5,46f.; Lk 23,53; Jo 19,38-40.
118 Siehe Boskovits, Miklös/Jäszai, Géza,

Kreuzabnahme, in: Kirschbaum, Engelbert (Hrsg.),

Lexikon der christlichen Ikonographie,
Rom/Freiburg/Basel/Wien 21974, Bd. 2, Sp. 590f.

119 Acta Pilati, Fassung B, Kap. 11, 5, siehe Tischendorf,

Constantin, Evangelia Apocrypha, Leipzig 21876,

S. 313.

120 Weitzmann 1961 (wie Anm. 116), S. 476—490.

121 Siehe ebd., Abb. 4-15.

122 Hamann-Mac Lean 1976 (wie Anm. 13), S. 24f.

123 In den Evangelien wird das Ereignis der Höllenfahrt
Christi nur andeutungsweise erwähnt (Mt 12,40; 27,

51f.). Als massgebliche Quelle für die Ikonografie
dieser Szene diente das apokryphe Nikodemus-

Evangelium, siehe Hennecke, Edgar/Schneemelcher,

Wilhelm, Neutestamentliche Apokryphen, Bd. 1,

Tübingen J1959, 348-353. Zur Entstehung des Bildmotivs

und seiner ikonograpfschen Entwicklung siehe

grundlegend Kartsonis 1986 (wie Anm. 83), S. 19-214.

124 Lucchesl Palli, Elisabeth, Höllenfahrt Christi, in:

Kirschbaum, Engelbert (Hrsg.), Lexikon der christlichen

Ikonographie, Rom/Freiburg/Basel/Wien
2I974, Bd. 2, Sp. 322f.

125 Beispiele bieten die Georgskirche in Kurbinovo
(1191), siehe Hadermann-Misguich 1975 (wie Anm.

44), Abb. 78, oder die Hagia Triada in Kranidi (1244),

siehe Kalopissi-Verti, Sophia, Die Kirche der Hagia
Triada bei Kranidi in der Argolis (1244). Ikonogra-
phische und stilistische Analyse, München 1975,

Skizze 17.

126 Wie beispielsweise in der Georgskirche in Staro

Nagoricino (1317/18), siehe Hamann-Mac Lean/

Hallensleben 1963 (wie Anm. 68), Abb. 280.

127 Hamann-Mac Lean 1976 (wie Anm. 13), S. 25.

Fotonachweis

Karin Kirchhainer: 1-4; Guntram Koch: 10; Tsitouri-
dou 1986 (wie Anm. 35): 5—9, 11—13, 15, 16; Xyngopou-
los 1964 (wie Anm. 35): 14.

Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz 49


	Visuelle Vermittlung der Heilsgeschichte in Byzanz : der Festbildzyklus in der Nikolauskirche in Thessaloniki

