
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 8 (2001)

Artikel: Heilige, Hünen und Ahnen : zur Vorgeschichte der
Mittelalterarchäologie im Mittelalter und in der frühen Neuzeit

Autor: Meier, Hans-Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CONDITVR* HOC -5ANCV5
TVMVfc ^"HEBAIDVS - VRSVS^

' l^j
•jtail

i -

———j

Urs Graf, -Die Auffindung des heiligen Ursus«, 1519, Holzschnitt, Zentralbibliothek Zürich.



Hans-Rudolf Meier

Heilige, Hünen und Ahnen

Zur Vorgeschichte der Mittelalterarchäologie im Mittelalter und in der frühen Neuzeit

Otto Feld gewidmet

Die Auseinandersetzung mit mehr oder weniger zufällig gefundenen

materiellen Resten der Vergangenheit gehört ebenso wie die

Suche nach brauchbaren Hinterlassenschaften früherer Generationen

zu den Konstanten menschlichen Tuns.' Jede Epoche hat

dabei ihren spezifischen Blick auf die Vergangenheit, so dass die

Beschäftigung mit ihr in der Regel mehr über die jeweilige

Gegenwart als über die Herkunftszeit der Artefakte verrät. Wenn

sich etwa in Gräbern des Frühmittelalters recht häufig Archaika,

d. h. vor allem römische »Antiquitäten« finden, so ist das für die

Interpretation der frühmittelalterlichen Bestattungs- und

Beigabensitten höchst aufschlussreich, trägt aber zum Verständnis

der römischen Gesellschaft oder auch nur ihrer Realien kaum

etwas bei.2 Wie im Mittelalter und in der frühen Neuzeit Bau- und

Bodenfunde behandelt wurden bzw. warum man zuweilen gezielt
nach solchen suchte, soll im Folgenden überblicksartig untersucht

werden. Dabei steht allerdings für einmal nicht die

mittelalterliche Beschäftigung mit der römischen Antike im Zentrum

des Interesses. Für dieses in der Forschung viel beachtete Thema

sind schon früh neben den Sachquellen auch schriftliche Zeugnisse

nicht nur aus Rom und den Zentren des einstigen Imperiums

überliefert, sondern auch aus jenen provinziellen Gebieten nördlich

der Alpen, denen unsere Aufmerksamkeit hier hauptsächlich

gilt. Bereits für das 10. Jahrhundert gibt es z. B. aus Saint Albans

in England Berichte, wonach Abt Aldredus — gestützt auf »anti-

quas scripturas«, aus welchen auf eine untergegangene Stadt zu

schliessen war - Bodenfunde für den Bau seiner neuen Kirche

beiseite legte: »Tegulas vero intégras, et lapides quos invenit,

aptos ad aedificia, seponens, ad fabricam ecclesiae reservavit«.8

Zumeist geht es in solchen und ähnlichen Fällen also um Spolient
Anders beim hier zu diskutierenden Thema: dem mittelalterlichen

Umgang mit Bodenfunden aus dem Mittelalter selbst. Die christliche

Spätantike wird dabei mitberücksichtigt, was weniger mit

der modernen Fächerdefinition als mit der Kontinuität des Glaubens

— der verbindenden Zeit »sub gratia« — zu tun hat.5 Denn

abgesehen von der reinen Schatz- und Materialgräberei ist bis

zur Reformation das Interesse an frühen Glaubenszeugen und

-Zeugnissen die hauptsächliche Motivation für Grabungen, so

dass Bernhard Guenée in seiner Untersuchung zur Historiografie
im Mittelalter die Archäologie geradezu als »Tochter der Religion«
bezeichnete.15

Reliquienjagd und Reliquienkritik

Als Kaiser Theodosius im Jahre 386 den Handel mit Reliquien

verbot,7 bewirkte er damit, dass die Bischöfe vermehrt den eigenen

Boden nach Glaubenszeugen durchsuchten. Nicht zufällig
fällt die für die Zukunft paradigmatische Reliquien-Auffindung

von Bischof Ambrosius von Mailand ins gleiche Jahr.8 Aus

demselben Zeitraum stammt auch die Überlieferung, Konstantins

Mutter Helena habe nach dem wahren Kreuz Christi graben lassen

(Abb. 1), eine Legende, die der Legitimation der im Zuge des

aufkommenden Pilgerverkehrs ins Heilige Land sich rasch

verbreitenden Kreuzreliquien diente.9 Sie enthält damit schon ein

zentrales Motiv vieler weiterer Grabungen: die Verifizierung
frommer Legenden durch materielle Zeugnisse. Gerade die Menge

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2001 7



Abb. I: Piero della Francesca, -Auffindung der drei Kreuze durch Helena-, um 1450, Fresko im Chor von San Francesco in Arezzo, Ostwand

der Kreuz partikel bereitete aber den kirchlichen Autoritäten bald

Sorgen und dürfte die Unversehrtheits- und Kreuzauffindungslegende

mit generiert haben.'0 Zu den frühen Überlieferungsträgern

dieser Legende gehört Paulinus von Nola, der in einem

seiner Briefe an Sulpicius Severus aus dem Jahre 403 auch darüber

räsoniert, dass das Kreuz, wäre es nicht verschüttet worden und

damit unter dem Boden geschützt gewesen, gewiss vollständig
zerstört worden wäre." Dem Erdreich wird damit jene Speicherfunktion

zugewiesen, auf der auch die moderne Bodenforschung

gründet. Die Helena- oder Kreuzauffindungslegende enthält überdies

ein weiteres, für spätere Grabungen zentrales Element,

nämlich das der Verifizierung des postulierten Sachverhalts bzw.

der damit verknüpften Realie.'- Ist es in den ersten ausführlichen

Versionen der Legende bei Ambrosius (aus dem Jahre 395) und

Johannes Chrysostomus noch der Pilatustitulus — eine Inschrift also

—, welcher die Identifizierung des wahren Kreuzes ermöglichte,
so ist er nur wenig später — und für die Zukunft der Überlieferung

verbindlich — bei Rufinus von Aquileia und Paulinus die erwiesene

Wunderwirkung des Kreuzes selbst." Bei ihren, wie es heisst, sehr

tiefen Grabungen findet Helena - wie es die biblischen

Kreuzigungsberichte erwarten Hessen - drei Kreuze, und erst eine Toten-

erweckung zeigt, welches das Kreuz Christi war. Paulinus hebt die

Schlüsselfunktion dieser Geschichte für den »Echtheitsbeweis«

der Kreuzreliquie besonders hervor; wenn er zu bedenken gibt, es

sei »leicht einzusehen, wie schwierig der Beweis ist, dass dieses

Holz das Kreuzesholz des Herrn ist«, dann impliziert er damit auch

die Warnung vor falschen Reliquien.14 Der Bodenfund als

materieller Zeuge dient damit einerseits der Bestätigung frommer und

wunderbarer Berichte, bedarf aber andererseits selbst des

wunderbaren Geschehens, um Authentizität zu erlangen.

8 Hans-Rudolf Meier



Nicht zuletzt dieser hermeneutische Zirkel führte dazu, dass es

auch im Mittelalter selten an Kritik an den dargebotenen

Interpretationen mangelte. Mag man aus heutiger Optik angesichts

der zum Teil wunderlichen Erfindungen über die Gutgläubigkeit
der jeweiligen Zeitgenossen lächeln — ein Lächeln übrigens, das

auch manche unserer Interpretationen dereinst treffen wird -,
so ist doch nicht zu übersehen, dass praktisch jedes der überlieferten

Ereignisse kritischer Reflexion und entsprechendem

Erklärungsbedarf ausgesetzt war. Frantisek Graus hat wiederholt vor
der Vorstellung einer allgemeinen »Leichtgläubigkeit des

Mittelalters« gewarnt und auf die Kontext- und Gruppenabhängigkeit
des Wahr- und Echtheitsverständnisses hingewiesen, das letztlich

eine Funktion des Erwartungshorizonts war und ist.'5

Der Erklärungs- und Verifizierungsdruck wird etwa auch am

Beispiel von St. Ursula in Köln deutlich, einem der grössten und

lukrativsten »Grabungsunternehmen« des Mittelalters, das entsprechend

anregend auf seine Umgebung wirkte.'6 Aus der durch die so

genannte Clematius-Inschrift (Abb. 2) schon für die Spätantike

bezeugten Verehrung von jungfräulichen Märtyrerinnen war in der

Tradierung der Legende - und unterstützt wohl durch immer neue

Funde von Gebeinen - bis ins frühe 12. Jahrhundert die bekannte,

überaus stattliche Zahl von ll'OOO Jungfrauen geworden.'7 Als

dann im Jahre 1106 beim Ausheben eines neuen Stadtgrabens in der

Nähe der Stiftskirche der Heiligen Jungfrauen (später St. Ursula)

ein ausgedehntes römisches Gräberfeld angeschnitten wurde und

zahllose Skelette zu Tage traten, lag es nahe, in diesen die Gebeine

der verehrten Märtyrerinnen zu sehen. Es ist dies der Beginn einer

schier unerschöpflichen Quelle und eines umfangreichen Vertriebs

von Kölner Jungfrauen-Reliquien, der bis ins 17. Jahrhundert
andauerte und zum Teil fast gewerbsmässig betrieben wurde. So

überliefert Cäsarius von Heisterbach, der Abt der Zisterzienserabtei

Volckenrode hätte, als er aufgrund einer Vision und mit

Bewilligung der Äbtissin von St. Ursula nach den Gebeinen zweier

Jungfrauen suchte, einen gewissen Ulrich angeheuert, »der die

Gewohnheit hatte, Leiber der heiligen Märtyrerinnen auszugraben

(cui consuetudo erat earundum sacrarum martyrum corpora effo-

dere)«.'8 Rasch galt es freilich auch eine Erklärung dafür zu finden,

dass offensichtlich nicht nur Gebeine von Frauen, sondern auch

von Männern und Kindern zum Vorschein kamen. Ein Translationsbericht

eines maasländischen Mönches, der 1106 Augenzeuge der

Grabungen gewesen sein soll, schildert, den Grabenden seien in

Visionen zwei Frauen erschienen, die nicht nur bestätigten, dass es

sich hier um die Leiber der heiligen Jungfrauen handelte, sondern

auch von einem Bischof in ihrer Mitte zu berichten wussten." Die

Begleiterschar wurde in der Überlieferung dann rasch grösser,

indem manche der Jungfrauen ihre Brüder und weiteres Gefolge

dabei gehabt und mit ins Martyrium geführt hätten.

ADMONlTETVIRTVTiSMACNfAEMAI
i ESTATISMAR.TY KJIOABLESTJVMVIRCIN
IMMINENTIVMEXPARTmrORIENTIS

KSIBUVSPR OVOTOC LEMAT1VSVC DE
MUjPR IOINLO COSVOHANCBASIUCM

b<OTOQVODDEBEßAVAFVNDA]\ ILNEIS

IESTITVITSiaVIS/VE.VtSVrERJANrAt
VlAlIESTAEiU HVIIVSBASIUCAEVBISNC
rAEVIRCINESPRONOMlNE- XÏT-SAN-
TVIPEMSVVVIFVDERVRGCRrVSAUèttvs
PEPOSV'ERlT E XCEPTISVIRQNIRSC!AKE
fEMPJIR NlSlAKE\RIIGNm-rVNtEND»

Abb. 2: Köln, St. Ursula, Clematius-Inschrift, um 400, 73 x 49 cm.

Selbstverständlich war man sich bewusst, dass nicht jedes im

kirchlichen Umfeld ergrabene Skelett das eines oder einer Heiligen war.

Heilige, Hünen und Ahnen 9



Schon im 5. Jahrhundert hatte der ägyptische Mönchsvater

Schenute von Atripe die reliquienbeflissenen Gläubigen, die beim

Abbruch eines Gebäudes oder beim Wegrücken von Steinen auf

Sarkophage gestossen waren und offenbar deren Inhalt verehrt

hatten, mit der rhetorischen Frage konfrontiert, ob man denn

immer nur Heilige begraben hätte/0 Diese Skepsis war keineswegs

gelehrten Theologen vorbehalten; auch im oft als kritiklos
und sensationslüstern2'diskreditierten »plebs« kursierte ähnliche

Kritik. So forderte ein Bauer Ende des 10, Jahrhunderts seine Frau,

die den Gebeinen des hl. Vivianus folgen wollte, auf, an ihre
Arbeit zurückzukehren, handle es sich bei den vermeintlichen

Reliquien doch wahrscheinlich um Gebeine irgendeines Toten, die

man dem dummen Volk zur Verehrung vorlege.22 Genährt wurden

solche Zweifel dadurch, dass Reliquienbetrug immer wieder und

schon früh aufgedeckt worden war. Bereits Gregor der Grosse

führte in seiner Kritik am byzantinischen Brauch, »Knochen von

Heiligen zu erheben (ossa levare sanctorum)«, das Negativbeispiel

von griechischen Mönchen an, die auf dem Friedhof von San

Paolo in Rom irgendwelche Gräber ausgenommen hatten, um die

Gebeine in Konstantinopel als Heiligenreliquien anzubieten.25 Aus

dem Alpenraum weiss Rodulfus Glaber von einem falschen

Propheten zu berichten, der des nachts auf Friedhöfen Knochen

ausgrub, sie in Schachteln legte und dem gutgläubigen Volk als

Reliquien des Märtyrers Justus präsentierte, der ihm in einer Vision

erschienen sei: »Iliic ergo more solito noctu colligens a loco ab-

iectissimo innoti ossa hominis, que posuit in cassella et feretro,
dicebat sibi angelica ostensione reuelatum fuisse quem fingebat

esse sanctum martyrem nomine Iustum.«2"* Dass die Ortsbischöfe

aus pekuniären Gründen das Spiel mitmachten, empörte Glaber

dabei besonders, auch wenn er die »rustici« des Alpengebiets als

speziell anfällige Opfer für solch falsches Treiben darstellt. Abgesehen

von solchen klandestinen Nachtaktionen taugte jedoch der

Ortsfriedhof als Reliquienlieferant nur wenig, war doch in der

Regel bekannt, wie die Gebeine dorthin kamen. Entsprechend

verfuhr man wohl vielerorts wie in Canterbury, wo beim Neubau

der Kathedrale im Mönchsfriedhof gegraben werden musste und

man die dabei gefundenen Gebeine sorgsam zur Seite legte, um

sie »in fossa grandi« erneut zu bestatten.25 Konnten somit örtlich
sowohl zu kurze als auch zu grosse Distanz zum Herkunftsort der

Reliquien die Skepsis begünstigen, so scheint zeitlich vorerst eher

allzugrosse Nähe zum wunderbaren Ereignis der Kritik Vorschub

geleistet zu haben, da neue Berichte dem ausgeprägten Vertrauen

auf »traditio« und »auctoritas« entgegenliefen. Im Decretum Gela-

sianum etwa, einem Pseudonymen südgallischen Traktat aus dem

frühen 6. Jahrhundert, das aufgrund seines vermeintlichen Autors

- Papst Gelasius (492-496) - und seiner frühen Entstehung im

fortgeschrittenen Mittelalter dann seinerseits zu einer Autorität
wurde, beurteilt der Verfasser die Kreuzauffindungsberichte und

die wunderbare Entdeckung des Johannes-Hauptes (im Jahre 452)

skeptisch, weil es sich um »novellae relationes« handle.26

Entsprechend verlangte dann im 12. Jahrhundert Guibert von Nogent

(1055—ca. 1125) zur Verifizierung von Reliquien nach einer »vetu-

statis, aut scriptorum veracium traditio certa.«27 Spätestens im

Hochmittelalter mussten also Wunder, Schrift- und Sachzeugnisse

zusammenkommen, um Glaubwürdigkeit zu erlangen.

Kehren wir daraufhin zurück nach Köln, so ist in diesem Licht das

Vorgehen des Custos Theoderich aus der Abtei Deutz aufschlussreich,

der für die zwischen 1155 und 1164 von St. Ursula dorthin

gelangten Jungfrauen-Reliquien Tituli erfand, die er auf mitgefundenen

Steinen gelesen haben will.28 Zwei bei Grabungen 1933 im

Deutzer Kastell im Gebiet der ehemaligen Benediktinerabtei
gefundene Inschriftenfragmente, die offensichtlich aus dem 12.

Jahrhundert stammen, bestätigen die Anfertigung neuer »antiker«

Grabtituli aus Stein.29 Dem offensichtlichen Bedürfnis um

Konkretisierung kam Theoderich mit der Nennung von Namen entgegen,
der »historischen« Glaubwürdigkeit dadurch, dass er sich mit manchen

Inschriften am Wortlaut der Clematius-Inschrift orientierte.50

Bereits ein Jahrhundert zuvor hatte man in einer anderen

Benediktinerabtei in ähnlicher Weise Inschriften gefälscht: In St.

Emmeram in Regensburg hoffte man, auf diese Weise eine schon

für Zeitgenossen höchst gewagte Legende stützen zu können,

behauptete man doch anno 1049 nichts Geringeres, als die wahren

Gebeine des hl. Dionysius zu besitzen. Unter Kaiser Arnulf sollen

diese in der fränkischen Königsabtei St-Denis bei Paris gestohlen,

zusammen mit dem Codex Aureus und dem Arnulfziborium - zwei

wirklich im Kloster vorhandenen westfränkischen Realien, deren

»auctoritas« durch Inschriften gesichert war - nach Regensburg

gelangt und dem Emmeramskloster geschenkt, zwischenzeitlich

aber wieder verschüttet und vergessen worden sein.5' Den

allenthalben aufkommenden Zweifeln versuchte man unter anderem

damit zu begegnen, dass man beim Abbruch des alten
Westabschlusses der Basilika für den Bau des neuen, Dionysius geweihten

Westquerhauses »bauforschend« auf Tonplatten mit »alten« -
z. T. tatsächlich eine spätantike Kapitalis nachahmende —

Inschriften gestossen sein wollte, welche den Sachverhalt in nicht

zu überbietender Deutlichkeit bestätigten (Abb. 3).52 Zur

Unterstützung dieser im Kontext von Auseinandersetzungen mit dem

Ortsbischof zu verstehenden Saga schuf man in St. Emmeram

überdies die für die Zeit aufregend neuen Figurenreliefs des

Doppelnischenportals und fälschte schliesslich um 1080 ein

päpstliches Privileg, aus dem erneut deutlich wird, wie wichtig im

Prozess der Durchsetzung und Bestätigung eigener Interessen

materielle Zeugnisse waren: Unter anderem wurden darin nämlich

»uralte Skulpturen« als Zeugen für die Echtheit der Dionysiusreliquien

aufgeführt.55

Ausserhalb Regensburgs bzw. St. Emmerams vermochten aber

weder die Funde noch die anspruchsvolle künstlerische Inszenierung

der Legende weite Anerkennung zu verschaffen, zumal im

12. Jahrhundert das oben zitierte quellenkritische Postulat von Guibert

von Nogent kein Einzelfall war, sondern generell rationalere

10 Hans-Rudolf Meier



Kriterien gefordert waren.34 Ausdruck gestiegener Anforderungen

an die Echtheitsprüfung ist die zunehmende »Verkirchlichung« des

Translationswesens mit einer klaren Tendenz zur Normierung des

Kanonisationsverfahrens, das dann zuerst von Papst Alexander

III. (1159—1181) und verbindlich von Gregor IX. (1227-1241) zur

ausschliesslichen Kompetenz des Heiligen Stuhls erklärt wurdet5

Das Bestreben nach strengeren, quasi parawissenschaftlichen

Prüfungsverfahren äussert sich aber vor allem in eigentlichen

Kommissionen, die eingesetzt wurden, um umstrittene
Sachverhalte abzuklären und darüber Bericht zu erstatten. Gleich

zwei solche Berichte sind aus Lyon überliefert, wo jeweils die

angefochtene Tradition der frühchristlichen Bischofsgrablegen am

Befund überprüft wurde. 1308 setzte das Domkapitel auf Wunsch

der Stiftsherren von St-Nizier eine aus einem Bischof, einem
Professor beider Rechte, einem Sakristan und Kanonikus sowie

mehreren Bettelordenstheologen zusammengesetzte Kommission ein,

die den von den Stiftsdamen von St-Pierre bestrittenen Anspruch

auf die Grablege des heiligen Bischofs Aunemundus zu prüfen
hatte/6 In seinem Bericht hält das illustre Gremium einleitend

fest, mehrere Heiligengebeine seien in St-Nizier überliefert, die

zum Teil nachweislich Wunder gewirkt hätten. Zur Klärung ihrer

Identität seien die entsprechenden Bestattungen nun ausgegraben

worden (»facere relevari«). Darauf werden die Gräber und

deren Ausstattung einzeln identifiziert, wobei jene der heiligen
Bischöfe Nicetius, Sacerdos, Aurelian, Rusticus, Vivenciolus und

Priscus durch Marmorinschriften bestimmt werden konnten, die

im Bericht auch wiedergegeben werden. Im Bemühen um

Transparenz wurden unleserliche Partien nicht einfach ergänzt,
sondern als solche vermerkt. Über dem Grab beim Genesiusaltar fand

sich keine Inschrift, bei jenem des hl. Sicarius nur ein Bild

(»imago«), welchem aber ebenfalls Beweiskraft zukam, wies es den

Bestatteten doch als Erzbischof aus. Ausführlicher verweilt der

Bericht dann beim umstrittenen Grab des Aunemundus, wo nicht nur
eine kurze Inschrift rapportiert, sondern auch die mündliche

Überlieferung und die päpstliche Bestätigung referiert wird. Die

Verifizierung schliesslich erfolgte realienkundlich dadurch, dass

im geöffneten Grab Pontifikalgewänder festgestellt wurden.

Bereits zwanzig Jahre früher, im August 1288, hatte eine aus

Jakobinern und Franziskanern zusammengesetzte Kommission

gleichenorts in der Kirche St-Just die Gräber geöffnet (»fecimus

aperiri sepulchra«), um anhand der gleichen Indizien - Inschriften

(»cum scriptis vel chartis antiquis«), der Überlieferung und

wiederum der Kleidung der Bestatteten - die frühen und als Heilige

verehrten Bischöfe Arigius, Patiens, Stephan, Remigius, Alpi-

nus, Justus, Antiochus, Elpidius und Lupicinus zu identifizieren/7

Das Problem mit den auffälligen Unbekannten

Aus dem Hochmittelalter sind auch diverse Zeugnisse für die

bodenforschende Aufmerksamkeit gegenüber unbekannten — wie

Abb. 3: Regensburg, St. Emmeram, Inschriftenplatte, II. Jahrhundert, Historisches Museum.

Heilige, Hünen und Ahnen II



tin xixfff*

Abb. 4: Grabbeigaben eines 1838 bei Xanten entdeckten frühmerowingischen Grabes.

Bei dem vom Ausgräber Philipp Houben als Krone gedeuteten Bronzeteil handelt es sich

um den Randbeschlag und den Tragbügel eines hölzernen Eimers.

wir heute wissen: merowingerzeitlichen - Gräbern überliefert.
War deren Auffindung oder waren diese selbst in irgendeiner
Weise auffällig, ohne dass dafür ein hagiografischer Kontext
bereit lag, so stellte sich das Problem des richtigen Umgangs in

besonderer Schärfe. Während man sich bis ins ausgehende Frühmittelalter

mit als unchristlich empfundenen Bestattungssitten noch

aktiv auseinander setzen musste und entsprechende Befunde

daher richtig zu interpretieren verstand, sah man seit dem

Spätmittelalter bis ins 19. Jahrhundert hinein besonders in

urgeschichtlichen und frühmittelalterlichen Grabhügeln in der Regel

»Heiden-« und »Hünengräber«.38 Als »landmarks« werden solche

nicht selten in mittelalterlichen Urkunden zur Lokalisierung von
Grundstücken genannt; gelegentlich dürften sie auch an- oder

ausgegraben worden sein und zuweilen nutzte man sie sogar für

Nachbestattungen, wohl nicht zuletzt deshalb, weil man in ihnen

»Ahnengräber« erkannte.

Lieferte ein auffälliger Fund einen Interpretationshinweis,
so nahm man diesen dankbar auf. Auf diese Weise konnte ein
reicher Franke gar zu Kaiserehren kommen: »In demselben Jahr (i. e.

1174) fanden zu Anturnach (Andernach) einige Leute beim Graben

den Leichnam des Kaisers Valentinian, wie in der Aufschrift eines

Denar, der zugleich mit ihm gefunden wurde, zu lesen war. Auch

wurde auf seinem Haupte eine Krone, zu seinen Füssen eine Urne,

an seiner Seite ein von Rost zerfressenes Schwert mit goldenem

Griff und einem Siegstein (dapidem victoriae-) gefunden. Das

Schwert wurde dem Kaiser (Friedrich I. Barbarossa) zur Ansicht

überbracht.«39 Während die »Krone« wohl fehlinterpretiert wurde

(Abb. 4), dürfte es sich beim »Schwert mit goldenem Griff« um

eine Goldgriffspatha und beim Bestatteten damit um einen Franken

gehandelt haben, der seine postume »Beförderung« dem

Umstand verdankt, dass ihm - wie vielen seiner Zeitgenossen -
eine spätrömische, schon über hundertjährige Münze mit ins Grab

gegeben wurde.

Was aber, wenn man unter Aufsehen erregenden
Begleitumständen auf ein Grab stiess, das - anders als jene von frühen

Bischöfen und römischen Märtyrern — nicht mit anderen Quellen

zusammenzubringen war? Interessant hierfür ist das Beispiel

eines Sargfundes in Zöbingen (Ostalbkreis) im Jahre 1261, den Rainer

Christlein als »»älteste amtliche- Ausgrabung eines alamanni-

schen Grabfundes« bezeichnete.40 In diesem Fall scheint der Fund

und - vielleicht mehr noch - dessen Umstände einen Kult

überhaupt erst initiiert zu haben. Auf der Beischrift eines barocken

Gemäldes (Abb. 5) werden diese wie folgt rapportiert: »Es hat sich

im Jahre 1261 begeben, das ein Pfleger von hohen Baldern bey

dem Flecken Zöbingen vorübergeritten, und samt dem Pferde in

den Boden gesunken und stecken geblieben, bis Männer von

Zöbingen gekommen und das Pferd mit Stangen herausgehoben

haben. An diesem Orte hat sich ein Brunnen gefunden, welcher

noch in der Kirchen vorhanden ist, und ein Schwein hat ein kleines

Glocklein herausgewühlet. Als man weiter gegraben, hat man

einen ausgehauenen Knett-Trog, und darin ein kleines Kästlein

12 Hans-Rudolf Meier



mit Geld, samt 3 Todtenköpfen, etlichen Todtenbeinern und 3

frischen Aepfeln gefunden. Der Trog, die Todtenköpfe und Todten-

beiner sind noch in der Sakristey vorhanden. Darauf ist zu Ehren

der heiligen Mutter Gottes und yungfrauen Maria hier eine Kirche

gebauet worden, wo der Zeit her der allmächtige Gott in wahren

gläubigen underschiedliche Wunder gewirket hat.«"" Wie sehr dieser

Bericht des 17. Jahrhunderts das bereits etwa vierhundert

Jahre zurückliegende Geschehen uminterpretiert, wissen wir nicht.

Vor allem wäre zu untersuchen, ob der mariologische Schwerpunkt

der offenbar rasch einsetzenden Wallfahrt schon auf das 13.

Jahrhundert zurückgeht und die Kirche schon damals der Muttergottes

geweiht war, wofür eine Urkunde spricht, in welcher ein

Ulrich von Zöbingen dem (nicht lokalisierten) Hauptaltar der

Jungfrau Maria einen Hof schenkt.''2 Den so eigentümlich bestatteten

unbekannten Toten wäre folglich stets nur eine akzidentelle

Rolle zugekommen, was eine bemerkenswerte Differenz

darstellte zu manchen an sich ebenfalls anonymen Grabfunden

des Spätmittelalters, auf die im Folgenden einzugehen sein wird.

Abb. 5: Anonym, Auffindung eines alamannischen Baumsarges im Jahre 1261,

17. Jahrhundert, Ölgemälde, Zöbingen, Marienkapelle.

Humanisten und Heiligenheere

Im ausgehenden Mittelalter, wo einerseits das Heiligen- und

Reliquienwesen boomte, andererseits aber auch die Kritik daran

zunahm, erlangten Boden- und Grabfunde als Mittel der

Verifizierung eine nochmals verstärkte Bedeutung. Dabei sind, wie

jüngst Gabriela Signori ausgeführt hat, »altbackene Zweikulturenmodelle«,

die dem »Volk« die Reliquienverehrung und den »Humanisten«

die quasi wissenschaftliche Kritik daran zuteilen, längst

nicht mehr haltbar/2 Vielmehr ist es oft gerade die »Bildungselite«,

die - nun vor allem lokale - Kulte aufgreift oder (reaktiviert.

Den Agens dafür sieht Signori in einem »lokalpatriotischen

Pathos«, dem Bemühen also, das eigene Umland gleichsam als

Mikrokosmos mit allen wesentlichen Bezugspunkten der kulturellen

Selbstvergewisserung zu füllen. Der Heiligen- und Reliquienkult

ist so nicht der Antipode zum gemeinhin mit dem Humanismus

zusammengebrachten Studium der lokalen antiken Vergangenheit
und ihrer materiellen Zeugen (v. a. Inschriften, Münzen etc.),

sondern nur eine andere Facette desselben Strebens.

Diese verstärkt lokale Zentrierung - mit regionalem
Konkurrenzverhalten in deren Folge - und die dank der fortgeschrittenen

Verschriftlichung auch für unsere Fragestellung reichlicher

fliessenden Schriftquellen lassen es sinnvoll erscheinen, diesen

Abschnitt ebenfalls verstärkt regional - und zwar auf den

süddeutschen und nordschweizerischen Raum - zu konzentrieren, wo

sich die schriftlichen Zeugnisse auch mit neueren Befunden

korrelieren lassen. Nicht nur aufgrund älterer lokaler Traditionen,

sondern schon aus Gründen der Evidenz kam in dieser Zeit der

Vervielfachung der Reliquienschätze den grossen Heiligenheeren

der 11000 Jungfrauen und der Thebäerlegion eine wesentliche

Rolle zu. In Solothurn, wo mit Ursus und dem bereits in der Zeit

Heilige, Hünen und Ahnen 13



um 500 nach Genf translozierten Viktor schon seit frühchristlicher

Zeit Thebäer verehrt wurden, der entsprechende Kult aber

im 13. und 14. Jahrhundert aus verschiedenen Gründen einen

Niedergang erfahren hatte, bemühte man sich im 15. Jahrhundert,
die Verehrung der Thebäer zu reaktivieren.44 Spätestens seit 1469

war man überzeugt, dass von diesem Heiligenheer nicht nur
einzelne, sondern »sechszig und sechss in miner herren von Solotorn

statt ligend«.45 So erstaunt es nicht, dass nur vier Jahre nach

diesem Bericht des Stadtschreibers bei einer von ihm angeordneten

Neupflästerung bei der Peterskirche die Arbeiter »nit in tiefem

Grund ganz unversehrt drissig und siben manneskoerpel funden

habent«, die alsbald als solche der Thebäer erkannt wurden.46

Zwischen der Entdeckung der Gebeine und ihrer Identifizierung
lag das Studium von »alden chronicken«, aus welchen man

entnommen haben will, bereits Königin Bertha habe im Frühmittelalter

die Gerippe von 17 Heiligen gefunden und diese in die Kolle-

giatskirche überführt, am Fundort aber eine (Peters-)Kapelle

errichtet. Gegenüber dem Papst, bei dem man die Erhebung der

Gebeine zu Ehren der Altäre zu beantragen hatte, führte man als

Beweise für die richtige Identifizierung den anthropologischen
Befund an: Die Skelette seien noch intakt und entsprächen in

Länge und Proportionen denen der früher entdeckten Thebäer,

alle stammten überdies von kräftigen Männern und nur bei wenigen

läge der Schädel noch am richtigen Ort, so dass von geköpften

Soldaten auszugehen sei.47

Ähnliche Argumente kehren in derselben hierarchischen Gliederung

auch andernorts wieder. Zum Leidwesen der Solothurner

wiederholte sich ihr Szenario nur wenige Jahre später im luzernischen

Schötz. Nach einzelnen Funden im Umkreis der Mauritiuskapelle

im Jahre 1489 ordnete der Luzerner Rat ein Jahr darauf

anlässlich von Baumassnahmen an: »Sy sönd auch jetz, die wil

es niemand schaden bringt, fürer graben und allenthalben
suchen.«48 Schliesslich sind es »200 lichnam«, die »by der Capellen

zu ringumm oder in den hüsern wunderbarlich, wie ze Hallnouwe

und ze Solotorn ir legent«. Explizit wird hier der Bezug zu den

Thebäern hergestellt, und zwar nicht nur mit der Nennung von

Solothurn, sondern auch mit der Erwähnung von Hailau. Dort im

schaffhausischen Klettgau waren kurz zuvor auf einem seit alters

so genannten »ager St. Mauricii« Gräber gefunden worden, die

dann 1491 den Bau der Mauritiuskapelle durch den Konstanzer

Bischof Otto von Sonnenberg (1474-1491) ausgelöst hatten.49 In

einem Schreiben an Papst Innozenz VIII. erläuterte der Bauherr in

abwägenden Worten den Fund von insgesamt 54 Bestattungen,

die, wie wir seit den Grabungen von 1976 wissen, zu einem
Gräberfeld des 7. Jahrhunderts gehörten.50 Auch in Hallau stand am

Anfang ein einzelner Fund eines »Christianorum more versus

orientem« Bestatteten, der überdies als weiteres Zeichen seines

Christentums einen »pater noster« bei sich getragen habe — nach

heutigem Wissen also das Grab einer Frau mit Perlenketten-Beigabe.

Da dieses erste Grab ein Heilungswunder bewirkte und im

folgenden Jahr eine weitere Bestattung gefunden wurde, begannen

die Hallauer mit systematischen Grabungsarbeiten. Auch die

dabei aufgedeckten Toten seien — wie der Bischof in seinem Brief

weiter ausführte - wohl christlich bestattet worden; sie seien un-

verwest gewesen und den Gräbern sollen Wohlgerüche entstiegen
sein.5' Da Mauritius gemäss der Legende in dieser Gegend - »prope
montem de Randen« — gegen die Germanen gekämpft habe und

die ausgegrabenen Toten Schwerter und Schilde auf sich getragen
hätten, handle es sich wahrscheinlich um Mauritius und seine

Gefährten. Den möglichen Einwand, es könnte ein »locum supplicii
malefactorum aut latronum sepulturam« sein, entkräftete der

Bischof mit dem Argument, der Mauritiusacker sei seit Menschengedenken

stets landwirtschaftlich genutzt worden. Dass Bischof Otto

durchaus nicht jedem neu aufkommenden frommen Brauch in
seinem Bistum Glauben schenkte, wird aus einer weiteren von Karl

Nieder publizierten Bittschrift deutlich, in welcher der Konstanzer

Bischof den Papst darum ersucht, dem von den Berner Behörden

unterstützten Aberglauben der Kinderweckung in Oberbüren ein

Ende zu bereiten.58 Regionales Konkurrenzdenken mag dabei den

kritischen Verstand beflügelt haben, was deutlich wird an einer

Art Vergeltung des Berner Chronisten und Stadtarztes Valerius

Anshelm (1475-1547), der sich dann seinerseits kritisch bis abschätzig

über die Verehrung des »nuew erfunden vermeinten heiligen
S. Maurizen und sinen gesellen« in Hallau äusserte. Realienkund-

lich interessant und korrekt moniert er dabei, zu Mauritius' Zeiten

hätte es noch gar keine Rosenkränze gegeben.55

Anders als bei den Alamannen in Hallau mit ihrer Sitte der

Waffenbeigabe, konnten im wohl jüngeren Gräberfeld in Schötz

wie im romanischen Solothurn keine Schwerter für die Soldatenheiligen

zeugen. Beidenorts war es daher der anthropologische
Befund, der die Interpretation als Thebäer zu stützen hatte. Denn

wie der Bericht aus Schötz an den Abt von St. Urban fortfährt,

zeigten die Gebeine auffällige - bereits in Solothurn registrierte
— Anomalien: »Der fündunt wiset etlich ir hopt gerecht an dem

lib, etlich uf der brüst, etlich an sinem arm, etlich zwischend sinen

beinen und doch all ir antlit kert gegen der kilchen oder ufgang

der sunnen.«54 Die vom Rumpf abgetrennten Köpfe erinnerten an

den Befund in Solothurn und wie dieser an die berühmten Zürcher

Thebäerheiligen Felix, Regula und Exuperantius, die gemäss der

Legende nach ihrer Enthauptung ihre Köpfe ergriffen und zum

gewünschten Bestattungsort beim späteren Grossmünster getragen

haben sollen. Folgt man lieber heutigen Interpretationsmodellen,

so kam der Befund - wie Guy Marchai vermutete -
dadurch zustande, dass das 1982 erneut untersuchte Gräberfeld über

lange Zeit genutzt und so an der gleichen Stelle mehrfach bestattet

wurde, wobei die Skelette der übereinander Bestatteten oft
leicht verschoben wurden. Zu fragen — aber nicht hier zu klären —

ist schliesslich, ob das auffällige Faktum, dass sowohl in Schötz

wie in Hallau die Flur, in der die Gräberfelder entdeckt wurden,

bereits mit dem Namen des Thebäerführers behaftet war, mit

älteren, nicht weiter überlieferten Skelettfunden zu erklären ist.

14 Hans-Rudolf Meier



Doch kehren wir nochmals nach Solothurn zurück, wo die päpstliche

Anerkennung der Neufunde unerwartete Schwierigkeiten

machte, kamen doch die kurialen Gutachter zum Schluss, man

könne die Gebeine »ob diuturnitatem temporis et brevem homi-

num vitam« nicht mit Gewissheit als solche der Thebäer anerkennen.55

Das hohe Alter allein war nun also keine positive Qualität

mehr, sondern eher ein Unsicherheitsfaktor. Immerhin war der

Papst bereit, dem inständig vorgetragenen und durch Wunder

unterstützten Wunsch der Solothurner dennoch zu entsprechen,

nur hielt er sie an, die »discretio« und »moderatio« zu wahren. Ob

die gross inszenierte Translationsfeier diesen Mahnungen des

Heiligen Vaters wirklich gerecht geworden ist, bleibe dahingestellt.

Was aber aus dem quasi offiziellen Bericht des Stadtschreibers

deutlich wird, ist die politische Bedeutung solcher Ereignisse

und damit von Reliquienfunden und -besitz für die

spätmittelalterliche Stadt.56 Reliquien stellten nicht nur einen

kumulierten Heilsschatz dar, sondern waren - nicht zuletzt durch

die Möglichkeit der Weitergabe und des Austauschs — auch ein

Mittel zur Sicherung von Loyalitäten und Bündnissen (was dann

beispielsweise an der Rolle der Thebäer im Zusammenhang mit
den Burgunderkriegen deutlich wurde).57 Die Solothurner jedenfalls

zeigten sich grosszügig, zumal sie 1479 auch noch die zwölf

»hinderstelligen«, d. h. die ihnen bis zum Soll von 66 Soldatenheiligen

noch fehlenden Gebeine gefunden hatten.58 Der

folgende Bau- und Ausstattungsboom zur Inszenierung der neuen

Heiltümer erfuhr schliesslich 1519 seinen Höhepunkt, als die

Stiftsherren zu St. Ursen beim Abbruch ihres Fronaltars zum Zwecke

eines angemesseneren Nachfolgers »einen steinen sarch ver-

pligett und mit isenen Klammern vermachtt erfünden«, worin die

»gebein zweyer Helgenn« sowie »ein silberiner Zedell mit ge-

stampftten Buchstaben« mit der Inschrift »CONDITUR HOC SANC-

TUS TUMULO THEBAIDUS URSUS« (Abb. 6) lagen.59 Für die

Solothurner waren damit die letzten lästigen Zweifel zerstreut, und

endlich konnten sie nun auch vom namentlich bekannten Anführer

ihrer Thebäergruppe Reliquien vorweisen; für uns ist das

Ganze deshalb von Interesse, weil über dieses Ereignis wohl der

älteste gedruckte und illustrierte »Grabungsbericht« vorliegt.
Noch im selben Jahr wurde nämlich in Basel ein Einblattdruck

von Urs Graf ediert, in dem das Geschehen in einem knappen

Text und einem grossformatigen Holzschnitt bekannt gemacht

wurde (Abb. 7).60 Neben dem stolz als Ritter mit dem Thebäer-

banner von links einherschreitenden Ursus, dem Standeswappen

im Zentrum und der Inschrift der (wohl aus dem 11. Jahrhundert
stammenden) Lamina sticht der Sarkophag der Flavia Severiana

ins Auge, eine Spolie aus dem 3. Jahrhundert, welche die

Reliquien barg. Links des Sarkophags erblickt man drei verzückte

Würdenträger, rechts — unter einem seltsamen Gewölbe, dessen

gekehlte Deckplatte wohl den Altar markiert - einen der nicht

minder ergriffenen Ausgräber, umgeben von seinem Werkzeug —

wohl einer der ersten »Mittelalterarchäologen«, der Bildwürdigkeit

erlangte.

Abb. 6: Acta Sanctorum, 1762. Der spoliai als Reliquienbehälter genutzte
Kindersarkophag der Flavia Severiana (3. Jahrhundert), die silberne Lamina und

der Altar von St. Ursen in Solothurn.

Abb. 7: Urs Graf, »Die Auffindung des heiligen Ursus«, 1519, Holzschnitt,
Zentralbibliothek Zürich.

Heilige, Hünen und Ahnen 15



SCHEITEL DES ROMANISCHEN CHORES
VON OSTEN HER GESEHEN I

Abb. 8: Bettingen, Chrischonakirche, Blick von Osten auf den Durchbruch des

Suchstollens durch das Fundament der romanischen Apsis zum frühmittelalterlichen

Plattengrab E.

Es ist auffällig, dass mit Ausnahme der alten Thebäerstadt Solo-

thurn die andern Funde der Zeit nicht in den Städten - Luzern und

Konstanz oder Schaffhausen —, sondern in deren Umland getätigt
wurden.6' Dasselbe gilt wenig später für die Neufunde aus der

Schar der ll'OOO Jungfrauen in der Umgebung von Basel. Die

aufgrund der Ursula-Legende mit der Jungfrauenschar seit dem

11. Jahrhundert eng verbundene Stadt hatte wohl noch um 1400

mit Euphrosyna ihren entsprechenden Religuienschatz innerhalb

ihrer Mauern vermehrt.6' Zu Beginn des 16. Jahrhunderts war es

dann aber auch hier das Hinterland, welches dem Heiligen- und

Religuienkult neue Impulse versetzte. Im Falle der heiligen
Jungfrauen von Eichsei und Chrischona war das insofern vorgegeben,
als sich die Heiligen gemäss der Legende aus eigenem Antrieb
aufs Land zurückgezogen hätten.65 Nur dürfte es kein Zufall sein,

dass sich die städtischen Gelehrten gerade jetzt ihrer erinnerten
und damit in mancher Hinsicht etwas nachvollzogen, was in den

Städten Italiens bereits im späten 13. und 14. Jahrhundert zu

beobachten ist, wo sich gerade die städtischen Eliten im Sinne eines

kompensatorischen Gegenideals verstärkt für asketische

Kontemplation interessierten. Man hat für dieses Phänomen treffend

vom »Eremit als Rollenspiel in der städtischen Gesellschaft«

gesprochen.6''

Doch soll uns hier nicht der Sinn, sondern der Verlauf der

Ereignisse-d. h. dieGrabungen-interessieren. Sowohl Christina/

Chrischona als auch die drei heiligen Jungfrauen Kunigundis,
Mechtrudis und Wibranda, die alle zu den ll'OOO Begleiterinnen
der Ursula gezählt wurden, waren am Dinkelberg keine Inventio-

nen des Spätmittelalters. In Eichsei oberhalb Badisch-Rheinfelden

sollen bereits 1192 Stiftungen zu ihren Ehren an die örtliche (Gal-

lus-)Kirche bezeugt sein.65 Nur scheint der Kult bereits einige Zeit

praktisch eingeschlafen gewesen zu sein, als die Basler Bildungselite

im Frühjahr 1504 den Besuch des päpstlichen Legaten Kardinal

Raimundus Peraudi (fl505) zum Anlass nahm, die Verehrung

der Eichseier Jungfrauen zu reaktivieren.66 Peraudi delegierte
eine hochkarätige Kommission aus gelehrten Basler Klerikern

nach Eichsei, um sich der Sache anzunehmen. Ihr Bericht ist für

uns besonders interessant wegen der Methodik des Vorgehens.

Zunächst wandten sich die Kommissare dem Befund zu: Im Friedhof

entlang der Kirchenmauer stiessen sie auf ein erstes, im Chor

auf ein weiteres Grab der Jungfrauen, wobei letzteres zwei

Individuen enthielt.67 Nüchtern und ohne hagiografisches Beiwerk,

dafür mit offensichtlichem antiquarischem Interesse werden die

Beobachtungen rapportiert: Die Beschädigung des Schädels im

Einzelgrab wird auf den Steinkranz zurückgeführt, der diesen umgab,

die Störungen der Skelette im Doppelgrab auf die Ausgrabung

selbst, während die Staubschicht, welche die Gebeine bedeckte,

als Zeichen für das hohe Alter der vorgefundenen Anordnung

interpretiert wurde. Als nächstes nahmen die Kommissionsmitglieder

sich die Bücher der Eichseier Kirche vor, registrieren
dabei aufgrund der »sehr alten Schrift« die frühe Entstehung eines

Missales, exzerpieren einzelne Einträge und transkribieren alles,

16 Hans-Rudolf Meier



was datiert war - womit sie eine Vorliebe für (zufällig überlieferte)

Datierungen an den Tag legten, die in der historisch-archäologischen

Forschung zum Teil bis in unsere Tage geteilt wird. An

das Studium der Schriftguellen, das kurz unterbrochen wurde, um

die Masse der Kirche aufzunehmen, schloss sich das der Bildquellen

an, bevor man dann in einem weiteren Schritt Zeugen

vernahm, um örtliche Legende und Kult zu recherchieren.

Einer der Zeugen, der Minorit Johann Fabri, erwähnte dabei

die hl. Cristiana, worauf der Kardinal - seinem Übernamen »reli-

quiarum corrasor« (Reliquien-Scharrer)68 gerecht werdend — seine

Kommissare ohne Verzug losschickte, um die Situation auf dem

Hügel ob Riehen und Lörrach zu untersuchen.69 In der späteren

Chrischonakirche gestaltet sich die Suche nach dem Grab schwieriger

als in Eichsei. Es kostet einige Anstrengung, bis eine

gemauerte Grabkammer gefunden wurde, »so tief, dass ein darin

stehender Mann gerade seine Arme auf den Umfassungsrand

auflegen konnte«, darin befand sich ein seitlich mit einer Steinplatte

verschlossener »Steinsarg«.70 Der Befund dieser erfolgreichen

Reliquiensuche Hess sich gemäss dem Bericht von Rudolf Moos-

brugger anlässlich der archäologischen Untersuchungen der

Chrischonakirche in den Jahren 1974/75 überprüfen, fand sich doch

zwischen Altarrückwand und hochgotischem Chorscheitel ein

Suchstollen, der unter dem romanischen Chorfundament

hindurch auf ein frühmittelalterliches Plattengrab stiess (Abb. 8).7'

Ähnliche, zum Teil sogar durch Funde datierbare Befunde von

Suchgräben und -Stollen hat jüngst Ute Verstegen zu St. Gereon in

Köln publiziert.72 Wenn es sich also auch auf der Chrischona

tatsächlich um die Arbeit von Peraudis Männern handelt, so hatten

diese entweder grosses Finderglück (dem sie mit einiger
Brachialgewalt nachgeholfen haben), oder mindestens einer der

Beteiligten verfügte über beträchtliche Erfahrung, um auch in einer

mehrfach erneuerten Kirche die Lage eines privilegierten
»Gründergrabes« so rasch zu finden - auch das ein Zeichen von
zunehmendem historischem Bewusstsein. Jedenfalls hatte Chrischona

damit mit Eichsei gleichgezogen, was man auch dadurch kundtat,

dass 1509 eine neue, in den Dimensionen mit Eichsei vergleichbare

Kirche errichtet wurde.

Die Reformatoren als Archäologen

Die Reformation brachte im Hinblick auf unsere Fragestellung

insofern einen Bruch mit der Vergangenheit, als Grabungen und

entsprechende Beobachtungen nicht mehr die Vermehrung und

Verifizierung der Heiltümer bezwecken konnten, erkannte man in

diesen doch, wie Luther es formulierte, »alles tot Ding, das

niemand heiligen kann«.78 Dafür dienten nun - neben alten

Schriftquellen7'' - Baubeobachtungen und Bodenfunde als scheinbar

unbestechliche materielle Zeugnisse umso mehr dem Nachweis

der Historizität der Dinge und Einrichtungen. Generell kann die

konsequente Historisierung gerade der kirchlichen Sitten und

Gebräuche als wesentliches und zukunftsträchtiges Merkmal der

Reformation gelten.75 Im Bemühen um Legitimation der protestantischen

Ordnung argumentierten die Reformatoren freilich auch

so, als ginge es um die Wiederherstellung des nur wenige
Jahrhunderte verschütteten rechten Gebrauchs des Gotteswortes. So

wurden 1527 in der Pfarrkirche St. Peter in Zürich beim Abbruch des

Altars unter diesem beobachtete Strukturen als Beweis gedeutet,
dass in der »Urkirche« eben nicht ein Altar, sondern das Taufbecken

das liturgische Zentrum gebildet habe. Zwingli selber berichtet,

»dass, do der Fronalter zu Sant Peter Zürich geschlissen ward

und man demnach im 1527. Jar den Touffsteyn an die Statt thun

wolt, so man rumpt, findet man, daß eben der selb Touffsteyn vor
ouch da gestanden und ein Sumpff des verlornen Wassers, wie
gemeinlich brucht wirdt (was die Zyt under dem Fronalter vermuret
gewesen) ,..«.76 Was genau damals beim Abbruch des Fronaltars

beobachtet wurde, Hess sich bei den Grabungen 1970-1974 nicht

mehr eruieren, da unter dem Plattenfundament eines nachrefor-

matorischen Taufsteins nicht näher bestimmbarer Abbruchschutt

folgte.77 Dass der Taufstein nach der Reformation aber tatsächlich

genau an der ehemaligen Altarstelle errichtet worden sein muss,

konnte durch das unmittelbar vor der Taufe Hegende Grab des

Bürgermeisters Rudolf Brun (J1360) nachgewiesen werden, dem

einst der Ehrenplatz beim Altar zugekommen sein musste. Auch

Zwinglis Nachfolger am Zürcher Grossmünster, Heinrich Bullinger,

griff in seiner Reformationschronik zu archäologischen Argumenten,

um denselben Sachverhalt in der Zürcher Hauptkirche zu

erläutern. Relativchronologisch korrekt heisst es da: »Un da man

den alltar Zürych zuo dem großen münster abbrach, fand man das

pflaster darunder gantz, das also der alltar mitt der kylchen nitt
uffgebuwen, sunder erst hernach uff das pflaster gesetzt ist.«78

Grabende Kaiser

Auch aus dem Profanbereich finden sich mittelalterliche und

dann vor allem frühneuzeitliche Zeugnisse für das Interesse an

Boden- und Grabfunden und an deren Instrumentalisierung. Eine

weit zurückreichende Tradition existierte in der Öffnung des

Grabes berühmter Vorgänger: Bereits Paulus Diaconus berichtet,
dass der einstige Herzog von Verona, Giselbert, zum Grab des

glorreichen Italieneroberers Alboin vorgedrungen sei, daraus

habe er »das Schwert und was sich von Schmuck fand fortgenommen,

und dann mit seiner gewöhnlichen Eitelkeit bei ungebildeten

Leuten geprahlt, er habe Alboin gesehen.«79 Was hier noch

negativ als Ausgeburt persönlicher Eitelkeit erscheint, zeigt dann

im Bericht von der Grabung nach der Gruft Karls des Grossen in

Aachen und deren Öffnung durch Otto III. im Jahre 1000 die

ganze der Hagiografie entlehnte Topik der Heldenverehrung, die

auf dem - für jene ebenfalls vorbildlichen - antiken Heroenkult

gründet.80 Wie das Chronicon Novaliciense aus dem 2. Viertel des

11. Jahrhunderts zu berichten weiss, thronte Karl in vollem Ornat

Heilige, Hünen und Ahnen 17



in seiner Grabkammer, »als lebe er. [...] Über ihm war eine Decke

aus Kalk und Marmorgestein gefertigt. Als wir an sie kamen,

brachen wir gleich ein Loch in sie hinein. Als wir dann zu ihm

hereinkamen, empfanden wir einen sehr starken Geruch«, worauf die

erfolgreichen, aber vorerst wenig rücksichtsvollen Ausgräber

zum Gebet niedersanken. Otto präparierte darauf den nur wenig

ramponierten Kaiser, bevor er sich schliesslich eine Reliquie —

oder eher ein Souvenir - sicherte: »Aus seinem [Karlsl Mund zog

er einen Zahn, dann liess er die Decke wiederherstellen und ging
weg.«8' Friedrich II., der Karls Gebeine 1215 schliesslich im grossen
Aachener Schrein verstaute, hatte nicht mehr zu graben, da

bereits sein Grossvater 1165 diese zu den Altären erhoben hatte.82

Otto III. und Barbarossa hatten damit in dieser Sache offenbar

erfolgreicher operiert als die moderne Archäologie, welche die

Lage von Karls Grab noch immer kontrovers diskutiert.88 Doch

auch Friedrich II. soll - in auffallend ähnlicher Weise wie Otto III.

- eine Kaisergruft ergraben und besucht haben. Dies zumindest

wenn man der sagenhaften Legende folgt, wonach der Staufer

anlässlich des Reichstags im Dezember 1231 in Ravenna einem Ritter

aus dem Gefolge der Paladine Karl des Grossen begegnet sei und

von diesem als Beweis für dessen unglaubliche Herkunft gefordert

habe, in dieser Stadt irgendetwas Verborgenes aus der Zeit

Karls zu zeigen. Darauf soll Richard, wie der Ritter aus der Vorzeit

hiess, mit ihm zu einem Kloster in der Nähe der Stadt geritten sein

und ihn auf das Mausoleum Galla Placidias mit drei alabasternen

Grabstätten hingewiesen haben.8'' »Und tatsächlich fand der Kaiser

nach den Worten Richards die Kapelle. Jedoch infolge des

Alters und der Anschwemmung der Flüsse war sie so von Erde

verschüttet, dass ihr Eingang nicht zugänglich war. Er befahl also,

die Erde wegzuschaffen und bis zum Pflaster der Kapelle

auszugraben«, worauf er in der Kapelle die drei Sarkophage fand und

jenen des Theodosius öffnen liess. Der Leichnam mit Banner und

Schwert bestätigten dem Kaiser den Sachverhalt, worauf er
pietätvoll auf die Öffnung der andern Grabstätten verzichtete. Auch

wenn Friedrich bei gleicher Gelegenheit die von Karls Ritter

Richard ebenfalls prophezeiten, bereits etwas angerosteten
goldenen Sporen eines Hünen aus der Kriegerschar fand, ging es hier

nicht um Reliquiensuche; wenn diese eigenartige Geschichte

mehr sein soll als eine fabelhafte Ausschmückung von Friedrichs

Antikenliebe und Forscherdrang, dann wäre es eine Geste der

Versicherung der kaiserlichen Sukzession: Friedrich wird durch

den Kurier und sein »Geheimwissen« in die Runde Karls des Grossen

einbezogen und versicherte sich durch den Besuch des rö-

misch-ravennatischen Kaisergrabs — in einer mit Ottos Suche

nach Karls Grab vergleichbaren Geste - auch dieser Tradition.85

Bodenforschung zur genealogischen Versicherung

Ging es den Kaisern Otto III. und Friedrich II. um die Repräsentation

imperialer Tradition und Ansprüche, so bediente man sich an

der Schwelle zur Neuzeit ähnlicher Mittel zur genealogischen
Versicherung. Erste Vorläufer reichen ins 14. Jahrhundert zurück,

wenn etwa in der Abtei Hautecombe - methodisch der Verifizierung

von Bischofslisten ähnlich - die Epitaphien studiert und

systematisch aufgelistet wurden, um die Genealogie des Hauses Sa-

voyen zu stützen.86 Im Kloster Lorch wiederum öffnete man 1475

die Sarkophage der dort bestatteten Staufer, um ihnen dann eine

grosse Tumba zu errichten (Abb. 9). Gefunden hat man »viel

Gebeins, klein und groß, sind unter solchen viel, die 3 Spannen lang

gewesen sein, auch viel Hauptschalen, [...] an welchen noch

hübsch gelb Haar ist gewesen, und auch kleine Spörlein, auch

ander Ding, das man vor Alter nicht hat können erkennen, was es

sei«.87 Zahlreiche grössere und kleinere Fürsten folgten diesem

Tun, um sich der Herkunft und Tradition ihres Geschlechts zu

versichern.

Gut dokumentiert ist die fürstliche Forschungstätigkeit im

ehemaligen Zisterzienserkloster Altzella in Sachsen, das nach der

Säkularisierung 1540 allmählich verfiel bzw. ab 1554 in Etappen

abgebrochen wurde (Abb. 10).88 Die vom Abbruch vorerst nicht
betroffene ehemalige Kirche verkam im fortgeschrittenen 16.

Jahrhundert zusehends zur Ruine, obwohl das Fürstenhaus noch 1553

die Inschriften der Gräber ihrer Vorfahren aufnehmen liess und

die Erhaltung dieses Baus angeordnet hatte. Angesichts des

fortgeschrittenen Verfalls sah sich dann 1638 Herzog Ernst von Weimar

veranlasst, auf der Durchreise eine Grabung anzuordnen, in

dem er »zehn oder zwölf Männer mit Grabscheiten und Rodeham-

mern« aufbot »zur Beräumung der allda verfallenen Fürstlichen

Begräbnisse Ihro Herzogl. Gnaden«.89 Über das Resultat dieser

Hauruck-Aktion wissen wir nichts, hingegen über die Grabungen,

die dann 1676 der Kurfürst Johann Georg II. anordnete. Ihm ging
es darum, »die alten Fürstlichen Begräbnisse und Monumente, so

bey der durch Länge der Zeit und Ungewitter wie auch die durch

gantz Deutschland angehaltene über dreissigjährige Kriegsunruhe

und darneben eingerissene Sterbensläuffte, eingegangene
Stiffts-Kirche zu Cella zu befinden seyn mögten, aufsuchen, und

ob Dero hochfürstliche löbliche Vorfahren des Orts (weil bishero

daran gezweyfelt worden) beerdigt wären, Gewißheit einziehen

zu lassen«.90 Zweifel an den wettinischen Grablegen und damit

Risse im Fundament des landesherrlichen Gottesgnadentums

waren es also, die den Kurfürsten veranlassten, die besten Fachleute

seines Landes in eine Untersuchungskommission zu berufen.

Diese dokumentierte ihre Arbeit in einem illustrierten Grabungsbericht,

in dem auch das Vorgehen ausführlich geschildert wird.

Im Sanktuarium mussten sechs Ellen hoch Schutt ausgeräumt werden,

bevor man auf vier noch bemalte Grabsteine stiess, deren

Identifizierung u. a. dank dem Vergleich mit »ausm Churfl. Archiv

erlangten Fürstlichen Bildnisse und zur Hand gebrachten alten

Inscriptionen« gelang. Schliesslich wurden die Gebeine untersucht,

nach Geschlechtern getrennt und sorgfältig wiederbestattet.

Zu Recht hebt Heinrich Magirius die Qualität der den Bericht

18 Hans-Rudolf Meier



begleitenden Skizzen hervor (Abb. 11), verraten doch die im

Grundriss eingezeichneten Baudetails ein Verständnis romanischer

Architektur, das im 17. Jahrhundert nicht selbstverständlich

gewesen sein dürfte.

Es ist dieser Aspekt zum Stand der Entwicklung der archäologischen

Dokumentation, der den Einbezug dieses Beispiels an den

Schluss unseres Überblicks rechtfertigt, denn ansonsten hat unser
Thema im 17. Jahrhundert eine Komplexität erreicht, die tiefer

greifender Studien zum antiguarischen Interesse der Fürsten und

Gelehrten der Barockzeit bedürfte.9' Es ist die Zeit, in der etwa in

England der als Begründer der britischen Feldarchäologie
geltende John Aubrey (1626-1697) an seiner »Monumenta Britannica«

arbeitete (Abb. 12)9- und mit der Publikation des Childerichgrabs
durch Jacques Chiflet die Frühgeschichte der Frühmittelalter-Archäologie

beginnt.93 Es ist aber auch die Zeit, in der nicht mehr

jeder (Grab-)Fund in ein festes Gedankengerüst eingepasst wird
und der Bestätigung eines Wissens oder Glaubens dienen muss,

sondern sich das Interesse von Relikten (und Reliquien) auf Spuren

zu verlagern beginnt.9"' Dieser Wandel wird auch daran deutlich,

dass 120 Jahre nach dem Thebäerfund in Schötz ein theologisches

Gutachten, das erneut die Luzerner Regierung über ein

damals beim Weiler Hostris gefundenes Tuffsteingrab mit »ettliche

geringe gebein, als ettwen von einem vier oder fünfjährigen Kind«

in Auftrag gab, ganz nüchtern zum Schluss kam, »weyl gar kein
zeichen christlicher religion darbey gespürt«, soll man die Gebeine

bei den ungetauften Kindern bestatten.95 Von Wundern oder auch

nur vom Wunsch nach Reliquien o. ä. ist nicht mehr die Rede.

Zusammenfassung: »Suchet, so werdet ihr finden«

Abb. 9: Lorch, Klosterkirche, Staufertumba, 1475.

Abb. 10: J. C. Klengel »Altzella, Klosterruinen., um 1790, Sepiazeichnung, Institut für
Denkmalpflege Dresden, Bestandesverz. 60, 1DD 41/920.

Diese Sentenz aus dem Matthäus-Evangelium (7,7) sollen gemäss

dem frühchristlichen Kirchenvater Tertullian die Gnostiker besonders

geschätzt haben.96 Im damit konstruierten Zusammenhang

von »Curiositas« und ffäresie sieht William H. C. Frend einen der

Gründe, warum »the scientific study of the material remains of the

past failed to prosper in the patristic era and through the European

Middle Ages.«97 Am Ende unserer Rückschau - die ja den

Aspekt des mehr oder weniger bewussten Suchens und nicht den

des (zufälligen) Findens ins Zentrum gestellt hat96 - müssen wir
freilich feststellen, dass Frends Verdikt zu kurz greift: Zumindest

an Interesse für Relikte aus der Vergangenheit fehlte es im Mittelalter

nicht; und was die Wissenschaftlichkeit betrifft, so ist auch

deren Geschichtlichkeit zu bedenken. Die jüngere Forschung hat

wiederholt die Nähe von Wunderberichten zur Historiografie der

Zeit konstatiert,99 so dass auch die mit dem Reliquienwesen lange

Zeit eng zusammenhängende »Archäologie« im Mittelalter in

die Nachbarschaft der zeitgenössischen »Geschichtswissenschaft«

rückt. Dadurch ist ein Aspekt, der die moderne Mittelalterarchäologie

charakterisiert (und von der Ur- und Frühgeschichte

Heilige, Hünen und Ahnen 19



TU t-Zjt «Aval.
O 0mij t/»<rttSij/

••^''if'^.r^f oùl y* H
.&*- met,-***

"—^ £~~ '

tt.Ä. ^ftv?p*lù y<~*.
•

ft-ttyZy VA fû> vt, «yj^yR^Vj,

-V- c~*crj

y~, 'fiWti*
d*'*'*" x*'

-%.y ,,...• v*.£~*»V>-* — «.»A-ft-
'"*** -"* a~K0< ,/C-\.

'vW-w l'V'j JN**J T*• » «s ^,**' 1

../• ** ?cA

•?I

Abb. 11: W. C. v. Klengel, »Altzella, Skizze der Grabungsbefunde im ehem. Sanktuarium«,

1676, ehemals Landeshauptarchiv Dresden, Akte Loc. 32544.

unterscheidet) bereits für die meisten der aufgeführten Beispiele

bezeichnend: die kombinierte Argumentation von Schrift- und

Sachquellen. Kam in der Frühzeit von den Berichten des Ambrosius

bis zu Otto III. dem intensiven Engagement einer
herausragenden »inspirierten« Person - sei es Helena, der Mailänder

Bischof oder der Ottonenherrscher - bei der Suche eine entscheidende

Funktion zu,'00 so lässt sich seit dem Hochmittelalter eine

zunehmende Institutionalisierung und Formalisierung des

Geschehens mit Protokollen und eigentlichen Kommissionen
beobachten.'0' Allmählich wuchs das Bewusstsein von der Historizität
der Funde und ab dem 14./15. Jahrhundert konstatiert man eine

grössere Systematik in deren Behandlung und Beurteilung. Wunder

als Beweise treten zurück bzw. sie gehören nun zur historischen

Überlieferung, während die Untersuchungen selbst

vermehrt auf die Kombination von Fakten gründen, auch wenn die

Vormoderne noch keine systematische und methodisch abgesicherte

Quellenkritik kannte. Es wurde auch deutlich, dass trotz
verstärktem antiquarischem Interesse mit dem Humanismus und

der Reformation keine prinzipiell neue Denk- oder Argumentationsweise

auftrat; wie im ganzen 15. Jahrhundert versuchte man

weiterhin, von inhaltlichen Voraussetzungen her die Wahrheit des

Berichteten zu ergründen.'02 Allerdings war gerade für die

Reformatoren die Geschichtlichkeit der Formen und Funktionen von

zentraler Bedeutung für ihre Argumentation, womit diese einen

nicht unwesentlichen Schritt hin zur Historisierung der Vergangenheit

darstellte.

Als Beitrag zur Vorgeschichte der Mittelalter-Archäologie sind

unsere Ausführungen vielleicht allzu einseitig auf die Grabfunde

fokussiert. In dieser Beschränkung spiegelt sich freilich nicht nur
die Quellenlage, sondern durchaus auch das zeitgenössische

Interesse. Zumindest für den Bereich der »Bauforschung« bei

Umbauten oder Gebäude-Abbrüchen Hessen sich aber weitere
Beispiele beibringen; mit den Inschriftenplatten von St. Emmeram in

Regensburg haben wir dieses Gebiet kurz gestreift. Ganz anders

geartete Fälle wären jene Untersuchungen, die dazu dienten, Teile

eines Vorgängers in einen Neubau zu übernehmen bzw. einen
solchen auf bestimmte Orte seines Vorgängers auszurichten.'02

Im ganzen untersuchten Zeitraum dienten Grabungen bzw.

Bodenfunde als Hilfsmittel der Langzeit-Memoria, um Vergessenes

und »durch die Länge der Zeit«'04 Verschüttetes wieder im

Bewusstsein zu aktivieren. Dass die Interpretationen dabei

abhängig waren von den Fragestellungen, zeigt sich vielleicht bei

der jeweiligen Beurteilung der anthropologischen Befunde (die ja
noch im 20. Jahrhundert als »Beweise« für unsägliche Theorien

dienten) am deutlichsten - galt und gilt aber darüberhinaus für

jede Beschäftigung mit der Vergangenheit.

20 Hans-Rudolf Meier



J *

Abb. 12: John Aubrey, Befundaufnahme von Everswell in Woodstock, 2. Hälfte 17. Jahrhundert, Oxford, Boldleian Library.

Heilige, Hünen und Ahnen 21



Die vorliegende Arbeit entstand aus einem

Einführungsvortrag für die Jahrestagung der
Arbeitsgemeinschaft für Archäologie des Mittelalters und der

Neuzeit bei den Deutschen Verbänden für

Altertumswissenschaften im September 2000 in Soest,

die dem Thema »Mittelalterarchäologie im zweiten

Jahrtausend« gewidmet war. Eine Kurzversion des

Vortrags ist im Mitteilungsblatt der Arbeitsgemeinschaft

für Archäologie des Mittelalters und der

Neuzeit Nr. 12, 2001, S. 14-20 erschienen.

Für die kritische Lektüre danke ich Carola Jäggi, für

zahlreiche Anregungen und wertvolle Hinweise

Arno Rettner ganz herzlich.

Vgl. Mehling, Almut, Archaika als Grabbeigaben.

Studien an merowingerzeitlichen Gräberfeldern,

(Tübinger Texte. Materialien zur Ur- und

Frühgeschichtlichen Archäologie Bd. 1), Rahden/Westf.

1998, die feststellte, dass gut sieben Prozent der

Gräber frühmittelalterlicher Gräberfelder Altstücke,
d. h. zur Zeit der Grablegung längst nicht mehr

gebräuchliche Objekte, enthielten.

Gesta abbatum monasterii s. Albani, Vol. 1, S. 24f.,

zitiert nach Lehmann-Brockhaus, Otto, Lateinische

Schriftquellen zur Kunst in England, Wales und

Schottland vom Jahre 901 bis zum Jahre 1307, Bd. 2,

München 1956, Nr. 3791, S. 408.

Zur kaum mehr überblickbaren Literatur zu diesem

Thema vgl. Jäggi, Carola, Spolien, in: Lexikon des

Mittelalters Bd. 7, 1995, Sp. 2129-2131, den

Forschungsbericht von Herklotz, Ingo, in-. Journal für

Kunstgeschichte 2, 1998, S. 105-116, sowie seither

u. a. Meier, Hans-Rudolf, Vom Siegeszeichen zum

Lüftungsschacht: Spolien als Erinnerungsträger in

der Architektur, in: Bauten und Orte als Träger von

Erinnerung. Die Erinnerungsdebatte und die

Denkmalpflege, hrsg. von Hans-Rudolf Meier/Marion

Wohlleben, (Veröffentlichungen am Institut für

Denkmaipflege der ETH Zürich, Bd. 21), Zürich 2000,
S. 87-98.

Obwohl der Epochenbruch zwischen Spätantike und

Mittelalter durchaus als solcher empfunden wurde,

dazu Meier, Hans-Rudolf, Der Begriff des Modernen

und das Ende der Antike. Ein neuer Blick auf die

materiellen Zeugen des Altertums, in: Bauer, Franz

Alto/Zimmermann, Norbert (Hg.), Epochenwandel.

Kunst und Kultur zwischen Antike und Mittelalter,

(Antike Welt, Sonderbd.), Mainz 2001, S. 67-74.

Guenée, Bernhard, Histoire et culture historique
dans l'occident médiéval, Paris 1980, S. 86.

Codex Theodosianus IX, 17. 7, (Theodosiani Libri

XVI), hrsg. von Th. Mommsen und Paul M. Meyer,

Berlin 1905, S. 466; dazu Hermann-Mascard, Nicole,

Les reliques des saintes. Formation coutumiére d'un

droit, (Société d'histoire du droit, Collection d'histoire

institutionelle et sociale, Bd. 6), Paris 1975,

S. 30ff.

8 Ambrosius, Epistola Classis 1, Ep. 22, (J. P. Migne,

Patrologia Latina 16, 1845), Sp. 1019-1026; vgl. bes.

col. 1020 den »anthropologischen« Kurzbefund. Zu

Ambrosius Reliquieninvention vgl. Dassmann,

Ernst, Ambrosius und die Märtyrer, in: Jahrbuch für

Antike und Christentum 18, 1975, S. 49-69. Zur

Bedeutung dieses Berichts (zusammen mit der

Kreuzauffindungslegende) für die Hagiografie des Mittelalters

vgl. Heinzelmann, Martin,

Translationsberichte und andere Quellen des

Reliquienkultes, (Typologie des sources du moyen âge

Occidental 33), Turnhout 1979, S. 77f.

9 Heid, Stefan, Der Ursprung der Helenalegende im

Pilgerbetrieb Jerusalems, in: Jahrbuch für Antike

und Christentum 32, 1989, S. 41-71, hier S. 49ff.; Drij-

vers, Jan Willem, Helena Augusta. The Mother of
Constantine the Great and the Legend of her

Finding of the True Cross, Leiden u. a. 1992, bes.

S. 131ff.

10 Engemann, Josef, Der >-corna«-Gestus - ein antiker

und frühchristlicher Abwehr- und Spottgestus?, in:

Pietas. Festschrift B. Kötting, (Jahrbuch für Antike

und Christentum, Ergänzungsbd. 8), Münster 1980,

S. 483-98, hier S. 485ff. Vgl. etwa die Kritik an der

Magie des »lignum crucis« bei Hieronymus,
Comment. in evangelium Mt. 4,23, (Corpus Christiano-

rum, Series Latina 77), S. 212.

11 Paulinus von Nola, Epistulae, übersetzt von M.

Skeb, (Fontes Christiani Bd. 25/2), Freiburg i. Br.

u. a. 1998, Ep. 31, S. 728ff.

12 Weitere Beispiele aus frühchristlicher Zeit bei

Frend, William H. C., The Archaeology of Early

Christianity. A History, London 1996, S. 5ff.

13 Engemann 1980 (wie Anm. 10), S. 485; zur Überliefe¬

rungsgeschichte der verschiedenen Legenden
zuletzt Drijvers Han J. W./Drijvers, Jan Willem, The

Finding of the True Cross and Judas Kyriakos

Legend in Syriac, (Corpus Scriptorum Christianorum

Orientalium Vol. 565, Subsidia Bd. 93), Louvain 1997,

S. 12ff.

14 Paulinus von Nola (wie Anm. 11), S. 732f.: »Sed quia

id ipsum fides videtur postulare, non alienum puto,

quia cognitu dignum est, enarrare specialem post

tempora passionis historiam reseratae et inventae

crucis. Quae si ignoretur, facile est perspici, qua

difficultate adprobetur dominicae crucis esse

lignum hoc ...«

15 Zuletzt Graus, Frantisek, Fälschungen im Gewand

der Frömmigkeit, in-. Fälschungen im Mittelalter.

Internationaler Kongress der Monumenta Germa-

niae Historica München 1986. Teil V: Fingierte

Briefe, Frömmigkeit und Fälschung, Realienfälschungen,

(Monumenta Germaniae Historica lim

Folgenden MGH], Schriften Bd. 33 V), Hannover

1988, S. 261-282, hier S. 268ff.; vgl. auch Schreiner,

Klaus, »discrimen veri ac falsi«. Ansätze und Formen

der Kritik in der Heiligen- und Reliquienverehrung
des Mittelalters, in: Archiv für Kulturgeschichte 48,

1966, S. 1-53, hier S. 14f.

16 Vgl. zusammenfassend zur lokalen Nachfolge die

Beispiele bei Ament, Hermann, Frühe Funde und

archäologische Erforschung der Franken im

Rheinland, in-. Die Franken, Wegbereiter Europas.

Vor 1500 Jahren: König Chlodwig und seine Erben,

hrsg. von Alfried Wieczorek, Patrick Périn, Karin v.

Welck, Wilfried Menghin, Ausst.-Kat. Reiss-Museum,

Mannheim, Mainz 1996, S. 23-34, hier S. 23f.

(mit Lit.), und jüngst: Verstegen, Ute, Mittelalterliche

Reliquiensuche im Bereich des Stifts St. Gereon

in Köln. Auswertung der Schriftquellen und

archäologischen Befunde, in: Zeitschrift für Archäologie
des Mittelalters 27/28, 1999/2000, S. 185-218.

17 Noch immer grundlegend Levison, Wilhelm, Das

Werden der Ursula-Legende, in: Bonner Jahrbücher

132, 1927, S. 1—164, hier v. a. S. 107ff. Mit früheren

nicht überlieferten Funden seit dem 8./9. Jahrhundert

rechnet auch Borger, Hugo, Die Abbilder des

Himmels in Köln. Kölner Kirchenbauten des Mittelalters,

Bd. 1, Köln 1979, S. 224ff., der die Diskontinuität

des Kultes für die Vervielfachung der Heiligenzahl

(mit)verantwortlich macht.

18 Heisterbach, Caesarius von. Wunderbare und denk¬

würdige Geschichten (Dialogus magnus visionum

atque miraculorum), übersetzt von E. Müller-Holm,

Köln 1968, Buch 8. 13, S. 146, lateinisch zitiert nach

Levison 1927 (wie Anm. 17), S. 137, Anm. 4. Besagter

Ulrich findet am prophezeiten Ort zwei Sarkophage

und in einem davon zwischen den Knochen einen

schönen Kamm. Der daran anschliessende Bericht,

wie dieser entwendet wird, schildert anschaulich

die Mühen der Grabungsarbeit. Zum Reliquiendiebstahl

grundlegend: Geary, Patrick J., Furta Sacra.

Thefts of Relics in the Central Middle Ages, Princeton

21990.

19 »nos ex collegio undecim milium 1...1 virginum, nos-

trumque ductorem et episcopum in medio nostri tu-

mulatem«. Transia tio sanctorum martyrum Candidi

et Victoris atque triurn Coloniensium virginum in
monasterium Walciodorense ad Mosam, c.4, in-.

Analecta Bollandiana 9, 1892, S. 113-135, hier S. 129.

20 Zoega, G., Cata/ogus codicum copticorum qui in

museo Borgiano Velitris adservantur, Rom 1810,

S. 424, zitiert nach Delehaye, Hippolyte, Les origines

du culte des martyres, Brüssel 21933, S. 89.

21 Anna/es Cameracenses, MGH SS 16, 1859, S. 537; zum

sensationsgierigen »vulgus« vgl. die unten (Anm.

24) zitierte Geschichte bei Glaber. Vgl. auch Schreiner

1966 (wie Anm. 15), S. 12.

22 »fortasse ossa sunt alicuius mortui, quae collecta in

unum stulta venerator opinio populi«. Translatio

sancti Viviani episcopi in coenobium Figiacense et

ejusdem ibidem miracula, in-. Analecta Bollandiana

8, 1889, S. 256-275, bes. S. 261.

23 Reg. Epist. 4, 30, MGH Epist. 1, 1887, S. 265; Guth,

Klaus, Guibert von Nogent und die hochmittelalterliche

Kritik an der Reliquienverehrung, (Studien

und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-

Ordens, 21. Ergänzungsbd.), Ottobeuren 1970, S. 13.

Weitere ähnliche Beispiele bei Legner, Anton,

Reliquien in Kunst und Kult zwischen Antike und

Aufklärung, Darmstadt 1995, S. 49ff.

Hans-Rudolf Meier



24 Rodvlfi Glabri Historiarum libri qvinqve, hrsg. und

übersetzt von John France, Oxford 1989, lib. IV. Ill
(6), S. I80f.

25 Tractatus de combustione et reparatione Cantua-

riensis ecclesiae, in: Stubbs, William, Gervasius mo-

nachi Cantuariensis opera, Bd. 1, London 1879,

S. 3-29, hier nach der Übersetzung in Binding, Günther,

Baubetrieb im Mittelalter, Darmstadt 1993,

S. 8, S. 10. Stiess man bei Baumassnahmen auf Gräber,

die man nicht der eigenen Zeit oder

gesellschaftlichen Gruppe zuwies, war man weniger

zimperlich; vgl. von Freeden, Uta, Das

frühmittelalterliche Gräberfeld von Moos-Burgstall,

Ldkr. Deggendorf, in Niederbayern, in: Berichte der

Römisch Germanischen Kommission 68, 1987,

S. 493-637, bes. S. 511 f.; Müller, Christiane. Das

fränkische Reihengräberfeld von Lommersum, Kreis

Euskirchen, in: Bonner Jahrbücher 160, 1960,

5. 204ff.

26 Das Decretum Gelasianum de libris recipiendis et

non recipiendis, hrsg. und untersucht von Ernst von

Dobschütz, Leipzig 1912, S. 43f., S. 277ff.

27 Guibert von Nogent, De pignoribus sanctorum lib. I,

(J. P. Migne, Patrologia Latina 156, 1880), Sp. 611—

630, hier Sp. 613; vgl. ebd. Sp. 893 seine kritischen

Beobachtungen zur christlichen Deutung der beim

Klosterneubau gefundenen Sarkophage. Bereits

Lefranc, A., Le traité des reliques de Guibert de

Nogent, in: Etudes d'histoire de moyen âge dediées

à Gabriel Monod, Paris 1896, S. 285, bezeichnete

Guiberts Schrift - die sich notabene gegen einen

als falsch erachteten Kult eines Nachbarklosters

wendete - aufgrund ihres quellenkritischen
Ansatzes als »une date vraiment importante dans

l'histoire de l'évolution intellectuelle du moyen âge«;

Guth 1970 (wie Anm. 23), S. 105, erkannte in ihr »die

Anfänge der wissenschaftlichen Hagiologie«.

28 Diese wurden dann der Benediktinerin Elisabeth im

Kloster Schönau vorgelegt, welche in sog. Revela-

tiones - Visionen, in denen sie die Kölner Jungfrauenheilige

Verena befragte — die passenden

Geschichten dazu lieferte, die ihr Bruder sammelte

und aufzeichnete. Revelationes titulorum vel nomi-

num sanctorum martirum et sanctarum virginum

Coloniensium. Vgl. Bibliotheca hagiographica latina

antiquae et mediae aetatis. Subsidia hagiographica

6, Brüssel 1889/99 (Reprint 1992), Nr. 8441, sowie

die Ausschnitte in MGH SS 14, S. 569f. Zum Ganzen

Levison 1927 (wie Anm. 17), S. llOff.; Verstegen

1999/2000 (wie Anm. 16), S. 213ff.

29 Schmitz, Winfried, Die spätantiken und frühmittel¬

alterlichen Grabinschriften in Köln (4.-7. Jahrhundert

n. Chr.), in: Kölner Jahrbuch 28, 1995,

S. 643-776, bes. S. 764ff.

30 Beispiele bei Levison 1927 (wie Anm. 17), S. 112.

Heilige, Hünen und Ahnen

31 MGH SS 30, 2, S. 830ff.; zur Begutachtung im Jahre

1052 vgl. Ekkehardi Chronicon Universale, MGH SS

6, S. 196.

32 Zu diesen vgl. Lorenz, Günter, Das Doppelnischen¬

portal von St. Emmeram in Regensburg: Studien zu

den Anfängen des Kirchenportals im 8.-II. Jahrhundert,

Frankfurt a. M. 1984, S. I3f., Abb. 3-6. Text der

1. Platte: EMMERA(M)/MVS AQVI/TAN(VS) DI/ONI-

S1VS/ARIOPAGUTA) und an den Schmalseiten umlaufend:

HIC REQV1ESCVNT/SVB ARNVLFO/IMPERA-

TORE/ET ODONE R(EGE); Platte 2: SVB

EBVLONE/ABBATE MON(ASTERII)/S(AN)C(T)I DIONI-

SII/GISALP(ER)TUS/FVRAVIT; Platte 3: FVRATVS E(ST)

V N(ONAS) 1VNUD/HVC VEN(IT) II N(ONAS) DEC(EM-

BRIS)/TEMP(ORE) TVTONIS EPKSCOPI).

33 Vgl. zur ganzen Fälschungsgeschichte Kraus, An¬

dreas, Saint-Denis und Regensburg: Zu den Motiven

und zur Wirkung hochmittelalterlicher Fälschungen,

in: Fälschungen im Mittelalter, Internationaler Kon-

gress der Monumenta Germaniae Historica München

1986. Teil 111: Diplomatische Fälschungen (I),

(MGH Schriften Bd. 33 III), Hannover 1988,

S. 535-549. Zum St-Denis-Kult vgl. Graus, Frantisek,

Lebendige Vergangenheit. Überlieferung im Mittelalter

und in den Vorstellungen vom Mittelalter,

Köln/Wien 1975, S. 148-158.

34 Wilhelm von Conches (ca. 108 0-1154) beispielsweise

forderte, alles sei auf seine Vernünftigkeit zu befragen

(»in omnibus rationem esse quaerendam«);

Guillaume des Conches, Philosophia mundi 1, 23,

(J. P. Migne, Patrologia Latina 172, 18 95), Sp. 56

(dort unter Honorius Augustodunensis; dazu Wilhelm

von Conches, Philosophia, hrsg., übersetzt und

kommentiert von G. Maurach, Pretoria 1980, S. 5).

35 Angenendt, Arnold, Heilige und Reliquien. Die Ge¬

schichte ihres Kultes vom frühen Christentum bis

zur Gegenwart, München 1994, S. 179ff.; Herrmann-

Mascard 1975 (wie Anm. 7), S. 95ff. ; Heinzelmann

1979 (wie Anm. 8), S. lOOf.

36 Der Bericht ediert von M. Guigue, in: Bulletin de la

Société nationale des antiquaires de France 1876,

S. 145-158; vgl. auch Borgolte, Michael, »Bischofssitz•

und »Sitz der Ruhe«. Zur Kirchenorganisation

gallischer Städte nach Gregor von Tours und der

Bistumsgeschichte von Auxerre, in: Litterae Medii

Aevi. Festschrift für Johanne Autenrieth zu ihrem

65. Geburtstag, Sigmaringen 1988, S. 27-53, hier

S. 44f.

37 Auch dieser Bericht ediert von M. Guigue, in: Bulle¬

tin de la Société nationale des antiquaires de

France 1879, S. 115-118; Borgolte 1988 (wie Anm. 36),

S. 44f.

38 Sippel, Klaus, Die Kenntnis vorgeschichtlicher Hü¬

gelgräber im Mittelalter, in: Germania 58, 1987,

S. 137-146; Klug-Treppe, Jutta, Prähistorische

Grabhügel als vielfältige Bezugspunkte in Zeit.

Landschaft und archäologischer Forschung. Hügel als

Bestattungsplatz und Grabform, in: Denkmalpflege

in Baden-Württemberg 29/3, 2000, S. 217-224.

39 Kölner Königschronik, zitiert nach Bader, Walter,

Die Stiftskirche des hl. Victor zu Xanten I, 1. Sanc-

tos. Grabfeld, Märtyrergrab und Bauten vom 4.

Jahrhundert bis um und nach 752-68 n. Chr., Xanten

1985, S. 12; dazu auch Ament 1996 (wie Anm. 16),

S. 27f.

40 Christlein, Rainer, Die Alamannen. Archäologie ei¬

nes lebendigen Volkes, Stuttgart/Aalen 1978, S. 9.

41 Ebd., Tf. 2; Paret, Oscar, Die Totenbäume von Zö-

bingen, in: Ellwanger Jahrbuch 14, 1947/49, S. 1-18,

bes. S. I5f. Die Involvierung des Pflegers von Ho-

henbaldern, und damit einer Amtsperson, verleiht

dem ganzen Geschehen Autorität (liesse sich aber

auch als eine selbst bei diesem Zufallsfund latent

vorhandene Erwartungshaltung interpretieren).
42 Wirtembergisches Urkundenbuch V 155, hrsg. von

dem königlichen Staatsarchiv in Stuttgart 1889, Nr.

1390, S. 156L; Paret 1947/49 (wie Anm. 41), S. 16.

43 Signori, Gabriela, Humanisten, heilige Gebeine, Kir¬

chenbücher und Legenden erzählende Bauern. Zur

Geschichte der vorreformatorischen Heiligen- und

Reliquienverehrung, in: Zeitschrift für Historische

Forschung 16, 1999, S. 203-244, hier S. 235. Zum

Patriotismus der Humanisten als Grund für deren

Stützung der Heiligenlegenden vgl. bereits Schreiner

1966 (wie Anm. 15), S. 51 (expliziert am Beispiel der

Dionysiuslegende von St. Emmeram). Die Dichotomie

Volk - Humanisten noch bei Angenendt 1994

(wie Anm. 35), S. 230ff.

44 Widmer, Berthe, Der Ursus- und Victorkult in Solo-

thurn, in: Solothurn. Beiträge zur Entwicklung der

Stadt im Mittelalter, (Veröffentlichungen des Instituts

für Denkmalpflege an der ETH Zürich, Bd. 9),

Zürich 1990, S. 33-81, S. 56ff.

45 Brief des Stadtschreibers Hans vom Stall an den Rat

von lsny, ediert bei Morgenthaler, Hans, Die Auffindung

und Erhebung der Thebäer-Reliquien in
Solothurn 1473-74, in: Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte 17, 1923, S. 161-181, hier S. 162f.

Einige Jahre nachdem lsny sich in Solothurn um

Reliquien bemüht hatte, erteilte der Abt des Klosters

in lsny übrigens zwei Bürgern die Genehmigung,

auf dem Gelände des nahen spätrömischen Kastells

zu graben - allerdings nicht nach Heiligengebeinen,

sondern nach verborgenen Schätzen, goldenen

und silbernen Vasen, Geschmeiden und Buntmetall;

dazu Christlein 1978 (wie Anm. 40), S. 9.

46 Morgenthaler 1923 (wie Anm. 45), S. 172 (Zitat aus ei¬

nem Brief an die Stadt Thun); Widmer 1990 (wie

Anm. 44), S. 59f. (dort auch zum Folgenden).

Gemäss dem Basler Chronisten Heinrich Sinner sollen

die Gräber anlässlich des Neubaus der Peterskapelle

aufgedeckt worden sein; so auch Sennhauser,

Hans Rudolf, St. Ursen — St. Stephan — St. Peter. Die

Kirchen von Solothurn im Mittelalter. Beiträge zur
Kenntnis des frühen Kirchenbaus in der Schweiz, in:

Solothurn 1990 (wie Anm. 44), S. 83-219, hier S. 168;

vgl. aber dazu Morgenthaler 1923 (wie Anm. 45),

S. 165f.

47 Ebd., S. 166ff.; Acta Sanctorum, September 8,

S. 277ff.



48 Marchai, Guy P., Der erste archäologische Auftrag
der Kantonsregierung Luzern 1490 in Schötz, in-,

Archäologie der Schweiz 11/2, 1988, S. 106-108, hier

S. 106. Zur bereits 1357 bezeugten Wallfahrtskapelle
St. Mauritius: Reinle, Adolf, Die Kunstdenkmäler

des Kt. Luzern, Bd. V: Das Amt Willisau mit St. Urban,

(Die Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 42), Basel

1959, S. 204-208.
49 Hasenfratz, Albin, Das frühmittelalterliche Gräber¬

feld Hallau-Bergkirchen SH - seine Entdeckung im

Mittelalter und neue Grabungen, in-, Archäologie
der Schweiz 9, 1986, S. 80-83.

50 Sonnenbergs Briefentwurf an den Papst ediert bei

Nieder, Karl, Wichtige und interessante Urkunden,

in: Freiburger Diözesan-Archiv 36, 1908, S. 307f.,

Nr. 3. Zu den Untersuchungen von 1976 Hasenfratz,

Albin/Bänteli, Kurt, Die archäologischen
Untersuchungen in der Bergkirche Hallau, in: Schaffhauser

Beiträge zur Geschichte 63, 1986, S. 7—125.

51 Zum Topos des »Geruchs der Heiligkeit« Guth 1970

(wie Anm. 23), S. 117f.; Heinzelmann 1979 (wie Anm.

8), S. 79; Angenendt 1994 (wie Anm. 35), S. 121f.;

Verstegen 1999/2000 (wie Anm. 16), S. 216f.

52 Nieder 1908 (wie Anm. 50), Nr. 2, S. 306f. Zum

beanstandeten Brauch in Oberbüren vgl. nun auch

den archäologischen Befund: Gutscher, Daniel/

Ulrich-Bochsler, Susi/Utz Tremp, Katrin, »Hie findt

man gesundtheit des libes und der sele« - Die

Wallfahrt im 15. Jahrhundert am Beispiel der wundertätigen

Maria von Oberbüren, in-. Berns grosse Zeit.

Das 15. Jahrhundert neu entdeckt, hrsg. von Ellen

J. Beer et al., Bern 1999, S. 380-391.

53 Die Berner Chronik des Valerius Anselm, hrsg. vom

Historischen Verein des Kt. Bern, Bd. 2, Bern 1886,

S. 152.

54 Zitiert nach Marchai 1988 (wie Anm. 48), S. 106.

55 Acta Sanctorum, Sept. 8, 281 (Bulle »Visis litteris
vestris«); Widmer 1990 (wie Anm. 44), S. 62.

56 Zu Feier und Bericht vgl. Morgenthaler 1923 (wie

Anm. 45), passim; Widmer 1990 (wie Anm. 44),

S. 63f.

57 Zu Reliquien als diplomatische Geschenke (bereits

im Hochmittelalter) vgl. Hermann-Mascard 1975 (wie

Anm. 7), S. 330ff. Bis heute haben Reliquiengeschenke

Gemeinschaft stiftende Bedeutung, vgl. die

Beispiele bei Peters, Louis, Von der Leidenschaft,

Reliquien zu sammeln, in: Reliquien - Verehrung

und Verklärung, hrsg. v. Anton Legner, Köln 1989,

S. 189-196, hier. S. 193.

58 Acta Sanctorum, Sept. 8, S. 282; Widmer 1990 (wie

Anm. 44), S. 65; die Liste der Reliquienempfänger
bei Morgenthaler 1923 (wie Anm. 45), S. 175ff.

59 Widmer 1990 (wie Anm. 44), S. 67f.; zur Lamina vgl.

auch Sennhauser 1990 (wie Anm. 46), S. 126ff., und

- allgemein zur Entwicklung der Authentiken —

Heinzelmann 1979 (wie Anm. 8), S. 85f.

60 Zentralbibliothek Zürich, Graphische Sammlung,

PAS II 25/7; dazu: Weber, Bruno, »Die Auffindung
des heiligen Ursus«. Ein unbekannt gebliebener
Holzschnitt von Urs Graf (1519), in-. Zeitschrift für

Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte

34, 1977, S. 261-279.

61 Vgl. auch die Lancierung des Heiligenkults für die

Reklusin Ita von Fischingen in den 1480er Jahren,

wobei mit Albrecht von Bonstetten auch dort ein

bekannter Frühhumanist die Heiligenvita konstruierte;

dazu Meyer, Bruno, Die heilige Ita von

Fischingen, in: Thurgauische Beiträge zur vaterländischen

Geschichte 112, 1974/75, S. 21-97.

62 Dazu zuletzt Jäggi, Carola/Meier, Hans-Rudolf, Eine

Heilige zwischen Stadt und Konvent: Das Euphrosy-

negrab im Kloster Klingental zu Basel, in: Kunst

Architektur in der Schweiz 52/1, 2001, S. 16-26.

63 Die Legenden weichen in den verschiedenen Versio¬

nen voneinander ab, spätestens als (gewünschter)

Bestattungsplatz wird aber übereinstimmend die

ländliche Einsamkeit überliefert. Vgl. den Lobgesang

von Brant, Sebastian, Ad sepulchrum beatae

Christianae prope Basilea von 1498 (mit deutscher

Übersetzung bei Moosbrugger-Leu, Rudolf, Die

Chrischonakirche von Bettingen, (Materialhefte zur

Archäologie in Basel I), Basel 1985, S. 13f., und

Signori 1999 (wie Anm. 43), S. 242, Beilage 4. Vgl.

auch den Einblattdruck ebenfalls von Brant, Sebastian,

Jn diui onophrij laudem: de varijs heremi

cultoribus, in: Heitz, Paul, Flugblätter des Sebastian

Brant, (Jahresgaben der Gesellschaft für elsässische

Literatur 3), Strassburg 1915, Nr. 6, die Darstellung

der Euphrosyna inmitten der bekannten Eremitenheiligen.

64 So der Untertitel des Beitrags von Krüger, Klaus,

Bildandacht und Bergeinsamkeit, in: Malerei und

Stadtkultur in der Dantezeit. Die Argumentation der

Bilder, hrsg. von Hans Belting/Dieter Blume, München

1989, S. 187-200, bes. S. 191f. Weitere Eleva-

tionen in dieser Zeit in der Umgebung bzw. im

Bistum von Basel: 1477 und 1505 der hl. Germanus

in Moutier-Granval, ebenfalls 1505 Ursicinus in

St-Ursanne; dazu Wackernagel, Rudolf, Mitteilungen
über Raymundus Peraudi und kirchliche Zustände

seiner Zeit in Basel, in: Basler Zeitschrift für
Geschichte und Altertumskunde 2, 1903, S. 171-273, hier

S. 222 und S. 241. Zu diesem Befund passt der Tadel

der Unsitte in den Basler Synodalstatuten von 1503

(Kap. 4), wonach das Volk den heiligen Dingen in

Bergen, Wäldern und abgelegenen Orten nachlaufe,

»hervorgerufen nicht sowohl durch wahrhafte

Geschichte, als durch falsche Träume einer erhitzten

Einbildungskraft und durch Täuschungen und

Gaukeleien der Sinne« (Herzog, J. J., Christoph von

Uttenheim, Bischof von Basel zur Zeit der
Reformation, in: Beiträge zur Geschichte Basels, hrsg.

von der historischen Gesellschaft zu Basel, 1839,

S. 33-93, hier S. 59).

65 Die Schenkung von 1192 ist überliefert als Exzerpt

im »Processus« von 1504 (zu diesem Anm. 66),

kritisch dazu Signori 1999 (wie Anm. 43), S. 222f., sowie

generell zum Kult dreier heiliger Frauen vor dem

15. Jahrhundert Zender, Mathias, Die Verehrung von

drei heiligen Jungfrauen im christlichen Mitteleuropa

und ihre Vorbereitung in alten Vorstellungen,

in: Matronen und verwandte Gottheiten. Bonner

Jahrbücher, Beiheft 44, Köln 1987, S. 213—228, bes.

215. Ihre Namen erhielten die Eichseier Jungfrauen
durch Kardinal Raymundus Peraudi (Stückelberg,

Ernst Alfred, Basel als Reliquienstätte, Basel o. J.,

S. 18).

66 Zum Alter des nur mehr erzählten und offenbar

nicht mehr praktizierten Kultes vgl. die Zeugenaussagen

im Processus habitus et factus occasione

translationum et eleuationem sanctarum virginum

Kunegundis, Mechtundis et Uuibrandis in ecclesia

Eichsei Constantiensis diocesis necnon Christiane in

ecclesia montis sancte Christiane dicte diocesi re-

quiescentium, Basel 1504, S. 5ff.; dazu Signori 1999

(wie Anm. 43), S. 227f., dort S. 216ff., zu den

möglichen Auftraggebern der Untersuchung. Der

grösste in den Zeugenaussagen genannte Zeitraum

ist hundert Jahre, was sich auch mit andern

Beobachtungen zum maximalen Erinnerungshorizont in

der mündlichen Überlieferung deckt; dazu Esch,

Arnold, Zeitalter und Menschenalter. Die Perspektiven

historischer Periodisierung, in: Historische

Zeitschrift 239, 1984, S. 309-351. Zur Vergangenheit

der Wunder der drei Jungfrauen vgl. auch Legenda

sanctarum virginum Christiane, Kunegundis,

Mechtundis et Uuibrandis de societate vndecim

milium vriginum et martyrum, Basel 1504, S. 4f. Zum

Legaten Peraudi vgl. Wackernagel 1903 (wie Anm.

64), S. 227ff.

67 Processus 1504 (wie Anm. 66), S. 2; Signori 1999

(wie Anm. 43), S. 220.

68 Das Chronikon des Konrad Pellikan, hrsg. zur vier¬

ten Säkularfeier der Universität Tübingen durch

Bernhard Riggenbach, Basel 1877, S. 29.

69 Processus 1504 (wie Anm. 66), fol. b 5—6; Moosbrug¬

ger-Leu 1985 (wie Anm. 63), S. 16.

70 Processus 1504 (wie Anm. 66), fol. b 5 v., die sehr

freie Übersetzung nach Moosbrugger-Leu 1985 (wie

Anm. 63), S. 43, Anm. 127.

71 Moosbrugger-Leu 1985 (wie Anm. 63), S. 43f.; zum

Plattengrab ebd., S. 36f.; skeptisch Sennhauser 1990

(wie Anm. 46), S. 199.

72 Verstegen 1999/2000 (wie Anm. 16), passim.

73 Luther, Martin, An den christlichen Adel deutscher

Nation von des christlichen Standes Besserung.

Kritische Gesamtausgabe, Bd. 6, Weimar 1888,

S. 381-469, bes. S. 447.

74 Vgl. etwa Luthers Kritik an der Legende der ll'OOO

Jungfrauen: »Ubi est scriptum, quod die XI tausent

virgines illic sepultae? yhm rauchloch.« Luther,

Martin, Predigt am Tage vor Epiphania. Kritische

Gesamtausgabe, Bd. 34, 1, Weimar 1908, S. 22.

Hans-Rudolf Meier



75 Vgl. z. B. Lentes, Thomas, Auf der Suche nach dem

Ort des Gedächtnisses. Thesen zur Umwertung der

symbolischen Formen in Abendmahlslehre,

Bildtheorie und Bildandacht des 14.-16. Jahrhunderts,

in: Imagination und Wirklichkeit, Zum Verhältnis

von mentalen und realen Bildern in der Kunst der

frühen Neuzeit, hrsg. von Klaus Krüger und Ales-

sandro Nova, Mainz 2000, S. 21-46, hier S. 25f.

76 ZwingIi Hauptschriften. ZwingIi, der Prediger, II.

Teil, bearbeitet von Oskar Farner, Zürich 1941, S. 61.

In bemerkenswerter Realienkenntnis fährt Zwingli

dann fort, »daß man durch die gantzen Welt hin

kein Sacramenthüslin findt, das über 200 Jar alt

sye«. Zur Argumentationsweise vgl. auch Germann,

Georg, Der protestantische Kirchenbau in der

Schweiz von der Reformation bis zur Romantik,

Zürich 1963, S. 23f.

77 Ruoff, Ulrich/Schneider, Jürg, Die archäologischen

Untersuchungen in der Kirche St. Peter, Zürich, in:

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und

Kunstgeschichte 33, 1976, S. 2-32, bes. S. 16; Tf. I, II

u. IV. Der Befund, den Zwingli beobachtete, könnte

man als Sickergrube deuten; eine solche wurde

beispielsweise in der Kirche von Oberwil BL ziemlich

exakt auf der Mittelachse des entsprechenden Baus

beobachtet und von Jürg Ewald wohl zu Recht als

Rest einer Taufanlage interpretiert; dazu zuletzt

Marti, Reto, Zwischen Römerzeit und Mittelalter.

Forschungen zur frühmittelalterlichen Siedlungsgeschichte

der Nordwestschweiz (4.-10. Jahrhundert),

(Archäologie und Museum, Bd. 41 A), Liestal 2000,
S. 147 f.

78 Bullinger, Heinrich, Reformationsgeschichte, hrsg.

v. J. J. Hottinger u. H. H. Vögeli, Frauenfeld 1838,

Bd. 1, S. 367; dazu: Germann 1963 (wie Anm. 76),

S. 18; Gutscher, Daniel/Senn, Matthias, Zwingiis
Kanzel im Zürcher Grossmünster — Reformation und

künstlerischer Neubeginn, in-. Unsere Kunstdenkmäler

35, 1984, S. 310-318, hier S. 312.

79 Paulus Diakonus, Geschichte der Langobarden

(Historia Langobardorum), übersetzt von Otto Abel,

Essen/Stuttgart 1986, S. lOOf. (Buch 2. 28).

80 Beumann, Helmut, Grab und Thron Karls des Gros¬

sen, in: Karl der Grosse. Lebenswerk und

Nachleben, hrsg. von Wolfgang Braunfels/Percy Ernst

Schramm. Bd. 4: Das Nachleben, Düsseldorf 1967,

S. 9—38, bes. S. 32ff.; Jakobi-Mirwald, Christine,

Edificium s. marie omni labore et sumptu quo

potui edificavi... Der Heilige Karl der Grosse und

seine Aachener Marienkirche, in: Hagiographie und

Kunst. Der Heiligenkult in Schrift, Bild und

Architektur, hrsg. von Gottfried Kerscher, Berlin 1993,

S. 179-194, bes. S. 179f.

81 Chronicon Novaliciense, hrsg. von C. Cipolla, (Mo-

numenta Novaliciensia Vetustiora 2. Fonti per la

storia d'ltalia), Rom 1901, S. 197f.; die Übersetzung

nach Holtzmann, Robert, Geschichte der sächsischen

Kaiserzeit (900-1024), München 41961, S. 365.

82 Reineri Annales, a. 1215, (MGH SS 16, 673); Kroos,

Renate, Zum Aachener Karlsschrein. »Abbild staufi-

schen Kaisertums« oder »fundatores ac dotatores«?,

in: Saurma-Jeltsch, Lieselotte E., Karl der Grosse als

vielberufener Vorfahr, Sigmaringen 1994, S. 49-61.

83 Hugot, Leo, Baugeschichtliches zum Grab Karls des

Grossen, in: Aachener Kunstblätter 52, 1984,

S. 13-28.

84 Thomae Tuscii Gesta imperatorum et pontificum,
MGH SS 22, 511f., das folgende Zitat in der Übersetzung

von Heinisch, Klaus J. (Hg.), Kaiser Friedrich

II. in Briefen und Berichten seiner Zeit, Darmstadt

1968, S. 278. Vgl. dazu auch Esch, Arnold, Friedrich

II. und die Antike, in: Friedrich II. Tagung des

Deutschen Historischen Instituts in Rom im Gedenkjahr

1994, hrsg. von Arnold Esch/Norbert Kamp,

Tübingen 1995, S. 201—234, hier S. 203.

85 In diese Reihe wäre Kaiser Maximilians Grabung

anlässlich des Wormser Reichstags nach den Gebeinen

von Siegfried einzufügen; Keller, Harald, Das

Geschichtsbewusstsein des deutschen Humanismus

und die bildende Kunst, in: Historisches Jahrbuch

der Görres-Gesellschaft 60, 1940, S. 664-684, hier

S. 666.

86 Guenée 1980 (wie Anm. 6), S. 87; Chronica Abbatiae

Altaecvmbae, in-, Monumenta Historiae Patriae,

Scriptorum Tomus 1, Turin 1840, col. 673-676.

87 Bach, Max, Die Hohenstaufengräber zu Lorch, in:

Württembergische Vierteljahreshefte für Landesgeschichte

N. F. 12, 1903, S. 192-201, bes. S. 192.

88 Magirius, Heinrich, Die Baugeschichte des Klosters

Altzella, (Abhandlungen der Sächsischen Akademie

der Wissenschaften zu Leipzig, Phil.-hist. Klasse,

Bd. 53, Heft 2), Berlin 1962, S. 175ff.; ders., Geschichte

der Denkmalpflege Sachsen von den Anfängen bis

zum Neubeginn 1945, Berlin 1989, S. 14.

89 Zitiert nach Magirius 1962 (wie Anm. 88), S. 180.

90 Ebd., S. 181.

91 Der genealogische Anstoss zu Grabungen reisst

damit nicht ab; vgl. z. B. den genauen Bericht der

Untersuchungskommission, die im Auftrag von

Kaiserin Maria Theresia in Töss nach dem Grab der

Elisabeth von Ungarn suchte; dazu: Weisz, Leo,

Die Nachforschungen nach dem Grab der Prinzessin

Elisabeth von Ungarn in Töss, in-. Anzeiger für

Schweizerische Altertumskunde 34, 1932/4, S. 286—

295. Jüngstes Beispiel für das Forschungsinteresse

an der Archäologie im 17. Jahrhundert: Herklotz,

Ingo, Cassiano Dal Pozzo und die Archäologie des

17. Jahrhunderts, München 1999.

92 Powell, Anthony, John Aubrey and his Friends, Lon¬

don 1988.

93 Chifletius, J. J., Anastasis Childerici I. Francorum

Regis, sive Thesaurus sepulchralis Tornaci Nervio-

rum effossus, Antwerpen 1655.

94 Zum Wechsel der »Gedächtnismedien« vgl. Assmann,

Aleida, Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen

des kulturellen Gedächtnisses, München 1999,

S. 213.

95 Marchai 1988 (wie Anm. 48), S. 106.

96 Tertullian, De praescriptione haereticorum 8, (Cor¬

pus Christianorum, Series Latina, Bd. 1), Turnhout

1954, S. 193f.

97 Frend 1996 (wie Anm. 12), S. 7f.

98 Zur Zunahme von Zufallsfunden beim Bauen oder

»dum agricolando excolimus« ab dem 11. Jahrhundert
durch verstärkte Bau- und Landbautätigkeit vgl.

Gueneé 1980 (wie Anm. 6), S. 85.

99 Heinzelmann 1979 (wie Anm. 8), S. 64; Sigal, Pierre-

André, Histoire et hagiographie: Les Miracula aux

Xle et Xlle siècles, in: L'historiographie en occident

du Ve au XVe siècle. Actes du Congrès de la Société

des Historiens Médiévistes de l'Enseignement

Supérieur, Tours 1977, (Annales de Bretagne et des

pays de l'Ouest 87), 1980/2, S. 237-257.

100 Dazu auch Heinzelmann 1979 (wie Anm. 8), S. 78f.

101 Ebd., S. 84.

102 Dazu auch Schreiner 1966 (wie Anm. 15), S. 37, 41, 50.

103 Wenn es etwa 1432 in St-Maximin in der Provence

darum ging, ein Portal ohne Beschädigung der

alten Mauern einzupassen (»in loco ubi veitus reiale

nun est«), dazu Smend, Ursula, Die Kirche Sainte-

Marie-Madeleine und der Dominikanerkonvent

in Saint-Maximin (Provence). Studien zur
Baugeschichte, Bauorganisation und Architektur am

Beispiel einer königlichen Stiftung (1295-1550),

(Europäische Hochschulschriften, Reihe XXVIII, Bd.

102), Frankfurt a. M./Bern/New York 1990, S. 146.

104 Zitiert nach Magirius 1962 (wie Anm. 88), S. 181.

Fotonachweis

Acta Sanctorum sept, tomus VIII, 1762, S. 271: Abb. 6;

Bodleian Library, Oxford: Abb. 12; Christlein, Rainer,

Die Alamannen. Archäologie eines lebendigen
Volkes, Stuttgart/Aalen 1978, Tf. 2: Abb. 5; Houben,

Philipp/Fiedler, Franz, Denkmaeler von Castra

Vetera und Colonia Traiana, 1839, Tf. 48: Abb. 4;

Kunsthistorisches Seminar der Universität Basel:

Abb. 1, 2; Lorenz, Günter, Das Doppelnischenportal

von St. Emmeram in Regensburg: Studien zu den

Anfängen des Kirchenportals im 8.—II. Jahrhundert,
Frankfurt a. M. 1984, S. 198: Abb. 3; Magirius,

Heinrich, Die Baugeschichte des Klosters Altzella,

(Abhandlungen der Sächsischen Akademie der

Wissenschaften zu Leipzig, Phil.-hist. Klasse, Bd. 53,

Heft 2), Berlin 1962, Tf. 2, Tf. 7, Abb. 11: Abb. 10, 11;

Meier, Hans-Rudolf: Abb. 9; Moosbrugger-Leu,

Rudolf, Die Chrischonakirche von Bettingen,
(Materialhefte zur Archäologie in Basel 1), Basel

1985, S. 44: Abb. 8; Zentralbibliothek Zürich: Abb. 7.

Heilige, Hünen und Ahnen 25


	Heilige, Hünen und Ahnen : zur Vorgeschichte der Mittelalterarchäologie im Mittelalter und in der frühen Neuzeit

