Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich
Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich
Band: 8 (2001)
Artikel: Heilige, Hinen und Ahnen : zur Vorgeschichte der
Mittelalterarchaologie im Mittelalter und in der frihen Neuzeit
Autor: Meier, Hans-Rudolf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720019

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CONDITVR> HOC-SANGVS
TVMVIe-HEBAIDVS - VRS VS 2w

Urs Graf, »Die Auffindung des heiligen Ursus«, 1519, Holzschnitt, Zentralbibliothek Ziirich.



Hans-Rudolf Meier

Heilige, Hiinen und Ahnen

Zur Vorgeschichte der Mittelalterarchdologie im Mittelalter und in der frithen Neuzeit

Die Auseinandersetzung mit mehr oder weniger zufallig gefunde-
nen materiellen Resten der Vergangenheit gehort ebenso wie die
Suche nach brauchbaren Hinterlassenschaften friiherer Genera-
tionen zu den Konstanten menschlichen Tuns.’ Jede Epoche hat
dabei ihren spezifischen Blick auf die Vergangenheit, so dass die
Beschaftigung mit ihr in der Regel mehr tber die jeweilige
Gegenwart als iiber die Herkunftszeit der Artefakte verrdt. Wenn
sich etwa in Grabern des Frithmittelalters recht haufig Archaika,
d. h. vor allem romische »Antiquitdten« finden, so ist das fir die
Interpretation der friihmittelalterlichen Bestattungs- und Bei-
gabensitten hochst aufschlussreich, tragt aber zum Verstandnis
der rémischen Gesellschaft oder auch nur ihrer Realien kaum
etwas bei.? Wie im Mittelalter und in der frithen Neuzeit Bau- und
Bodenfunde behandelt wurden bzw. warum man zuweilen gezielt
nach solchen suchte, soll im Folgenden iiberblicksartig unter-
sucht werden. Dabei steht allerdings fiir einmal nicht die mittel-
alterliche Beschaftigung mit der romischen Antike im Zentrum
des Interesses. Fiir dieses in der Forschung viel beachtete Thema
sind schon friith neben den Sachquellen auch schriftliche Zeug-
nisse nicht nur aus Rom und den Zentren des einstigen Imperiums
tiberliefert, sondern auch aus jenen provinziellen Gebieten nord-
lich der Alpen, denen unsere Aufmerksamkeit hier hauptséachlich
gilt. Bereits fiir das 10. Jahrhundert gibt es z. B. aus Saint Albans
in England Berichte, wonach Abt Aldredus — gestiitzt auf »anti-
quas scripturas«, aus welchen auf eine untergegangene Stadt zu
schliessen war — Bodenfunde fiir den Bau seiner neuen Kirche
beiseite legte: »Tegulas vero integras, et lapides quos invenit,
aptos ad aedificia, seponens, ad fabricam ecclesiae reservavit«.’

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitdt Ziirich 2001

Otto Feld gewidmet

Zumeist geht es in solchen und dhnlichen Féllen also um Spolien.?
Anders beim hier zu diskutierenden Thema: dem mittelalterlichen
Umgang mit Bodenfunden aus dem Mittelalter selbst. Die christ-
liche Spatantike wird dabei mitberiicksichtigt, was weniger mit
der modernen Fédcherdefinition als mit der Kontinuitédt des Glau-
bens — der verbindenden Zeit »sub gratia« — zu tun hat.® Denn
abgesehen von der reinen Schatz- und Materialgrédberei ist bis
zur Reformation das Interesse an frithen Glaubenszeugen und
-zeugnissen die hauptsdchliche Motivation fiir Grabungen, so
dass Bernhard Guenée in seiner Untersuchung zur Historiografie
im Mittelalter die Archdologie geradezu als »Tochter der Religion«
bezeichnete.®

Reliquienjagd und Reliquienkritik

Als Kaiser Theodosius im Jahre 386 den Handel mit Reliquien
verbot,” bewirkte er damit, dass die Bischofe vermehrt den eige-
nen Boden nach Glaubenszeugen durchsuchten. Nicht zuféllig
fallt die fur die Zukunft paradigmatische Reliquien-Auffindung
von Bischof Ambrosius von Mailand ins gleiche Jahr.® Aus dem-
selben Zeitraum stammt auch die Uberlieferung, Konstantins
Mutter Helena habe nach dem wahren Kreuz Christi graben las-
sen (Abb. 1), eine Legende, die der Legitimation der im Zuge des
aufkommenden Pilgerverkehrs ins Heilige Land sich rasch ver-
breitenden Kreuzreliquien diente.’ Sie enthalt damit schon ein
zentrales Motiv vieler weiterer Grabungen: die Verifizierung
frommer Legenden durch materielle Zeugnisse. Gerade die Menge



Abb. I: Piero della Francesca, »Auffindung der drei Kreuze durch Helena«, um 1450, Fresko im Chor von San Francesco in Arezzo, Ostwand.

der Kreuz partikel bereitete aber den kirchlichen Autoritdten bald
Sorgen und diirfte die Unversehrtheits- und Kreuzauffindungs-
legende mit generiert haben.”” Zu den friihen Uberlieferungs-
tragern dieser Legende gehort Paulinus von Nola, der in einem
seiner Briefe an Sulpicius Severus aus dem Jahre 403 auch dariiber
rasoniert, dass das Kreuz, wére es nicht verschiittet worden und
damit unter dem Boden geschiitzt gewesen, gewiss vollstandig
zerstort worden wére.” Dem Erdreich wird damit jene Speicher-
funktion zugewiesen, auf der auch die moderne Bodenforschung
griindet. Die Helena- oder Kreuzauffindungslegende enthalt iiber-
dies ein weiteres, fiir spatere Grabungen zentrales Element,
namlich das der Verifizierung des postulierten Sachverhalts bzw.
der damit verkniipften Realie.” Ist es in den ersten ausfiihrlichen
Versionen der Legende bei Ambrosius (aus dem Jahre 395) und Jo-
hannes Chrysostomus noch der Pilatustitulus — eine Inschrift also

—, welcher die Identifizierung des wahren Kreuzes ermdglichte,
so ist er nur wenig spater — und fiir die Zukunft der Uberlieferung
verbindlich — bei Rufinus von Aquileia und Paulinus die erwiesene
Wunderwirkung des Kreuzes selbst.” Bei ihren, wie es heisst, sehr
tiefen Grabungen findet Helena — wie es die biblischen Kreuzi-
gungsberichte erwarten liessen —drei Kreuze, und erst eine Toten-
erweckung zeigt, welches das Kreuz Christi war. Paulinus hebt die
Schliisselfunktion dieser Geschichte fiir den »Echtheitsheweis«
der Kreuzreliquie besonders hervor; wenn er zu bedenken gibt, es
sei »leicht einzusehen, wie schwierig der Beweis ist, dass dieses
Holz das Kreuzesholz des Herrn ist«, dann impliziert er damit auch
die Warnung vor falschen Reliquien.” Der Bodenfund als mate-
rieller Zeuge dient damit einerseits der Bestatigung frommer und
wunderbarer Berichte, bedarf aber andererseits selbst des wun-
derbaren Geschehens, um Authentizitat zu erlangen.

Hans-Rudolf Meier



Nicht zuletzt dieser hermeneutische Zirkel fithrte dazu, dass es
auch im Mittelalter selten an Kritik an den dargebotenen Inter-
pretationen mangelte. Mag man aus heutiger Optik angesichts
der zum Teil wunderlichen Erfindungen tber die Gutglaubigkeit
der jeweiligen Zeitgenossen lacheln — ein Lacheln dibrigens, das
auch manche unserer Interpretationen dereinst treffen wird —,
so ist doch nicht zu iibersehen, dass praktisch jedes der tiberlie-
ferten Ereignisse kritischer Reflexion und entsprechendem Erkla-
rungsbedarf ausgesetzt war. Frantisek Graus hat wiederholt vor
der Vorstellung einer allgemeinen »Leichtglaubigkeit des Mittel-
alters« gewarnt und auf die Kontext- und Gruppenabhangigkeit
des Wahr- und Echtheitsverstandnisses hingewiesen, das letztlich
eine Funktion des Erwartungshorizonts war und ist.”

Der Erklarungs- und Verifizierungsdruck wird etwa auch am
Beispiel von St. Ursula in KéIn deutlich, einem der gréssten und luk-
rativsten »Grabungsunternehmen« des Mittelalters, das entspre-
chend anregend auf seine Umgebung wirkte.’® Aus der durch die so
genannte Clematius-Inschrift (Abb. 2) schon fiir die Spétantike be-
zeugten Verehrung von jungfraulichen Martyrerinnen war in der
Tradierung der Legende — und unterstiitzt wohl durch immer neue
Funde von Gebeinen — bis ins frithe 12. Jahrhundert die bekannte,
iiberaus stattliche Zahl von 1'000 Jungfrauen geworden.” Als
dannim Jahre 1106 beim Ausheben eines neuen Stadtgrabens in der
Néhe der Stiftskirche der Heiligen Jungfrauen (spater St. Ursula)
ein ausgedehntes romisches Graberfeld angeschnitten wurde und
zahllose Skelette zu Tage traten, lag es nahe, in diesen die Gebeine
der verehrten Mértyrerinnen zu sehen. Es ist dies der Beginn einer
schier unerschopflichen Quelle und eines umfangreichen Vertriebs
von Kolner Jungfrauen-Reliquien, der bis ins 17. Jahrhundert an-
dauerte und zum Teil fast gewerbsmassig betrieben wurde. So
tiberliefert Casarius von Heisterbach, der Abt der Zisterzienser-
abtei Volckenrode hétte, als er aufgrund einer Vision und mit Be-
willigung der Abtissin von St. Ursula nach den Gebeinen zweier
Jungfrauen suchte, einen gewissen Ulrich angeheuert, »der die Ge-
wohnheit hatte, Leiber der heiligen Mértyrerinnen auszugraben
(cui consuetudo erat earundum sacrarum martyrum corpora effo-
dere)«.”® Rasch galt es freilich auch eine Erklarung dafiir zu finden,
dass offensichtlich nicht nur Gebeine von Frauen, sondern auch
von Mannern und Kindern zum Vorschein kamen. Ein Translations-
bericht eines maasldndischen Monches, der 1106 Augenzeuge der
Grabungen gewesen sein soll, schildert, den Grabenden seien in
Visionen zwei Frauen erschienen, die nicht nur bestéatigten, dass es
sich hier um die Leiber der heiligen Jungfrauen handelte, sondern
auch von einem Bischof in ihrer Mitte zu berichten wussten.” Die
Begleiterschar wurde in der Uberlieferung dann rasch grosser,
indem manche der Jungfrauen ihre Briider und weiteres Gefolge
dabei gehabt und mit ins Martyrium gefiihrt hatten.

Selbstversténdlich war man sich bewusst, dass nicht jedes im kirch-
lichen Umfeld ergrabene Skelett das eines oder einer Heiligen war.

Heilige, Hiinen und Ahnen

Abb. 2: K6ln, St. Ursula, Clematius-Inschrift, um 400, 73 x 49 cm.



Schon im 5. Jahrhundert hatte der agyptische Monchsvater
Schenute von Atripe die reliquienbeflissenen Glaubigen, die beim
Abbruch eines Gebdudes oder beim Wegriicken von Steinen auf
Sarkophage gestossen waren und offenbar deren Inhalt verehrt
hatten, mit der rhetorischen Frage konfrontiert, ob man denn
immer nur Heilige begraben hétte.?? Diese Skepsis war keines-
wegs gelehrten Theologen vorbehalten; auch im oft als kritiklos
und sensationsliistern? diskreditierten »plebs« kursierte dhnliche
Kritik. So forderte ein Bauer Ende des 10. Jahrhunderts seine Frau,
die den Gebeinen des hl. Vivianus folgen wollte, auf, an ihre Ar-
beit zuriickzukehren, handle es sich bei den vermeintlichen Reli-
quien doch wahrscheinlich um Gebeine irgendeines Toten, die
man dem dummen Volk zur Verehrung vorlege.”” Genahrt wurden
solche Zweifel dadurch, dass Reliquienbetrug immer wieder und
schon frith aufgedeckt worden war. Bereits Gregor der Grosse
fiihrte in seiner Kritik am byzantinischen Brauch, »Knochen von
Heiligen zu erheben (ossa levare sanctorum)«, das Negativbei-
spiel von griechischen Monchen an, die auf dem Friedhof von San
Paolo in Rom irgendwelche Graber ausgenommen hatten, um die
Gebeine in Konstantinopel als Heiligenreliquien anzubieten.? Aus
dem Alpenraum weiss Rodulfus Glaber von einem falschen Pro-
pheten zu berichten, der des nachts auf Friedh6fen Knochen aus-
grub, sie in Schachteln legte und dem gutglaubigen Volk als Reli-
quien des Martyrers Justus prasentierte, der ihm in einer Vision
erschienen sei: »lllic ergo more solito noctu colligens a loco ab-
iectissimo innoti ossa hominis, que posuit in cassella et feretro,
dicebat sibi angelica ostensione reuelatum fuisse quem fingebat
esse sanctum martyrem nomine lustum.«* Dass die Ortshischofe
aus pekunidren Griinden das Spiel mitmachten, emporte Glaber
dabei besonders, auch wenn er die »rustici« des Alpengebiets als
speziell anfallige Opfer fiir solch falsches Treiben darstellt. Abge-
sehen von solchen klandestinen Nachtaktionen taugte jedoch der
Ortsfriedhof als Reliquienlieferant nur wenig, war doch in der
Regel bekannt, wie die Gebeine dorthin kamen. Entsprechend
verfuhr man wohl vielerorts wie in Canterbury, wo beim Neubau
der Kathedrale im Monchsfriedhof gegraben werden musste und
man die dabei gefundenen Gebeine sorgsam zur Seite legte, um
sie »in fossa grandi« erneut zu bestatten.”” Konnten somit értlich
sowohl zu kurze als auch zu grosse Distanz zum Herkunftsort der
Reliquien die Skepsis begiinstigen, so scheint zeitlich vorerst eher
allzugrosse Nahe zum wunderbaren Ereignis der Kritik Vorschub
geleistet zu haben, da neue Berichte dem ausgeprédgten Vertrauen
auf »traditio« und »auctoritas« entgegenliefen. Im Decretum Gela-
sianum etwa, einem pseudonymen siidgallischen Traktat aus dem
frithen 6. Jahrhundert, das aufgrund seines vermeintlichen Autors
— Papst Gelasius (492—496) — und seiner frithen Entstehung im
fortgeschrittenen Mittelalter dann seinerseits zu einer Autoritat
wurde, beurteilt der Verfasser die Kreuzauffindungsberichte und
die wunderbare Entdeckung des Johannes-Hauptes (im Jahre 452)
skeptisch, weil es sich um »novellae relationes« handle.?® Ent-
sprechend verlangte dann im 12. Jahrhundert Guibert von Nogent

(1055—ca. 1125) zur Verifizierung von Reliquien nach einer »vetu-
statis, aut scriptorum veracium traditio certa.«?’ Spétestens im
Hochmittelalter mussten also Wunder, Schrift- und Sachzeugnisse
zusammenkommen, um Glaubwiirdigkeit zu erlangen.

Kehren wir daraufhin zuriick nach Kéln, so ist in diesem Licht das
Vorgehen des Custos Theoderich aus der Abtei Deutz aufschluss-
reich, der fur die zwischen 1155 und 1164 von St. Ursula dorthin
gelangten Jungfrauen-Reliquien Tituli erfand, die er auf mitgefun-
denen Steinen gelesen haben will.? Zwei bei Grabungen 1933 im
Deutzer Kastell im Gebiet der ehemaligen Benediktinerabtei ge-
fundene Inschriftenfragmente, die offensichtlich aus dem 12. Jahr-
hundert stammen, bestédtigen die Anfertigung neuer »antiker«
Grabtituli aus Stein.?’ Dem offensichtlichen Bediirfnis um Konkre-
tisierung kam Theoderich mit der Nennung von Namen entgegen,
der »historischen« Glaubwiirdigkeit dadurch, dass er sich mit man-
chen Inschriften am Wortlaut der Clematius-Inschrift orientierte.”

Bereits ein Jahrhundert zuvor hatte man in einer anderen
Benediktinerabtei in dhnlicher Weise Inschriften gefalscht: In St.
Emmeram in Regensburg hoffte man, auf diese Weise eine schon
fiir Zeitgenossen hochst gewagte Legende stiitzen zu konnen, be-
hauptete man doch anno 1049 nichts Geringeres, als die wahren
Gebeine des hl. Dionysius zu besitzen. Unter Kaiser Arnulf sollen
diese in der frankischen Konigsabtei St-Denis bei Paris gestohlen,
zusammen mit dem Codex Aureus und dem Arnulfziborium — zwei
wirklich im Kloster vorhandenen westfrankischen Realien, deren
»auctoritas« durch Inschriften gesichert war — nach Regensburg
gelangt und dem Emmeramskloster geschenkt, zwischenzeitlich
aber wieder verschiittet und vergessen worden sein.” Den allent-
halben aufkommenden Zweifeln versuchte man unter anderem
damit zu begegnen, dass man beim Abbruch des alten Westab-
schlusses der Basilika fiir den Bau des neuen, Dionysius geweih-
ten Westquerhauses »bauforschend« auf Tonplatten mit »alten« —
z. T. tatsdchlich eine spatantike Kapitalis nachahmende — In-
schriften gestossen sein wollte, welche den Sachverhalt in nicht
zu iiberbietender Deutlichkeit bestétigten (Abb. 3).”? Zur Unter-
stiitzung dieser im Kontext von Auseinandersetzungen mit dem
Ortsbischof zu verstehenden Saga schuf man in St. Emmeram
tiberdies die fiir die Zeit aufregend neuen Figurenreliefs des
Doppelnischenportals und félschte schliesslich um 1080 ein
papstliches Privileg, aus dem erneut deutlich wird, wie wichtig im
Prozess der Durchsetzung und Bestatigung eigener Interessen
materielle Zeugnisse waren: Unter anderem wurden darin namlich
»uralte Skulpturen« als Zeugen fiir die Echtheit der Dionysius-
reliquien aufgefiihrt.”

Ausserhalb Regensburgs bzw. St. Emmerams vermochten aber
weder die Funde noch die anspruchsvolle kiinstlerische Inszenie-
rung der Legende weite Anerkennung zu verschaffen, zumal im
12. Jahrhundert das oben zitierte quellenkritische Postulat von Gui-
bert von Nogent kein Einzelfall war, sondern generell rationalere

Hans-Rudolf Meier



Kriterien gefordert waren.*” Ausdruck gestiegener Anforderungen
an die Echtheitspriifung ist die zunehmende »Verkirchlichung« des
Translationswesens mit einer klaren Tendenz zur Normierung des
Kanonisationsverfahrens, das dann zuerst von Papst Alexander
I11. (1159—1181) und verbindlich von Gregor IX. (1227-1241) zur aus-
schliesslichen Kompetenz des Heiligen Stuhls erklart wurde.”
Das Bestreben nach strengeren, quasi parawissenschaft-
lichen Priifungsverfahren &ussert sich aber vor allem in eigent-
lichen Kommissionen, die eingesetzt wurden, um umstrittene
Sachverhalte abzukldren und dariiber Bericht zu erstatten. Gleich
zwei solche Berichte sind aus Lyon iiberliefert, wo jeweils die an-
gefochtene Tradition der frithchristlichen Bischofsgrablegen am
Befund tiberpriift wurde. 1308 setzte das Domkapitel auf Wunsch
der Stiftsherren von St-Nizier eine aus einem Bischof, einem Pro-
fessor beider Rechte, einem Sakristan und Kanonikus sowie meh-
reren Bettelordenstheologen zusammengesetzte Kommission ein,
die den von den Stiftsdamen von St-Pierre bestrittenen Anspruch
auf die Grablege des heiligen Bischofs Aunemundus zu priifen
hatte.” In seinem Bericht hélt das illustre Gremium einleitend
fest, mehrere Heiligengebeine seien in St-Nizier tberliefert, die
zum Teil nachweislich Wunder gewirkt hatten. Zur Klarung ihrer
Identitat seien die entsprechenden Bestattungen nun ausgegra-
ben worden (»facere relevari«). Darauf werden die Griber und
deren Ausstattung einzeln identifiziert, wobei jene der heiligen
Bischofe Nicetius, Sacerdos, Aurelian, Rusticus, Vivenciolus und
Priscus durch Marmorinschriften bestimmt werden konnten, die
im Bericht auch wiedergegeben werden. Im Bemiihen um Trans-
parenz wurden unleserliche Partien nicht einfach ergénzt, son-
dern als solche vermerkt. Uber dem Grab beim Genesiusaltar fand
sich keine Inschrift, bei jenem des hl. Sicarius nur ein Bild
(»imago«), welchem aber ebenfalls Beweiskraft zukam, wies es den
Bestatteten doch als Erzbischof aus. Ausfiihrlicher verweilt der Be-
richt dann beim umstrittenen Grab des Aunemundus, wo nicht nur
eine kurze Inschrift rapportiert, sondern auch die miindliche
Uberlieferung und die pépstliche Bestatigung referiert wird. Die
Verifizierung schliesslich erfolgte realienkundlich dadurch, dass
im geoffneten Grab Pontifikalgewander festgestellt wurden.
Bereits zwanzig Jahre friiher, im August 1288, hatte eine aus
Jakobinern und Franziskanern zusammengesetzte Kommission
gleichenorts in der Kirche St-Just die Graber geéffnet (>fecimus
aperiri sepulchra«), um anhand der gleichen Indizien — Inschrif-
ten (-cum scriptis vel chartis antiquis<), der Uberlieferung und
wiederum der Kleidung der Bestatteten — die frithen und als Hei-
lige verehrten Bischofe Arigius, Patiens, Stephan, Remigius, Alpi-
nus, Justus, Antiochus, Elpidius und Lupicinus zu identifizieren.”

Das Problem mit den auffilligen Unbekannten

Aus dem Hochmittelalter sind auch diverse Zeugnisse fiir die bo-
denforschende Aufmerksamkeit gegeniiber unbekannten — wie

Heilige, Hiinen und Ahnen

Abb. 3: Regensburg, St. Emmeram, Inschriftenplatte, 11. Jahrhundert, Historisches Museum.



Lol XLV

Abb. 4: Grabbeigaben eines 1838 bei Xanten entdeckten frithmerowingischen Grabes.
Bei dem vom Ausgraber Philipp Houben als Krone gedeuteten Bronzeteil handelt es sich
um den Randbeschlag und den Tragbiigel eines holzernen Eimers.

wir heute wissen: merowingerzeitlichen — Grabern iiberliefert.
War deren Auffindung oder waren diese selbst in irgendeiner
Weise auffallig, ohne dass dafiir ein hagiografischer Kontext be-
reit lag, so stellte sich das Problem des richtigen Umgangs in be-
sonderer Scharfe. Wahrend man sich bis ins ausgehende Frithmit-
telalter mit als unchristlich empfundenen Bestattungssitten noch
aktiv auseinander setzen musste und entsprechende Befunde
daher richtig zu interpretieren verstand, sah man seit dem Spét-
mittelalter bis ins 19. Jahrhundert hinein besonders in urge-
schichtlichen und frithmittelalterlichen Grabhiigeln in der Regel
»Heiden-« und »Hiinengrédber«.’® Als »landmarks« werden solche
nicht selten in mittelalterlichen Urkunden zur Lokalisierung von
Grundstiicken genannt; gelegentlich diirften sie auch an- oder
ausgegraben worden sein und zuweilen nutzte man sie sogar fiir
Nachbestattungen, wohl nicht zuletzt deshalb, weil man in ihnen
»Ahnengraber« erkannte.

Lieferte ein auffalliger Fund einen Interpretationshinweis,
so nahm man diesen dankbar auf. Auf diese Weise konnte ein rei-
cher Franke gar zu Kaiserehren kommen: »In demselben Jahr (i. e.
1174) fanden zu Anturnach (Andernach) einige Leute beim Graben
den Leichnam des Kaisers Valentinian, wie in der Aufschrift eines
Denar, der zugleich mit ihm gefunden wurde, zu lesen war. Auch
wurde auf seinem Haupte eine Krone, zu seinen Fiissen eine Urne,
an seiner Seite ein von Rost zerfressenes Schwert mit goldenem
Griff und einem Siegstein (-lapidem victoriae<) gefunden. Das
Schwert wurde dem Kaiser (Friedrich I. Barbarossa) zur Ansicht
iiberbracht.* Wahrend die »Krone« wohl fehlinterpretiert wurde
(Abb. 4), dirfte es sich beim »Schwert mit goldenem Griff« um
eine Goldgriffspatha und beim Bestatteten damit um einen Fran-
ken gehandelt haben, der seine postume »Beférderung« dem
Umstand verdankt, dass ihm — wie vielen seiner Zeitgenossen —
eine spatromische, schon iiber hundertjahrige Miinze mit ins Grab
gegeben wurde.

Was aber, wenn man unter Aufsehen erregenden Begleit-
umstanden auf ein Grab stiess, das — anders als jene von frithen
Bischéfen und romischen Martyrern — nicht mit anderen Quellen
zusammenzubringen war? Interessant hierfiir ist das Beispiel
eines Sargfundes in Zobingen (Ostalbkreis) im Jahre 1261, den Rai-
ner Christlein als » &lteste amtliche« Ausgrabung eines alamanni-
schen Grabfundes« bezeichnete.”’ In diesem Fall scheint der Fund
und — vielleicht mehr noch — dessen Umstande einen Kult iiber-
haupt erst initiiert zu haben. Auf der Beischrift eines barocken
Gemaldes (Abb. 5) werden diese wie folgt rapportiert: »Es hat sich
im Jahre 1261 begeben, das ein Pfleger von hohen Baldern bey
dem Flecken Zobingen voriibergeritten, und samt dem Pferde in
den Boden gesunken und stecken geblieben, bis Manner von
Zobingen gekommen und das Pferd mit Stangen herausgehoben
haben. An diesem Orte hat sich ein Brunnen gefunden, welcher
noch in der Kirchen vorhanden ist, und ein Schwein hat ein klei-
nes Glocklein herausgewiihlet. Als man weiter gegraben, hat man
einen ausgehauenen Knett-Trog, und darin ein kleines Kéastlein

Hans-Rudolf Meier



mit Geld, samt 3 Todtenkopfen, etlichen Todtenbeinern und 3 fri-
schen Aepfeln gefunden. Der Trog, die Todtenkdpfe und Todten-
beiner sind noch in der Sakristey vorhanden. Darauf ist zu Ehren
der heiligen Mutter Gottes und yungfrauen Maria hier eine Kirche
gebauet worden, wo der Zeit her der allmachtige Gott in wahren
glaubigen underschiedliche Wunder gewirket hat.«” Wie sehr die-
ser Bericht des 17. Jahrhunderts das bereits etwa vierhundert
Jahre zuriickliegende Geschehen uminterpretiert, wissen wir nicht.
Vor allem wiére zu untersuchen, ob der mariologische Schwer-
punkt der offenbar rasch einsetzenden Wallfahrt schon auf das 13.
Jahrhundert zurtickgeht und die Kirche schon damals der Mutter-
gottes geweiht war, wofiir eine Urkunde spricht, in welcher ein
Ulrich von Zobingen dem (nicht lokalisierten) Hauptaltar der
Jungfrau Maria einen Hof schenkt.”” Den so eigentiimlich bestat-
teten unbekannten Toten ware folglich stets nur eine akziden-
tielle Rolle zugekommen, was eine bemerkenswerte Differenz
darstellte zu manchen an sich ebenfalls anonymen Grabfunden
des Spétmittelalters, auf die im Folgenden einzugehen sein wird.

Humanisten und Heiligenheere

Im ausgehenden Mittelalter, wo einerseits das Heiligen- und
Reliquienwesen boomte, andererseits aber auch die Kritik daran
zunahm, erlangten Boden- und Grabfunde als Mittel der Verifi-
zierung eine nochmals verstarkte Bedeutung. Dabei sind, wie
jiingst Gabriela Signori ausgefiihrt hat, »altbackene Zweikulturen-
modelle«, die dem »Volk« die Reliquienverehrung und den »Huma-
nisten« die quasi wissenschaftliche Kritik daran zuteilen, langst
nicht mehr haltbar.”’ Vielmehr ist es oft gerade die »Bildungs-
elite«, die — nun vor allem lokale — Kulte aufgreift oder (re)akti-
viert. Den Agens dafiir sieht Signori in einem »lokalpatriotischen
Pathos«, dem Bemiihen also, das eigene Umland gleichsam als
Mikrokosmos mit allen wesentlichen Bezugspunkten der kulturel-
len Selbstvergewisserung zu fiillen. Der Heiligen- und Reliquien-
kult ist so nicht der Antipode zum gemeinhin mit dem Humanismus
zusammengebrachten Studium der lokalen antiken Vergangenheit
und ihrer materiellen Zeugen (v. a. Inschriften, Miinzen etc.), son-
dern nur eine andere Facette desselben Strebens.

Diese verstarkt lokale Zentrierung — mit regionalem Kon-
kurrenzverhalten in deren Folge — und die dank der fortgeschrit-
tenen Verschriftlichung auch fiir unsere Fragestellung reichlicher
fliessenden Schriftquellen lassen es sinnvoll erscheinen, diesen
Abschnitt ebenfalls verstarkt regional — und zwar auf den siid-
deutschen und nordschweizerischen Raum — zu konzentrieren, wo
sich die schriftlichen Zeugnisse auch mit neueren Befunden kor-
relieren lassen. Nicht nur aufgrund alterer lokaler Traditionen,
sondern schon aus Griinden der Evidenz kam in dieser Zeit der
Vervielfachung der Reliquienschatze den grossen Heiligenheeren
der 11'000 Jungfrauen und der Thebéaerlegion eine wesentliche
Rolle zu. In Solothurn, wo mit Ursus und dem bereits in der Zeit

Heilige, Hiinen und Ahnen

Abb. 5: Anonym, Auffindung eines alamannischen Baumsarges im Jahre 1261,
17. Jahrhundert, Olgemalde, Z6bingen, Marienkapelle.




um 500 nach Genf translozierten Viktor schon seit frithchrist-
licher Zeit Thebder verehrt wurden, der entsprechende Kult aber
im 13. und 14. Jahrhundert aus verschiedenen Griinden einen
Niedergang erfahren hatte, bemiihte man sich im 15. Jahrhundert,
die Verehrung der Thebéer zu reaktivieren.” Spétestens seit 1469
war man liberzeugt, dass von diesem Heiligenheer nicht nur ein-
zelne, sondern »sechszig und sechss in miner herren von Solotorn
statt ligend«.” So erstaunt es nicht, dass nur vier Jahre nach die-
sem Bericht des Stadtschreibers bei einer von ihm angeordneten
Neupflasterung bei der Peterskirche die Arbeiter »nit in tiefem
Grund ganz unversehrt drissig und siben manneskoerpel funden
habent«, die alshald als solche der Thebéer erkannt wurden.#
Zwischen der Entdeckung der Gebeine und ihrer Identifizierung
lag das Studium von »alden chronicken«, aus welchen man ent-
nommen haben will, bereits Konigin Bertha habe im Frithmittelal-
ter die Gerippe von 17 Heiligen gefunden und diese in die Kolle-
giatskirche tberfiihrt, am Fundort aber eine (Peters-)Kapelle
errichtet. Gegeniiber dem Papst, bei dem man die Erhebung der
Gebeine zu Ehren der Altédre zu beantragen hatte, fiihrte man als
Beweise fur die richtige Identifizierung den anthropologischen
Befund an: Die Skelette seien noch intakt und entsprachen in
Lange und Proportionen denen der frither entdeckten Thebaéer,
alle stammten iiberdies von kraftigen Mannern und nur bei weni-
gen lage der Schadel noch am richtigen Ort, so dass von gekopf-
ten Soldaten auszugehen sei. ¥

Ahnliche Argqumente kehren in derselben hierarchischen Gliede-
rung auch andernorts wieder. Zum Leidwesen der Solothurner
wiederholte sich ihr Szenario nur wenige Jahre spéter im luzerni-
schen Schétz. Nach einzelnen Funden im Umkreis der Mauritius-
kapelle im Jahre 1489 ordnete der Luzerner Rat ein Jahr darauf
anlésslich von Baumassnahmen an: »Sy sénd auch jetz, die wil
es niemand schaden bringt, fiirer graben und allenthalben su-
chen.«* Schliesslich sind es »200 lichnam«, die »by der capellen
zu ringumm oder in den hiisern wunderbarlich, wie ze Hallnouwe
und ze Solotorn ir legent«. Explizit wird hier der Bezug zu den
Thebéern hergestellt, und zwar nicht nur mit der Nennung von
Solothurn, sondern auch mit der Erwédhnung von Hallau. Dort im
schaffhausischen Klettgau waren kurz zuvor auf einem seit alters
so genannten »ager St. Mauricii« Grédber gefunden worden, die
dann 1491 den Bau der Mauritiuskapelle durch den Konstanzer
Bischof Otto von Sonnenberg (1474—1491) ausgeldst hatten.?’ In
einem Schreiben an Papst Innozenz VIII. erlauterte der Bauherr in
abwadgenden Worten den Fund von insgesamt 54 Bestattungen,
die, wie wir seit den Grabungen von 1976 wissen, zu einem Gra-
berfeld des 7. Jahrhunderts gehorten.”® Auch in Hallau stand am
Anfang ein einzelner Fund eines »Christianorum more versus
orientem« Bestatteten, der tiberdies als weiteres Zeichen seines
Christentums einen »pater noster« bei sich getragen habe — nach
heutigem Wissen also das Grab einer Frau mit Perlenketten-Bei-
gabe. Da dieses erste Grab ein Heilungswunder bewirkte und im

14

folgenden Jahr eine weitere Bestattung gefunden wurde, began-
nen die Hallauer mit systematischen Grabungsarbeiten. Auch die
dabei aufgedeckten Toten seien — wie der Bischof in seinem Brief
weiter ausfiihrte — wohl christlich bestattet worden; sie seien un-
verwest gewesen und den Grabern sollen Wohlgeriiche entstiegen
sein.”’ Da Mauritius gemass der Legende in dieser Gegend — »prope
montem de Randen« — gegen die Germanen gekampft habe und
die ausgegrabenen Toten Schwerter und Schilde auf sich getragen
hétten, handle es sich wahrscheinlich um Mauritius und seine Ge-
fahrten. Den moglichen Einwand, es konnte ein »locum supplicii
malefactorum aut latronum sepulturam« sein, entkréftete der Bi-
schof mit dem Argument, der Mauritiusacker sei seit Menschenge-
denken stets landwirtschaftlich genutzt worden. Dass Bischof Otto
durchaus nicht jedem neu aufkommenden frommen Brauch in sei-
nem Bistum Glauben schenkte, wird aus einer weiteren von Karl
Nieder publizierten Bittschrift deutlich, in welcher der Konstanzer
Bischof den Papst darum ersucht, dem von den Berner Behorden
unterstiitzten Aberglauben der Kinderweckung in Oberbiiren ein
Ende zu bereiten.” Regionales Konkurrenzdenken mag dabei den
kritischen Verstand befliigelt haben, was deutlich wird an einer
Art Vergeltung des Berner Chronisten und Stadtarztes Valerius
Anshelm (1475—1547), der sich dann seinerseits kritisch bis abschét-
zig Uber die Verehrung des »nuew erfunden vermeinten heiligen
S. Maurizen und sinen gesellen« in Hallau dusserte. Realienkund-
lich interessant und korrekt moniert er dabei, zu Mauritius' Zeiten
hétte es noch gar keine Rosenkrédnze gegeben.”

Anders als bei den Alamannen in Hallau mit ihrer Sitte der
Waffenbeigabe, konnten im wohl jiingeren Gréberfeld in Schotz
wie im romanischen Solothurn keine Schwerter fiir die Soldaten-
heiligen zeugen. Beidenorts war es daher der anthropologische
Befund, der die Interpretation als Thebé&er zu stiitzen hatte. Denn
wie der Bericht aus Schotz an den Abt von St. Urban fortféhrt,
zeigten die Gebeine aufféllige — bereits in Solothurn registrierte
— Anomalien: »Der fiindunt wiset etlich ir hopt gerecht an dem
lib, etlich uf der brust, etlich an sinem arm, etlich zwischend sinen
beinen und doch all ir antlit kert gegen der kilchen oder ufgang
der sunnen.<** Die vom Rumpf abgetrennten Kopfe erinnerten an
den Befund in Solothurn und wie dieser an die berithmten Ziircher
Thebaerheiligen Felix, Regula und Exuperantius, die gemass der
Legende nach ihrer Enthauptung ihre Kopfe ergriffen und zum
gewiinschten Bestattungsort beim spéateren Grossmiinster getra-
gen haben sollen. Folgt man lieber heutigen Interpretationsmo-
dellen, so kam der Befund — wie Guy Marchal vermutete — da-
durch zustande, dass das 1982 erneut untersuchte Graberfeld tiber
lange Zeit genutzt und so an der gleichen Stelle mehrfach bestat-
tet wurde, wobei die Skelette der (ibereinander Bestatteten oft
leicht verschoben wurden. Zu fragen — aber nicht hier zu kléaren —
ist schliesslich, ob das aufféllige Faktum, dass sowohl in Schotz
wie in Hallau die Flur, in der die Graberfelder entdeckt wurden,
bereits mit dem Namen des Thebé&erfiihrers behaftet war, mit
élteren, nicht weiter iiberlieferten Skelettfunden zu erklaren ist.

Hans-Rudolf Meier



Doch kehren wir nochmals nach Solothurn zuriick, wo die péapst-
liche Anerkennung der Neufunde unerwartete Schwierigkeiten
machte, kamen doch die kurialen Gutachter zum Schluss, man
konne die Gebeine »ob diuturnitatem temporis et brevem homi-
num vitam« nicht mit Gewissheit als solche der Thebaer anerken-
nen.” Das hohe Alter allein war nun also keine positive Qualitat
mehr, sondern eher ein Unsicherheitsfaktor. Immerhin war der
Papst bereit, dem instdndig vorgetragenen und durch Wunder
unterstiitzten Wunsch der Solothurner dennoch zu entsprechen,
nur hielt er sie an, die »discretio« und »moderatio« zu wahren. Ob
die gross inszenierte Translationsfeier diesen Mahnungen des
Heiligen Vaters wirklich gerecht geworden ist, bleibe dahinge-
stellt. Was aber aus dem quasi offiziellen Bericht des Stadtschrei-
bers deutlich wird, ist die politische Bedeutung solcher Ereig-
nisse und damit von Reliquienfunden und -besitz fiir die
spatmittelalterliche Stadt.*® Reliquien stellten nicht nur einen ku-
mulierten Heilsschatz dar, sondern waren — nicht zuletzt durch
die Moglichkeit der Weitergabe und des Austauschs — auch ein
Mittel zur Sicherung von Loyalitdten und Biindnissen (was dann
beispielsweise an der Rolle der Thebder im Zusammenhang mit
den Burgunderkriegen deutlich wurde).”” Die Solothurner jeden-
falls zeigten sich grossziigig, zumal sie 1479 auch noch die zwolf
»hinderstelligen«, d. h. die ihnen bis zum Soll von 66 Soldaten-
heiligen noch fehlenden Gebeine gefunden hatten.”® Der fol-
gende Bau- und Ausstattungsboom zur Inszenierung der neuen
Heiltiimer erfuhr schliesslich 1519 seinen Hohepunkt, als die
Stiftsherren zu St. Ursen beim Abbruch ihres Fronaltars zum Zwe-
cke eines angemesseneren Nachfolgers »einen steinen sarch ver-
pligett und mit isenen Klammern vermachtt erfiinden«, worin die
»gebein zweyer Helgenn« sowie »ein silberiner Zedell mit ge-
stampftten Buchstaben« mit der Inschrift »\CONDITUR HOC SANC-
TUS TUMULO THEBAIDUS URSUS« (Abb. 6) lagen.”’ Fiir die Solo-
thurner waren damit die letzten lastigen Zweifel zerstreut, und
endlich konnten sie nun auch vom namentlich bekannten Anfiih-
rer ihrer Thebaergruppe Reliquien vorweisen; fiir uns ist das
Ganze deshalb von Interesse, weil iiber dieses Ereignis wohl der
dlteste gedruckte und illustrierte »Grabungsbericht« vorliegt.
Noch im selben Jahr wurde namlich in Basel ein Einblattdruck
von Urs Graf ediert, in dem das Geschehen in einem knappen
Text und einem grossformatigen Holzschnitt bekannt gemacht
wurde (Abb. 7).°° Neben dem stolz als Ritter mit dem Thebger-
banner von links einherschreitenden Ursus, dem Standeswappen
im Zentrum und der Inschrift der (wohl aus dem II. Jahrhundert
stammenden) Lamina sticht der Sarkophag der Flavia Severiana
ins Auge, eine Spolie aus dem 3. Jahrhundert, welche die Reli-
quien barg. Links des Sarkophags erblickt man drei verziickte
Wiirdentrager, rechts — unter einem seltsamen Gewdlbe, dessen
gekehlte Deckplatte wohl den Altar markiert — einen der nicht
minder ergriffenen Ausgraber, umgeben von seinem Werkzeug —
wohl einer der ersten »Mittelalterarchdologen«, der Bildwiirdig-
keit erlangte.

Heilige, Hiinen und Ahnen

2 3 T—v\/\ ..\‘,\"Av,_\,\_,\j_‘ﬂ’\/\w\/\
1‘ CONDIT HOC SCS
| TYMVLO THERAIDVSVRSVS
E

Abb. 6: Acta Sanctorum, 1762. Der spolial als Reliquienbehalter genutzte
Kindersarkophag der Flavia Severiana (3. Jahrhundert), die silberne Lamina und
der Altar von St. Ursen in Solothurn.

CONDITVR* HOC-SANGVS
TVMVIS "HEBAIDVS VRSVS o

Abb. 7: Urs Graf, »Die Auffindung des heiligen Ursus«, 1519, Holzschnitt,
Zentralbibliothek Zirich.

15



SCHEITEL DES ROMANISCHEN CHORES

Abb. 8: Bettingen, Chrischonakirche, Blick von Osten auf den Durchbruch des
Suchstollens durch das Fundament der romanischen Apsis zum frihmittelalterlichen
Plattengrab E.

Es ist aufféllig, dass mit Ausnahme der alten Thebdaerstadt Solo-
thurn die andern Funde der Zeit nicht in den Stddten — Luzern und
Konstanz oder Schaffhausen —, sondern in deren Umland getatigt
wurden.® Dasselbe gilt wenig spéter fiir die Neufunde aus der
Schar der 11000 Jungfrauen in der Umgebung von Basel. Die
aufgrund der Ursula-Legende mit der Jungfrauenschar seit dem
1. Jahrhundert eng verbundene Stadt hatte wohl noch um 1400
mit Euphrosyna ihren entsprechenden Reliquienschatz innerhalb
ihrer Mauern vermehrt.%’ Zu Beginn des 16. Jahrhunderts war es
dann aber auch hier das Hinterland, welches dem Heiligen- und
Reliquienkult neue Impulse versetzte. Im Falle der heiligen Jung-
frauen von Eichsel und Chrischona war das insofern vorgegeben,
als sich die Heiligen geméss der Legende aus eigenem Antrieb
aufs Land zuriickgezogen hatten.®’ Nur diirfte es kein Zufall sein,
dass sich die stadtischen Gelehrten gerade jetzt ihrer erinnerten
und damit in mancher Hinsicht etwas nachvollzogen, was in den
Stadten Italiens bereits im spaten 13. und 14. Jahrhundert zu beob-
achten ist, wo sich gerade die stadtischen Eliten im Sinne eines
kompensatorischen Gegenideals verstarkt fir asketische Kon-
templation interessierten. Man hat fiir dieses Phanomen treffend
vom »Eremit als Rollenspiel in der stddtischen Gesellschaft«
gesprochen.®

Doch soll uns hier nicht der Sinn, sondern der Verlauf der
Ereignisse —d. h. die Grabungen —interessieren. Sowohl Christina/
Chrischona als auch die drei heiligen Jungfrauen Kunigundis,
Mechtrudis und Wibranda, die alle zu den 11'000 Begleiterinnen
der Ursula gezadhlt wurden, waren am Dinkelberg keine Inventio-
nen des Spatmittelalters. In Eichsel oberhalb Badisch-Rheinfelden
sollen bereits 1192 Stiftungen zu ihren Ehren an die 6rtliche (Gal-
lus-)Kirche bezeugt sein.®” Nur scheint der Kult bereits einige Zeit
praktisch eingeschlafen gewesen zu sein, als die Basler Bildungs-
elite im Frithjahr 1504 den Besuch des papstlichen Legaten Kardi-
nal Raimundus Peraudi ($1505) zum Anlass nahm, die Verehrung
der Eichseler Jungfrauen zu reaktivieren.®® Peraudi delegierte
eine hochkardtige Kommission aus gelehrten Basler Klerikern
nach Eichsel, um sich der Sache anzunehmen. lhr Bericht ist fiir
uns besonders interessant wegen der Methodik des Vorgehens.
Zunéchst wandten sich die Kommissare dem Befund zu: Im Fried-
hof entlang der Kirchenmauer stiessen sie auf ein erstes, im Chor
auf ein weiteres Grab der Jungfrauen, wobei letzteres zwei Indi-
viduen enthielt.%” Niichtern und ohne hagiografisches Beiwerk,
dafiir mit offensichtlichem antiquarischem Interesse werden die
Beobachtungen rapportiert: Die Beschadigung des Schadels im Ein-
zelgrab wird auf den Steinkranz zuriickgefiihrt, der diesen umgab,
die Storungen der Skelette im Doppelgrab auf die Ausgrabung
selbst, wahrend die Staubschicht, welche die Gebeine bedeckte,
als Zeichen fiir das hohe Alter der vorgefundenen Anordnung
interpretiert wurde. Als nachstes nahmen die Kommissionsmit-
glieder sich die Biicher der Eichseler Kirche vor, registrieren
dabei aufgrund der »sehr alten Schrift« die frithe Entstehung eines
Missales, exzerpieren einzelne Eintrdge und transkribieren alles,

Hans-Rudolf Meier



was datiert war — womit sie eine Vorliebe fiir (zuféllig tGberlie-
ferte) Datierungen an den Tag legten, die in der historisch-archa-
ologischen Forschung zum Teil bis in unsere Tage geteil't wird. An
das Studium der Schriftquellen, das kurz unterbrochen wurde, um
die Masse der Kirche aufzunehmen, schloss sich das der Bildquel-
len an, bevor man dann in einem weiteren Schritt Zeugen ver-
nahm, um ortliche Legende und Kult zu recherchieren.

Einer der Zeugen, der Minorit Johann Fabri, erwahnte dabei
die hl. Cristiana, worauf der Kardinal — seinem Ubernamen »reli-
quiarum corrasor« (Reliquien-Scharrer)®® gerecht werdend — seine
Kommissare ohne Verzug losschickte, um die Situation auf dem
Hiigel ob Riehen und Lorrach zu untersuchen.®” In der spateren
Chrischonakirche gestaltet sich die Suche nach dem Grab schwie-
riger als in Eichsel. Es kostet einige Anstrengung, bis eine ge-
mauerte Grabkammer gefunden wurde, »so tief, dass ein darin
stehender Mann gerade seine Arme auf den Umfassungsrand auf-
legen konnte«, darin befand sich ein seitlich mit einer Steinplatte
verschlossener »Steinsarg«.”” Der Befund dieser erfolgreichen
Reliquiensuche liess sich geméss dem Bericht von Rudolf Moos-
brugger anlésslich der archdologischen Untersuchungen der Chri-
schonakirche in den Jahren 1974/75 iiberpriifen, fand sich doch
zwischen Altarriickwand und hochgotischem Chorscheitel ein
Suchstollen, der unter dem romanischen Chorfundament hin-
durch auf ein frithmittelalterliches Plattengrab stiess (Abb. 8).”
Ahnliche, zum Teil sogar durch Funde datierbare Befunde von
Suchgraben und -stollen hat jiingst Ute Verstegen zu St. Gereon in
Kéln publiziert.”” Wenn es sich also auch auf der Chrischona tat-
sdchlich um die Arbeit von Peraudis Mannern handelt, so hatten
diese entweder grosses Findergliick (dem sie mit einiger Brachi-
algewalt nachgeholfen haben), oder mindestens einer der Betei-
ligten verfiigte iiber betrédchtliche Erfahrung, um auch in einer
mehrfach erneuerten Kirche die Lage eines privilegierten »Griin-
dergrabes« so rasch zu finden — auch das ein Zeichen von zuneh-
mendem historischem Bewusstsein. Jedenfalls hatte Chrischona
damit mit Eichsel gleichgezogen, was man auch dadurch kundtat,
dass 1509 eine neue, in den Dimensionen mit Eichsel vergleich-
bare Kirche errichtet wurde.

Die Reformatoren als Archidologen

Die Reformation brachte im Hinblick auf unsere Fragestellung in-
sofern einen Bruch mit der Vergangenbheit, als Grabungen und ent-
sprechende Beobachtungen nicht mehr die Vermehrung und Veri-
fizierung der Heiltimer bezwecken konnten, erkannte man in
diesen doch, wie Luther es formulierte, »alles tot Ding, das nie-
mand heiligen kann«.” Dafiir dienten nun — neben alten Schrift-
quellen” — Baubeobachtungen und Bodenfunde als scheinbar
unbestechliche materielle Zeugnisse umso mehr dem Nachweis
der Historizitat der Dinge und Einrichtungen. Generell kann die
konsequente Historisierung gerade der kirchlichen Sitten und

Heilige, Hiinen und Ahnen

Gebréuche als wesentliches und zukunftstrachtiges Merkmal der
Reformation gelten.” Im Bemiihen um Legitimation der protestan-
tischen Ordnung argumentierten die Reformatoren freilich auch
so, als ginge es um die Wiederherstellung des nur wenige Jahr-
hunderte verschiitteten rechten Gebrauchs des Gotteswortes. So
wurden 1527 in der Pfarrkirche St. Peter in Ziirich beim Abbruch des
Altars unter diesem beobachtete Strukturen als Beweis gedeutet,
dass in der »Urkirche« eben nicht ein Altar, sondern das Taufbe-
cken das liturgische Zentrum gebildet habe. Zwingli selber berich-
tet, »dass, do der Fronalter zu Sant Peter Ziirich geschlissen ward
und man demnach im 1527. Jar den Touffsteyn an die Statt thun
wolt, so man rumpt, findet man, daB eben der selb Touffsteyn vor
ouch da gestanden und ein Sumpff des verlornen Wassers, wie ge-
meinlich brucht wirdt (was die Zyt under dem Fronalter vermuret
gewesen) ...«.”> Was genau damals beim Abbruch des Fronaltars
beobachtet wurde, liess sich bei den Grabungen 1970—1974 nicht
mehr eruieren, da unter dem Plattenfundament eines nachrefor-
matorischen Taufsteins nicht ndher bestimmbarer Abbruchschutt
folgte.”” Dass der Taufstein nach der Reformation aber tatsachlich
genau an der ehemaligen Altarstelle errichtet worden sein muss,
konnte durch das unmittelbar vor der Taufe liegende Grab des
Biirgermeisters Rudolf Brun (}1360) nachgewiesen werden, dem
einst der Ehrenplatz beim Altar zugekommen sein musste. Auch
Zwinglis Nachfolger am Ziircher Grossmiinster, Heinrich Bullinger,
griff in seiner Reformationschronik zu archdologischen Argumen-
ten, um denselben Sachverhalt in der Ziurcher Hauptkirche zu er-
lautern. Relativchronologisch korrekt heisst es da: »Un da man
den alltar Zirych zuo dem groBen miinster abbrach, fand man das
pflaster darunder gantz, das also der alltar mitt der kylchen nitt
uffgebuwen, sunder erst hernach uff das pflaster gesetzt ist.«”

Grabende Kaiser

Auch aus dem Profanbereich finden sich mittelalterliche und
dann vor allem frithneuzeitliche Zeugnisse fiir das Interesse an
Boden- und Grabfunden und an deren Instrumentalisierung. Eine
weit zuriickreichende Tradition existierte in der Offnung des
Grabes berithmter Vorgédnger: Bereits Paulus Diaconus berichtet,
dass der einstige Herzog von Verona, Giselbert, zum Grab des
glorreichen Italieneroberers Alboin vorgedrungen sei, daraus
habe er »das Schwert und was sich von Schmuck fand fortgenom-
men, und dann mit seiner gewdhnlichen Eitelkeit bei ungebilde-
ten Leuten geprahlt, er habe Alboin gesehen.<”” Was hier noch
negativ als Ausgeburt personlicher Eitelkeit erscheint, zeigt dann
im Bericht von der Grabung nach der Gruft Karls des Grossen in
Aachen und deren Offnung durch Otto IIl. im Jahre 1000 die
ganze der Hagiografie entlehnte Topik der Heldenverehrung, die
auf dem — fiir jene ebenfalls vorbildlichen — antiken Heroenkult
griindet.%° Wie das Chronicon Novaliciense aus dem 2. Viertel des
11. Jahrhunderts zu berichten weiss, thronte Karl in vollem Ornat



in seiner Grabkammer, »als lebe er. [...] Uber ihm war eine Decke
aus Kalk und Marmorgestein gefertigt. Als wir an sie kamen, bra-
chen wir gleich ein Loch in sie hinein. Als wir dann zu ihm her-
einkamen, empfanden wir einen sehr starken Geruch«, worauf die
erfolgreichen, aber vorerst wenig riicksichtsvollen Ausgraber
zum Gebet niedersanken. Otto praparierte darauf den nur wenig
ramponierten Kaiser, bevor er sich schliesslich eine Reliquie —
oder eher ein Souvenir — sicherte: »Aus seinem [Karls] Mund zog
er einen Zahn, dann liess er die Decke wiederherstellen und ging
weg.«® Friedrich I1., der Karls Gebeine 1215 schliesslich im grossen
Aachener Schrein verstaute, hatte nicht mehr zu graben, da be-
reits sein Grossvater 1165 diese zu den Altdren erhoben hatte.%
Otto II1. und Barbarossa hatten damit in dieser Sache offenbar er-
folgreicher operiert als die moderne Archdologie, welche die
Lage von Karls Grab noch immer kontrovers diskutiert.®> Doch
auch Friedrich II. soll — in auffallend dhnlicher Weise wie Otto III.
— eine Kaisergruft ergraben und besucht haben. Dies zumindest
wenn man der sagenhaften Legende folgt, wonach der Staufer an-
lasslich des Reichstags im Dezember 1231 in Ravenna einem Ritter
aus dem Gefolge der Paladine Karl des Grossen begegnet sei und
von diesem als Beweis fiir dessen unglaubliche Herkunft gefor-
dert habe, in dieser Stadt irgendetwas Verborgenes aus der Zeit
Karls zu zeigen. Darauf soll Richard, wie der Ritter aus der Vorzeit
hiess, mit ihm zu einem Kloster in der Nahe der Stadt geritten sein
und ihn auf das Mausoleum Galla Placidias mit drei alabasternen
Grabstétten hingewiesen haben.®* »Und tatsdchlich fand der Kai-
ser nach den Worten Richards die Kapelle. Jedoch infolge des
Alters und der Anschwemmung der Fliisse war sie so von Erde
verschiittet, dass ihr Eingang nicht zugénglich war. Er befahl also,
die Erde wegzuschaffen und bis zum Pflaster der Kapelle auszu-
graben«, worauf er in der Kapelle die drei Sarkophage fand und
jenen des Theodosius 6ffnen liess. Der Leichnam mit Banner und
Schwert bestatigten dem Kaiser den Sachverhalt, worauf er pie-
tatvoll auf die Offnung der andern Grabstétten verzichtete. Auch
wenn Friedrich bei gleicher Gelegenheit die von Karls Ritter
Richard ebenfalls prophezeiten, bereits etwas angerosteten gol-
denen Sporen eines Hiinen aus der Kriegerschar fand, ging es hier
nicht um Reliquiensuche; wenn diese eigenartige Geschichte
mehr sein soll als eine fabelhafte Ausschmiickung von Friedrichs
Antikenliebe und Forscherdrang, dann wére es eine Geste der
Versicherung der kaiserlichen Sukzession: Friedrich wird durch
den Kurier und sein »Geheimwissen« in die Runde Karls des Gros-
sen einbezogen und versicherte sich durch den Besuch des ro-
misch-ravennatischen Kaisergrabs — in einer mit Ottos Suche
nach Karls Grab vergleichbaren Geste — auch dieser Tradition.®

Bodenforschung zur genealogischen Versicherung

Ging es den Kaisern Otto I1I. und Friedrich II. um die Reprasenta-
tion imperialer Tradition und Anspriiche, so bediente man sich an

18

der Schwelle zur Neuzeit &hnlicher Mittel zur genealogischen Ver-
sicherung. Erste Vorldufer reichen ins 14. Jahrhundert zuriick,
wenn etwa in der Abtei Hautecombe — methodisch der Verifizie-
rung von Bischofslisten dhnlich — die Epitaphien studiert und sys-
tematisch aufgelistet wurden, um die Genealogie des Hauses Sa-
voyen zu stiitzen.% Im Kloster Lorch wiederum 6ffnete man 1475
die Sarkophage der dort bestatteten Staufer, um ihnen dann eine
grosse Tumba zu errichten (Abb. 9). Gefunden hat man »viel Ge-
beins, klein und groB, sind unter solchen viel, die 3 Spannen lang
gewesen sein, auch viel Hauptschalen, [..] an welchen noch
hiibsch gelb Haar ist gewesen, und auch kleine Sporlein, auch
ander Ding, das man vor Alter nicht hat konnen erkennen, was es
sei«.%” Zahlreiche gréssere und kleinere Fiirsten folgten diesem
Tun, um sich der Herkunft und Tradition ihres Geschlechts zu ver-
sichern.

Gut dokumentiert ist die fiirstliche Forschungstétigkeit im ehe-
maligen Zisterzienserkloster Altzella in Sachsen, das nach der
Sékularisierung 1540 allmahlich verfiel bzw. ab 1554 in Etappen ab-
gebrochen wurde (Abb. 10).%8 Die vom Abbruch vorerst nicht be-
troffene ehemalige Kirche verkam im fortgeschrittenen 16. Jahr-
hundert zusehends zur Ruine, obwohl das Firstenhaus noch 1553
die Inschriften der Graber ihrer Vorfahren aufnehmen liess und
die Erhaltung dieses Baus angeordnet hatte. Angesichts des fort-
geschrittenen Verfalls sah sich dann 1638 Herzog Ernst von Wei-
mar veranlasst, auf der Durchreise eine Grabung anzuordnen, in
dem er »zehn oder zwo6lf Manner mit Grabscheiten und Rodeham-
mern« aufbot »zur Berdumung der allda verfallenen Fiirstlichen
Begrébnisse lhro Herzogl. Gnaden«.%’ Uber das Resultat dieser
Hauruck-Aktion wissen wir nichts, hingegen iiber die Grabungen,
die dann 1676 der Kurfiirst Johann Georg Il. anordnete. Ihm ging
es darum, »die alten Fiirstlichen Begrabnisse und Monumente, so
bey der durch Lange der Zeit und Ungewitter wie auch die durch
gantz Deutschland angehaltene (iber dreissigjahrige Kriegsun-
ruhe und darneben eingerissene Sterbenslauffte, eingegangene
Stiffts-Kirche zu Cella zu befinden seyn mogten, aufsuchen, und
ob Dero hochfiirstliche I6bliche Vorfahren des Orts (weil bishero
daran gezweyfelt worden) beerdigt waren, GewiBheit einziehen
zu lassen<.? Zweifel an den wettinischen Grablegen und damit
Risse im Fundament des landesherrlichen Gottesgnadentums
waren es also, die den Kurfiirsten veranlassten, die besten Fach-
leute seines Landes in eine Untersuchungskommission zu berufen.
Diese dokumentierte ihre Arbeit in einem illustrierten Grabungs-
bericht, in dem auch das Vorgehen ausfiihrlich geschildert wird.
Im Sanktuarium mussten sechs Ellen hoch Schutt ausgerdaumt wer-
den, bevor man auf vier noch bemalte Grabsteine stiess, deren
Identifizierung u. a. dank dem Vergleich mit »ausm Churfl. Archiv
erlangten Fiirstlichen Bildnisse und zur Hand gebrachten alten
Inscriptionen« gelang. Schliesslich wurden die Gebeine unter-
sucht, nach Geschlechtern getrennt und sorgfaltig wiederbestat-
tet. Zu Recht hebt Heinrich Magirius die Qualitat der den Bericht

Hans-Rudolf Meier



begleitenden Skizzen hervor (Abb. 1I), verraten doch die im
Grundriss eingezeichneten Baudetails ein Verstandnis romani-
scher Architektur, das im 17. Jahrhundert nicht selbstverstandlich
gewesen sein dirfte.

Es ist dieser Aspekt zum Stand der Entwicklung der archédologi-
schen Dokumentation, der den Einbezug dieses Beispiels an den
Schluss unseres Uberblicks rechtfertigt, denn ansonsten hat unser
Thema im 17. Jahrhundert eine Komplexitédt erreicht, die tiefer
greifender Studien zum antiquarischen Interesse der Fiirsten und
Gelehrten der Barockzeit bediirfte.” Es ist die Zeit, in der etwa in
England der als Begriinder der britischen Feldarchédologie gel-
tende John Aubrey (1626—1697) an seiner »Monumenta Britannica«
arbeitete (Abb. 12)° und mit der Publikation des Childerichgrabs
durch Jacques Chiflet die Frithgeschichte der Frithmittelalter-Ar-
chéologie beginnt.” Es ist aber auch die Zeit, in der nicht mehr
jeder (Grab-)Fund in ein festes Gedankengeriist eingepasst wird
und der Bestatigung eines Wissens oder Glaubens dienen muss,
sondern sich das Interesse von Relikten (und Reliquien) auf Spu-
ren zu verlagern beginnt.’ Dieser Wandel wird auch daran deut-
lich, dass 120 Jahre nach dem Thebéaerfund in Schétz ein theologi-
sches Gutachten, das erneut die Luzerner Regierung tiber ein
damals beim Weiler Hostris gefundenes Tuffsteingrab mit »ettliche
geringe gebein, als ettwen von einem vier oder fiinfjahrigen Kind«
in Auftrag gab, ganz niichtern zum Schluss kam, »weyl gar kein zei-
chen christlicher religion darbey gespiirt«, soll man die Gebeine
bei den ungetauften Kindern bestatten.” Von Wundern oder auch
nur vom Wunsch nach Reliquien o. &. ist nicht mehr die Rede.

Zusammenfassung: »Suchet, so werdet ihr finden«

Diese Sentenz aus dem Matthaus-Evangelium (7,7) sollen geméss
dem friihchristlichen Kirchenvater Tertullian die Gnostiker beson-
ders geschéatzt haben.?® Im damit konstruierten Zusammenhang
von »Curiositas« und Héresie sieht William H. C. Frend einen der
Griinde, warum »the scientific study of the material remains of the
past failed to prosper in the patristic era and through the Euro-
pean Middle Ages.<”” Am Ende unserer Riickschau — die ja den
Aspekt des mehr oder weniger bewussten Suchens und nicht den
des (zufalligen) Findens ins Zentrum gestellt hat?® — miissen wir
freilich feststellen, dass Frends Verdikt zu kurz greift: Zumindest
an Interesse fiir Relikte aus der Vergangenheit fehlte es im Mittel-
alter nicht; und was die Wissenschaftlichkeit betrifft, so ist auch
deren Geschichtlichkeit zu bedenken. Die jiingere Forschung hat
wiederholt die Ndhe von Wunderberichten zur Historiografie der
Zeit konstatiert,?’ so dass auch die mit dem Reliquienwesen lange
Zeit eng zusammenhdngende »Archdologie« im Mittelalter in
die Nachbarschaft der zeitgendssischen »Geschichtswissenschaft«
riickt. Dadurch ist ein Aspekt, der die moderne Mittelalterar-
chdologie charakterisiert (und von der Ur- und Frithgeschichte

Heilige, Hiinen und Ahnen

Abb. 9: Lorch, Klosterkirche, Staufertumba, 1475.

Abb. 10: J. C. Klengel (?), »Altzella, Klosterruinen«, um 1790, Sepiazeichnung, Institut fiir
Denkmalpflege Dresden, Bestandesverz. 60, IDD 41/920.

19



Abb. 11: W. C. v. Klengel, »Altzella, Skizze der Grabungsbefunde im ehem. Sanktuariume,
1676, ehemals Landeshauptarchiv Dresden, Akte Loc. 32544.

20

unterscheidet) bereits fir die meisten der aufgefiihrten Beispiele
bezeichnend: die kombinierte Argumentation von Schrift- und
Sachquellen. Kam in der Friithzeit von den Berichten des Ambro-
sius bis zu Otto IIl. dem intensiven Engagement einer heraus-
ragenden »inspirierten« Person — sei es Helena, der Mailander
Bischof oder der Ottonenherrscher — bei der Suche eine entschei-
dende Funktion zu,’? so lasst sich seit dem Hochmittelalter eine
zunehmende Institutionalisierung und Formalisierung des Ge-
schehens mit Protokollen und eigentlichen Kommissionen beob-
achten.’”” Allmahlich wuchs das Bewusstsein von der Historizitat
der Funde und ab dem 14./15. Jahrhundert konstatiert man eine
grossere Systematik in deren Behandlung und Beurteilung. Wun-
der als Beweise treten zuriick bzw. sie gehéren nun zur histori-
schen Uberlieferung, wahrend die Untersuchungen selbst ver-
mehrt auf die Kombination von Fakten griinden, auch wenn die
Vormoderne noch keine systematische und methodisch abgesi-
cherte Quellenkritik kannte. Es wurde auch deutlich, dass trotz
verstarktem antiquarischem Interesse mit dem Humanismus und
der Reformation keine prinzipiell neue Denk- oder Argumenta-
tionsweise auftrat; wie im ganzen 15. Jahrhundert versuchte man
weiterhin, von inhaltlichen Voraussetzungen her die Wahrheit des
Berichteten zu ergriinden.’?? Allerdings war gerade fiir die Refor-
matoren die Geschichtlichkeit der Formen und Funktionen von
zentraler Bedeutung fir ihre Argumentation, womit diese einen
nicht unwesentlichen Schritt hin zur Historisierung der Vergan-
genheit darstellte.

Als Beitrag zur Vorgeschichte der Mittelalter-Archédologie sind
unsere Ausfithrungen vielleicht allzu einseitig auf die Grabfunde
fokussiert. In dieser Beschrankung spiegelt sich freilich nicht nur
die Quellenlage, sondern durchaus auch das zeitgenossische
Interesse. Zumindest fiir den Bereich der »Bauforschung« bei Um-
bauten oder Gebdude-Abbriichen liessen sich aber weitere Bei-
spiele beibringen; mit den Inschriftenplatten von St. Emmeram in
Regensburg haben wir dieses Gebiet kurz gestreift. Ganz anders
geartete Falle wéren jene Untersuchungen, die dazu dienten, Teile
eines Vorgéngers in einen Neubau zu iibernehmen bzw. einen sol-
chen auf bestimmte Orte seines Vorgédngers auszurichten.’?’

Im ganzen untersuchten Zeitraum dienten Grabungen bzw.
Bodenfunde als Hilfsmittel der Langzeit-Memoria, um Verges-
senes und »durch die Liange der Zeit</% Verschiittetes wieder im
Bewusstsein zu aktivieren. Dass die Interpretationen dabei ab-
hdngig waren von den Fragestellungen, zeigt sich vielleicht bei
der jeweiligen Beurteilung der anthropologischen Befunde (die ja
noch im 20. Jahrhundert als »Beweise« fiir unsdgliche Theorien
dienten) am deutlichsten — galt und gilt aber dartberhinaus fir
jede Beschaftigung mit der Vergangenheit.

Hans-Rudolf Meier



et e
Gt
o

. %)m‘ff/m ,/ %jmmﬂ) (O g T S 3 :

lirg o <ol goteofp ol Bt

it

Abb. 12: John Aubrey, Befundaufnahme von Everswell in Woodstock, 2. Halfte 17. Jahrhundert, Oxford, Boldleian Library.

Heilige, Hiinen und Ahnen 21



Die vorliegende Arbeit entstand aus einem Einfiih-
rungsvortrag fiir die Jahrestagung der Arbeitsge-
meinschaft fiir Archdologie des Mittelalters und der
Neuzeit bei den Deutschen Verbanden fir Alter-
tumswissenschaften im September 2000 in Soest,
die dem Thema »Mittelalterarchaologie im zweiten
Jahrtausend« gewidmet war. Eine Kurzversion des
Vortrags ist im Mitteilungsblatt der Arbeitsgemein-
schaft fiir Archéologie des Mittelalters und der
Neuzeit Nr. 12, 2001, S. 14-20 erschienen.

Fiir die kritische Lektiire danke ich Carola Jaggi, fir
zahlreiche Anregungen und wertvolle Hinweise
Arno Rettner ganz herzlich.

Vgl. Mehling, Almut, Archaika als Grabbeigaben.
Studien an merowingerzeitlichen Graberfeldern,
(Tubinger Texte. Materialien zur Ur- und Friihge-
schichtlichen Archéologie Bd. 1), Rahden/Westf.
1998, die feststellte, dass gut sieben Prozent der
Graber frithmittelalterlicher Graberfelder Altstiicke,
d. h. zur Zeit der Grablegung langst nicht mehr ge-
brauchliche Objekte, enthielten.

Gesta abbatum monasterii s. Albani, Vol. 1, S. 24f.,
zitiert nach Lehmann-Brockhaus, Otto, Lateinische
Schriftquellen zur Kunst in England, Wales und
Schottland vom Jahre 901 bis zum Jahre 1307, Bd. 2,
Miinchen 1956, Nr. 3791, S. 408.

Zur kaum mehr tberblickbaren Literatur zu diesem
Thema vgl. Jaggi, Carola, Spolien, in: Lexikon des
Mittelalters Bd. 7, 1995, Sp. 2129-2131, den For-
schungsbericht von Herklotz, Ingo, in: Journal fiir
Kunstgeschichte 2, 1998, S. 105-116, sowie seither
u. a. Meier, Hans-Rudolf, Vom Siegeszeichen zum
Liiftungsschacht: Spolien als Erinnerungstrager in
der Architektur, in: Bauten und Orte als Trager von
Erinnerung. Die Erinnerungsdebatte und die Denk-
malpflege, hrsg. von Hans-Rudolf Meier/Marion
Wohlleben, (Verdffentlichungen am Institut fiir
Denkmalpflege der ETH Ziirich, Bd. 21), Zirich 2000,
S. 87-98.

Obwohl der Epochenbruch zwischen Spétantike und
Mittelalter durchaus als solcher empfunden wurde,
dazu Meier, Hans-Rudolf, Der Begriff des Modernen
und das Ende der Antike. Ein neuer Blick auf die
materiellen Zeugen des Altertums, in: Bauer, Franz
Alto/Zimmermann, Norbert (Hg.), Epochenwandel.
Kunst und Kultur zwischen Antike und Mittelalter,
(Antike Welt, Sonderbd.), Mainz 2001, S. 67-74.
Guenée, Bernhard, Histoire et culture historique
dans I'occident médiéval, Paris 1980, S. 86.

Codex Theodosianus IX, 17. 7, (Theodosiani Libri
XVI), hrsg. von Th. Mommsen und Paul M. Meyer,
Berlin 1905, S. 466; dazu Hermann-Mascard, Nicole,
Les reliques des saintes. Formation coutumiére d'un
droit, (Société d'histoire du droit, Collection d'his-
toire institutionelle et sociale, Bd. 6), Paris 1975,

S. 30ff.

Ambrosius, Epistola Classis 1, Ep. 22, (). P. Migne,
Patrologia Latina 16, 1845), Sp. 1019—1026; vgl. bes.
col. 1020 den »anthropologischen« Kurzbefund. Zu
Ambrosius Reliquieninvention vgl. Dassmann,
Ernst, Ambrosius und die Mértyrer, in: Jahrbuch fiir
Antike und Christentum 18, 1975, S. 49—69. Zur Be-
deutung dieses Berichts (zusammen mit der Kreuz-
auffindungslegende) fur die Hagiografie des Mittel-
alters vgl. Heinzelmann, Martin,
Translationsberichte und andere Quellen des Reli-
quienkultes, (Typologie des sources du moyen age
occidental 33), Turnhout 1979, S. 77f.

Heid, Stefan, Der Ursprung der Helenalegende im
Pilgerbetrieb Jerusalems, in: Jahrbuch fiir Antike
und Christentum 32, 1989, S. 41-71, hier S. 49ff.; Drij-
vers, Jan Willem, Helena Augusta. The Mother of
Constantine the Great and the Legend of her Fin-
ding of the True Cross, Leiden u. a. 1992, bes.

S. BBIff.

Engemann, Josef, Der »corna«-Gestus — ein antiker
und friihchristlicher Abwehr- und Spottgestus?, in:
Pietas. Festschrift B. Kotting, (Jahrbuch fiir Antike
und Christentum, Ergdnzungsbd. 8), Miinster 1980,
S. 483-98, hier S. 485ff. Vgl. etwa die Kritik an der
Magie des »lignum crucis« bei Hieronymus, Com-
ment. in evangelium Mt. 4,23, (Corpus Christiano-
rum, Series Latina 77), S. 212.

Paulinus von Nola, Epistulae, iibersetzt von M.
Skeb, (Fontes Christiani Bd. 25/2), Freiburg i. Br.

u. a. 1998, Ep. 31, S. 728ff.

Weitere Beispiele aus friihchristlicher Zeit bei
Frend, William H. C., The Archaeology of Early
Christianity. A History, London 1996, S. 5ff.
Engemann 1980 (wie Anm. 10), S. 485; zur Uberliefe-
rungsgeschichte der verschiedenen Legenden zu-
letzt Drijvers Han ]. W./Drijvers, Jan Willem, The
Finding of the True Cross and Judas Kyriakos Le-
gend in Syriac, (Corpus Scriptorum Christianorum
Orientalium Vol. 565, Subsidia Bd. 93), Louvain 1997,
S. 12ff.

Paulinus von Nola (wie Anm. 11), S. 732f.: »Sed quia
id ipsum fides videtur postulare, non alienum puto,
quia cognitu dignum est, enarrare specialem post
tempora passionis historiam reseratae et inventae
crucis. Quae si ignoretur, facile est perspici, qua
difficultate adprobetur dominicae crucis esse lig-
num hoc ...«

Zuletzt Graus, Frantisek, Falschungen im Gewand
der Frommigkeit, in: Falschungen im Mittelalter.
Internationaler Kongress der Monumenta Germa-
niae Historica Miinchen 1986. Teil V: Fingierte
Briefe, Frommigkeit und Falschung, Realienfal-
schungen, (Monumenta Germaniae Historica [im
Folgenden MGHI, Schriften Bd. 33 V), Hannover
1988, S. 261-282, hier S. 268ff.; vgl. auch Schreiner,
Klaus, »discrimen veri ac falsi«. Ansédtze und Formen
der Kritik in der Heiligen- und Reliquienverehrung
des Mittelalters, in: Archiv fiir Kulturgeschichte 48,
1966, S. 1-53, hier S. 14f.

20

21

22

23

Vgl. zusammenfassend zur lokalen Nachfolge die
Beispiele bei Ament, Hermann, Friihe Funde und ar-
chéologische Erforschung der Franken im
Rheinland, in: Die Franken, Wegbereiter Europas.
Vor 1500 Jahren: Konig Chlodwig und seine Erben,
hrsg. von Alfried Wieczorek, Patrick Périn, Karin v.
Welck, Wilfried Menghin, Ausst.-Kat. Reiss-Mu-
seum, Mannheim, Mainz 1996, S. 23—34, hier S. 23f.
(mit Lit.), und jiingst: Verstegen, Ute, Mittelalterli-
che Reliquiensuche im Bereich des Stifts St. Gereon
in KéIn. Auswertung der Schriftquellen und archéo-
logischen Befunde, in: Zeitschrift fiir Archdologie
des Mittelalters 27/28, 1999/2000, S. 185-218.

Noch immer grundlegend Levison, Wilhelm, Das
Werden der Ursula-Legende, in: Bonner Jahrbiicher
132, 1927, S. 1-164, hier v. a. S. 107ff. Mit fritheren
nicht iiberlieferten Funden seit dem 8./9. Jahrhun-
dert rechnet auch Borger, Hugo, Die Abbilder des
Himmels in KolIn. Kélner Kirchenbauten des Mittel-
alters, Bd. 1, KoIn 1979, S. 224ff., der die Diskontinu-
itat des Kultes fiir die Vervielfachung der Heiligen-
zahl (mit)verantwortlich macht.

Heisterbach, Caesarius von, Wunderbare und denk-
wiirdige Geschichten (Dialogus magnus visionum
atque miraculorum), ibersetzt von E. Miiller-Holm,
Ko6ln 1968, Buch 8. 13, S. 146, lateinisch zitiert nach
Levison 1927 (wie Anm. 17), S. 137, Anm. 4. Besagter
Ulrich findet am prophezeiten Ort zwei Sarkophage
und in einem davon zwischen den Knochen einen
schonen Kamm. Der daran anschliessende Bericht,
wie dieser entwendet wird, schildert anschaulich
die Miihen der Grabungsarbeit. Zum Reliquiendieb-
stahl grundlegend: Geary, Patrick J., Furta Sacra.
Thefts of Relics in the Central Middle Ages, Prince-
ton 21990.

»nos ex collegio undecim milium [...] virginum, nos-
trumque ductorem et episcopum in medio nostri tu-
mulatem«. Translatio sanctorum martyrum Candidi
et Victoris atque trium Coloniensium virginum in
monasterium Walciodorense ad Mosam, c.4, in:
Analecta Bollandiana 9, 1892, S. 113—135, hier S. 129.
Zoega, G., Catalogus codicum copticorum qui in
museo Borgiano Velitris adservantur, Rom 1810,

S. 424, zitiert nach Delehaye, Hippolyte, Les origi-
nes du culte des martyres, Briissel 21933, S. 89.
Annales Cameracenses, MGH SS 16, 1859, S. 537; zum
sensationsgierigen »vulgus« vgl. die unten (Anm.
24) zitierte Geschichte bei Glaber. Vgl. auch Schrei-
ner 1966 (wie Anm. 15), S. 12.

»fortasse ossa sunt alicuius mortui, quae collecta in
unum stulta venerator opinio populi«. Translatio
sancti Viviani episcopi in coenobium Figiacense et
ejusdem ibidem miracula, in: Analecta Bollandiana
8, 1889, S. 256275, bes. S. 261.

Reg. Epist. 4, 30, MGH Epist. 1, 1887, S. 265; Guth,
Klaus, Guibert von Nogent und die hochmittelalter-
liche Kritik an der Reliquienverehrung, (Studien
und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-
Ordens, 21. Ergdnzungsbd.), Ottobeuren 1970, S. 13.
Weitere ahnliche Beispiele bei Legner, Anton, Reli-
quien in Kunst und Kult zwischen Antike und Auf-
klarung, Darmstadt 1995, S. 49ff.

Hans-Rudolf Meier



24

25

26

27

28

29

30

Rodvlfi Glabri Historiarum libri qvingve, hrsg. und
iibersetzt von John France, Oxford 1989, lib. IV. 11l
(6), S. 180f.

Tractatus de combustione et reparatione Cantua-
riensis ecclesiae, in: Stubbs, William, Gervasius mo-
nachi Cantuariensis opera, Bd. I, London 1879,

S. 3-29, hier nach der Ubersetzung in Binding, Giin-
ther, Baubetrieb im Mittelalter, Darmstadt 1993,

S. 8, S. 10. Stiess man bei Baumassnahmen auf Gré-
ber, die man nicht der eigenen Zeit oder gesell-
schaftlichen Gruppe zuwies, war man weniger zim-
perlich; vgl. von Freeden, Uta, Das
frithmittelalterliche Gréberfeld von Moos-Burgstall,
Ldkr. Deggendorf, in Niederbayern, in: Berichte der
Romisch Germanischen Kommission 68, 1987,

S. 493-637, bes. S. SlIf.; Miiller, Christiane, Das frén-
kische Reihengréberfeld von Lommersum, Kreis
Euskirchen, in: Bonner Jahrbiicher 160, 1960,

S. 204ff.

Das Decretum Gelasianum de libris recipiendis et
non recipiendis, hrsg. und untersucht von Ernst von
Dobschiitz, Leipzig 1912, S. 43f., S. 277ff.

Guibert von Nogent, De pignoribus sanctorum lib. I,
(J. P. Migne, Patrologia Latina 156, 1880), Sp. 61—
630, hier Sp. 613; vgl. ebd. Sp. 893 seine kritischen
Beobachtungen zur christlichen Deutung der beim
Klosterneubau gefundenen Sarkophage. Bereits
Lefranc, A., Le traité des reliques de Guibert de
Nogent, in: Etudes d'histoire de moyen age dediées
a Gabriel Monod, Paris 1896, S. 285, bezeichnete
Guiberts Schrift — die sich notabene gegen einen
als falsch erachteten Kult eines Nachbarklosters
wendete — aufgrund ihres quellenkritischen An-
satzes als »une date vraiment importante dans I'his-
toire de I'évolution intellectuelle du moyen age«;
Guth 1970 (wie Anm. 23), S. 105, erkannte in ihr »die
Anfange der wissenschaftlichen Hagiologie«.

Diese wurden dann der Benediktinerin Elisabeth im
Kloster Schénau vorgelegt, welche in sog. Revela-
tiones — Visionen, in denen sie die Kélner Jungfrau-
enheilige Verena befragte — die passenden Ge-
schichten dazu lieferte, die ihr Bruder sammelte
und aufzeichnete. Revelationes titulorum vel nomi-
num sanctorum martirum et sanctarum virginum
Coloniensium. Vgl. Bibliotheca hagiographica latina
antiquae et mediae aetatis. Subsidia hagiographica
6, Briissel 1889/99 (Reprint 1992), Nr. 8441, sowie
die Ausschnitte in MGH $S 14, S. 569f. Zum Ganzen
Levison 1927 (wie Anm. 17), S. 110ff.; Verstegen
1999/2000 (wie Anm. 16), S. 213ff.

Schmitz, Winfried, Die spatantiken und frihmittel-
alterlichen Grabinschriften in KéIn (4.—7. Jahrhun-
dert n. Chr.), in: KéIner Jahrbuch 28, 1995,

S. 643-776, bes. S. 764ff.

Beispiele bei Levison 1927 (wie Anm. 17), S. 112.

Heilige, Hiinen und Ahnen

31

32

33

35

36

37

38

39

MGH SS 30, 2, S. 830ff.; zur Begutachtung im Jahre
1052 vgl. Ekkehardi Chronicon Universale, MGH SS
6, S. 196.

Zu diesen vgl. Lorenz, Giinter, Das Doppelnischen-
portal von St. Emmeram in Regensburg: Studien zu
den Anfangen des Kirchenportals im 8.—II. Jahrhun-
dert, Frankfurt a. M. 1984, S. 13f., Abb. 3—6. Text der
1. Platte: EMMERA(M)/MVS AQVI/TAN(VS) DI/ONI-
SIVS/ARIOPAG(ITA) und an den Schmalseiten umlau-
fend: HIC REQVIESCVNT/SVB ARNVLFO/IMPERA-
TORE/ET ODONE R(EGE); Platte 2: SVB
EBVLONE/ABBATE MON(ASTERII)/S(AN)C(T)I DIONI-
SI1/GISALP(ER)TUS/FVRAVIT; Platte 3: FVRATVS E(ST)
V N(ONAS) IVN(I1)/HVC VEN(T) 11 N(ONAS) DEC(EM-
BRIS)/TEMP(ORE) TVTONIS EPI(SCOPI).

Vgl. zur ganzen Falschungsgeschichte Kraus, An-
dreas, Saint-Denis und Regensburg: Zu den Motiven
und zur Wirkung hochmittelalterlicher Falschungen,
in: Falschungen im Mittelalter, Internationaler Kon-
gress der Monumenta Germaniae Historica Miin-
chen 1986. Teil I1I: Diplomatische Falschungen (1),
(MGH Schriften Bd. 33 111), Hannover 1988,

S. 535-549. Zum St-Denis-Kult vgl. Graus, Frantisek,
Lebendige Vergangenheit. Uberlieferung im Mittel-
alter und in den Vorstellungen vom Mittelalter,
Koln/Wien 1975, S. 148—158.

Wilhelm von Conches (ca. 1080—1154) beispielsweise
forderte, alles sei auf seine Verniinftigkeit zu befra-
gen (»in omnibus rationem esse quaerendam«);
Guillaume des Conches, Philosophia mundi, 23,

(J. P. Migne, Patrologia Latina 172, 1895), Sp. 56
(dort unter Honorius Augustodunensis; dazu Wilhelm
von Conches, Philosophia, hrsg., ibersetzt und
kommentiert von G. Maurach, Pretoria 1980, S. 5).
Angenendt, Arnold, Heilige und Reliquien. Die Ge-
schichte ihres Kultes vom frihen Christentum bis
zur Gegenwart, Miinchen 1994, S. 179ff.; Herrmann-
Mascard 1975 (wie Anm. 7), S. 95ff.; Heinzelmann
1979 (wie Anm. 8), S. 100f.

Der Bericht ediert von M. Guigue, in: Bulletin de la
Société nationale des antiquaires de France 1876,

S. 145-158; vgl. auch Borgolte, Michael, »Bischofs-
sitz« und »Sitz der Ruhe«. Zur Kirchenorganisation
gallischer Stadte nach Gregor von Tours und der
Bistumsgeschichte von Auxerre, in: Litterae Medii
Aevi. Festschrift fur Johanne Autenrieth zu ihrem
65. Geburtstag, Sigmaringen 1988, S. 27-53, hier

S. 44f.

Auch dieser Bericht ediert von M. Guigue, in: Bulle-
tin de la Société nationale des antiquaires de
France 1879, S. 115-118; Borgolte 1988 (wie Anm. 36),
S. 44f.

Sippel, Klaus, Die Kenntnis vorgeschichtlicher Hii-
gelgraber im Mittelalter, in: Germania 58, 1987,

S. 137-146; Klug-Treppe, Jutta, Prahistorische Grab-
hiigel als vielfaltige Bezugspunkte in Zeit, Land-
schaft und archéologischer Forschung. Hiigel als
Bestattungsplatz und Grabform, in: Denkmalpflege
in Baden-Wirttemberg 29/3, 2000, S. 217-224.
Kaélner Kénigschronik, zitiert nach Bader, Walter,
Die Stiftskirche des hl. Victor zu Xanten 1, 1. Sanc-
tos. Grabfeld, Martyrergrab und Bauten vom 4.
Jahrhundert bis um und nach 752-68 n. Chr., Xan-
ten 1985, S. 12; dazu auch Ament 1996 (wie Anm. 16),
S.:27f.

40

41

42

43

44

45

46

47

Christlein, Rainer, Die Alamannen. Archdologie ei-
nes lebendigen Volkes, Stuttgart/Aalen 1978, S. 9.
Ebd., Tf. 2; Paret, Oscar, Die Totenbdume von Z6-
bingen, in: Ellwanger Jahrbuch 14, 1947/49, S. 1-18,
bes. S. I5f. Die Involvierung des Pflegers von Ho-
henbaldern, und damit einer Amtsperson, verleiht
dem ganzen Geschehen Autoritét (liesse sich aber
auch als eine selbst bei diesem Zufallsfund latent
vorhandene Erwartungshaltung interpretieren).
Wirtembergisches Urkundenbuch V 155, hrsg. von
dem koniglichen Staatsarchiv in Stuttgart 1889, Nr.
1390, S. 156f.; Paret 1947/49 (wie Anm. 41), S. 16.
Signori, Gabriela, Humanisten, heilige Gebeine, Kir-
chenbiicher und Legenden erzéhlende Bauern. Zur
Geschichte der vorreformatorischen Heiligen- und
Reliquienverehrung, in: Zeitschrift fiir Historische
Forschung 16, 1999, S. 203—244, hier S. 235. Zum Pat-
riotismus der Humanisten als Grund fiir deren
Stutzung der Heiligenlegenden vgl. bereits Schreiner
1966 (wie Anm. 15), S. 51 (expliziert am Beispiel der
Dionysiuslegende von St. Emmeram). Die Dichoto-
mie Volk — Humanisten noch bei Angenendt 1994
(wie Anm. 35), S. 230ff.

Widmer, Berthe, Der Ursus- und Victorkult in Solo-
thurn, in: Solothurn. Beitrage zur Entwicklung der
Stadt im Mittelalter, (Veroffentlichungen des Insti-
tuts fir Denkmalpflege an der ETH Ziirich, Bd. 9),
Zirich 1990, S. 33-8l, S. 56ff.

Brief des Stadtschreibers Hans vom Stall an den Rat
von Isny, ediert bei Morgenthaler, Hans, Die Auffin-
dung und Erhebung der Thebéder-Reliquien in Solo-
thurn 1473—74, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kir-
chengeschichte 17, 1923, S. 161181, hier S. 162f.
Einige Jahre nachdem Isny sich in Solothurn um Re-
liquien bemiiht hatte, erteilte der Abt des Klosters
in Isny tibrigens zwei Biirgern die Genehmigung,
auf dem Geldnde des nahen spatromischen Kastells
zu graben — allerdings nicht nach Heiligengebei-
nen, sondern nach verborgenen Schétzen, goldenen
und silbernen Vasen, Geschmeiden und Buntmetall;
dazu Christlein 1978 (wie Anm. 40), S. 9.
Morgenthaler 1923 (wie Anm. 45), S. 172 (Zitat aus ei-
nem Brief an die Stadt Thun); Widmer 1990 (wie
Anm. 44), S. 59f. (dort auch zum Folgenden). Ge-
mass dem Basler Chronisten Heinrich Sinner sollen
die Gréber anléasslich des Neubaus der Peterska-
pelle aufgedeckt worden sein; so auch Sennhauser,
Hans Rudolf, St. Ursen — St. Stephan — St. Peter. Die
Kirchen von Solothurn im Mittelalter. Beitrage zur
Kenntnis des friihen Kirchenbaus in der Schweiz, in:
Solothurn 1990 (wie Anm. 44), S. 83-219, hier S. 168;
vgl. aber dazu Morgenthaler 1923 (wie Anm. 45),

S. 165f.

Ebd., S. 166ff.; Acta Sanctorum, September 8,

S. 2771f.

23



48

49

50

51

52

53

54

55

56

57

58

59

60

24

Marchal, Guy P, Der erste archdologische Auftrag
der Kantonsregierung Luzern 1490 in Schoétz, in:
Archéaologie der Schweiz 11/2, 1988, S. 106—108, hier
S. 106. Zur bereits 1357 bezeugten Wallfahrtskapelle
St. Mauritius: Reinle, Adolf, Die Kunstdenkmaéler
des Kt. Luzern, Bd. V: Das Amt Willisau mit St. Urban,
(Die Kunstdenkméler der Schweiz, Bd. 42), Basel
1959, S. 204-208.

Hasenfratz, Albin, Das friihmittelalterliche Gréber-
feld Hallau-Bergkirchen SH — seine Entdeckung im
Mittelalter und neue Grabungen, in: Archédologie
der Schweiz 9, 1986, S. 80—83.

Sonnenbergs Briefentwurf an den Papst ediert bei
Nieder, Karl, Wichtige und interessante Urkunden,
in: Freiburger Diozesan-Archiv 36, 1908, S. 307f.,
Nr. 3. Zu den Untersuchungen von 1976 Hasenfratz,
Albin/Banteli, Kurt, Die archdologischen Untersu-
chungen in der Bergkirche Hallau, in: Schaffhauser
Beitrage zur Geschichte 63, 1986, S. 7—125.

Zum Topos des »Geruchs der Heiligkeit« Guth 1970
(wie Anm. 23), S. I17f.; Heinzelmann 1979 (wie Anm.
8), S. 79; Angenendt 1994 (wie Anm. 35), S. 12If ;
Verstegen 1999/2000 (wie Anm. 16), S. 216f.

Nieder 1908 (wie Anm. 50), Nr. 2, S. 306f. Zum
beanstandeten Brauch in Oberbiiren vgl. nun auch
den archéologischen Befund: Gutscher, Daniel/
Ulrich-Bochsler, Susi/Utz Tremp, Katrin, »Hie findt
man gesundtheit des libes und der sele« — Die
Wallfahrt im I5. Jahrhundert am Beispiel der wunder-
tatigen Maria von Oberbiiren, in: Berns grosse Zeit.
Das 15. Jahrhundert neu entdeckt, hrsg. von Ellen

J. Beer et al., Bern 1999, S. 380-391.

Die Berner Chronik des Valerius Anselm, hrsg. vom
Historischen Verein des Kt. Bern, Bd. 2, Bern 1886,
S. 152.

Zitiert nach Marchal 1988 (wie Anm. 48), S. 106.
Acta Sanctorum, Sept. 8, 281 (Bulle »Visis litteris
vestris«); Widmer 1990 (wie Anm. 44), S. 62.

Zu Feier und Bericht vgl. Morgenthaler 1923 (wie
Anm. 45), passim; Widmer 1990 (wie Anm. 44),

S. 63f.

Zu Reliquien als diplomatische Geschenke (bereits
im Hochmittelalter) vgl. Hermann-Mascard 1975 (wie
Anm. 7), S. 330ff. Bis heute haben Reliquienge-
schenke Gemeinschaft stiftende Bedeutung, vgl. die
Beispiele bei Peters, Louis, Von der Leidenschaft,
Reliquien zu sammeln, in: Reliquien — Verehrung
und Verklarung, hrsg. v. Anton Legner, Kéln 1989,
S. 189-196, hier. S. 193.

Acta Sanctorum, Sept. 8, S. 282; Widmer 1990 (wie
Anm. 44), S. 65; die Liste der Reliquienempfanger
bei Morgenthaler 1923 (wie Anm. 45), S. 175ff.
Widmer 1990 (wie Anm. 44), S. 67f.; zur Lamina vgl.
auch Sennhauser 1990 (wie Anm. 46), S. 126ff., und
— allgemein zur Entwicklung der Authentiken —
Heinzelmann 1979 (wie Anm. 8), S. 85f.
Zentralbibliothek Zirich, Graphische Sammlung,
PAS 11 25/7; dazu: Weber, Bruno, »Die Auffindung
des heiligen Ursus«. Ein unbekannt gebliebener
Holzschnitt von Urs Graf (1519), in: Zeitschrift fiir
Schweizerische Archdologie und Kunstgeschichte
34,1977, S. 261-279.

61

62

63

64

Vgl. auch die Lancierung des Heiligenkults fir die
Reklusin Ita von Fischingen in den 1480er Jahren,
wobei mit Albrecht von Bonstetten auch dort ein
bekannter Frithhumanist die Heiligenvita konstru-
ierte; dazu Meyer, Bruno, Die heilige Ita von
Fischingen, in: Thurgauische Beitrage zur vaterlan-
dischen Geschichte 112, 1974/75, S. 21-97.

Dazu zuletzt Jaggi, Carola/Meier, Hans-Rudolf, Eine
Heilige zwischen Stadt und Konvent: Das Euphrosy-
negrab im Kloster Klingental zu Basel, in: Kunst +
Architektur in der Schweiz 52/1, 2001, S. 16—26.

Die Legenden weichen in den verschiedenen Versio-
nen voneinander ab, spatestens als (gewtinschter)
Bestattungsplatz wird aber tibereinstimmend die
landliche Einsamkeit tberliefert. Vgl. den Lobge-
sang von Brant, Sebastian, Ad sepulchrum beatae
Christianae prope Basilea von 1498 (mit deutscher
Ubersetzung bei Moosbrugger-Leu, Rudolf, Die
Chrischonakirche von Bettingen, (Materialhefte zur
Archéologie in Basel 1), Basel 1985, S. 13f., und
Signori 1999 (wie Anm. 43), S. 242, Beilage 4. Vgl.
auch den Einblattdruck ebenfalls von Brant, Sebas-
tian, /n diui onophrij laudem: de varijs heremi
cultoribus, in: Heitz, Paul, Flugblatter des Sebastian
Brant, (Jahresgaben der Gesellschaft fiir elsassische
Literatur 3), Strassburg 1915, Nr. 6, die Darstellung
der Euphrosyna inmitten der bekannten Eremiten-
heiligen.

So der Untertitel des Beitrags von Kriiger, Klaus,
Bildandacht und Bergeinsamkeit, in: Malerei und
Stadtkultur in der Dantezeit. Die Argumentation der
Bilder, hrsg. von Hans Belting/Dieter Blume, Miin-
chen 1989, S. 187-200, bes. S. 191f. Weitere Eleva-
tionen in dieser Zeit in der Umgebung bzw. im
Bistum von Basel: 1477 und 1505 der hl. Germanus

in Moutier-Granval, ebenfalls 1505 Ursicinus in
St-Ursanne; dazu Wackernagel, Rudolf, Mitteilungen
iber Raymundus Peraudi und kirchliche Zustédnde
seiner Zeit in Basel, in: Basler Zeitschrift fiir Ge-
schichte und Altertumskunde 2, 1903, S. 171-273, hier
S. 222 und S. 241. Zu diesem Befund passt der Tadel
der Unsitte in den Basler Synodalstatuten von 1503
(Kap. 4), wonach das Volk den heiligen Dingen in
Bergen, Waldern und abgelegenen Orten nachlaufe,
»hervorgerufen nicht sowohl durch wahrhafte
Geschichte, als durch falsche Traume einer erhitz-
ten Einbildungskraft und durch Tauschungen und
Gaukeleien der Sinne« (Herzog, J. J., Christoph von
Uttenheim, Bischof von Basel zur Zeit der Refor-
mation, in: Beitrage zur Geschichte Basels, hrsg.
von der historischen Gesellschaft zu Basel, 1839,

S. 33-93, hier S. 59).

65

66

67

68

69

70

7

72
73

74

Die Schenkung von 1192 ist uiberliefert als Exzerpt
im »Processus« von 1504 (zu diesem Anm. 66), kri-
tisch dazu Signori 1999 (wie Anm. 43), S. 222f., sowie
generell zum Kult dreier heiliger Frauen vor dem
15. Jahrhundert Zender, Mathias, Die Verehrung von
drei heiligen Jungfrauen im christlichen Mitteleu-
ropa und ihre Vorbereitung in alten Vorstellungen,
in: Matronen und verwandte Gottheiten. Bonner
Jahrbiicher, Beiheft 44, K6In 1987, S. 213—228, bes.
215. lhre Namen erhielten die Eichseler Jungfrauen
durch Kardinal Raymundus Peraudi (Stiickelberg,
Ernst Alfred, Basel als Reliquienstétte, Basel o. |.,
S.18).

Zum Alter des nur mehr erzahlten und offenbar
nicht mehr praktizierten Kultes vgl. die Zeugenaus-
sagen im Processus habitus et factus occasione
translationum et eleuationem sanctarum virginum
Kunegundis, Mechtundis et Uuibrandis in ecclesia
Eichsel Constantiensis diocesis necnon Christiane in
ecclesia montis sancte Christiane dicte diocesi re-
quiescentium, Basel 1504, S. 5ff.; dazu Signori 1999
(wie Anm. 43), S. 227f., dort S. 216ff., zu den mog-
lichen Auftraggebern der Untersuchung. Der
grosste in den Zeugenaussagen genannte Zeitraum
ist hundert Jahre, was sich auch mit andern Beob-
achtungen zum maximalen Erinnerungshorizont in
der miindlichen Uberlieferung deckt; dazu Esch,
Arnold, Zeitalter und Menschenalter. Die Perspekti-
ven historischer Periodisierung, in: Historische
Zeitschrift 239, 1984, S. 309-351. Zur Vergangenheit
der Wunder der drei Jungfrauen vgl. auch Legenda
sanctarum virginum Christiane, Kunegundis,
Mechtundis et Uuibrandis de societate vndecim
milium vriginum et martyrum, Basel 1504, S. 4f. Zum
Legaten Peraudi vgl. Wackernagel 1903 (wie Anm.
64), S. 227ff.

Processus 1504 (wie Anm. 66), S. 2; Signori 1999
(wie Anm. 43), S. 220.

Das Chronikon des Konrad Pellikan, hrsg. zur vier-
ten Sédkularfeier der Universitédt Tiibingen durch
Bernhard Riggenbach, Basel 1877, S. 29.

Processus 1504 (wie Anm. 66), fol. b 5—-6; Moosbrug-
ger-Leu 1985 (wie Anm. 63), S. 16.

Processus 1504 (wie Anm. 66), fol. b 5 v., die sehr
freie Ubersetzung nach Moosbrugger-Leu 1985 (wie
Anm. 63), S. 43, Anm. 127.

Moosbrugger-Leu 1985 (wie Anm. 63), S. 43f.; zum
Plattengrab ebd., S. 36f.; skeptisch Sennhauser 1990
(wie Anm. 46), S. 199.

Verstegen 1999/2000 (wie Anm. 16), passim.

Luther, Martin, An den christlichen Adel deutscher
Nation von des christlichen Standes Besserung.
Kritische Gesamtausgabe, Bd. 6, Weimar 1888,

S. 381-469, bes. S. 447.

Vgl. etwa Luthers Kritik an der Legende der 1'000
Jungfrauen: »Ubi est scriptum, quod die XI tausent
virgines illic sepultae? yhm rauchloch.« Luther,
Martin, Predigt am Tage vor Epiphania. Kritische
Gesamtausgabe, Bd. 34, I, Weimar 1908, S. 22.

Hans-Rudolf Meier



75

76

77

78

79

80

Vgl. z. B. Lentes, Thomas, Auf der Suche nach dem
Ort des Gedéchtnisses. Thesen zur Umwertung der
symbolischen Formen in Abendmahlslehre, Bild-
theorie und Bildandacht des 14.—16. Jahrhunderts,
in: Imagination und Wirklichkeit, Zum Verhéltnis
von mentalen und realen Bildern in der Kunst der
frithen Neuzeit, hrsg. von Klaus Kriiger und Ales-
sandro Nova, Mainz 2000, S. 21-46, hier S. 25f.
Zwingli Hauptschriften. Zwingli, der Prediger, 11.
Teil, bearbeitet von Oskar Farner, Ziirich 1941, S. 61.
In bemerkenswerter Realienkenntnis fahrt Zwingli
dann fort, »daB man durch die gantzen Welt hin
kein Sacramenthiislin findt, das tiber 200 Jar alt
sye«. Zur Argumentationsweise vgl. auch Germann,
Georg, Der protestantische Kirchenbau in der
Schweiz von der Reformation bis zur Romantik,
Zurich 1963, S. 23f.

Ruoff, Ulrich/Schneider, Jiirg, Die archdologischen
Untersuchungen in der Kirche St. Peter, Ziirich, in:
Zeitschrift fiir Schweizerische Archéologie und
Kunstgeschichte 33, 1976, S. 2-32, bes. S. 16; Tf. I, II
u. IV. Der Befund, den Zwingli beobachtete, kénnte
man als Sickergrube deuten; eine solche wurde bei-
spielsweise in der Kirche von Oberwil BL ziemlich
exakt auf der Mittelachse des entsprechenden Baus
beobachtet und von Jiirg Ewald wohl zu Recht als
Rest einer Taufanlage interpretiert; dazu zuletzt
Marti, Reto, Zwischen Rémerzeit und Mittelalter.
Forschungen zur friihmittelalterlichen Siedlungsge-
schichte der Nordwestschweiz (4.—10. Jahrhundert),
(Archdologie und Museum, Bd. 41 A), Liestal 2000,
S. 147f.

Bullinger, Heinrich, Reformationsgeschichte, hrsg.
v. J. J. Hottinger u. H. H. Végeli, Frauenfeld 1838,
Bd. 1, S. 367; dazu: Germann 1963 (wie Anm. 76),

S. 18; Gutscher, Daniel/Senn, Matthias, Zwinglis
Kanzel im Ziircher Grossminster — Reformation und
kinstlerischer Neubeginn, in: Unsere Kunstdenk-
maler 35, 1984, S. 310-318, hier S. 312.

Paulus Diakonus, Geschichte der Langobarden
(Historia Langobardorum), iibersetzt von Otto Abel,
Essen/Stuttgart 1986, S. 100f. (Buch 2. 28).
Beumann, Helmut, Grab und Thron Karls des Gros-
sen, in: Karl der Grosse. Lebenswerk und Nach-
leben, hrsg. von Wolfgang Braunfels/Percy Ernst
Schramm. Bd. 4: Das Nachleben, Diisseldorf 1967,

S. 9-38, bes. S. 32ff.; Jakobi-Mirwald, Christine,
Edificium s. marie ... omni labore et sumptu quo
potui edificavi ... Der Heilige Karl der Grosse und
seine Aachener Marienkirche, in: Hagiographie und
Kunst. Der Heiligenkult in Schrift, Bild und Archi-
tektur, hrsg. von Gottfried Kerscher, Berlin 1993,

S. 179194, bes. S. 179f.

Heilige, Hiinen und Ahnen

8l

82

83

84

85

86

87

88

89
90
91

92

93

Chronicon Novaliciense, hrsg. von C. Cipolla, (Mo-
numenta Novaliciensia Vetustiora 2. Fonti per la
storia d'ltalia), Rom 1901, S. 197f.; die Ubersetzung
nach Holtzmann, Robert, Geschichte der séchsi-
schen Kaiserzeit (900—1024), Miinchen *1961, S. 365.
Reineri Annales, a. 1215, (MGH SS 16, 673); Kroos,
Renate, Zum Aachener Karlsschrein. »Abbild staufi-
schen Kaisertums« oder »fundatores ac dotatores«?,
in: Saurma-Jeltsch, Lieselotte E., Karl der Grosse als
vielberufener Vorfahr, Sigmaringen 1994, S. 49-61.
Hugot, Leo, Baugeschichtliches zum Grab Karls des
Grossen, in: Aachener Kunstblatter 52, 1984,

S. 13-28.

Thomae Tuscii Gesta imperatorum et pontificum,
MGH SS 22, 5lif., das folgende Zitat in der Uberset-
zung von Heinisch, Klaus J. (Hg.), Kaiser Friedrich
11. in Briefen und Berichten seiner Zeit, Darmstadt
1968, S. 278. Vgl. dazu auch Esch, Arnold, Friedrich
II. und die Antike, in: Friedrich II. Tagung des
Deutschen Historischen Instituts in Rom im Gedenk-
jahr 1994, hrsg. von Arnold Esch/Norbert Kamp,
Tiibingen 1995, S. 201-234, hier S. 203.

In diese Reihe wére Kaiser Maximilians Grabung
anlasslich des Wormser Reichstags nach den Gebei-
nen von Siegfried einzuftiigen; Keller, Harald, Das
Geschichtsbewusstsein des deutschen Humanismus
und die bildende Kunst, in: Historisches Jahrbuch
der Gorres-Gesellschaft 60, 1940, S. 664—684, hier
S. 666.

Guenée 1980 (wie Anm. 6), S. 87; Chronica Abbatiae
Altaecvmbae, in: Monumenta Historiae Patriae,
Scriptorum Tomus |, Turin 1840, col. 673—676.

Bach, Max, Die Hohenstaufengraber zu Lorch, in:
Wiirttembergische Vierteljahreshefte fir Landesge-
schichte N. F. 12, 1903, S. 192201, bes. S. 192.
Magirius, Heinrich, Die Baugeschichte des Klosters
Altzella, (Abhandlungen der Sachsischen Akademie
der Wissenschaften zu Leipzig, Phil.-hist. Klasse,
Bd. 53, Heft 2), Berlin 1962, S. 175ff.; ders., Geschichte
der Denkmalpflege Sachsen von den Anfingen bis
zum Neubeginn 1945, Berlin 1989, S. 14.

Zitiert nach Magirius 1962 (wie Anm. 88), S. 180.
Ebd., S. 181.

Der genealogische Anstoss zu Grabungen reisst
damit nicht ab; vgl. z. B. den genauen Bericht der
Untersuchungskommission, die im Auftrag von
Kaiserin Maria Theresia in T6ss nach dem Grab der
Elisabeth von Ungarn suchte; dazu: Weisz, Leo,

Die Nachforschungen nach dem Grab der Prinzessin
Elisabeth von Ungarn in Toss, in: Anzeiger fir
Schweizerische Altertumskunde 34, 1932/4, S. 286—
295. Jiingstes Beispiel fir das Forschungsinteresse
an der Archéologie im 17. Jahrhundert: Herklotz,
Ingo, Cassiano Dal Pozzo und die Archédologie des
17. Jahrhunderts, Miinchen 1999.

Powell, Anthony, John Aubrey and his Friends, Lon-
don 1988.

Chifletius, |. ]., Anastasis Childerici I. Francorum
Regis, sive Thesaurus sepulchralis Tornaci Nervio-
rum effossus, Antwerpen 1655.

94

95
96

97
98

99

100

101

102
103

104

Zum Wechsel der »Gedédchtnismedien« vgl. Assmann,
Aleida, Erinnerungsrdume. Formen und Wandlun-
gen des kulturellen Gedéchtnisses, Miinchen 1999,
S.213.

Marchal 1988 (wie Anm. 48), S. 106.

Tertullian, De praescriptione haereticorum 8, (Cor-
pus Christianorum, Series Latina, Bd. 1), Turnhout
1954, S. 193f.

Frend 1996 (wie Anm. 12), S. 7f.

Zur Zunahme von Zufallsfunden beim Bauen oder
»dum agricolando excolimus« ab dem II. Jahrhundert
durch verstarkte Bau- und Landbautatigkeit vgl.
Gueneé 1980 (wie Anm. 6), S. 85.

Heinzelmann 1979 (wie Anm. 8), S. 64; Sigal, Pierre-
André, Histoire et hagiographie: Les Miracula aux
Xle et Xlle siécles, in: L'historiographie en occident
du Ve au XVe siécle. Actes du Congreés de la Société
des Historiens Médiévistes de I'Enseignement
Supérieur, Tours 1977, (Annales de Bretagne et des
pays de I'Ouest 87), 1980/2, S. 237-257.

Dazu auch Heinzelmann 1979 (wie Anm. 8), S. 78f.
Ebd., S. 84.

Dazu auch Schreiner 1966 (wie Anm. 15), S. 37, 41, 50.
Wenn es etwa 1432 in St-Maximin in der Provence
darum ging, ein Portal ohne Beschddigung der
alten Mauern einzupassen (»in loco ubi veitus reiale
nun est«), dazu Smend, Ursula, Die Kirche Sainte-
Marie-Madeleine und der Dominikanerkonvent

in Saint-Maximin (Provence). Studien zur Bauge-
schichte, Bauorganisation und Architektur am
Beispiel einer kéniglichen Stiftung (1295—1550),
(Européische Hochschulschriften, Reihe XXVIII, Bd.
102), Frankfurt a. M./Bern/New York 1990, S. 146.
Zitiert nach Magirius 1962 (wie Anm. 88), S. 181.

Fotonachweis

Acta Sanctorum sept. tomus VIII, 1762, S. 271: Abb. 6;
Bodleian Library, Oxford: Abb. 12; Christlein, Rainer,
Die Alamannen. Archdologie eines lebendigen
Volkes, Stuttgart/Aalen 1978, Tf. 2: Abb. 5; Houben,
Philipp/Fiedler, Franz, Denkmaeler von Castra
Vetera und Colonia Traiana, 1839, Tf. 48: Abb. 4;
Kunsthistorisches Seminar der Universitat Basel:
Abb. 1, 2; Lorenz, Giinter, Das Doppelnischenportal
von St. Emmeram in Regensburg: Studien zu den
Anféngen des Kirchenportals im 8.—II. Jahrhundert,
Frankfurt a. M. 1984, S. 198: Abb. 3; Magirius,
Heinrich, Die Baugeschichte des Klosters Altzella,
(Abhandlungen der Sachsischen Akademie der
Wissenschaften zu Leipzig, Phil.-hist. Klasse, Bd. 53,
Heft 2), Berlin 1962, Tf. 2, Tf. 7, Abb. 1I: Abb. 10, 1I;
Meier, Hans-Rudolf: Abb. 9; Moosbrugger-Leu,
Rudolf, Die Chrischonakirche von Bettingen,
(Materialhefte zur Archdologie in Basel 1), Basel
1985, S. 44: Abb. 8; Zentralbibliothek Ziirich: Abb. 7.

25



	Heilige, Hünen und Ahnen : zur Vorgeschichte der Mittelalterarchäologie im Mittelalter und in der frühen Neuzeit

