
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 7 (2000)

Artikel: Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud : Louis Blancs "Kirchgängerin" neu
gesehen

Autor: Schmid, Sonya

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abb. 1: Louis Ammy Blanc, »Die Kirchgängerin«, 1834, Öl auf Leinwand, 112 x 77,7 cm,

Hannover, Niedersächsische Landesgalerie.

128



Sonya Schmid

Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud
Louis Blancs »Kirchgängerin« neu gesehen

Das Gemälde die »Kirchgängerin«'(Abb. 1) von Louis Ammy Blanc

(1810-1885) erregte bereits kurz nach seiner Entstehung in den

bedeutendsten Kunstausstellungen Deutschlands bei Volk und

Bürgertum Aufsehen und Bewunderung. Kunstkritik und Journalistik
lobten es einstimmig, ein Laiendichter besang es in einem rührenden

Poem und geschäftige Kunsthandwerker griffen nach dem

beliebten Motiv-, vom gestickten Sofakissen bis zur neumodischen

Lithophanie war für jeden Stand ein passender »Kirchgängerin«-

Dekor für die gute Stube erhältlich. Noch heute ist es ein oft

besprochenes und liebevoll gehätscheltes, spätromantisches

Vorzeigekind des Kulturschrifttums, der Museen und Ausstellungen.

Der junge Künstler hatte — die Gunst der Zeit nutzend — sein

Bravourstück von 1834 gleich zweimal wiederholt, signiert und

datiert: 1837 für die Herzogin von Cambridge2 und 1839 für die

Kunstsammlung der Stadt Königsberg2 (Abb. 2 u. 3).

Eine unlängst entdeckte, unbekannte »Kirchgängerin«''(Abb. 4)

aus Schweizer Privatbesitz warf die Frage auf, ob es sich um eine

weitere eigenhändige Wiederholung des beliebten Sujets handelt

oder als Werk eines zeitgenössischen Kopisten angesehen werden

muss. Im letzteren Fall dürfte der Fund, obwohl später an den

Rändern beschnitten, die einzige massgetreu LI zur Erstfassung

ausgeführte Kopie in Ölfarbe sein. Abgesehen von jener Vielzahl

kunsthandwerklicher Gebrauchsgegenstände und reprografischer,

mitunter seitenverkehrter Wiedergaben der »Kirchgängerin« sind

nurmehr zwei Kopien kleineren Formates in Pastell und Aquarell
bekannt.5

Die Konservierung und eine kunsttechnologische wie ikono-

graphische Untersuchung des Schweizer Gemäldes konnten zwar

das Rätsel um dessen Urheberschaft nicht vollständig lösen,
veranlassten jedoch eine umfassendere Analyse der Erstfassung in
ihrem historischen Umfeld, was zu überraschenden Erkenntnissen

führte.

Obwohl die »Kirchgängerin« kaum als privates Damenporträt
bezeichnet werden kann (s. u.), ist ihr Modell bestens bekannt: Es

handelt sich um die 24-jährige Gertraud Küntzel (* 24. Juli 1809

f 18. Juni 1834), Tochter des reichen rheinischen Fabrikanten
Johann Wilhelm Breidenbach (1764-1837, Gründer des noch heute in
Düsseldorf bestehenden Hotels »Breidenbacher Hof«) und der
Franziska Breidenbach geb. Brewer (1782-1820). Gertraud
ehelichte am 3. September 1833 den aus Berlin stammenden, im
Düsseldorfer Husarenregiment dienenden Rittmeister Eduard Küntzel,

obschon ihre strengkatholischen Eltern dem Bund mit einem
Protestanten nur ungern zustimmten. Ihr Glück dauerte nur kurz,
überlebte sie doch die Geburt ihres ersten Kindes nicht.

Das Bild zeigt sie in frommer Demut mit niedergeschlagenen
Augen vor einer hüfthohen Mauerbrüstung, über den Dächern
und altertümlichen Treppengiebeln einer Stadt, inmitten derer
sich der Prospekt einer gotischen Kirchenruine erhebt. Gekleidet
ist sie in ein nur aus der Malerei bekanntes, altdeutsches
Feiertagsgewand der niederrheinischen Renaissance. Über einer weissen,

plissierten Seidenbluse mit bestickter Halsborte trägt sie ein
schweres, dunkelgrün-samtenes Goldbrokatkleid, aus dessen
Schulterfransen weisse, weitschwingende Schleppärmel niederfallen.

Daraus ragen blaue, spitzengesäumte Samtmanschetten.6
Die Schultern bedeckt ein hermelingefüttertes, dunkelblaues

Georges-Bioch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2000 129



Abb. 2: Louis Ammy Blanc, »Die Kirchgängerin«, 1837, Öl auf Leinwand, 115 x 84 cm,

Bonn, Niederrheinisches Landesmuseum.

130 Sonya Schmid



Abb. 3: Louis Ammy Blanc, »Die Kirchgängerin«, 1839, Öl auf Leinwand, 112,3 x 78,5 cm, (seit dem

2. Weltkrieg verschollen) ehemals Königsberg, Kunstsammlung der Stadt (historische Aufnahme).

Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud 131



Abb. 4: Louis Ammy Blanc oder zeitgenössischer Kopist, »Die Kirchgängerin«,

um 1840, Öl auf Leinwand, 78 x 56,3 cm, Schweiz, Privatbesitz.

132 Sonya Schmid



Samtgoller. Eine goldgewirkte, auswärtsgerollte Haube, unter
welcher ein Haarband das Stickereimotiv der Halsborte

aufnimmt, ruht auf dem geflochtenen, streng angelegten Haar. Als

einziges Schmuckstück und Zeichen von Frömmigkeit hängt ein

Kleeblattkreuz an langer Goldkette über Goller und Brust. Die in

sich gekehrte Stimmung, das geneigte Haupt und das mit
Schliessen und Beschlägen versehene Gebetsbüchlein in ihrer
Rechten stehen für einen Gang zum Gottesdienst. Vielleicht ist
es das Vespergeläut, das sie gemessenen Schrittes zum nahe

gelegenen Dom ruft; ein noch lichtblauer, am Horizont bereits ins

Gelbliche wechselnder Himmel spricht für eine frühabendliche
Stunde.7

Während man die Kirchenruine im Hintergrund des Gemäldes

längst als die im Mittelalter unvollendet gebliebene westliche
Zweiturmfassade des Kölner Domes erkannt hat (s. u.), hielt die

jüngere Historiografie das angeschnittene Gebäude links für das

so genannte Templer- oder Overstolzenhaus in der Rheingasse 8

in Köln, das 1836 von der Stadt erworben und renoviert wurde.8

Vergleicht man das spätromanische Wohnhaus mit Blancs

frühgotischem Giebel, stellt man erhebliche Abweichungen fest, die

dessen Identifikation - gemessen an der akribischen Wiedergabe
der Domfassade — in Frage stellen.9 Da der Künstler vor Ort den

bis ins zweite Geschoss gebauten Südturm skizziert haben dürfte
(s. u.) und das Overstolzenhaus gekannt haben muss, ist denkbar,
dass Letzteres ihm nur als ungefähre Inspirationsquelle für eine

idealmittelalterliche Stadtarchitektur gedient hat. So ist auch in

der »Idealansicht des Kölner Domes von Südwesten« (1834-36)

von C. G. Hasenpflug ein leicht verändertes, doch hinreichend

identifizierbares Overstolzenhaus erkennbar (Abb. 5). Dies im

Sinne zeitgenössischen Kunstverständnisses, das vom Künstler

nicht Zufälliges, sondern Typisches darzustellen verlangte, das

Wirklichkeit auf eine idealere Wahrheitsebene hob.'0

Abb. 5: Carl Georg Hasenpflug, »Idealansicht des Kölner Domes von Südwesten-,
1834—1836, Öl auf Leinwand, 196 x 150,5 cm, Köln, Kölnisches Stadtmuseum.

Wiederholung oder Kopie

Die drei bekannten Bildfassungen scheinen auf den ersten Blick

identisch zu sein, da sich Komposition, Farbgebung und Format

gleichen. Indes weicht die zweite Variante (Abb. 2) in Details vom

Original ab wie im Faltenwurf der Schleppärmel, der breiteren

Spitzen an Halsborte und Manschetten sowie in der Ausführung

der Floralornamente des Brokatrockes. Auch der Gesichtsausdruck

und die Hände wandeln sich, das Brustkreuz reicht weiter

über den Buchrand und die Domfassade gerät wuchtiger, erhält

breitere Lisenen und Fenster, die veränderte Durchblicke freigeben.

Die Präzision der Stadtansicht wirkt flüchtiger.

Die dritte signierte und 1839 datierte Version schliesst sich

in den oben genannten Details wieder eng an das erste Original

an; nur der Faltenwurf der Schleppärmel folgt der zweiten Variante

und die Stadtansicht ist freier gestaltet (Abb. 3).

Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud 133



Am auffälligsten ist der sich wandelnde Gesichtsausdruck

der Dargestellten: Während die Erstfassung durchaus persönliche

Charakterzüge wiedergibt - Nase, Kinn und Mund sind etwas

spitz, die Augenlider schmal und fast geschlossen, das Haupt

klein dank der diagonal über die Stirn frisierten Haare -, idealisierte

Blanc Jungfer Gertraud in der zweiten Fassung. Das Gesicht

erhält durch nachlässiger gelegte Haare eine ovalere, gefälligere
Form, die Stirn wird höher und klassischer, Nase und Kinn runden

sich, der Mund wird voller und die Augenlider öffnen sich, während

sich das Haupt eine Spur demütiger neigt." Die dritte Variante

übernimmt Frisur und Nasenform der ersten, der Mund

verniedlicht sich, was den Kopf zu klein, vielmehr die Augen zu gross
erscheinen lässt und den scheuen Reizen der »Kirchgängerin«
eher abträglich ist.

Proportionsvergleiche unseres Schweizer Gemäldes mit den drei

besagten Varianten (durch Übereinanderlegen formatgleicher

Abbildungen) ergeben dessen enge Übereinstimmung mit der

Erstfassung: Auch kleinste Details wie der Faltenwurf ihres linken

Schleppärmels und die Position des Brustkreuzes stimmen - im

Gegensatz zur Königsberger Wiederholung — überein. Nur die

Domfassade ist flüchtiger. Bezüglich der Stadtansicht sind infolge
der beschnittenen Ränder keine schlüssigen Vergleiche mehr

möglich. Auch die Schweizer Version verändert den Gesichtsausdruck

der Porträtierten: Während Frisur und Neigung des Kopfes

von der Erstfassung übernommen sind, bleiben Augenform und

deren Öffnung der zweiten Variante vergleichbar, erreichen aber

nicht die Grösse der dritten. Somit wirkt der Gesichtsschnitt

harmonischer, aber weniger persönlich als in der ersten Fassung,

nicht so klassisch wie in der zweiten, dafür minder »romantisch«

als in der dritten.
Die erstaunliche Übereinstimmung unseres Fundes mit der

Urfassung lässt vermuten, dass der Maler nicht nur in herkömmlicher

Weise und Distanz vor dem Original kopierte - eine

Nachahmung nach den weit verbreiteten Stichen wäre immerhin möglich

gewesen (s. u.) -, sondern die einzelnen Umrisse der

Erstfassung von Kopf, Händen, Blusenärmeln und Dom präzise

mittels Öl- oder Wachspapier durchzeichnete und auf die neue

Leinwand übertrug. Beim Verbinden der einzelnen Pausenteile

kam es zu geringfügigen Abweichungen (z. B. Brustpartie).

Gemäss den maltechnischen Gegebenheiten und dem materialen

Zustand könnte unser Gemälde noch in den 1840er Jahren -
vielleicht sogar vor der dritten Fassung - entstanden sein.

Möglicherweise handelt es sich um eine vierte, bisher unbekannte

Fassung von Louis Blanc selbst, was durch die qualitätsvolle
technische Ausführung und den Umstand bekräftigt wird, dass

der Maler Ende der 30er Jahre vorübergehend wieder in den

Besitz der Erstfassung gelangt war.'2 Er hätte somit die bekannte

Drittfassung von 1839 und möglicherweise unsere vermeintliche

Kopie direkt in Gegenwart seines ersten Bildes malen können

und mitunter Pausen angefertigt. Da jene erste »Kirchgängerin«

schon 1841 (für 600 Taler) in den Besitz der hannoverschen

Königsfamilie überging, dürfte sie dem Publikum (und einem Kopisten)

nur erschwert zugänglich gewesen sein,'2 was den zeitlichen

Rahmen der Entstehung unserer hypothetischen Schweizer Variante

verengt.
Im 19. Jahrhundert gehörte das Kopieren alter Meister zur

Ausbildung eines Malers; Kunststudenten schulten sich vornehmlich

an deren Komposition und fertigten oder verkauften Kopien

nur gelegentlich zum Nebenverdienst.14 Professionelle Kopisten

lieferten hingegen auf Wunsch teure Wiedergaben alter Kunst.

Gemälde lebender Zeitgenossen zu kopieren, war, sofern erlaubt,
nicht gerade üblich, es sei denn, sie waren - wie im vorliegenden
Fall - ausgesprochen beliebt. Nimmt man an, unser Werk stamme

nicht von Blanc (eine zu erwartende Signatur im linken unteren
Bildviertel wäre jedenfalls der Schere zum Opfer gefallen),
sondern von einem professionellen Kopisten,'5 so hätte der Künstler

dessen Tun zustimmen und gar das Original zur Verfügung stellen

müssen; denkbar, wenn ihn Zeitmangel oder andere triftige
Gründe dazu veranlassten.

Bis 1935 existierte tatsächlich noch, laut der brieflichen

Nachricht eines Dr. jur. Harald Küntzel, Nachkomme der Küntzel-

Familie, eine »Copie des Bildes« im Familienbesitz.'6 Da Eduard

Küntzel, der Gemahl des Modells, nachweislich keine der drei

genannten Fassungen je besass,'7dürfte er nach dem frühen Tod seiner

Gattin immerhin eine Kopie oder Wiederholung des Gemäldes

angefertigt haben lassen. Für Küntzel wäre es nahe gelegen,

seinen Freund oder Bekannten Louis Blanc selbst, möglicherweise

noch in Düsseldorf (also vor 1841), darum anzugehen. Ob die

inzwischen verschollene Familienkopie mit unserem Schweizer

Bild identisch ist, konnte bis anhin nicht erwiesen werden.'8

Blanc und die Düsseldorfer Malerschule

Louis Ammy Blanc (eigentlich Ludwig Blank), der am 29. August
1810 in Berlin geboren wurde, seine Kindheit aber in Königsberg

verbrachte, entstammte einer französischen Hugenottenfamilie,

worin sich sein »re-gallizierter« Name begründet.'9 Als 19-jähriger

erhielt er eine erste Ausbildung an der Kunstakademie in Berlin,

bevor er Mitte Oktober 1833 nach Düsseldorf übersiedelte, wo er

sich am 27. Oktober 1833 in der Akademie registrieren Hess.20 Bis

1836 gehörte er der ersten Malklasse an (vermutlich unter Anleitung

Julius Hübners d. Ä., der von 1834-1838 dort Meisterschüler

war)2' und setzte seine Weiterbildung von 1837-1840 in der

Meisterklasse fort. Während der nächsten zwei Jahre (1840-1842)

arbeitete Blanc vor allem als Porträtist für die hannoversche
Königsfamilie22 und von 1846-1847 stand er im Dienst des Grossherzogs

von Hessen am Darmstädter Hof.22 Dazwischen arbeitete er erneut
in Düsseldorf. Reisen zu Studien- und Ausstellungszwecken führten

ihn seit 1837 nach England, Frankreich und vermutlich in den

134 Sonya Schmid



50er Jahren auch nach Italien. Blanc blieb aber seiner Wahlheimat

Düsseldorf treu/4 wo er in der Jakobistrasse viele Jahre ein Atelier

gemietet hatte und schliesslich am 7. April 1885 starb.

Blanc schuf vor allem Genre- und Erzählstil-Bilder, die im Geiste

der Düsseldorfer Romantik, namentlich des langjährigen
Akademiedirektors Wilhelm von Schadow gehalten waren: Darstellungen,

die allgemein gültige menschliche Ideale (wie Liebe, Glaube,

Hoffnung) mit einem detailfreudigen Naturalismus und einer vom
Klassizismus geprägten rationalen, einfachen Komposition
verbanden. Neben der anatomischen Zeichnung wurde der naturnahen,

historisierenden Gewandbehandlung, einem harmonischen

Kolorit und einer vollendet schönen, glatten und gefälligen
Ausführung gehuldigt. Regungen wie verinnerlichter Glaube,

Hinnehmen von Schmerz und Leiden waren geboten, während der

Bezug zur Gegenwart, zu politischen und sozialen Problemen

ausgeblendet blieb. Es galt, ein von naturhafter Reinheit und

kindlicher Unschuld charakterisiertes Menschenbild zu entwerfen,
das dem Betrachter den Glauben als Sinn spendendes Lebensgefühl

und -ziel vermitteln sollte. Die Darstellung von Gemütszuständen,

dieser »eminenten Seelenmalerei«25, sollte im Dienst des

Kultus stehen, »(...] um die Kunst vor dem Herabsinken zum

Gegenstande des verfeinerten Luxus zu bewahren«.26

Trotz des Ansehens der Düsseldorfer Bildnismalerei konnte sich

ein Künstler beim kunstbeflissenen Publikum mit herkömmlichen

Porträts nicht sonderlich hervortun. Dieses schätzte Werke, »[...]

bei denen man allerlei Gescheites schwätzen und angelesene

Weisheiten anbringen konnte. [...1 Gerade bei ihm [dem Bildnis]

versagt alle vorgetäuschte und beanspruchte Kennerschaft«.27

Dem erhöhten Anspruch suchte Schadow etwa in seinem Bildnis

der »Elise Fränkel als Poesie« (Abb. 6) nachzukommen, wie später

in seinen Schriften ausgedrückt: »Der mit dem poetischen Gedanken

begabte Künstler wird [...I dem blossen Bildnis ein weit

geistigeres Leben zu geben im Stande sein.«2® So erhöhte Blancs

Lehrer Julius Hübner u. a. das kleinformatige Bildnis seiner

Schwester von 1824 durch die Bedeutsamkeit eines gotischen

Doppelturms im Hintergrund.29 Möglicherweise hat es der Schüler

gekannt oder zumindest davon gehört.

Andererseits verlebendigte Schadow in Anlehnung ans Na-

zarenertum seinen Figurenkanon, indem er seinen Heiligengestalten

die idealisierten Züge von Freunden oder Familienmitgliedern

verlieh.20 Kunst und Leben hatten eins zu sein, wie auch

das Profane in die Glaubenswelt zu transponieren bzw. das

Naturvorbild mit der Idealgestalt zu verschmelzen war. Auch Theodor

Hindebrandt, ein weiterer Lehrer Blancs, der zu den

erfolgreichsten Vertretern der Genremalerei gehörte, siedelte seine

aktuellen moralischen Themen in der halb erfundenen, halb

recherchierten Vergangenheit an, belebte deren Protagonisten

aber mit der Prägnanz des Porträthaften; so in der »Ermordung

der Söhne Eduards IV.« von 1835.}l

Abb. 6: Wilhelm von Schadow, »Elise Fränkel als Poesie«, 1826, Öl auf Leinwand, Tondo

0 101 cm, Berlin-Charlottenburg, Staatliche Schlösser und Gärten.

Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud 135



Abb. 7: Ofenschirm mit der »Kirchgängerin«, 1834, Stickerei, Holzrahmen,

Zürich, Schweizerisches Landesmuseum, Hallwyl-Sammlung.

Die »Kirchgängerin« scheint die Idealvorstellungen der

Düsseldorfer Malerschule durchwegs zu erfüllen, ja sie ist geradezu

Musterbeispiel für die geforderte Darstellung eines religiösen
Gefühls, gekoppelt mit zwar idealisierten, doch naturnah

wiedergegebenen Realien, Requisiten und Topografien früherer Zeiten:

Domfassade, mittelalterliche Treppengiebelhäuser, das nach

altdeutscher Tracht gekleidete Modell. Der Künstler entsprach
damit H. Püttmann, der forderte, man solle dem Wirklichen eine

poetische Gestalt verleihen.32 Blancs Handschrift ist - im Sinne

Schadows - malerische Virtuosität in altmeisterlicher Brillanz,

porzellanartig und ohne sichtbaren Pinselduktus.

Wie das Gros der Düsseldorfer Malerei ist unser Bild —

obwohl die Abendstimmung nach tieferen Schatten verlangt hätte -
gleichmässig ausgeleuchtet und verzichtet auf violente Farbtöne.

Das Kolorit strahlt Ruhe, Mässigung und Harmonie aus, verbildlicht

Reinheit wie massvolles Pathos und steht ganz im Dienst der

Zeichnung.33 Ähnlich wie die Künstler Schadow, Deger oder

Hildebrandt in ihren erfolgreichsten Bildern beschränkt sich Blanc

auf etwa drei aufeinander abgestimmte Farbbereiche, in denen

Dunkeltöne (Grün und Blau), Beige, Gold und Weiss dominieren,
welchen im Himmel ein lichtes Hellblau gegenübersteht.3"'

Die »Kirchgängerin« darf sicher als Blancs frühes Hauptwerk
gewertet werden, da er mit ihm nicht nur bei Kunstkritikern und

Akademieprofessoren Beifall erntete, sondern auch sofort den

Geschmack eines breiten Publikums traf.
Es wurde zur Attraktion der namhaftesten Ausstellungen in

Düsseldorf, Dresden, Königsberg und Berlin. Selbst die russische

Kaiserin schenkte ihm besondere Aufmerksamkeit, indem sie am

23. Oktober 1834 die Berliner Akademie der Künste gar zum zweiten

Mal besuchte.33

Der 1829 von W. von Schadow, C. Mosler, C. Schnaase, C.

Immermann und dem Regierungssekretär von Fallerstein

gegründete »Kunstverein für die Rheinlande und Westphalen«

spielte im Protegieren junger Künstler und im Vermitteln ihrer
Werke an auswärtige Ausstellungen eine bedeutende Rolle.

Wahrscheinlich profitierte auch Blanc von den Aktivitäten der

Institution, die um das Ansehen von Akademie und freier
Künstlerschaft besorgt war.36 Bereits im Entstehungsjahr der Urfas-

sung begann die Popularisierung des Gemäldes mittels Pastell,

Stahlstich und Lithografie; ja selbst auf Kaffeetassen, Sofakissen,

Reisetaschen, Ofenschirmen (Abb. 7), Schlüsselschränken,

Porzellan-Pfeifenköpfen,37 Lithophanien38 und ähnlichen Gegenständen

des biedermeierlichen Haushaltes ist Jungfer Gertraud - mal

bildgetreu, mal verkleinert oder seitenverkehrt - wiederzufinden.

Die gutorganisierte Druckgrafik-Abteilung der Akademie

machte dem Publikum deren beste Bilder bekannt, desgleichen

die lithografische Anstalt Arnz G Companie, die es in den Jahren

1815-1858 zur annähernd industriellen Herstellung von Grafik

brachte. Daneben wirkte in Düsseldorf ein Verein, der sich auf

die Verbreitung religiöser Bilder in kleinen Stichen spezialisiert
hatte.39 Während der Königsberger Ausstellung vom 24. Januar

136 Sonya Schmid



bis zum 9. Februar 1835, angeheizt von den fast täglich erscheinenden

Kunstmeldungen in der »Königl. Preuss. Staats-, Kriegsund

Friedens-Zeitung«, brach eine »Kirchgängerin«-Euphorie

aus, die uns ein fünfstrophiges »herz- und zwerchfellbewegendes«

Gedicht eines Laienpoeten bescherte/0 das die damalige

Begeisterung bestens widerspiegelt; drei Jahre später tauchte

gar eine Parodie des Gemäldes auf: die »Tabagiegängerin« eines

gewissen Glüer/'
Welche Prämissen führten unsere »Kirchgängerin« zu einem

derartigen Erfolg?

»Theater, Kunst und Einigkeit« — die Gesellschaft

Neben den direkten Bezügen zur mittelalterlichen Malerei und

Architektur dürfen die gesellschaftlichen, sozialen, religiösen

und politischen Gegebenheiten im Düsseldorf der 1830er Jahre

sowie der Einfluss der anderen »freien« Künste (Literatur, Theater,

Musik) nicht ausser Acht gelassen werden.

Das künstlerisch-gesellschaftliche Leben fand in Düsseldorf

seit 1821 im Schloss Jägerhof (dem »Flöfchen«) statt, den das

kunstbegeisterte Prinzenpaar Friedrich und Louise von Preussen

bewohnte. Dort trafen sich der rheinisch-westfälische Adel, das

Militär, hohe Regierungsbeamte sowie Künstler, Dichter und

Musiker zu Konzerten, Theateraufführungen, Bällen und Vorlesungen,

anlässlich derer Schadow bemüht war, seine Studenten in

die Gesellschaft einzuführen. Im Gegenzug besuchte Prinz Friedrich

die Akademieateliers, förderte die Künstlerschaft nach Kräften

und empfahl sie dem Königshaus in Berlin/2 Diesem war die

unpolitische, aber volksnahe Düsseldorfer Malerei mehr als

willkommen, um einerseits den Fleckenteppich des Preussischen

Staates kulturell zu einen und andererseits das traditionelle

Kunstland Frankreich zu überflügeln.

Demgegenüber griffen die »Jung-Deutschen«'*2 in ihren

Schriften die Zeitprobleme auf und an: das überkommene

Religionsverständnis, die geistigen Waffen der Restauration und

deren Bilder sowie der romantische Historismus und Traditionalismus.

Wie nicht anders zu erwarten, stiessen die »Jung-Deutschen«

beim Bildungsbürgertum, das sich auf ideale Allgemeinziele

und kulturelle Inhalte fern aller Politik zurückgezogen

hatte, sowie beim katholisch-rheinländischen Volk auf erbitterte

Ablehnung und wurden 1836 schliesslich verboten. Die Düsseldorfer

Malerei mit ihrer soliden Technik verkörperte den

deutschen Nationalcharakter und galt im Gegensatz zu den verrufenen

Werken der »Jung-Deutschen« und der sittlich aufreizenden

Oberflächlichkeit der französischen Kunst als Rückkehr zu

Natürlichkeit und Moral, die nicht zuletzt von angesehenen Mitgliedern

der Öffentlichkeit getragen wurden: Künstler gehörten dem

Gemeinderat und aufstrebenden Bürgervereinen an. Noch war es zu

früh, die politische Freiheit des Einzelnen dort zu propagieren,

wo mittels empfindsamer Kunst und Literatur die öffentliche

Ruhe gefördert, das bestehende System bestätigt und die gottgewollte

Gesetzmässigkeit vom Preussischen Staat durchgesetzt
wurde.

Die damalige Kunstkritik spielte hierin eine bedeutsame

Rolle. Dank positiven Besprechungen, namentlich seitens der

Schadow-Freunde C. Immermann und F. Uechtritz, stieg die

Erwartungshaltung der Betrachter: Man erhoffte sich nicht nur
schöne Kunstwerke, sondern sinn- und heilbringende Botschaften,

ja, die vor den Gemälden entfesselten Gefühle und Assoziationen

standen im Zentrum der allgemeinen Aufmerksamkeit und

gaben dem Laienpublikum die Möglichkeit, sich mit Kunst
auseinander zu setzen. Dieses war auf ein Bild wie die »Kirchgängerin«
buchstäblich vorbereitet. Selbst die professionelle, konservativ

gesinnte Kunstkritik sah ihre Aufgabe im Nachempfinden und

Erklären eines Werkes (Schlegel), während man für schlecht
befundene Kunst mit Nichtbeachtung strafte. Die spätromantische
»Gefühlskritik« berief sich auf die 1796 anonym erschienenen

»Herzensergiessungen eines kunstliebenden Klosterbruders« von
W. H. Wackenroder und L. Tiecks »Franz Sternbalds Wanderungen«

von 1798, die den Schritt von der kritischen Kunstbetrachtung

zur Kunstreligion vollzogen hatten. Echte »poetische« Kritik
wurde somit zur künstlerischen Leistung erhoben und sollte nur

von Künstlern oder Dichtern vorgenommen werden/'*
Neben dem gesellschaftlichen Leben im Jägerhof entwik-

kelte sich unter Schadow, der einen geradezu familiär wirkenden

Studentenkreis um sich scharte, eine »romantische Gemeinschaft

unter Gleichgesinnten«/5 die mit Leseabenden, Vorträgen, lebenden

Bildern, Theaterspiel und Musizieren die jungen Künstler

ermunterte, in freundschaftlicher Geselligkeit ihren Horizont zu

erweitern. Die Initiatoren dieser Anlässe gehörten der Künstler-

Avantgarde und der grossbürgerlichen Gesellschaft an und
verkehrten allesamt in Schadows gastlichem Haus: neben Theaterdirektor

Immermann und Dichter Uechtritz der Kunsthistoriker und

Publizist C. Schnaase, der Komponist Mendelssohn-Bartholdy und

andere. Besonders Immermann machte die Maler mit literarischen

Werken wie Homer, Horaz, Shakespeare, Dante, Calderon,
Camoes, Goethe und Schiller bekannt/6 deren Kenntnis Uechtritz

um die jüngeren Literaten Uhland, Scott, Tieck, Eichendorff, die

Gebrüder Schlegel und Novalis erweiterte. Laut Püttmann standen

Malerei und Poesie auf gleicher Ebene: »[...] den innersten
Gefühlen der Menschenbrust [...] Farbe zu leihen - das ist die
schönste Mission der bildenden Kunst, die eine erhabene Gefährtin

der Poesie [ist]«/7 Immermann gab allerdings der Literatur den

Vorrang und wies der Malerei eine rezeptive Stellung zu: »[...] die

Poesie ging voran, die Malerei folgte«/8 Zuweilen bezeichnete

man die damalige Düsseldorfer Malerei gar als »Literaturmalerei«.
Praktisch wirkte sich die Symbiose zwischen Dichtung und Malerei

nicht nur in den oben genannten literarischen und musikalischen

Zirkeln aus, wo Künstler neue Bildmotive fanden, wenn sie

nicht explizit von Schadow zur Aufgabe gestellt wurden/9 Diese

Symposien gipfelten 1829 in der Gründung des so genannten

Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud 137



Abb. 8: Louis Ammy Blanc, »Gretchen in der Kirche«, 1838, Öl auf Leinwand, 159,5 x 114,5 cm,

Düsseldorf, Goethe-Museum.

138 Sonya Schmid



»Komponiervereins«, wo man gemeinsam die vorgelegten
Kompositionsskizzen auf ihren poetischen Gehalt gemäss nazarenischem

Ideal beurteilte, um »im engen Zusammenwirken einer
Künstlergemeinschaft, Leben und Kunst in Einklang zu bringen«.50

Neben Ludwig Uhland, von dem Gedichte wie »Zwei Mädchen auf
dem Berge« oder »Des Goldschmieds Töchterlein« Maler wie Carl

Begas, Wilhelm Nerenz, aber auch Louis Blanc zu Bildern anregten,5'

beflügelte deren Phantasie insbesondere Goethes »Faust«

zu bildlichen Umsetzungen: Peter von Cornelius behandelte

schon zwischen 1809 und 1815 in einer Folge von zwölf Zeichnungen

den Faust-Stoff (Städel, Frankfurt a. M.) und Theodor Hilde- '

brandts Bilder »Faust und Gretchen im Kerker« (1824, Privatbesitz)

und »Gespräch des Faust und Mephisto in der Höhle« gehen auf
Leseabende im Schadow-Kreis zurück.

Die mit »Strasse« bezeichnete Szene im »Faust« weist nun

derart treffende Parallelen zu Blancs »Kirchgängerin« auf, dass

sie hier zitiert sei:

[Faust sieht Gretchen aus der Kirche kommen] »Beim Himmel,

dieses Kind ist schön! / So etwas hab ich nie gesehn. / Sie ist so

sitt- und tugendreich / Und etwas schnippisch doch zugleich. / Der

Lippe Rot, der Wange Licht, / Die Tage der Welt vergess ichs nicht!

/ Wie sie die Augen niederschlägt, / Hat tief sich in mein Herz

geprägt. / Wie sie kurz angebunden war, / Das ist nun zum

Entzücken gar. [...]« [Und Mephisto antwortet:! »Da die? Sie kam von

ihrem Pfaffen, / Der sprach sie aller Sünden frei. / Ich schlich mich

hart am Stuhl vorbei: / Es ist ein gar unschuldig Ding, / Das eben

für nichts zur Beichte ging; / Über die hab ich keine Gewalt!«52

Nimmt man an, die fromme »Kirchgängerin« sei ein erstes,

wenn auch nur abusives Eingehen auf die so beliebte Faust-Thematik

gewesen, dann erweiterte Blanc sie im Sinne der damals

gefragten Serienproduktion von Historienbildern als Fortsetzung

des Gretchendramas in seinen Gemälden »Gretchen bei Martha«

und »Gretchen in der Kirche« (Abb. 8). Details in der Kleidung

Gretchens wie das Blattmotiv des Brokatgewandes, das Häubchen

und die Zöpfchenfrisur scheint der Künstler unmittelbar aus seiner

»Kirchgängerin« übernommen zu haben. Es entzieht sich indessen

unseres Wissens, ob Blanc absichtlich die thematischen Parallelen

zu Goethes Gretchen auf ihrem Kirchgang schon in der ersten

Bildvariante anklingen lassen wollte. Einer porträthaft gemeinten

»Kirchgängerin« bzw. einer lebenden oder posthum zu ehrenden

Gertraud Küntzel hätte dies zweifellos einen beträchtlichen Makel

angetragen. Mit der späteren Fortsetzung der genannten
Schlüsselszenen entstand eine, wenn auch nur virtuelle und nicht

massgleiche Serie - ein bildliches Drama in drei Akten: Erste

Begegnung (»Kirchgängerin«), Liebeserklärung (»Gretchen bei

Martha«) und Nach dem Sündenfall (»Gretchen in der Kirche«), Die

Wiederholungen des ersten Sujets mit der fortschreitenden Ent-

personalisierung der Dargestellten boten hierzu immerhin die

Hand. Möglicherweise kam Blanc die Assoziation seiner Komposition

mit dem Faust-Stoff gelegen, da schon Schadow sich 1828 mit

Abb. 9: Wilhelm von Schadow, »Bildnis einer jungen Römerin«, 1818, Öl auf Leinwand,
94,3 x 73,1 cm, München, Neue Pinakothek.

Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud 139



einem literarischen Thema, nämlich der »Mignon« aus Goethes

»Wilhelm Meister«, in die Düsseldorfer Akademie einführte und

damit die Weichen für die künftig so beliebte »Literaturmalerei«

stellte.

»Der Engel Frieden auf dem Angesicht«55 — das romantische
Frauenbild

Das Ideal des ersten Jahrhundertdrittels ist die fromme, tugendhafte

und sanftmütige Frau; vertreten etwa in J. F. Overbecks

Gemälde »Der Künstler und seine Familie« (1823/1830), oder der
sinnend niederblickenden Blonden in E. Bendemanns berühmtem

Freundschaftsbild »Zwei Mädchen am Brunnen« (1833).5''Während

Overbecks Gemahlin an Darstellungen der Muttergottes mit Kind

gemahnt, die zeitgenössische Kritik Bendemanns blondes Mädchen

als die gesellschaftlich »Höhere« oder »Reinere« feierte,55

wird unsere Jungfer Gertraud zur jugendlich-keuschen Heiligen,

ja zur stillen Märtyrerin erhoben. Sanftmut, ein Sammelbegriff für

Werte wie Demut, Milde, Geduld, Nachsicht, Gefügigkeit,
Unterwerfung, war eine der nobelsten Eigenschaften, die eine Frau

vorzuweisen hatte. J. J. Rousseau betonte schon 1762 in seinem

Erziehungsroman »Emile«: »Die erste und wichtigste Qualität einer Frau

ist die Sanftmut: einem so unvollkommenen Wesen wie dem Mann

zum Gehorsam geschaffen, der so oft voller Laster und immer so

reich an Fehlern ist, muss sie frühzeitig lernen, selbst Ungerechtigkeit

zu erdulden ,..«56 Da die biedermeierlich-bürgerliche
Gesellschaft auf einer klaren Rollenverteilung der Geschlechter

fusste, widmete sich die Frau hauptsächlich ihrer Aufgabe als

Gattin, Hausfrau und Mutter. Von diesem Muster abweichende

Lebensumstände wurden im reaktionären, antifeudalen
Gesellschaftsklima nur ausnahmsweise geduldet. Um 1820 waren Rous-

seaus pädagogische Ansichten auch in Deutschland Allgemeingut

geworden und verbreiteten sich etwa durch Schriften von J. H.

Campe, der im bereits 1796 entstandenen »Väterlichen Rath für

meine Tochter« die geschlechterspezifischen Rechte und Pflichten

verteilte: »[Er hat das Recht]... ein stolzes gebieterisches,
herrschsüchtiges, oft auch aufbrausendes und in der Hitze der Leidenschaft

oft bis zur Ungerechtigkeit hartes und fühlloses Geschöpf

[zu sein, und sie hat allen Grobheiten mit) Geduld, Sanftmuth,

Nachgiebigkeit und Selbstverleugnung [zu begegnen).«57 Die

Benachteiligung der Frauen rechtfertigte man mit ihrer physischen

Inferiorität: Gemäss Naturgesetz sah man die Rollenverteilung
schon im Zeugungsakt begründet, wonach das starke, aktive,

schöpferische Wesen Mann der schwachen, passiv empfangenden,

zur Ruhe bestimmten Frau überlegen sei.58 Zwischen schriftlichen

Quellen und zeitgenössischen Frauenbildnissen finden sich

diesbezüglich auffällige Parallelen. Letztere häufen sich in den

ersten drei Jahrzehnten-, etwa das 1826 entstandene Bildnis der

»Elise Fränkel als Poesie« (Abb. 6) oder, als Musterbeispiele
weiblicher Sanftmut, das »Bildnis einer jungen Römerin« (Abb. 9) und

»Mignon«59 (1828) von Schadow und nicht zuletzt unsere

»Kirchgängerin«. Vergleicht man die Physiognomien aller Dargestellten,
fallen zunächst die ovalen Gesichtsformen mit grossflächiger,
faltenloser, fein geschwungener Stirn- und Wangenpartie auf sowie

die gleichmässig gebogenen und sanft auslaufenden Brauen, Lider

und Lippen. Letztere sind selten voll und sinnlich, sondern in blassen

Rosatönen angelegt, herzförmig und seitlich kaum spürbar
nach oben gezogen. Der Mund ist eher klein gehalten im Gegensatz

zu den dominanten Augen. Die Kleidung verstärkt die

weichen Formen von Kopf, Busen, Schultern und Hüften: Blusen mit

gerundeten Dekolletees oder Spitzenkragen, die in Puffärmel und

'»manches à la grecque« oder wie bei der »Kirchgängerin« in

wallende Flügelärmel übergehen, dazu rund geschnittene Röcke,

geschaffen, die Figur sanft zu umschmeicheln. Wohlgeformte Arme

und Hände, die sich in anmutigen Gesten der Demut erschöpfen
oder in dienenden, nie ausfahrenden Bewegungen, den Blick gen
Himmel erhoben oder sinnend gesenkt ...60

»Aufgabe der weiblichen Erziehung ist vornehmlich die Bewahrung

der Reinheit und Unschuld [...] Ach, mögen die zarten

Geschöpfe recht lange in jenem unschuldigen Stande der Unwissenheit

verharren!«6', wünschte sich G. Krenner 1779. Entsprechend

dem rousseauschen »Zurück zur Natur« bedeutete Unschuld und

Reinheit »von Natur aus gut«, d. h. des Geschlechtes und sündiger
Triebe nicht bewusst. Es galt die Unberührtheit, Unerfahrenheit

und Unmündigkeit der Frau zu erhalten, denn, so Arndt: »Ein

Weib soll ja einem Kinde gleich sein und auch so gehalten
werden.«62 Folglich bestand die Erziehung der Mädchen zumeist in

abstumpfenden Handarbeiten und den nötigsten Unterweisungen
für das Führen eines Haushaltes und förderte die gebotene
Bindung ans Haus. Den Frauen blieb als Möglichkeit der Selbstaufwertung

und Profilierung ausser ihrer häuslichen Bestimmung

einzig Tugend und Frömmigkeit. War eine Frau tugendhaft, stand

ihrer Verklärung zum engelhaften Wesen, zur Beata oder
Madonna nichts entgegen. Campe schwärmte denn auch: »Ich habe

sanfte weibliche Taubenseelen gekannt, welche mit der

Selbstverleugnung eines Engels alles über sich ergehen Hessen und

immer gelassen, immer nachgiebig, immer freundlich blieben.«65

Die hoch gehaltenen Eigenschaften charakterisieren zahlreiche

Bildnisse junger, heiratsfähiger Töchter bis hin zu gesetzteren
Damen. Beispielsweise assoziieren in Schadows 1828 entstandener

»Jungfrau im Gebetbuch lesend« (Abb. 10) ein weisses Kopftuch

und das Andachtsbuch mit der Illustration zur Verkündigung

Mariens die fromme Gesittung einer Novizin. Keuschheit wurde

durch Schmetterlinge oder Tauben, Lilien, grosse Augen oder

helle Stoffe (der »Kirchgängerin« quellen weisse, wehende Ärmel

aus dem Gewand) evoziert. Frauen stellte man dem Kindheitsideal

entsprechend jünger dar. So steht das »Mädchen mit Rose« von
F. W. Harsewinkel (Abb. 11) in ihrer hoch geschlossenen Chemise,

von Maiglöckchen, Lilien und Schmetterlingen umgeben, vor
einem Wiesengrund auf eine weisse Rose niederblickend. Im

140 Sonya Schmid



Abb. 11: Franz Wilhelm Harsewinkel, »Mädchen mit Rose«, um 1835, Öl auf Leinwand,

100,5 x 69 cm, Münster, Westfälisches Landesmuseum für Kunst und Kulturgeschichte.

Hintergrund erscheint der gotische Vierungsturm von St. Ludgeri

- Wahrzeichen der Stadt Münster. Gestik und Wesen, ja selbst die

kindliche, in Schaukeln um das Ohr fallende mittelgescheitelte

Zöpfchenfrisur ist unserer Jungfer Gertraud verwandt. Ähnlich

das »Mädchen am Spinnrad«64 von A. Korneck (Abb. 12), das wohl

mit seiner altertümelnden Tracht, Häubchen und Halskreuz die

Männer von holder Weiblichkeit aus Zeiten »teutscher« Sitten

träumen Hess. Historisierende, altdeutsche Kleidung, wie sie

Blancs Modell trägt, war seit der Mittelalter-Begeisterung der

deutschen Nationalbewegung um 1814 Synonym für Treue,

probate Sittsamkeit, Zucht und Ordnung.

Frömmigkeit, in Blick, Kreuz und Gebetbuch ausgedrückt, dürfte

der augenfälligste Wesenszug der »Kirchgängerin« sein. »Ein

Weib das nicht fromm und gottesfürchtig ist, heisst mit Recht ein

Ungeheuer.«65 Seit man dem freizügigen Rokoko zu Jahrhundertbeginn

den Rücken kehrte, besann man sich - nicht zuletzt als

Reaktion auf die unsichere politische Situation - auf die traditionellen

Werte der trauten, gottergebenen Häuslichkeit.

In frühromantischen weiblichen Bildnissen häuften sich

daher christliche Attribute-. Kirchtürme, Heiligenfiguren, Kruzifixe,

Erbauungsbüchlein. Die Damen lasen, meditierten, schmachteten

himmelwärts. Wie der Ausspruch von J. Fordyce zeigt, fand man

Frömmigkeit besonders kleidsam: »Eine schöne Frau beeindruckt

vielleicht niemals so stark, als wenn sie, in frommer Andacht
versunken und mit den edelsten Betrachtungen beschäftigt, ohne es

zu wissen, eine höhere Würde und neue Anmut annimmt. Die

Schönheit der Heiligkeit scheint sie zu umstrahlen und die

Umstehenden sind fast geneigt sich vorzustellen, dass sie bereits

unter den ihr gleichgearteten Engeln ihre Andacht verrichtete!«66

Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud 141



Abb. 12: Albert Korneck, »Mädchen am Spinnrad«, 1837, Kreidezeichnung, 42,2 x 32,4 cm, Abb. 13: Heinrich Olivier, »Junges Mädchen am Hausaltar betend«, 1824, Öl auf Leinwand,

Düsseldorf, Kunstmuseum, Graphische Sammlung. 53,7 x 43,5 cm, Dessau, Anhaltische Gemäldegalerie in Schloss Georgium.

Beispielhaft hierfür sind etwa ein »Junges Mädchen am Hausaltar

betend« (Abb. 13) von H. Olivier, das in Andacht versunken im

Betstuhl kniet oder gar »Friederike von Siegsfeld als Glaube«67 von

W. v. Kügelgen (1848), die an ein mächtiges Holzkreuz geschmiegt

gen Himmel seufzt. Dem von den Nazarenern geforderten
gefühlsbetonten »Kinder«-Glauben unter dem behutsamen Diktat

der Religion wird allemal nachgekommen. Wie in der »Kirchgängerin«

sind zwar Schönheit, Grazie und Reiz der Jugend

angesprochen, doch werden die Protagonistinnen durch frömmelnde

Gestik und Mimik neutralisiert und enterotisiert.

Die oft dargestellte elegische Grundstimmung, ja Trauer und

Schwermut, machten den Adel der Seele erkennbar, wenn klagloses

Erdulden von Schmerz in die geläuterte Schönheit der

Sanftmut mündete. Sozialpädagogische Anthropologie,
Pietismus, der englische Sensualismus und besonders Rousseaus

Theorien förderten die Strömung der Empfindsamkeit. »Empfind¬

sames« Lesen in der Natur, das Rezitieren von Gedichten oder
Liedern (Schubert, Schumann) sowie das gemeinschaftliche Handarbeiten

wurde mit melancholischem Ernst betrieben. Mithin
scheint gerade die Gefühls- oder »eminente Seelenmalerei«60

Schadows, Bendemanns und Sohns den Erfolg der Düsseldorfer

Malerei jener 30er Jahre ausgemacht zu haben.

Indes würde man den Frauen unrecht tun zu behaupten, es

hätte nur das »schöne Leiden« gegeben. In einer Zeit der hohen

Wöchnerinnen- und Kindersterblichkeit ist Schwermut und

Gottergebenheit der Dargestellten verständlich. Mit der neu
geforderten »natürlichen Beziehung« zwischen Mutter und Kind wird

Maternität als schönste Lebensphase darstellungswürdig, ja, es

wird Mode, sich sogar in »guter Hoffnung« porträtieren zu

lassen-. So malte J. Ch. Rincklake seine Gattin Marianne als Schwangere.69

Die Gefahren von Schwangerschaft und Niederkunft

weckten den Wunsch von Gatte und Familie nach einem »letzten

Bildnis«. Auch für Eduard Küntzel dürfte die Angst vor einem

142 Sonya Schmid



Abschied die Bereitschaft, seine Gemahlin Modell stehen zu

lassen, gefördert haben: Tatsächlich starb die 25-jährige bei der

Geburt ihres Söhnchens.

Vergleicht man die Heirats- und Todesdaten Gertrauds -
3. September 1833 und 18. Juni 1834 -, war sie während den

Sitzungen für Louis Blanc bereits in gesegneten Umständen;

dennoch erscheint sie als Jungfrau ohne Ehering: Der Künstler wollte

sein Modell somit nicht wirklichkeitsnah, sondern als idealisierten

Typus wiedergeben, was ihr - post mortem et in effigie - so

sehr zu anonymem Ruhm gereichte.

Dass Blanc andererseits durchaus schlichte, ganz die Persönlichkeit

spiegelnde Bildnisse schuf, beweist das 1836 entstandene

Porträt von »Maria aus'm Weerth«, das für den privaten Bereich

einer Familie bestimmt war. Hier wandte er dasselbe

Kompositionsschema der »Kirchgängerin« an, das die Figur auf eine höher

liegende Vordergrundsbühne stellt, die durch eine Brüstung oder

Mauer deutlich von der tiefer liegenden Land- bzw. Stadtansicht

getrennt ist.70

Die gefühlsselig-romantische Gesinnung, die literarische

Werke wie »Werther« und »Mimiii« zu Bestsellern aufgebauscht

hatte, erlebte bereits Mitte der 30er Jahre eine Gegenströmung:

J. P. Hasenclever machte sich in seinem Bild »Die Sentimentale«

(1846) über Schmacht, Edelsinn und Frömmelei der Düsseldorfer

lustig. Trotzdem finden sich noch 1843 formale Nachwirkungen

der »Kirchgängerin« in Sohns charakteristischem Bildnis der

»Marie Wiegmann«.71

Ruinenromantik

Blancs Ruinenmotiv steht in einer bis in die Renaissance

zurückreichenden Tradition; insbesondere die Landschaftszeichnungen

der Deutsch-Römer oder die stimmungsvollen Zeichnungen und

Bilder von Kirchen- und Burggemäuern eines C. D. Friedrich72,

E. F. Oehme72 und K. Blechen74 waren ihm Vorbild. Als Staffage

eines Naturschauplatzes finden sich Ruinen auch in romantischen

Porträthintergründen: beispielsweise im »Bildnis einer

jungen Römerin« (Abb. 9) von Schadow, dem der »Luise von

Fürstenrecht« von W. v. Harnier75 oder dem oben genannten

»Mädchen am Spinnrad« von Korneck (Abb. 12). Auch hier

erscheint das erwähnte Kompositionsmuster der Trennung von

Vordergrundfigur und Landschaftskulisse mittels einer Balustrade,

die das Häuslich-Intime von der Aussenwelt abschirmt.

Die klassische Komposition der schmalen Vordergrundsbühne

mit kulissenhafter Hintergrundszene übernahmen die Düsseldorfer

Künstler vom Theater Immermanns und entsprachen

damit auch den nazarenischen Traditionen. Ruinen in den Weiten

der Natur wollten an die »gute altdeutsche Zeit« erinnern

und zum andern an Einsamkeit und Vergänglichkeit des

Menschen gemahnen.

Wenn nun in der »Kirchgängerin« nicht bloss eine in die

Landschaft gebettete Phantasieruine auftritt, sondern die den

Zeitgenossen vertraute unvollendete Westfassade des Kölner

Domes, musste eine umfassendere Bedeutung dahinter stehen.

»Vollendet muss er sein!« — der Kölner Dom als Programm

Die Arbeiten am Kölner Dom wurden 1560 eingestellt; erst nach

der abenteuerlichen Auffindung des in zwei Hälften geteilten,
originalen mittelalterlichen Aufrisses der Westfassade durch Georg

Moller 1814 in Darmstadt und Sulpiz Boisserée zwei Jahre später in
Paris wurden Stimmen für den Weiterbau des Domes laut.76 Die

Wortführer der deutschnationalen Bewegung E. M. Arndt, L. Jahn,

J. Görres und allen voran die »Unbedingten« unter Führung A. L.

Follens standen um 1814 für ein geeintes demokratisches Deutschland

ein und forderten von den Fürsten eine Verfassung. Die

Vollendung des Domes als Freiheitsdom symbolisierte für sie die

Vereinigung aller Kräfte, die zur Bildung eines Nationalstaates

notwendig waren. So verlangte 1814 Josef Görres, der wortgewaltige

Führer der wieder erwachenden Religiosität, die Fertigstellung

des Domes als gebührendes »Dankopfer für die Befreiung des

Vaterlandes aus der französischen Knechtschaft«.77Boisserée

äusserte sich bereits 1812: »[...] mir wird bei jeder lebhaften Anregung
dieses grossen Gefühls Ider Vaterlandsliebe] unwiderstehlich der

tiefste Schmerz wach, dass bei den herrlichsten Anlagen und der

schönsten Ausbildung, durch bösen Streit und Zwietracht zerrissen,

das arme Vaterland in Bruchstücken dasteht, unvollendet
allem Ungestüm des Schicksals preisgegeben wie das erhabenste
Denkmal - der Dom.«78 Doch schon 1819 zerschlugen - nach der

Unterzeichnung der »Schlussakte des Wiener Kongresses« 1815 -
die wieder erstarkten deutschen Fürsten mit den »Karlsbader
Beschlüssen« die bürgerliche Bewegung, verfolgten ihre Anführer,
verboten die Burschenschaften und alles, was an die Befreiungskriege

erinnerte. Bespitzelungen, Hausdurchsuchungen und

Pressezensur förderten den allgemeinen Rückzug ins Private; es

kehrte die »Grabesruhe des Biedermeier« ein.79 Die Domvollen-

dungs-Idee aber blieb - dank Boisserées unermüdlichem Einsatz

- aktuell, indem er seine Pläne zu Bestand, Sicherung und Vollendung

des Domes veröffentlichte und mächtige Freunde und
Förderer zu gewinnen suchte wie Goethe oder den damaligen
Kronprinzen Friedrich Wilhelm von Preussen. 1816 unterzog Karl

Friedrich Schinkel im Auftrag Friedrich Wilhelms III. die Bauruine

einer eingehenden Untersuchung und empfahl die Vollendung
von Innerem und Äusserem zunächst in einfacher Form ohne
Strebewerk. Doch vorerst war nur an die Erhaltung des Bestehenden

zu denken. Wesentlichen Aufschwung brachte erst das 1821 durch
eine päpstliche Bulle neu errichtete Erzbistum, womit der Dom -
verwahrlost und baufällig, nachdem er unter französischer
Herrschaft als Korn- und Viehfutterlager gedient hatte - wieder eine

Zweckbestimmung als erzbischöfliche Kathedrale erhielt. Für die

Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud 143



Abb. 15: Fassadenplan F, nach 1300, Federzeichnung auf Pergament, 405 x 170 cm (aus 11

Blättern zusammengesetzt), Köln, Dombauarchiv.

144 Sonya Schmid



notwendigen Mittel sorgte fortan nur zum Teil der Staat, weitere
wurden durch die neue Kathedralsteuer sowie Haus- und

Kirchenkollekten aufgebracht. Mit dem eigentlichen Auf- und Ausbau

konnte jedoch erst 1842, nach zwanzig Jahre dauernden

Sicherungsarbeiten und nach Gründung des Dombauvereins unter dem

Protektorat König Friedrich Wilhelms IV., begonnen werden und

endlich um 1880 die feierliche Einweihung erfolgen.
1834 — zur Entstehungszeit der ersten Fassung unseres

Bildes - war man davon noch weit entfernt. Indes hatten Boisserées

Domansichten und vereinfachende Nachstiche, aber auch Bilder

von C. G. Hasenpflug,50 C. G. Enslen5' oder J. A. Ramboux u. a. im

Publikum den Wunsch der Domvollendung bis zu konkreten Plänen

reifen lassen.

Blanc verzichtete aus kompositionellen, ästhetischen und

ideologischen Gründen auf eine realistische Darstellung der damals nur
in kümmerlichen Ansätzen vorhandenen Westfassade. Um seine

Figur angemessen zu rahmen, erhöhte er den eigentlich nur bis

zum ersten Geschoss errichteten Südturm und erweiterte die

wenigen bestehenden Pfeilerrudimente des Nordturms zu einer
dekorativen Kulisse. Trotz der erstaunlich genauen Wiedergabe
architektonischer Details fehlt, wie es für eine Bauruine zu

erwarten wäre, jeglicher Pflanzenbewuchs. Es scheint, als seien

erst gestern die Gerüste und Baugerätschaften von der Domfassade

entfernt worden und als habe soeben der letzte Handwerker

den unvollendeten Koloss verlassen. Anders als bei Hasenpflug

und später Enslen erscheint der Dom hier nicht in antizipierter
Vollendung als Anreiz zum Weiterbau und Aussicht auf das

erträumte Ziel, sondern als halbfertiger Zeuge und dadurch

bedrückendes Mahnmal einer aufgegebenen Idee. Zugleich ist es

ein verhaltener, aber deswegen nicht weniger eindringlicher Aufruf,

das grosse Vorhaben endlich auszuführen.

Der Künstler dürfte für seine durchaus eigenwillige
Domarchitektur verschiedene Quellen benutzt haben: zum einen die

durch Stiche verbreiteten Idealansichten der Hauptfassade und

die von Boisserée 1831 herausgegebene Ansicht der Westfassade

(Abb. 14), zum anderen den mittelalterlichen Fassadenplan F82

(Abb. 15) und nicht zuletzt den bis ins zweite Geschoss gebauten

Südturm selbst. J. A. Ramboux' 1846 entstandene aquarellierte

Bleistiftzeichnung (Abb. 16) gibt präzis den damaligen Baubestand

der Hauptfassade wieder, so wie ihn Blanc 1833 gesehen haben

muss und vermutlich vor Ort skizziert hat. Gemäss Boisserées Plan

hätte der mit einer Kreuzblume bekrönte Wimperg des rechten

Aussenpfeilers im ersten Geschoss ein gutes Stück unterhalb der

Fensterrosetten enden müssen. Bei Blanc reicht er aber bis zum

oberen Rand des Spitzbogens, was einer extrem verzerrten

Perspektive gleichkommt, die man nur dicht vor dem Südturm

stehend wahrgenommen haben dürfte, was wegen der damals noch

eng gegenüberliegenden Häuserfassaden kaum anders möglich

war. Konnte er sich soweit noch an die gebaute Situation halten,

musste er für sein zweites Geschoss auf zeichnerische Vorlagen

Abb. 16: Johann Anton Ramboux, »Der Südturm des Kölner Doms von Südwesten-, 1846,

aquarellierte Bleistiftzeichnung, 100 x 73,5 cm, Köln, Kölnisches Stadtmuseum.

Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud 145



Abb. 17: Bartholomäus Bruyn d. Ä., »Essener Altar«, Beweinung, 1522-1525, Öl auf

Holztafel, 234,5 x 152 cm, Essen, Münster.

146 Sonya Schmid



Abb. 18: Johann Nepomuk Strixner, »Hl. Katharina von Bartholomäus Bruyn«, 1825,

Lithografie, 48,8 x 31,7 cm (Lithografie nach Bartholomäus Bruyns Passionsaltar des

Arnold von Siegen 1538/39 mit den hll. Johannes d. Ev. und Katharina mit Stifterinnen,

rechter Flügel iinnenl, Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum).

Abb. 19: Jan van Eyck, »Hl. Barbara-, 1437, Tempera auf Holztafel, 32,3 x 18,5 cm, Antwerpen,

Koninklijk Museum voor Schone Künsten.

zurückgreifen. Während der gotische Aufriss die das Fenster

flankierenden, figurenbesetzten Säulchen und Lisenen auf die

durchgezogene Fensterbrüstung setzte, Iiessen Boisserée und sämtliche

Idealansichten und Nachstiche diese auf der tiefer liegenden

Spitzbogengalerie fussen, wodurch sich der Wechsel des Turmes

vom Vier- ins Achteck vorbereitete. Blanc hielt sich in diesem

durchaus bedeutenden Detail an die flächigere mittelalterliche

Vorgabe und zog dieser entsprechend - entgegen der späteren
baulichen Ausführung - beim Fensterwimperg im ersten Geschoss

das Rosettenmasswerk dem Dreistrahlmotiv vor. Da das ausgeführte

Masswerk des rechten Aussenpfeilers bereits im ersten
Geschoss erheblich vom ursprünglichen Plan abwich, musste sich

Blanc für das zweite Geschoss der boisseréeschen Lösung an-

schliessen, beharrte dafür aber auf etwas breiteren Fenstern und

einer umso höher hinanstrebenden Säulenfigur. So vertauschte er

willkürlich die Spitzbogenmotive des Pfeilermasswerkes unterhalb

des Gesimses der ersten und zweiten Ebene. Es ist nicht aus-

zuschliessen, dass Blanc mit seiner eigenwilligen, dem mittelalterlichen

Plan viel näheren Projektion am boisseréeschen Riss, der

von der übrigen Künstlerschaft weitgehend übernommen wurde,

eine zurückhaltende, wenn nicht besserwisserische Kritik übte.

Vorbilder und Wege der Rezeption

Neben der Beeinflussung durch das geistige, politische und soziale

Umfeld sowie dem von Schadow geprägten Düsseldorfer Malstil

mögen nun auch konkretere Inspirationsguellen für unsere

»Kirchgängerin« erörtert werden:

Das so detailreich ausgeführte, in die Zeit des Dombau-

Unterbruchs gehörende Renaissancegewand ist keineswegs eine

Erfindung Louis Blancs, vielmehr die getreue Übernahme der

Brokatkleidung jener hl. Magdalena in der Kreuzigungs- und der Be-

weinungstafel (Abb. 17) des Essener Wandelaltares (1525) von
Bartholomäus Bruyn d. Ä. (1493-1555).83

Das Flügelpaar wurde 1833 auf Veranlassung der Regierung

zur Restaurierung in die Düsseldorfer Akademie überführt.84 Just

im selben Jahr hatte Blanc dort zu studieren begonnen und den

besagten Altar nicht nur gesehen, sondern Gewandmotive der hl.

Magdalena wörtlich in sein Antrittswerk übernommen: die

weitschwingenden, weissen Ärmel der am Hals mit Stickereien

verzierten und auf der Brust plissierten Seidenbluse, darüber das

dunkle, pelzgefütterte Samtgoller mit massiver Goldkette, dann

das kurzärmlige, mit Fransen gesäumte Goldbrokat-Überkleid,

von dem Blanc zwar die Blattmotive kopierte, aber - sei es aus

ästhetischen oder technischen Gründen - die Zwischenräume

dunkel ausfüllte. Auch die in Form und Floralornamentik
entlehnte Haube sowie die geschlitzten Manschetten der Magdalena-

Gewandung vereinfachte er.85 Ansonsten sind selbst Farbgebung,
Haartracht und gebeugte Haltung (namentlich in der Beweinung)
der bruynschen Heiligen Vorbild für Blancs »Kirchgängerin«.86

Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud 147



Als der junge Künstler nach Düsseldorf kam, dürfte er von Bois-

serées Bemühungen um den Domweiterbau und von seiner

»Sammlung Altdeutscher und Niederländischer Malerei« gewusst
haben.87 Diese wurde dank der frühen Protektion durch Friedrich

Schlegel und der Besprechung Goethes 1816 in »Kunst und
Altertum«88 in ganz Deutschland bekannt und war seit 1819 der
Öffentlichkeit zugänglich.89 Schon damals beabsichtigten die Brüder

nicht nur die altdeutsche Malerei ins vaterländische Nationalbe-

wusstsein zu rücken und die Sammlung als geschlossenes Ganzes

in öffentlichen Besitz zu überführen, was schliesslich 1827 gelang,

als König Ludwig 1. sie für die Alte Pinakothek in München

erwarb. Dazu trugen die seit 1820 von J. N. Strixner angefertigten

Lithografien der Hauptwerke der Sammlung (unter anderem mehrere

Altartafeln von Barthel Bruyn d. Ä.) in nicht geringem Masse

bei.90 Bald fanden die Drucke Verbreitung und Anerkennung und

könnten auch in der Akademie im Umlauf gewesen sein, da in der

»Vorbereitungs-Classe« das Zeichnen anhand von Handzeichnungen

und Kupferstichen im Lehrplan vorgeschrieben war.9'

Jedenfalls finden sich im Œuvre des Kölner Renaissancemalers

Bruyn mehrere Heiligenfiguren, die für unsere »Kirchgängerin«

als Inspirationsquelle gedient haben können wie beispielsweise

die hl. Agnes (um 1515), die hl. Katharina mit Stifterin (um

1525-1530) oder die hl. Barbara mit Stifterin (um 1530), die alle in

ähnlicher Pose auftreten, in vergleichbarem Modestil gekleidet
sind und ein Buch in Händen halten. Der Hintergrund Letzterer

wird von einem Turm beherrscht und die hl. Agnes bzw. Katharina

trennt eine Brüstung von einer mit mittelalterlichen Häusern und

Türmen bestandenen Landschaft. Alle drei Tafeln waren im Besitz

der Brüder Boisserée, wobei Agnes und Barbara 1822 bzw. 1829

von Strixner lithografiert worden sind.92

Ein weiterer Altar Bruyns - ebenfalls Eigentum der Boisserée92-

könnte massgebend zur Komposition beigetragen haben:

Wiederum ist es die Figur der hl. Katharina (im sog. Altar der
Familie Siegen von 1535—1540), deren Körperhaltung — insbesondere

die Handgestik -, Gewandung und Buchattribut eine bestechende

Ähnlichkeit mit der Pose der »Kirchgängerin« aufweisen. Auch die

Steinbrüstung und die Aussicht auf eine mit Türmen bewehrte

mittelalterliche Stadt inmitten einer weiten Landschaft sind hier

vorgebildet. Bereits 1825 hatte Strixner den Siegener Familienaltar

lithografiert, aber, wie schon in anderen Tafeln, die altmeisterliche

Figurenanordnung nur bedingt übernommen: Besonders

gehaltvolle Ausschnitte betonte er, auf Stiftergestalten, die

Heiligenfiguren überschnitten, verzichtete er zuweilen.94 So schien

ihm jene Katharina im Siegener Altar so wesentlich, dass er sie

als Kniestück - wie Blanc die »Kirchgängerin« - isolierte (Abb. 18).

Die Säulen rückte Strixner zugunsten der Bildsymmetrie an

die Ränder und verkürzte willkürlich die reliefiert abgesetzte

Balustradenfolie. Die von Bruyn durch eine Säule halbierte Stadtansicht

wurde nach rechts geschoben, womit der rechteckige Turm

einen harmonischeren Abschluss bildete. Strixner stutzte auch

die allzu wild wuchernde Natur zurecht und glich den Gesichtsausdruck

der Heiligen dem süsslichen Geschmack des 19.

Jahrhunderts an.

Blanc, vom mittelalterlichen Formengut wie von der Kölner

Dombau-Utopie begeistert, könnte sich auch einer weiteren Bilderfindung

erinnert haben: jener berühmten lavierten Unterzeichnung
der hl. Barbara von Jan van Eyck (1437), in welcher die Heilige vor
einem im Bau befindlichen gotischen Turmstumpf sitzt (Abb. 19).95

Man nimmt an, dass van Eyck die Vorbereitungen der triumphalen

Reise Philipp des Guten nach Köln mitgestaltet hatte und dort
einen lebendigen Eindruck des Kölner Bauplatzes und des

Südturmes festhielt. Schon 1769 wurde das Täfelchen im Auftrag des

damaligen Besitzers Jean Enschedé von Corneil van Noorde in

Originalgrösse in Kupfer gestochen, um es publik zu machen.

Boisserée schenkte, mit unmissverständlichem Hinweis auf den

Kölner Domturm, den Kupferstich 1815 Goethe zu dessen 66.

Geburtstag!96 Als das Barbara-Täfelchen 1828 zum Verkauf stand,
bemühte sich Boisserée vergebens es zu erwerben. Florent van Ert-

born kam ihm zuvor und publizierte seinen Ankauf im »Messager

des Sciences« 1829/30. Die hl. Barbara dürfte damals bereits wei-

tum bekannt und beliebt gewesen sein und diente möglicherweise

in der Akademie ebenfalls als Zeichenvorlage.

Jan van Eyck schilderte den Baustellenbetrieb detailliert:
Handwerker sind bei ihrer Arbeit und Besucher auf der Baustelle,

ja sogar der lange als Wahrzeichen Kölns geltende mittelalterliche

Lastkran auf dem Südturm ist in voller Aktion;97 nur gab der

Künstler - entgegen des damaligen Baubestandes - im ersten
Geschoss eine dreiteilige Fensterordnung wieder, die Barbaras

Verehrung für die Hl. Dreifaltigkeit symbolisiert. Die Heilige
erscheint ohne Nimbus und ist durch ihren Palmzweig als Märtyrerin

gekennzeichnet, weshalb man sie mit der hl. Gertrud (siel),

Agnes oder gar Maria verwechselt hat. Dies obwohl die hl.
Barbara die Schutzheilige von Turmbauern ist und ihr Attribut - der

Turm - nicht auffälliger sein könnte.

Zwischen der hl. Barbara und Jungfer Gertraud sind gewisse
Parallelen vorhanden: Beide erscheinen auf erhöhtem Podest im

Vordergrund und sind in hoffähige Festgewänder gekleidet, was

eigentlich im Gegensatz zu ihrer verinnerlichten Haltung steht.

Wollen sie etwa dem babylonischen Ehrgeiz und Hochmut der

Baumeister demütige Ergebenheit entgegenhalten?98 Beiden ist
ein Buch in die Hände gegeben. Während die eine darin zur

Erbauung blättert, hält es die andere bergend (und zugleich mit
dem Kreuz vielleicht als Talisman gegen die Glaubenslosen

gedacht) an die Brust gedrückt.

Unterschwellig könnte das Namenspatrozinium der

»Kirchgängerin«, Gertraud, vielleicht nicht ohne Einfluss auf Blancs

Ikonographie geblieben sein: Gertrud von Nivelles (ca. 631-659)

war die jung verstorbene erste Äbtissin des königlichen Klosters

Nivelles, wo der zeitweise grösste rhein-maasländische Sakralbau

der Romanik stand. Die hl. Gertrud wurde in fürstlicher Kleidung

148 Sonya Schmid



mit Buch und Kirche abgebildet, da sie sich durch ihren Eifer im

Kirchenbau auszeichnete. Ihr berühmter, im letzten Krieg
vernichteter Schrein hatte die Form eines gotischen Kirchenmodells.

Aber auch die hl. Gertrud von Helfta, genannt die Grosse (ca.

1256-1302), die 25-jährig ihre erste Offenbarung erlebte und ihre

Erfahrungen in der oft übersetzten, fünfbändigen mystischen

Schrift »Legatus divinae pietatis« niederschrieb, ist möglicherweise

von Jungfer Gertraud als Leitbild verehrt worden. Vor allem

der zweite Band stellte die glühende Herz-Jesu-Verehrung in

kindlich reiner, liebenswürdig fröhlicher Weise voran. Gertraud

Küntzels Buch könnte auch auf die von der Heiligen verfasste

Gebetssammlung »exercitia spiritualia Septem« hinweisen."

Werbung und Bewerbung

Als Louis Blanc 23-jährig nach Düsseldorf wechselte, hatte er sich

bereits vier Jahre an der Berliner Kunstakademie ausgebildet und

war, wenn man sich sein (im Mai 1833 in Berlin signiertes)
Gemälde der »Verstossung der Hagar« vergegenwärtigt, bereits ein

versierter Maler (Abb. 20). Es war ihm somit mehr an Mitgliedschaft

und Reputationsgewinn innerhalb der Malerschule gelegen

denn an einer malerischen Aus- oder Fortbildung. So ist es

einleuchtend, dass er die »Elementar- und Vorbereitungs-Classe«

übersprang, um sich direkt für die »Classe der ausübenden

Eleven« oder die »I. Malklasse« zu bewerben, der er dann von

1834—1836 angehörte.
Schon mit seiner vermutlich ersten Arbeit in der Akademie

— der »Kirchgängerin« — bewies der junge, ambitiöse Künstler,

wie souverän er sein Metier beherrschte: Inhaltlich konnte seine

Komposition als Mischung von biedermeierlichem Genre- und

religiösem Historienbild und idealisiertem Damenbildnis bestehen.

Die sorgfältig recherchierten Einzelheiten der Domfassade als

»Restauration«, die Stadtansicht als geschichtliches Ambiente,

schliesslich die getreu nach Vorbild wiedergegebene
Renaissancetracht bestachen durch ihre Perfektion und lieferten einen

überzeugenden historischen Hintergrund. Auch technisch, in der

stofflichen Qualität und Glätte des Werks, verstand Blanc sein

Handwerk: Nicht nur zarte Inkarnatstöne, sondern auch

unterschiedliche Textilstrukturen von feinster Seide über weichen

Samt und flauschigen Pelz bis zu leuchtendem Goldbrokat, die

vom Hellblau ins Gelbe wechselnden Nuancen des Abendhimmels,

die zurückhaltenden Beigetöne der Architekturoberflächen

meisterte er spielend.

Im genannten szenischen Kontext wird nun die Kombination der

Motive - Bildnis und Domruine - verständlicher: Einerseits sollte

die »Kirchgängerin« neben aller latenter Porträthaftigkeit ein

erhöhtes Frauenbild propagieren, Religiosität und Sittlichkeit

ausstrahlen und andererseits handelt es sich im Sinne neu erwachter

Vaterlandsliebe um eine Werbung für die Domvollendung. Die zur

Abb. 20: Louis Ammy Blanc, »Die Verstossung der Hagar«, 1833, Öl auf Leinwand, 63,5 x 84,5 cm,

Privatbesitz.

Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud 149



»heiligen Jungfer« bzw. zum personifizierten Glauben stilisierte

»Kirchgängerin« Gertraud Küntzel konnte im Zusammenklang mit
der mahnenden Domruine als moralpolitisches Manifest für Fides

und Largitas gelesen werden und sollte mithelfen, den ergriffenen

Betrachter zu Spenden zu ermuntern, das geradezu utopische
Unternehmen in die Wege zu leiten. Hierzu musste das Gemälde

möglichst oft und von einflussreichen Personen gesehen werden

können, was nur in öffentlichen Ausstellungen, kaum aber im

engen familiären Rahmen möglich gewesen wäre. Hätte es sich

um einen spezifisch privaten Bildnisauftrag der Familie gehandelt,

würde der Maler die Charakterzüge der Dargestellten stärker

herausgearbeitet und ihr eine eher zeitgenössische Erscheinung

verliehen, womöglich eine häuslichere, gegenwartsnahe

Hintergrundkulisse gewählt haben als die umstrittene Domruine

der Nachbarstadt. Ausserdem sei daran erinnert, dass die Küntzel-

oder Breidenbach-Familie keine der drei Fassungen besass

und erst später - als Erinnerung an die Frühverstorbene und das

gefeierte Meisterwerk - eine Familienkopie anfertigen Hess.

Offen bleibt die Frage, wie der Maler sein Modell - eine sicherlich

wohl behütete, junge Ehefrau und werdende Mutter - kennen

lernte. Seit seiner Übersiedlung nach Düsseldorf, wo er
alsbald heiratete, blieben ihm zwischen Bekanntschaft, Fertigung
des Bildes und Gertrauds Tod nur etwa neun Monate. Möglicherweise

kannten sich Eduard Küntzel und Louis Blanc bereits in Berlin

- woher beide stammten - und nahmen ihre Beziehung bei

des Künstlers Eintreffen wieder auf. Spätestens dürften sie sich

jedoch im gesellschaftlichen Umfeld der Düsseldorfer Akademie

näher gekommen sein, die interessierten Laien, darunter auch

Offizieren der Düsseldorfer Garnison, offen stand. Zudem

gehörte es seit den regelmässigen Besuchen Prinz Friedrichs von
Preussen - dessen Adjutant sich gar als Dilettant in die Akademie

aufnehmen Hess - zum guten Ton, in den Ateliers der Akademie

Künstlerfreundschaften zu pflegen oder sich porträtieren zu

lassen.'00 Trotzdem war es nicht selbstverständlich, dass sich eine

eben verheiratete Bürgerstochter ohne den geringsten Porträtwunsch

als Modell zur Verfügung stellte, zumal dem Künstler ein

Akademiemodell oder gar die eigene Frau hätten dienlich sein

können.

Obwohl das breite Publikum in diesem Bild kein Damenporträt

vermutete, vielmehr in ihm ein »charakteristisches Lebensbild«'0'

sah, muss für den Eingeweihten gerade im Wiedererkennen

der Dargestellten ein besonderer Reiz gelegen haben.'02

Wenig überzeugend ist die These, die halbfertige Domfassade sei

Gleichnis für das unvollendet gebliebene Leben der Dargestellten
bzw. es handle sich um ein posthumes Erinnerungsbild an die am

18. Juni 1834 Verstorbene:'02 Das Gemälde war bereits am 14.

September in der Akademischen Kunstausstellung in der Berliner

Akademie der Künste zu sehen, nachdem es im Kunstverein
Düsseldorf schon im Frühsommer 1834 ausgestellt worden war. Die

aufwendige Maltechnik und die Vorstudien zu Domfassade,

Stadtansicht und Kostüm und nicht zuletzt die Auswahlmodalitäten des

Kunstvereinkomitees erforderten mehr als die dem Maler (nach

dem Tod seines Modells) zur Verfügung stehende Zeit. Für eine

möglichst frühe Fertigstellung der Erstfassung spricht überdies

ein wahrscheinlich bereits 1834 entstandener Ofenschirm mit

aufgesticktem »Kirchgängerin«-Motiv, der sich in der Hallwyl-Samm-

lung im Landesmuseum Zürich befindet (Abb. 7).'04 Erst rückwirkend

(also nach ihrem Tod) leuchtet die Parallele zwischen

halbfertiger Domfassade und unvollendetem Leben ein, sie war

jedoch keineswegs die Absicht des Künstlers, der den frühen Tod

seines Modells nicht voraussehen konnte.

Die Popularität der »Kirchgängerin« nährt sich aus einer Vielfalt
existenzieller und gesellschaftlicher Anliegen, die Blanc mit
genialer künstlerischer Strategie in einem einzigen Bild vereinte
und seinem erwartungsvollen Publikum antrug: Neben den oben

genannten Belangen förderte er das deutsch-nationale Bewusst-

sein des Bürgertums; huldigte den Maximen von ästhetischer

Vollendung und Qualität, der Überzeitlichkeit von Form und

Inhalt und einer gefühlsbetonten lyrischen Bildpoetik ganz
»düsseldorferischen«'05 Charakters.

All dies diente dem ehrgeizigen Maler, sich um frühe

Anerkennung zu bewerben, und verhalf ihm zum künstlerisch-gesellschaftlichen

Durchbruch.

ISO Sonya Schmid



1 Louis Blanc, »Die Kirchgängerin«, 1834, Öl auf Lein¬

wand, 112 x 77,7 cm, bez. u. 1.: »Louis Blanc. 1834.

Düsseldorf.«, Hannover, Niedersächsische Landesgalerie

(I. Fassung).

2 Louis Blanc, »Die Kirchgängerin«, 1837, Öl auf Lein¬

wand, 115 x 84 cm, bez. u. I.: »L. Blanc, Febr. 37«,

Bonn, Rheinisches Landesmuseum (2. Fassung).

3 Louis Blanc, »Die Kirchgängerin«, 1839, Öl auf Lein¬

wand, 112,3 x 78,5 cm, bez.: »L. Blanc 1839« (3.

Fassung). Die Kunstsammlung der Stadt Königsberg

erwarb die eigens 1838 bestellte dritte Wiederholung

erst drei Jahre später (1841). Während des zweiten

Weltkriegs wurde sie in das Rittergut Wildenhoff des

Grafen Schwerin in der Nähe von Königsberg ausgelagert

und soll dort verbrannt sein. Schreiner, Ludwig,

Die Gemälde des 19. und 20. Jahrhunderts In der

Niedersächsischen Landesgalerie Hannover, neu

bearb. v. R. Timm, Hannover 1990, S. 28-30.

4 Allseits beschnittene eigenhändige Wiederholung

oder Kopie nach Louis Blanc, »Die Kirchgängerin«,
Öl auf Leinwand, 78 x 56,3 cm, Privatbesitz,

Schweiz. Laut mündlicher Nachricht befand sich das

Gemälde zeitweise in Wien. Auf der Rückseite sind

folgende teilweise unleserliche Aufschriften-, 1. auf

dem unteren Keilrahmenschenkei mit Bleistift:

»P...Neub...56.11...« und »Franz Veith«; 2. auf dem

linken Keilrahmenschenkei ein Stempel mit Reichsadler:

»Vom Landesdenkmalamt zur Ausfuhr freigegeben.«

Erst nach 1945 sind in Westdeutschland so

genannte Landesdenkmalämter eingerichtet worden,

d. h. das Gemälde muss nach dem Krieg legal

die (deutsch/österreichische?) Grenze überschritten

haben. Material: Dünne glatte Ölmalerei mit wenigen

Weisshöhungen (Spitzenkragen und -manschet-

ten, Pelzverbrämung) über zwei dünnen, weissen

Grundierungen auf feine, lose gewobene Leinwand

in normaler Leinenbindung. Zustand: Meine im Zuge

der Konservierung und Restaurierung vorgenommene

Untersuchung ergab, dass wohl noch im 19.

Jahrhundert das Gemälde wegen eines ca. 8 cm langen

vertikalen Risses über der linken Wange der

Dargestellten mit einer zweiten Leinwand hinterklebt

worden ist. Es besitzt heute keine originalen

Spannkanten und ist allseits zwischen 1,5 und 2 cm

um die Leisten eines wieder verwendeten Keilrahmens

geschlagen. Daher dürfte die aus unbekannten

Gründen beschnittene Bildfläche (78 x 56,3 cm; seitlich

wurden jeweils ca. 10 cm, oben ca. 5 cm und

unten ca. 30 cm abgeschnitten) einst die grösseren

Ausmasse der Erstfassung (112 x 78 cm) besessen

haben. Der desolate Erhaltungszustand erschwert

auch nach der Restaurierung die Einschätzung der

anfänglich hohen malerischen Qualität beträchtlich.

Vgl. Schmid, Sonya, Die Kirchgängerin von Louis

Ammy Blanc im Licht einer neu aufgefundenen

Kopie, in: Miszellen, Wallraf-Richartz-Jahrbuch Bd.

60, Köln 1999, S. 313-318.

5 Schreiner 1990 (wie Anm. 3), S. 28-30.

6 Das Kostüm lässt sich, was Ärmel und Manschetten

angeht, schneiderisch kaum nachvollziehen, weshalb

sich dessen Herkunft aus einem malerischen Vorbild

aufdrängt.
7 Entsprechend der Schatten auf der Kirchenfassade

fällt die Sonne noch recht hoch von Westen ein; es

dürfte ein spätsommerlicher Abend gemeint sein

und nicht wie zuweilen beschrieben eine Herrgottsfrühe.

Interessanterweise findet sich der nämliche

Schattenwurf in der Aufrisszeichnung von Sulpiz

Boisserées Westfassade, 1830/1831, in der »Idealansicht

des Kölner Domes von Südwesten« 1834/1836 von
C. G. Hasenpflug im Kölnischen Stadtmuseum und in

C. G. Enslens Domprospekten in Zürich (s. Anm. 81).

8 Von diesem ist auf dem Schweizer Gemälde infolge
der radikalen Formatverkleinerung nur noch wenig

sichtbar (vgl. Anm. 4).

9 Der gemalte, im Basisgeschoss unterbrochene Gie¬

bel ist nur dreifach gestaffelt, mit Gesimsbändern,

sich verjüngenden Abtreppungen und einfachen

Blendspitzbogen versehen, während das gebaute

Vorbild vier Abtreppungen in gleich bleibender
Mauerstärke ohne Gesimse mit jeweils drei doppelten

Rundbogenfenstern aufweist, wobei die mittleren

jeweils rundbogig bzw. im ersten Giebelgeschoss

eckig überkuppelt sind. Auch stimmen die Staffelhöhen

nicht mit den Fensterhöhen überein. Nur die

zweitoberste Stufe trifft auf die Fensterbrüstungen,

das oberste Giebelfeld wird zur Hälfte von der

Überkuppelung des mittleren Fensters eingenommen.
10 v. Radziewsky, Elke, Kunstkritik im Vormärz; Darge¬

stellt am Beispiel der Düsseldorfer Malerschule,
Bochum 1983, S. 116: »Der Künstler soll den Stellenwert

einer Erscheinung für den Gesamtzusammenhang

des Lebens in der Gegenwart deutlich machen.

Künstlerisches Mittel gemäss der Kunstlehre ist für

die Autoren die Überhöhung, die Idealisierung der

Wirklichkeit.-
11 Anleihen bei beliebten Vorbildern wie Leonardo da

Vincis »Leda«, der »Anna Selbdritt« oder dem Marienantlitz

aus der Münchner »Heiligen Familie« von Raf-

fael sind vorstellbar.
12 Zur Provenienz der Erstfassung: Krueger, Ingeborg,

»... denn sittig ruht das Auge auf dem Mieder ...«, L.

Blancs »Kirchgängerin« in der Sicht und Sprache

ihrer Zeit, in: Das Rheinische Landesmuseum Bonn,

Berichte aus der Arbeit des Museums 4, 1995, S. 98.

13 Schreiner 1990 (wie Anm. 3), S. 29. Immerhin wäre

für Blanc die Erstfassung noch bis 1842 greifbar
gewesen, da er von 1840-1842 am hannoverschen

Königshof als Porträtist arbeitete. Die zweite und dritte
Fassung können aus genannten Gründen kaum Vorbild

für das Schweizer Bild gewesen sein, zumal die

Bonner Variante der Öffentlichkeit nicht zugänglich

war.

14 Ingres gab den Rat: »Mache einfache schnelle Skiz¬

zen nach den alten Meistern; das ist ein Weg. sie

anzuschauen und sie in ihrer Eigentümlichkeit zu

studieren. Doch wäre es Zeitverschwendung ein ganzes

Gemälde zu wiederholen, was schliesslich jeder mit

ein bisschen Geduld tun könnte. Denn während man

einerseits in die technischen Prozesse eingeweiht

wird, verliert man anderseits den Blick fürs Wesentliche,

die Essenz des Meisterwerkes.« Zit. nach: Mai,

Ekkehard, Maltechnik an deutschen Kunstakademien

im 19. Jahrhundert, in: Das 19. Jahrhundert und die

Restaurierung, hrsg. von Heinz Althöfer, München

1987, S. 28.

15 Ein solcher vorausgesetzt, stellt sich die Frage nach

dessen Identität: Auf dem zweifelsfrei alten Keilrahmen

ist mit Bleistift der Name »Franz Veith« notiert.

Tatsächlich lebte zwischen 1799 und 1846 ein Maler

dieses Namens in Augsburg. Er war seit 1825 an der

dortigen Akademie Professor, malte Genre- und

Historienszenen sowie Porträts im Geist Stielers. Veith

soll sich jedoch seit den 30er Jahren ausschliesslich

der Lithografie gewidmet haben. Auch finden sich

keine weiteren Hinweise über Aufenthalte in Düsseldorf

oder zumindest Kontakte zur dortigen Akademie;

Veith scheint sich überdies eher nach München

orientiert zu haben. Möglicherweise wurde anlässlich

der Formatreduktion auf einen gerade verfügbaren

kleineren Keilrahmen zurückgegriffen, dessen

Aufschriften nichts mit unserer »Kirchgängerin« zu

tun hatten. Trotzdem kann die Autorschaft Franz

Veiths nicht ganz ausgeschlossen werden. Zu F.

Veith-, Oldenbourg, Rudolf, Die Münchner Malerei im
19. Jahrhundert, in: Die Epoche Max Josephs und

Ludwig I., hrsg. von E. Ruhmer, I. Teil, München 1983,

S. 88.

16 Den Briefen (vom 21. und 28. 1. 1935) des Rechtsan¬

walts Dr. H. Küntzel (in Berlin-Schöneberg, Grune-

waldstr. 35), eines Grossneffen von Eduard Küntzel,

an Museumsdirektor Dr. Dorner, Landesmuseum

Hannover, lässt sich nichts über Grösse und Aussehen

der Familienkopie entnehmen. Küntzel bemerkte

lediglich, seine Kopie sei nicht signiert, und nahm

an, sie stamme aus der Zeit der Königsberger

Fassung. Bis 1952 wohnte Dr. H. Küntzel in Schöneberg.

Briefkopien verdanke ich Dr. B. Schälicke,
Niedersächsisches Landesmuseum Hannover.

Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud 151



17 Schreiner 1990 (wie Anm. 3), S. 29.

18 Nachforschungen innerhalb der weit verzweigten
Berliner Küntzel-Familie erbrachten keine Ergebnisse.

19 Haberland, Irene, Louis Blanc, in: Lexikon der Düs¬

seldorfer Malerschule 1819—1918, hrsg. vom

Kunstmuseum Düsseldorf im Ehrenhof/Galerie Paffrath

Düsseldorf, Bd. I, München 1997, S. 138—141.

20 Ankunft: Bürgerrolle MF 202, f. 236: Akademie-Regis¬

tratur: Hauptstaatsarchiv für Nordrhein-Westfalen,

Aktenbände Regierung Düsseldorf, Präsidial Büro

1558 u. 1559; freundlicher Hinweis von Dr. I. Krueger

zur »Blank«-Genealogie von Brian und Elizabeth

Hartley. S. auch Hartley, Brian, Louis Ammy Blanc of
Düsseldorf (1810-1885) and his Paintings,
unveröffentlichtes Manuskript, York 1996.

21 Laut »Stammbaum« der Düsseldorfer Malerschule er¬

scheint Blancs Name - weit entfernt von J. Hübner -
auf dem »Schülerzweig« des Künstlers Th.

Hildebrandt. Blanc erhielt zwar in den Schülerlisten

ausgezeichnete Beurteilungen, doch wurden seine Lehrer

nicht explizit genannt.
22 In deren Besitz — wahrscheinlich durch die Vermitt¬

lung des Künstlers - ging 1841 die Urfassung der

»Kirchgängerin« von 1834 über. Nach weiteren

Zwischenstationen wurde das Bild schliesslich 1925

von der Landesgalerie Hannover erworben. Schreiner

1990 (wie Anm. 3), S. 29.

23 Die zahlreichen Bildnisse des hannoverschen und

darmstädter Hofs sind lediglich durch literarische

Überlieferung bekannt und gelten als verschollen.

Blancs heute bekanntes Œuvre umfasst nurmehr

etwa 60 Werke.

24 Blanc war, wie viele seiner Künstlerkollegen, Mit¬

glied des Düsseldorfer Künstlervereins »Malkasten«

seit 1849 oder 1850-1851/1852 und 1859-1883.

25 Markowitz, Irene, Rheinische Maler im 19. Jahrhun¬

dert, in: Kunst des 19. Jahrhunderts im Rheinland,

hrsg. von Eduard Trier/Willy Weyres, Bd. 3, Düsseldorf

1979, S. 109.

26 Ebd., S. 105; thematisiert auch bei Radziewsky 1983

(wie Anm. 10), S. 61.

27 Koetschau, Karl, Rheinische Malerei in der Bieder¬

meierzeit, Düsseldorf 1926, S. 62.

28 Markowitz 1979 (wie Anm. 25), S. 92.

29 J. Hübner, »Die Schwester des Künstlers«, 1824, Na¬

tionalgalerie Staatliche Museen Berlin.

30 Markowitz 1979 (wie Anm. 25), S. 77 und 106.

31 Th. Hildebrandt, »Die Ermordung der Söhne Eduards

IV.«, 1835, Kunstmuseum Düsseldorf.

32 Püttmann, Hermann, Die Düsseldorfer Malerschule

und ihre Leistungen seit der Errichtung des

Kunstvereins im Jahre 1829 - Ein Beitrag zur modernen

Kunstgeschichte, Leipzig 1839.

33 Marggraff, Rudolph, Über den Werth und die Bedeu¬

tung des Kolorits, zumal für unsere Zeit, mit besonderer

Bezugnahme auf das in den belgischen Bildern

zur Anwendung gekommene System der Farbgebung.

Bruchstück einer Vorlesung aus dem Januar
1844 in München, in: Kunst-Blatt 1844, S. 229—231.

34 In der »Verkündigung Mariae«, 1835, von E. Deger

sind es ein zartes Rosa, Grün und Beigetöne; in W.

v. Schadows »Die Kinder des Künstlers«, 1830,

Hellblau, ins Beige übergehendes Weiss und helles im

Laub dunkler werdendes Grün; und in Th.

Hildebrandts »Die Ermordung der Söhne Eduards IV.«,

1835, beige und braune Erdtönungen, braun

abgetöntes Grün und helles Rot (alle Kunstmuseum

Düsseldorf). Vgl. Radziewsky 1983 (wie Anm. 10), S. 52.

35 Schadow, Johann Gottfried, Kunstwerke und Kunst¬

ansichten. Neuausgabe der Publ. von 1849, hrsg. von

Götz Eckardt, Bd. I, Berlin 1987, S. 189f.

36 Artikel 2 der Statuten des Kunstvereins: »Der Verein

wird seinen Zweck [die Förderung der jungen Künstler]

dadurch zu erreichen suchen, dass er erstens die

vorzüglichen Werke der Kunstschule zu Düsseldorf

und derjenigen Künstler, welche ihre Arbeiten zur

Ausstellung, Prüfung und Wahl einsenden werden,

ankauft.« Fahne, Anton, Die Düsseldorfer Maler-

Schule in den Jahren 1834, 1835 und 1836. Eine Schrift

voll flüchtiger Gedanken, Düsseldorf 1837, S. 19.

37 Offenbar sprach das »Kirchgängerin«-Motiv nicht

nur der »häuslich-sittsamen Weiblichkeit« zu,

sondern auch der Männerwelt. Krueger, Ingeborg, Planet

Kirchgängerin. Zwei Neuerwerbungen und neue

Informationen zu L. Blancs Gemälde, in: Das Rheinische

Landesmuseum Bonn, Berichte aus der Arbeit

des Museums 3, 1994, S. 70—77.

38 Lithophanien, Modeerscheinung seit den 1830er Jah¬

ren, sind modelgepresste Negativ-Reliefs aus einer

lichtdurchlässigen Porzellanmasse, deren dünnere

Stellen im Durchlicht heller wirken. Sie wurden für

Teewärmer, Nacht- oder Windlichter usw. verwendet.

Dem Material entsprachen vor allem sentimentale

Themen, weshalb die »Kirchgängerin« bereits

1836 in zwei Standardgrössen ins Programm der

Manufakturen in Meissen, Berlin und Plauen (Thüringen)

aufgenommen wurde, bis man sie 1851 als dem

»Geschmack des Publikums nicht mehr entsprechend«

aus dem Programm entfernte. Krueger 1994

(wie Anm. 37), S. 70.

39 Rudolf, Gerhard, Buchgraphik in Düsseldorf, in: Die

Düsseldorfer Malerschule, Ausst.-Kat. Kunstmuseum

Düsseldorf/Mathildenhöhe Darmstadt, hrsg. von

Wend von Kainein, Düsseldorf 1979, S. 186.

40 Krueger 1995 (wie Anm. 12), S. 99f.

41 In einem Kommentar von A. Brennglas heisst es

schon 1838: »Sie ist ebenfalls sehr aufgeputzt, blickt

sehnsüchtig nach der Tabagie, lässt die Kirche rechts

liegen, trägt in ihrem Pompadour ein Paar grosse
Tanzschuhe und eilt, trotz Regen und Sturm, ihrem

Ziel entgegen.« Der Kölner Dom im Jahrhundert seiner

Vollendung, Ausst.-Kat. Historisches Museum in

der Josef-Haubrich-Kunsthalle Köln, Bd. 2, hrsg. von

Hugo Borger, 1980, S. 276.

42 Markowitz 1979 (wie Anm. 25), S. 23.

43 Zu den sog. »Jung-Deutschen« gehörten Heinrich

Heine, Ludwig Börne, Georg Herwegh, Ferdinand

Freiligrath und Theodor Mündt.

44 Radziewsky 1983 (wie Anm. 10), S. 76ff.

45 Mai 1987 (wie Anm. 14), S. 25. Die »Gleichgesinntheit«

kam hauptsächlich durch Schadows Einfluss

zustande, da nach der Demission H. Ch. Kolbes (1831),

der sich der naturalistischen französischen Malerei

verpflichtet fühlte, nur noch Professoren unterrichteten,

die entweder ehemalige Schüler Schadows an

der Berliner Akademie gewesen waren oder sich klar

zu seinem Stil bekannten. Selbst nach Beendigung

ihres Studiums bezogen viele als selbständig arbeitende

Meisterschüler ein Atelier in der Akademie, da

sie sich hohes Ansehen, ein billiges Atelier und

persönliche Nähe zum Meister versprachen, was oftmals

Bilderverkäufe und lukrative Aufträge zeitigte.
46 In Schadows Gemälde »Elise Fränkel als Poesie«

(Abb. 6) deutet die personifizierte Poesie auf eine

diese Namen verzeichnende Tafel hin und fügt als

jüngst genannten Dichter Ludwig Tieck hinzu.

47 Zit. nach: Markowitz 1979 (wie Anm. 25), S. 88.

48 Zit. nach: ebd. S. 85.

49 Wie eng der Zusammenschluss von Literatur und bil¬

dender Kunst war, zeigen die vielen Beispiele durch

Dichtung beeinflusster Gemälde namhafter Künstler

wie etwa »Trauerndes Königspaar« von Lessing,

1830, Staatliche Eremitage St. Petersburg, das auf

Uhlands Gedicht »Schloss am Meer« zurückgeht, oder

»Felsenschloss«, 1828, Kunstmuseum Düsseldorf

nach Scotts Romanen »Abt« und »Kloster« oder Sohns

aus Goethes Tasso-Drama entlehnte Szenen »Rinaldo

und Armida«. 1828, Kunstmuseum Düsseldorf und

»Tasso und die beiden Leonoren«, 1839, Kunstmuseum

Düsseldorf sowie die durch Düsseldorfer

Künstler illustrierten poetischen Werke von z. B.

Immermann: »Tulifäntchen«, 1830, »Merlin«, 1832,

»Andreas Hofer«, 1834, oder Reinicks aufwendig

ausgestattetes Buch »Lieder eines Malers mit Randzeichnungen

seiner Freunde«, 1838.

152 Sonya Schmid



50 Zit. nach: Markowitz 1979 (wie Anm. 25), S. 84f.

51 Blancs Gemälde zu diesen Uhland-Gedichten sind

verschollen. S. Krueger 1995 (wie Anm. 12), S. 99.

52 v. Goethe, Johann Wolfgang, Faust 1, »Strasse«, 1.

Bd., Leipzig 1929, S. 469. Die Parallele zur Faust-Thematik

sowie zu Jan van Eycks hl. Barbara (s. u.) wird

mehrfach hergestellt, z. B. Borger 1980 (wie Anm.

41), Bd. 1, S. 276.

53 Krueger 1995 (wie Anm. 12), S. 100.

54 J. F. Overbeck, »Der Künstler und seine Familie«,

1823-1830, Sankt-Annen-Museum im Behnhaus

Lübeck; E. Bendemann, »Zwei Mädchen am Brunnen«,

1833, Kunstmuseum Düsseldorf.

55 Carl Schnaase: »Die leise Wehmut der irdisch höhe¬

ren (der Blonden! bringt in den Gegensatz selbst

eine Harmonie hinein, durch welche die Wirkung des

Gemäldes im Ganzen eine so milde wird; es herrscht

darin ein Ton der Versöhnung, der Ausgleichung

allen Gegensatzes, der in der Seele des Beschauers

fortklingt und ihr die gleiche Stimmung giebt. Es

gehört zu den seltenen Werken, bei denen man die

sittliche Kraft der Kunst recht deutlich empfindet.«

Schnaase, Carl, Ausstellung in Düsseldorf, in:

Museum Düsseldorf 1833, S. 375, zit. nach: Radziewsky

1983 (wie Anm. 10), S. 49.

56 Rousseau, Jean Jaques, Emile oder über die Erzie¬

hung (1762), zit. nach: Als die Frauen noch sanft und

engelsgleich waren. Die Sicht der Frauen in der Zeit

der Aufklärung und des Biedermeier, Ausst.-Kat.

Westfälisches Landesmuseum für Kunst und

Kulturgeschichte Münster/Landschaftsverband Westfalen-

Lippe Münster, hrsg. von Hildegard Westhoff-Krum-

macher, Münster 1995, S. 142.

57 Campe, Joachim Heinrich, Väterlicher Rath für meine

Tochter. Ein Gegenstück zum Theophron, 1796, zit.

nach: Westhoff-Krummacher 1995 (wie Anm. 56),

S. 295.

58 Obwohl das weibliche Ei schon 1827 entdeckt worden

war, schrieb man den Männern die alleinige Schöpfung

oder Zeugung eines Kindes zu. Die Frau war

lediglich empfangende »ausbrütende« Gebärerin.

Westhoff-Krummacher 1995 (wie Anm. 56), S. 222.

59 W. v. Schadow, »Mignon«, 1828, Museum der Bilden¬

den Künste Leipzig.

60 Auf diese Thematik wird ausführlich eingegangen in:

Westhoff-Krummacher 1995 (wie Anm. 56),

S. 297-299.

61 Krenner, Georg, Gedanken Wünsche und Vorschläge

zur Verbesserung des Frauenzimmerunterrichts,
1779, zit. nach: Westhoff-Krummacher 1995 (wie Anm.

56), S. 307.

62 Arndt, Ernst Moritz, Briefe an Psychidion oder Über

weibliche Erziehung, 1819, zit. nach: Westhoff-Krummacher

1995 (wie Anm. 56), S. 219.

63 Campe 1796, zit. nach: Westhoff-Krummacher 1995

(wie Anm. 56), S. 352.

64 Vermutlich diente die Kreidezeichnung als Vorstudie

für das Gemälde »Gretchen am Spinnrad«, das der an

der Berliner und Düsseldorfer Akademie ausgebildete

Künstler Albert Korneck zweimal wiederholte.

65 Arndt 1904 (wie Anm. 62), S. 216.

66 Fordyce, James, Predigten für junge Frauenzimmer,

1768, zit. nach: Westhoff-Krummacher 1995 (wie

Anm. 56), S. 333.

67 W. v. Kügeigen, »Friederike von Siegsfeld als Glau¬

be«, 1848, Heimatmuseum Badenstedt.

68 Markowitz 1979 (wie Anm. 25), S. 109.

69 J. Ch. Rincklake, »Bildnis Marianne Rincklake«, 1801,

Westfälisches Landesmuseum für Kunst und

Kulturgeschichte Münster.

70 Louis Blanc, »Maria aus'm Weerth«, 1836, Privatbe¬

sitz. Vgl. Krueger, Ingeborg, Schwester der »Kirch-

gängerin«, Zu einem Porträt von L. A. Blanc, in: Das

Rheinische Landesmuseum Bonn, Berichte aus der

Arbeit des Museums 5, 1984, S. 84.

71 J. P. Hasenclever, »Die Sentimentale«, 1846, Kunst¬

museum Düsseldorf und C. F. Sohn, »Marie

Wiegmann«, 1843, Kunstmuseum Düsseldorf.

72 C. D. Friedrich, »Die Klosterruine Eldena«, 1801

(versch. Ausführungen), Staatsgalerie Stuttgart; »Die

Klosterruine Oybin«, um 1810, Kunsthalle Hamburg;

»Die Jacobikirche in Greifswald als Ruine«, 1815,

Verbleib unbekannt; »Ruine Burg Stargard«, um 1826,

Kupferstichkabinett Berlin.

73 E. F. Oehme, »Die Kathedrale im Winter«, 1821, und

»Eingang in eine gotische Kirche«, 1824, Museum der

bildenden Künste Leipzig; »Prozession im Nebel«,

1828, Gemäldegalerie Neue Meister Dresden.

74 K. Blechen, »Gotische Kirchenruine«, 1826, Gemälde¬

galerie Neue Meister Dresden; »Reh am Wasser vor

Kirchenruine«, 1831, Nationalgalerie Berlin.
75 W. v. Harnier, »Luise von Fürstenrecht«, 1827, Lan¬

desmuseum Darmstadt.

76 Zur Dombaugeschichte s. Borger 1980 (wie Anm. 41),

Bd. 1 u. 2.

77 Görres, Josef, Der Dom in Köln, 1814, zit. nach: Hup-

pertz, Andreas, Der Kölner Dom und seine

Kunstschätze, hrsg. vom Metropolitankapitel, Köln 1964,

S. 37.

78 Boisserée, Sulpiz, Briefwechsel / Tagebücher, Faksi¬

miledruck nach der 1. Aufl. von 1862, Bd. I, Göttingen
1970, S. I65f.

79 Dickhoff, Reiner, Vom Geist geistloser Zustände,

Aspekte eines deutschen Jahrhunderts, in: Borger

1980 (wie Anm. 41), Bd. 2, S. 73-77.

80 Die Giebeltreppenhäuser links des Domes und die

kleine erhöhte Aussichtsterrasse mit Balustrade (im

linken Bildvordergrund) in Hasenpflugs Idealansicht

erscheinen auch in der »Kirchgängerin« als bildlich

heran- und zusammengezogene Phantasie-Topogra-

fie mit einzelnen realen Versatzstücken.

81 C. G. Enslen, »Der Kölner Dom in seiner antizipierten

Vollendung von Westen«, 1839, Schweizerisches

Landesmuseum Zürich. Analog zum oben genannten Bild

Hasenpflugs sind die Staffagefiguren der historisierenden

Vedute in Gewänder des 16. Jahrhunderts
gekleidet. Auch das Motiv der erhöhten Terrasse mit
Balustrade erscheint im rechten Bildvordergrund vor
einer mittelalterlichen Architekturkulisse. Borger
1980 (wie Anm. 41), Bd. 1, S. 274f.

82 Georg Moller liess den Fassadenplan F im Massstab

1:1 auf sieben Kupfertafeln stechen und publizierte
ihn 1818. Blanc hat sich wahrscheinlich dieser
Reproduktionen bedient, da die beiden originalen
Planhälften erst 1840 in Köln zusammengefügt wurden.

Borger 1980 (wie Anm. 41), Bd. I, S. 263.

83 Der Essener Altar ist das erste gesicherte Werk des

Bartholomäus Bruyn d. Ä. und begründete zugleich

seinen Ruhm. Braun und Hogenberg erwähnen den

Altar bereits in ihrem Städtebuch vom Anfang des 17.

Jahrhunderts als Sehenswürdigkeit und 1647 weist
Matthäus Merian auf ihn hin. Die inneren Tafelseiten

enthalten die Geburt Christi und die Anbetung der

Könige, die äusseren Kreuzigung und Beweinung.
Die hl. Magdalena in der Beweinungstafel findet
(laut H. Kisky) ihr Vorbild in einem Wandgemälde

vom Meister des Aachener Altares in der Harden-

rath-Kapelle in St. Maria im Kapitol zu Köln. Kisky,

Hans, Der Kölner Meister des Aachener Altars, in:

Annalen Niederrhein 155/156, 1954, S. 538F, und Tüm-

mers, Horst-Johs, Die Altarbilder des Älteren Bartholomäus

Bruyn, mit einem kritischen Katalog, Köln

1964, S. 68.

Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud 153



84 Der Essener Altar verblieb bis 1851 in Düsseldorf und

wurde dann wieder in einer Nebenkapelle des Essener

Münsters aufgestellt. Tümmers 1964 (wie Anm.

83), S. 64f.

85 Die geschlitzten Manschetten der hl. Magdalena sind

nur auf der Kreuzigung zu sehen. Die Anfang des 19.

Jahrhunderts neuerwachte Religiosität und das

Schlichtheitsideal erlaubten den Damen zwar

aufwändige Kleidung gemäss ihrem gesellschaftlichen

Rang, aber keinen auffälligen Schmuck. Kreuz und

Ehering waren oft die einzigen Preziosen. Dies mag

dazu geführt haben, dass Blanc auf den prächtigen
Halsschmuck und die Edelsteine der Haube des sonst

so genau nachempfundenen Gewandes der bruyn-
schen hl. Magdalena verzichtete, dafür aber das

Kreuz in die Bildmitte rückte.

86 Im Hintergrund der Beweinung soll das früheste be¬

kannte Stadtbild von Essen dargestellt sein. Elbern,

Victor H., Der Münsterschatz von Essen, Mönchengladbach

1959, S. 62.

87 Vielleicht haben sich Blanc und Boisserée sogar ken¬

nen gelernt, als Letzterer im Juli 1833 die Ausstellung

der Akademie in Düsseldorf sowie die Werkstätten

der Künstler besuchte. Boisserée 1862 (wie Anm. 78),

S. 613f.

88 v. Goethe, Johann Wolfgang, Über Kunst und Alter¬

tum in den Rhein- und Maingegenden, Morgenblatt
für gebildete Stände, 1816, 9.—12. März, Nr. 60—62, in:

Sämtliche Werke, Bd. 10, hrsg. von M. Hecker, Leipzig

o. J., S. 389f.

89 Das Interesse war so gross, dass täglich 50 bis 100

Neugierige abgewiesen werden mussten, wie Bertram

in einem Brief (vom 13. Juli 1819) seinem Freund

Boisserée berichtete. Boisserée 1862 (wie Anm. 78),

S. 366f.

90 Johann Nepomuk Strixner (1782-1855) lithografierte
von 1820-1833 (zuerst in Stuttgart, seit 1827 in
München) mit verschiedenen Mitarbeitern die Sammlung

der Gebrüder Boisserée. Nach Abschluss der Arbeit

1833 kolorierte er einzelne Blätter nach dem Original.

Gemälde der Sammlung Sulpiz und Melchior

Boisserée und Johann B. Bertram lithographiert von

Johann Nepomuk Strixner, Ausst.-Kat. Clemens-Sels-

Museum Neuss/Kurpfälzisches Museum Heidelberg,

bearb. von Irmgard Feldhaus, Neuss 1980, S. 32.

91 Im Lehrplan steht unter: »Unterrichts-Gegenstände:

g) Geschichte der bildenden Kunst in Verbindung mit

Demonstrationen an Gypsen, Handzeichnungen,

Kupferstichen, insbesondere mit Benutzung der

Ramboux'schen Sammlung.« Kainein 1979 (wie Anm.

39), S. 210.

92 Die Altarflügel der hl. Agnes und hl. Barbara mit Stif¬

terin befinden sich heute in der Bayerischen

Staatsgemäldesammlung in München und der Altarflügel
der hl. Katharina mit Stifterin im Germanischen

Nationalmuseum in Nürnberg. Tümmers 1964 (wie Anm.

83), S. 55, 77 u. 79.

93 Die Brüder Boisserée erwarben den Altar vor 1810

aus der Kirche St. Johann Baptist in Köln und

verkauften ihn mit ihrer Sammlung 1827 an Ludwig I.

von Bayern. Heute befinden sich die Tafeln als

Dauerleihgabe im Germanischen Nationalmuseum in

Nürnberg. Tümmers 1964 (wie Anm. 83), S. 100.

94 Dies ist etwa im rechten Altarflügel der hll. Christina

und Gundula mit den Frauen der Stifter von Joos van

Cleve (aus St. Maria im Kapitol in Köln) der Fall, wo

Strixner die hl. Gundula und die Stifterinnen weg-
liess.

95 Jan van Eyck, »Die Heilige Barbara«, 1437, (slg. S dat.,

unvollendet), Koninklijk Museum voor Schone Künsten

Antwerpen.
96 Sulzberger, Susanne, La Sainte Barbe de Jean van

Eyck, in: Gazette des Beaux-Arts, 6. Période, Paris

1948, S. 289-293. Boisserée erwähnt sein Geschenk

an Goethe in seinen Tagebuchaufzeichnungen vom

27. und 28. 8. 1815 und beschreibt die hl. Barbara

nochmals 1818 in seiner Materialsammlung. Firme-

nich-Richartz glaubt, dass es eine Lithografie von

Strixner sei und nicht besagter Kupferstich von C.

van Noorde. Firmenich-Richartz, Eduard, Die Brüder

Boisserée, Sulpiz und Melchior Boisserée als

Kunstsammler, Ein Beitrag zur Geschichte der Romantik,

Jena 1916, S. 509.

97 Auf den Lastkran verzichtete indessen Blanc entwe¬

der aus ästhetischen oder aber ideologischen Gründen

- ein Kran hätte bereits ein Arbeiten am Dombau

suggeriert, wo doch vielmehr dessen Agonie

beschworen werden sollte.

98 Das non-finito des Täfelchens will Dhanens, Elisa¬

beth, Hubert und Jan van Eyck, Königstein im Taunus,

1980, S. 254-265, mit der Unvollendetheit des

Turmes oder als Sinnbild der Unvollkommenheit

allen Menschenwerks in Verbindung bringen.
99 Kirchliches Handlexikon, s. v. Gertrud von Helfta;

Gertrud von Nivelles, Bd. 1, hrsg. von Michael Buch-

berger, Freiburg 1907, Sp. 1670f.

100 So liess sich Carl von Dunker, Rittmeister des 3. Ula-

nerregiments, 1839 von F. Böser konterfeien. Armer

Maler - Malerfürst, Künstler und Gesellschaft in
Düsseldorf 1819-1918, Ausst.-Kat. Stadtmuseum

Düsseldorf, bearb. von Irene Markowitz, 1980, S. 53.

101 Zit. nach: Wartmann, Andreas, Studien zur Bildnisma¬

lerei der Düsseldorfer Malerschule (1826-1867), Diss.

Münster 1996, S. 58.

102 Einzelne Zeilen aus dem 1835(1) erschienen Gedicht

»An die altdeutsche Kirchgängerin von Louis Blanc«

von einem anonymen Poetaster beweisen die gänzliche

Unbekanntheit des Modells: »Durch welche Flur

hat dich dein Fuss getragen, / wie heisst der Ort, wo

deine Wiege stand? / Ach, oder wär'st du aus dem

Land der Träume / Herabgeschwebt in dieser Erde

Räume?«, zit. nach: Krueger 1995 (wie Anm. 12),

S. 99f.

103 Krueger 1984 (wie Anm. 70), S. 84, und Westhoff-

Krummacher 1995 (wie Anm. 56), S. 342.

104 Wenn man davon ausgeht, dass Margaretha Cäcilia

von Im Hoff (1815-1893) diesen schon 1834 oder

anfangs 1835 in die Ehe mit Theodor von Hallwyl
einbrachte und auch dessen Urheberin war, muss sie

sehr früh über eine grafische Vorlage verfügt haben.

Da eine so feinteilige Stickarbeit noch zeitaufwändi-

ger war als die Herstellung und Verbreitung von

Grafik, kann die Erstfassung nicht früh genug, d. h.

im Frühjahr oder in der ersten Jahreshälfte 1834,

angesetzt werden. Bezüglich des Ofenschirms s. Krueger

1994 (wie Anm. 37), S. 75f.

105 v. Scheffel, Joseph Viktor, Ekkehard, Nachwort Hei¬

delberg 1855, Ed. Zürich 1984, S. 436.

Fotonachweis

Autorin: 4; Archiv Rheinisches Landesmuseum Bonn: 2;

Archiv Goethe-Museum Düsseldorf: 8; Niedersächsisches

Landesmusem Hannover: 3: Archiv Schweizerisches

Landesmuseum Zürich: 7.

154 Sonya Schmid




	Ein Nachruf auf Jungfer Gertraud : Louis Blancs "Kirchgängerin" neu gesehen

