
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 7 (2000)

Artikel: Ausdruck der Emotionen als Resultat künstlerischen Kalküls :
rezeptionsästhetische Reflexionen im Werk von Johann Heinrich Füssli

Autor: Vogel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matthias Vogel

Ausdruck der Emotionen als Resultat

künstlerischen Kalküls

Rezeptionsästhetische Reflexionen im Werk von Johann Heinrich Füssli

Ein umfassend gebildeter Künstler wie Johann Heinrich Füssli hat

bei der Suche nach dem packenden Ausdruck seiner Werke weniger

die eigene psychische Befindlichkeit spontan nach aussen

gekehrt, als vielmehr sein Wissen über Emotionen kalkuliert eingesetzt.'

Um die skeptischen Betrachter - vor allem die mehr oder

weniger professionellen Kunstkritiker - von seinen Werken zu

überzeugen, brachte er seine gesamten kunsttheoretischen und

wissenschaftlichen Kenntnisse (etwa auf den Gebieten Rhetorik,

Psychologie oder Physiognomie) in den künstlerischen Arbeitspro-

zess ein, um dem Dargestellten eine möglichst grosse

Überzeugungskraft zu geben. Das Bild an sich sollte schon überraschend,

aussergewöhnlich oder gar unvorstellbar sein und dadurch den

Betrachter emotionalisieren. Pathos, das der Zürcher Protestant wo

immer möglich absichtsvoll einsetzte,2 meint in diesem Zusammenhang

nichts anderes, als das Publikum zur leidenschaftlichen

Teilnahme zu bewegen. Für Füssli ist diese Qualität nie im Werk allein

angelegt, sondern eine Folge des Schaffens- und Präsentationsvorgangs

als Ganzes sowie der affektiven Annäherung von Seiten

des Adressaten. Produktionsästhetische Überlegungen und

Entscheide paaren sich bei Füssli immer mit rezeptionsästhetischen;

sie greifen so stark ineinander, dass sie kaum noch voneinander zu

trennen sind.

Strategien im Konkurrenzkampf

Die Konkurrenz im Kampf um die Gunst der Kritiker und des

breiten Publikums war von 1770 bis 1790 nicht nur unter den

Porträtisten und Porträtistinnen - die quantitativ und qualitativ
stärkste Gruppe unter den Künstlern Grossbritanniens -
unerbittlich, sondern auch unter der kleinen Zahl der englischen
Historienmaler, zumal es sehr wenig Aufträge für sie gab. Es galt
sich ins Gespräch zu bringen, koste es, was es wolle. Eine mögliche

Strategie, die Aufmerksamkeit auf sich und sein Werk zu richten,

bestand darin, das Motiv eines Erfolgsbildes nochmals

aufzugreifen und zu variieren. Benjamin Wests Werk von 1770, das

den sterbenden General Wolfe darstellt, war eine Sensation und

fand Nachfolger, wie es seinerseits Vorgänger von der Hand

George Romneys (1763) und Edward Pennys (1764) hatte,2 James

Barry stellte ihm 1776 eine streng klassizistische Version gegenüber.

Die Rechnung ging auf: Obwohl das Gemälde des sterbenden

Helden dem Zeitgeschmack nicht entsprach, wurde es im Gegensatz

zu unzähligen anderen in den Zeitungen behandelt und

gegen das bekannte vorangegangene Werk abgewogen, dann

allerdings als zu leicht befunden.''

Die Kritiker der Tagespresse, meistens mit der akademischen

Kunsttheorie vertraut, liebten es, äusserlich Vergleichbares

miteinander in Beziehung zu setzen. Aufgrund von Roger de

Piles' berüchtigter Schrift »La balance des peintres« (1708)

vergaben sie Punkte für jede Kunstkategorie von der Zeichnung
(»dessin«) über die Farbgebung (»colorit«) und die Komposition
(»composition«) bis hin zum Ausdruck der Leidenschaften

(»expression«). Wie Künstler bei dieser Notenverteilung abschnitten,
war sekundär, wichtig war, dass sie überhaupt beurteilt wurden
und sich so Publizität verschafften. Eine vernichtende Erwähnung
war besser als gar keine. Im Zeitalter der Empfindsamkeit und des

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2000 111



Abb. 1: Johann Heinrich Füssli, »Samuel erscheint Saul bei der Hexe von Endor«, 1777,

Feder, laviert, 25,8 x 37,2 cm, London, Victoria-und-Albert-Museum

(Foto: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft, Zürich).

wachsenden Geniekults war sentimentale Anwandlung in

Künstlerkreisen nicht angebracht. Besass ein Künstler schwache Nerven

oder ein unterentwickeltes Selbstbewusstsein, konnte ihn

der Stress des Konkurrenzkampfes leicht - wie der Fall George

Romneys zeigt - in Depression und Wahnsinn treiben. Es gab

einen Trost: Wahnsinn wurde als Zeichen des Genies verbrämt.

James Barry war eines der bekanntesten Opfer der harten

Marktpraktiken. Sein unfreiwilliges Ausscheiden als Professor der

Kunstakademie im Jahre 1799 bedeutete für ihn eine persönliche

Katastrophe, für Füssli jedoch den Aufstieg zu einer gesicherten
Position innerhalb der Kunstschule.

Füssli, 1741 in Zürich geboren, war fast sechzig Jahre alt,
als er in seiner Wahlheimat England endlich ein gesichertes
Einkommen als Künstler und Lehrer fand. Sein Ansehen als einer
der führenden Historienmaler Londons hatte er allerdings
schon zwanzig Jahre früher mit Bildern wie »The Death of Dido«

(1781), »The Nightmare« (1782) oder der schlafwandelnden »Lady

Macbeth« (1784) begründet;5 Werke, die an der Jahresausstellung

der Royal Academy für Aufsehen sorgten. 1st dieser für einen

Maler im 18. Jahrhundert späte Erfolg erklärbar? Sicher zum Teil

dadurch, dass Füssli auf Druck seines Vaters Johann Caspar, der

selbst Maler und Kunstschriftsteller war, sich zunächst zum

112 Matthias Vogel



—

Abb. 2: Johann Heinrich Füssli, -Samuel erscheint Saul bei der Hexe von Endor«, um 1777,

Bleistift, aquarelliert, 30,2 x 40, 2 cm, Zurich, Kunsthaus, Leihgabe der Eidgenössischen

Gottfried-Keller-Stiftung (Foto: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft, Zurich).

Pfarrer ausbilden liess. Ab 1764, nach seiner Ankunft in London,

war er zunächst einige Jahre als Publizist und Hauslehrer tätig

gewesen. Nur nebenbei verfasste er Dichtungen und zeichnete

viel.

Die verspätete Karriere des Künstlers dürfte zu einem guten

Teil auch auf ein bewusstes Zögern zurückzuführen sein, die

Kampfbahn des britischen Kunstbetriebs zu betreten. Seit 1770 in

Rom ansässig und dank eines Stipendiums des Bankiers Thomas

Coutts dann ausschliesslich künstlerisch tätig, war Füssli schon

bald das Oberhaupt eines skandinavisch britischen Künstlerkreises.6

Gegenüber der Gemeinschaft der englischen Connoisseurs

und Sammler, die seinen Namen in das Mutterland tragen und ihn
dort bekannt machen konnten, hielt er sich jedoch zurück. Da er
selbst ein Kunstpublizist war, wusste er, dass ein falsches
Auftreten gleich zu Beginn der öffentlichen Laufbahn unabsehbare
Folgen für den ganzen späteren Werdegang haben konnte. Ein

Verriss war noch das kleinste Übel, schlimmer war es, falsch

eingeordnet und etikettiert zu werden. Einem Genremaler oder
einem Künstler, der sich auf die Wiedergabe von markanten
Augenblicken einer Theateraufführung (»theatrical pieces«)
spezialisierte, wurde der Aufstieg ins höchste Fach, die reine
Historienmalerei, kaum noch zugetraut.

Ausdruck der Emotionen als Resultat künstlerischen Kalküls 113



Abb. 3: Salvator Rosa, »Samuel erscheint Saul bei der Hexe von Endor«, Kupferstich von

Heinrich Guttemberg, 48,2 x 34,2 cm, Zürich, Graphische Sammlung der ETH.

114 Matthias Vogel



Abb. 4: Benjamin West, »Saul and the Witch of Endor«, 1777, Öl auf Leinwand,

52,0 x 68,5 cm, Hartford, Wadsworth Atheneum, Bequest of Mrs. Clara Hinton Gould.

Ausdruck der Emotionen als Resultat künstlerischen Kalküls 115



So nahm Füssli von Rom aus, wo er sich acht Jahre aufhielt,

nur zwei Mal sowohl an der Londoner Akademieausstellung wie

an der Ausstellung der Society of Artists teil.7 Obwohl er wusste,

dass sich die Ausstellungskritik ganz auf die Gemälde konzentrierte

und Spezialitäten — grafische Arbeiten, Aquarelle oder

Miniaturen - kaum beachtete, schickte Füssli bei seinem ersten Auftritt

an der Themse 1774 eine Zeichnung mit dem Motiv »The

Death of Cardinal Beaufort« ein.8 Das ausbleibende Echo konnte

ihn nicht überraschen. Füssli wollte seinen Ruf ganz offensichtlich

zunächst unter Künstlerkollegen festigen.

Erst 1781 wagte er mit dem Bild »The Death of Dido«9 die

direkte Konfrontation mit dem Akademiedirektor und der Leitfigur
der englischen Malerschule - Joshua Reynolds. Im Atelier seines

früheren Mentors hatte Füssli gesehen, dass dieser ein Gemälde

mit dem Themenkomplex Freitod der liebenden und verlassenen

Frau, beweint von der Schwester, begleitet von der göttlichen
Botin Iris, für die Jahresausstellung der Royal Academy vorbereitete.

In kürzester Zeit fertigte er ein Gemälde mit demselben

Motiv an. Der konventionellen horizontalen Figurendisposition

von Reynolds stellte er eine kühne vertikale gegenüber, die

zudem dem Text Vergils eher entsprach. Die Rechnung ging auf,

das Bild des unbekannten Newcomers wurde von den meisten

Kritikern jenem des etablierten Akademiedirektors als gleichwertig

an die Seite gestellt, von einigen gar höher bewertet.'0

»Die Hexe von Endor«, ein Beweisstück für Füsslis

Erfindungskraft

Die Dichter und Sujets, denen sich Füssli in Rom zwecks

künstlerischer Inspiration zuwandte, sind ein weiteres Indiz dafür, dass

der Künstler während dieser Zeit sein Schaffen abseits des grossen

Rummels vorantreiben wollte. Durch exklusive Motivwahl

innerhalb der Shakespearedramen und der Hinwendung zu Dantes

»Inferno«, bis dahin als literarische Quelle kaum angezapft,

vermochte er sich dem direkten Vergleich mit anderen englischen

und internationalen Künstlern weitgehend zu entziehen. Nur einmal

scheint er die künstlerische Auseinandersetzung zumindest

ansatzweise gesucht zu haben, 1777, als er das biblische Motiv
»Samuel erscheint Saul bei der Hexe von Endor« in zwei Varianten,

einer skizzenhaften und einer sorgfältig ausgeführten Zeichnung,

gestaltete (Abb. 1, 2)." Diese Szene einer Geisterbeschwörung,

während der ein gottesferner König von seiner bevorstehenden

Niederlage und dem persönlichen Untergang erfährt und an der

Erscheinung sowie ihrer Prophezeiung seelisch und körperlich
zerbricht, entsprach ganz der Beschreibung des Sublimen von
Edmund Burke in der einflussreichen Schrift von 1757.12

Dass Salvator Rosa, auf dessen Werk sich viele englische

Künstler mit Affinität zum Erhabenen besonders in den 1770er

und 1780er Jahren bezogen," eine bekannte Version desselben

Motivs geschaffen hatte, machte es für einen bestimmten Kreis

zusätzlich anziehend (Abb. 3).'4 John Hamilton Mortimer bezog

sich wohl als erster englischer Maler auf dieses Gemälde. Sein

heute verschollenes Werk entstand zu Beginn der 70er Jahre.'5

Mortimer galt damals schon als ein Künstler der dunkeln Seite

der menschlichen Natur, der die Stimmungen des literarischen

Gothic Revival kongenial in die bildende Kunst umsetzte. Ein

anderer Künstler, der am Anfang seiner Laufbahn in den 1760er Jahren

als Vertreter des reinen Klassizismus und somit des Schönen

galt, begann in den 70er Jahren sein Tätigkeitsfeld auf
zeitgeschichtliche Themen und das Sublime auszudehnen-, Benjamin

West. 1772 schuf er eine schauerliche Szene aus Draydens Dichtung

»The Cave of Despair«, welche die Adepten Winckelmanns in

England mit Entsetzen aufnahmen.'6

1777, als Füssli sich demselben Motiv zuwandte, malte West

sein kleines, aber prätentiöses Bild »Saul and the Witch of Endor«

(Abb. 4).'7 Da es nie ausgestellt, dagegen später von drei
verschiedenen Stechern reproduziert wurde, ist es unwahrscheinlich,

dass Füssli direkt auf Wests Werk Bezug nahm.'8 Aber er

wusste, dass das von West gewählte Motiv im Zuge der Zeit lag,'9

und er ahnte, dass das Vorbild Salvator Rosas zu dominant war,
als dass ein Konkurrent es wagen würde, davon stark abzuweichen.

Das waren gute Voraussetzungen, um anhand dieses Sujets

die eigene Erfindungskraft zu beweisen. Füssli wusste, dass er die

Kritiker vor allem auf dem Gebiet der Invention von seiner
künstlerischen Potenz überzeugen konnte. Eine ausserordentliche

Fähigkeit in diesem Bereich galt als conditio sine qua non für die

Laufbahn eines Historienmalers. So verliess Füssli in einigen
wesentlichen Punkten die gestalterische Formel, die Rosa für die

entsprechende Bibelstelle gefunden hatte.20 Dazu musste er sich

von der Textvorlage entfernen, was aber ohnehin nahe lag.

Schliesslich wollte er beweisen, dass es nicht nötig war, einer
literarischen Vorlage sklavisch zu folgen, um deren tieferen Gehalt

in ein Bildmedium zu übertragen.
In der Bibel neigt Saul angesichts der Erscheinung Samuels

zunächst sein »Angesicht ehrfurchtsvoll zur Erde« und fällt nach

der tödlichen Weissagung aus Furcht und körperlicher Entkräftung

der Länge nach zu Boden.2' Salvator Rosa und später ebenfalls

die englischen Künstler ausser Füssli versuchten die beiden

zeitlichen Momente zu verschmelzen, indem sie Saul zu Füssen der

starren Geistergestalt Samuels in einer Mischung aus Ehrfurcht,

Angst und Entsetzen mehr zusammengekauert als hingestreckt
darstellten. Die Hellseherin auf diesem Bild ist eine Schwester der

Furien, ein schauerlich rasendes Weib, das seine Aufmerksamkeit

auf die Beschwörung des Geistes konzentriert und den König zu

seinen Füssen wenig beachtet. Die beiden Begleiter Sauls, die in

der Bibel erwähnt werden, dienen dem Betrachter zur Identifikation

- sie wissen nicht, ob sie sich mehr über die Geisterscheinung

oder die heftige Reaktion ihres Herren ängstigen sollen.

Füssli verlegt das Geschehen hingegen von dem der Tradition

entsprechenden dunkeln, nur von einem Feuer oder der

Erscheinung Samuels punktuell beleuchteten Höhlenraum in einen

116 Matthias Vogel



Abb. 5: Johann Heinrich Füssli, »Samuel erscheint Saul bei der Hexe von Endor«, 1792,

gestochen von Thomas Holloway, 8,2 x 14,1 cm, Zürich, Zentralbibliothek.

Ausdruck der Emotionen als Resultat künstlerischen Kalküls 117



architektonisch klar gegliederten, eng bemessenen Kultraum.

Hier hält sich der Zeichner an die biblischen Vorgaben, in denen

weder von einer Hexe noch von einer Höhle die Rede ist. Die

Beleuchtung der Szene ist ebenso eindeutig wie der Raum abgezirkelt;

sie hat ihre Ursache im Feuer auf dem Altar und nicht in der

Gestalt des Geistes dahinter. Trotz der lichthaltigen Figur
Samuels bleibt die hintere Wand bis auf einen Spalt — den Ort ihres

Eindringens - dunkel, fast schwarz. So soll angedeutet werden,

dass die transparente und transzendente Erscheinung nur für
Auserwählte mit grosser Einbildungskraft, die Seherin und Saul,

sichtbar ist. Auch in diesem Punkt rückte der Künstler von der

ikonografischen Tradition ab.22

In der zweiten Fassung heben sich die Figuren - zumindest

der grell beleuchtete Saul - reliefartig vom flachen, dunkeln

Hintergrund ab. Im Übrigen konzentriert sich der Zeichner ganz
auf den Höhepunkt des Geschehens, den Zusammenbruch Sauls.

Dieser fällt jedoch nicht vornüber zu Boden, sondern erstarrt -
wie vom Blitz getroffen — und droht im nächsten Moment mit dem

Hinterkopf auf den Steinboden des Heiligtums zu schlagen, wenn

er nicht vom einzigen Begleiter - auch dies eine Freiheit gegenüber

dem Text — gerade noch an Arm und Schultern aufgefangen
würde. Der Körperausdruck der nackten Figur ist zwiespältig.
Während Beine und muskulöser Rumpf erstarrt sind, hängt der

Kopf schlaff nach hinten. Selbst die Arme und Hände wirken dort,

wo sie nicht vom Helfer gestützt werden, weich und kraftlos.

In der Zeichnung, die man als die gültigere ansehen möchte,

da Füssli sie in die französische und englische Ausgabe von Lava-

ters »Physiognomischen Fragmenten« aufnehmen liess (Abb. 5),

fällt die Figur der »Hexe« von Endor auf, die vor der rückwärtigen
Wand in wallenden Kleidern auf einem Stuhl hockt.23 Sie wendet,

entgegen dem Topos, nicht ihre ganze Energie auf die Beschwörung

und Befragung des Königs aus dem Geisterreich, sondern

zeigt sich bestürzt über die Prophezeiung und die heftige Reaktion

darauf. Die sowohl gegen Samuel als auch gegen Saul

beschwichtigend und abwehrend ausgebreiteten Arme wirken im

Vergleich zum gedrungenen Körper wie riesige Flügel. Als

Medium vermittelt sie zwischen den Repräsentanten des diesseitigen

und des jenseitigen Reichs und trennt gleichzeitig die

ungleichen Kontrahenten. Es ist eine doppeldeutige Geste, die nur

entfernt mit jener der »Sünde« vergleichbar ist, die auf einer

Zeichnung von 1776 die kampfbereiten Blutsverwandten, Satan

und Tod, auseinander hält.23

Weshalb hat Füssli im Streben nach dem Sublimen die iko-

nografische Tradition verlassen und ist eigene Wege gegangen?

Bislang wurde dies mit der Produktionsweise des Künstlers

erklärt, die darin bestand, einzelne Figuren von antiken
Kunstwerken und aus dem Œuvre der Alten Meister zu borgen und in

neuem Kontext zusammenzuführen.25 Füssli sah die Möglichkeit,
eine antike Figur mit der Potenz einer Pathosformel in dieser

Szene zu verwenden. Deshalb griff er auf die so genannte
»Bacchante Morente« auf dem gleichnamigen Marmorrelief in den

Uffizien zurück, die in Wahrheit eine ohnmächtige Ekstatikerin
darstellt.26 Dort, wo Füssli von vorgegebenen Schemata abwich,

wollte er durch seine Erfindungskraft das Publikum verblüffen und

durch die Neuheit der Darstellungsweise in Erstaunen versetzen.

Wie aber war der skeptische Betrachter des 18. Jahrhunderts

von der Wahrscheinlichkeit des Wiedergegebenen, das an

die Grenzen der mentalen Fassungskraft eines jeden Menschen

stösst, zu überzeugen? Füssli versuchte, wie in der Folge gezeigt
werden soll, allfälligen Vorbehalten entgegen zu wirken, indem

er nicht nur sein kunsttheoretisches Wissen in die Waagschale

warf, sondern auch seine Kenntnis über die menschliche Psyche

fruchtbar in sein Schaffen einbrachte. Dabei verband er rhetorische

Regeln mit Einsichten der »Erfahrungsseelenkunde«. In den

Augen einiger seiner Zeitgenossen sind so überzeugende
Charakterstudien und Psychogramme entstanden. Lavater lobte etwa

die Fähigkeit seines Freundes, den Ohnmachtsanfall Sauls so

darzustellen, dass die Figur nichts von ihrer Heldenhaftigkeit verloren

habe. In der Haltung der Seherin komme ihr zwiespältiges
Wesen zum Ausdruck, eine Mischung aus Grossartigkeit und

Kleinmut, originärer Kraft und Outriertheit (»a mixture of greatness

and littelness, of originality and caricature«).27 Eine solche

Kombination von verschiedenen Anlagen und emotionalen
Befindlichkeiten in der Darstellung einer Person galt im 18.

Jahrhundert als schwierigste Aufgabe in der Kategorie Ausdruck

(»expression«).

Mit Pathos gegen die Skepsis der Betrachter

Füssli wollte mit seiner Kunst das mentale Klima seiner Zeit

beeinflussen. Hieraus erklärt sich sein Bedürfnis, für die Öffentlichkeit

und nicht für die private Sphäre zu arbeiten und wiederholt
über den Zustand des geistigen Lebens in England zu klagen.28 Er

wusste, dass Rhetorik und Ausdruckstheorie einem gemeinsamen

Ziel dienen-, Sie sollen beim Publikum Affekte erregen oder dämpfen,

damit Menschen geläutert und verändert werden können.

Die moralische Dimension eines Kunstwerks, das keine emotionale

Wirkung erzielt, verstimmt durch die Offensichtlichkeit. Nur

der Ausdruck moralischer Verantwortlichkeit, der Eindruck

macht, ist vollständig und erfüllt sich selbst. Das Erscheinungshafte

eines Objekts verschwindet als unsichtbare Spur im Innern

der Betrachter, wird von deren Sinnesorganen aufgesogen, um -
an einem ganz anderen Ort - an der Körperoberfläche und in

ihrem Handeln wieder aufzutauchen. Kunstwerke sollen von Zeit

zu Zeit und immer wieder für das Leben relevant werden. Dabei

ist die Intention ihrer Schöpfer weit weniger wichtig als die

Reaktionen jener, die sie wahrnehmen. Die hier angesprochene

Kunst ist nicht ein in sich ruhendes System. Der ethische

Anspruch, der an sie gestellt wird, kann erst durch einen Betrachter,

der sich bewegen lässt, eingelöst werden. Im 17. und 18. Jahrhundert

hatten die Künste auf der Grundlage der aristotelischen

118 Matthias Vogel



Poetik diesem Ideal zu entsprechen, indem sie paradigmatisch die

Wirkungen der Emotionen, aber auch Mittel und Wege zu ihrer

Beherrschung und Kontrolle vorführen sollten. Pathos und Ethos

lauten die Kategorien, worauf sich Künstler bezogen, um Zuhörer

oder Betrachter zu ergreifen.
In der Kunsttheorie des 18. Jahrhunderts wurde Pathos

wiederholt mit Ausdruck (»expression«) gleichgesetzt. Auch der

Begriff des Erhabenen - in der zweiten Hälfte desselben Jahrhunderts

besonders wichtig — war damit eng verwandt. Die beiden

Begriffe sollten jene Kräfte in sich fassen, die im Stand sind, das

Publikum innerlich aufzuwühlen. Die Richtung, in der die Gefühle

gehen sollten, um eine nachhaltige Wirkung zu zeitigen, war für

Füssli vorgegeben. Nicht sanfte und angenehme Regungen, nur

Leidenschaften, vor allem Angst und Schrecken, sind seiner

Meinung nach in der Lage, in die Psyche des Betrachters einzudringen.

Der Schock stand für Füssli immer am Anfang des Erlebnisses,

nur so konnte der Kunstgenuss, statt ein vorübergehendes

Amüsement zu sein, Seele und Geist nachhaltig erschüttern.

Für die englischen Moralphilosophen dieser Zeit sollte der

Rezeptionsprozess in einer ähnlichen Richtung erfolgen. Ihrer

Auffassung nach sind die mentalen Energien der Individuen im

Umgang mit der Kunst geeignet, um sich den Anforderungen des

gesellschaftlichen Zusammenlebens anzupassen, damit ihre

Summe die geistigen Kräfte, d. h. die Zivilisation im Ganzen,

vorantreibe: »But Pathos, or Expression, is the chief excellence of

music. Without this, it may amuse the ear [...1, without engaging

the affectations, it can never yield that permanent, useful, and

heart-felt gratification, which legislators, civil, military, and

ecclesiastical, have expacted from it.«29

Plötzlichkeit ist ein Charakteristikum der pathetischen Qualität

eines Kunstwerks; der Zuschauer muss unvorbereitet getroffen

werden. Pathos hat im Drama oder im Musikstück auf der

Zeitachse seinen ganz bestimmten Platz — das dahingleitende
Geschehen wird jäh durch etwas Unerwartetes, Aussergewöhnliches

unterbrochen und in eine ganz andere Richtung gelenkt.

Raumkünste, die wie Grafik und Malerei simultan erfasst werden,

scheinen dadurch von vornherein benachteiligt. Der Historienmaler

muss Strategien entwickeln, die es nötig machen, sein

Werk in der Zeit zu erfassen; oder er schaltet den Faktor Zeit

weitgehend aus, indem er die einzelnen Handlungsstränge an

einem Punkt zusammenrafft. Das Überraschungsmoment stellt

sich dann beim ersten Blick auf die Komposition ein, was häufig

durch ausgefallene Bildthemen oder die aussergewöhnliche

Behandlung bekannter Motive erreicht wird.

Künstler des 18. Jahrhunderts mussten angesichts der

gedrängten Fülle an den Wänden der jährlichen Kunstakademie-

Ausstellungen die Hängungsstrategie und so auch den möglichen

Kontext ihrer Werke berücksichtigen, wollten sie bewirken, dass

sie herausstachen. Manchmal entschlossen sich Maler wie

Reynolds, West oder Füssli, das Erstaunen über die Bildinhalte durch

simple gestalterische Mittel zusätzlich zu stimulieren-, heftiges

Helldunkel, auffallende Farben oder eine besonders einfache

oder komplexe Disposition der Figuren. Die besten Bilder dieser

Künstler machten so ihr Handicap im Erzählerischen gegenüber
literarischen Texten durch überwältigende sinnliche Kraft wett.
Nach Meinung des damals einflussreichen Theoretikers John

Beattie wirkt die pathetische Qualität eines Bildes dann am

stärksten auf die Emotionen, wenn sie die Sinne unter Ausschaltung

des Geistes trifft.20 Die Gefahr, dass der Geist gefesselt und

danach manipuliert werde, sei dennoch gering. Um die Erschütterung

zu verarbeiten, werde der Betroffene seinen Intellekt
früh genug einschalten und so Gefühl und Verstand gleichermas-

sen aktivieren.
Füssli wollte auf seiner Zeichnung mit dem Motiv der »Hexe

von Endor« (in der Folge, sofern nichts Anderes erwähnt ist,

immer die zweite Fassung) Pathos auch dadurch erzeugen, dass er

die Zeitstränge der Erzählung zusammenzog. Das Geschehen lässt

sich zwar als kausale Ereigniskette lesen, doch scheint sich alles

in rasender Eile, gleichsam in einem Augenblick, abzuwickeln. Die

Beschwörung, angedeutet durch den ausgestreckten rechten Arm

der zentralen Frauengestalt und das dadurch bewirkte Erscheinen

des Geistes, ist offenbar dem Ohnmachtsanfall des athletischen

nackten Mannes vorausgegangen. Nicht mehr der Geist, sondern

der Mensch nimmt die Aufmerksamkeit der einzigen Nebenfigur,
des geharnischten Begleiters Sauls, in Anspruch. Auch die Seherin

ist von der heftigen Reaktion des Heerführers überrascht und

bestürzt; sie hat ihm ihren Kopf reflexartig zugewandt. Der Ausdruck

ihres Gesichts ist noch unbestimmt, sie sucht das Geschaute erst

zu erfassen. Die dargestellte Geste - der symmetrisch zum rechten

hochgeworfene linke Arm — kann jedoch als Versuch der

Beschwichtigung gelesen werden. Es scheint, als wolle die Frau den

Mann wieder zur Besinnung bringen. Die Handlung kreist um die

Hellseherin als räumliches Zentrum, die auch innerhalb der nar-
rativen Struktur am Anfang und am Ende der Ereignisse steht. Auf
der inhaltlichen Ebene bleibt für den Betrachter die Beziehung

zwischen den beiden männlichen Hauptfiguren, Samuel und Saul,

dunkel und deshalb sowohl sublim wie auch pathetisch.2' Wohl

lassen Blickrichtung und Körperhaltung der Figuren ahnen, dass

sie unmittelbar aufeinander reagieren, doch scheint die Wirkung
mit der Ursache nicht übereinzustimmen. Wie konnte die ephemere,

würdevolle Geistererscheinung aus der Distanz die heroische

Heldengestalt so emotional ergreifen, dass das Leben aus

ihren Gliedern wich? Oder ist nur - wie im bacchantischen Rausch

— die Verbindung zwischen dem Körper und den mentalen Kräften,

dem Willen, des Kriegers unterbrochen? 1st die Erscheinung
des Geists aus dem Jenseits für den Agnostiker Saul so pathetisch,
unvermittelt und unfassbar, dass er seine Reaktionen nicht mehr

kontrollieren kann?

Wie immer wir diese Fragen beantworten, das innerbildliche

Geschehen nimmt das angestrebte Verhalten des Betrachters

vor dem Bild in übersteigerter Form vorweg. Der Einsatz des

Pathos führt, so die übereinstimmende Meinung vieler Theoretiker,

Ausdruck der Emotionen als Resultat künstlerischen Kalküls 119



vorübergehend zur Passivität des Rezipienten, zu einer Art äusseren

Lähmung bei höchster innerer Erregung. Die Ausdruckskräfte

eines Kunstwerks schlügen wie ein Blitz ein, überwältigten, könnten

zu einem ekstatischen Zustand führen. Dies, obwohl die

ersten Passionen, die durch das Erhabene wie das Pathetische

ausgelöst werden, nicht Schrecken und Angst, sondern

Verwunderung und Erstaunen angesichts etwas gänzlich Unerwartetem

seien.

Spätestens seit Nicolas Boileau, der sich seinerseits auf

Aristoteles berief, galt in Poetik und Kunsttheorie die Ansicht,
dass dieser erste Affektschub nicht lange anhalten dürfe, ansonsten

nachhaltige Schäden für Psyche und Intellekt zu befürchten
seien.32 Um schlimme Folgen des Pathos zu vermeiden, wird

gegen den Zustand des vorübergehenden Ausser-sich-Seins das

Ethos ins Spiel gebracht; es sollen rationale Kräfte aktiviert werden.

Nachdem das Publikum vom unmittelbaren Eindruck
zunächst überrumpelt worden sei, gehe es in einem zweiten Schritt

darum, es zu überzeugen. Aus dem schieren Staunen werde
nachdenkliche Verwunderung. Gegenstände aus drei Seins-Sphären

sind nach Johann Jakob Bodmer geeignet, einen Menschen in diesen

Zustand »vernünftiger Verwunderung« zu versetzen.33 Sie

könnten deshalb als pathetisch oder erhaben gelten: Werke der

Natur, die ihren Gesetzmässigkeiten zu widersprechen scheinen;

Zeichen göttlichen Wirkens sowie Ereignisse und Dinge, die,
zwischen Gott und den Menschen angesiedelt (Geister und Feen),

von der Existenz »freyer Wesen« zeugen; Taten und Wirkungen

einzelner, ausserordentlicher Menschen, »welche die Gebräuche,

und die gemeinen Regel« der Menge verlassen.

Zur Wahrscheinlichkeit des Aussergewöhnlichen

Schon Boileau betonte, dass erhabene oder pathetische Gegenstände

im Kunstwerk gleichzeitig natürlich und wahrscheinlich

erscheinen sollten. Kunst sei derart mit der Natur zu verweben,
dass die technische Fingerfertigkeit, die zu ihrer Entstehung

führe, verborgen bleibe: »[...] l'Art est jamais dans un plus haut

degré de perfection, que lorsqu'il ressemble si fort à la Nature,

qu'on le prend pour la Nature même; et au contraire la Nature ne

réussit jamais mieux que quand l'Art est caché.«34 Für einen

Künstler wie Füssli, der immer die Extreme suchte, an die Grenzen

des darstellerisch Möglichen ging, war neben der

Wahrscheinlichkeit ein anderer Begriff wichtig: Die von Boileau diskutierte

Angemessenheit (»convenance«). Für den französischen

Theoretiker sind die Elemente in einem Werk angemessen und

das gestalterische Problem gelöst, wenn ihr Ausdruck nicht zu

gross und nicht zu klein ist/5 Auf die Expression im Historienbild

übertragen bedeutet dies, dass Haltung und Bewegung der

dargestellten Figuren sowohl ihrem Stand, Geschlecht und Alter wie

ihrer gegenwärtigen Gemütsverfassung entsprechen sollten.
Komme der Maler dieser Forderung nach, werde er die Glaub¬

würdigkeit und Wahrscheinlichkeit seines szenischen Personals

massgeblich erhöhen.

Allerdings gab Gerard de Lairesse zu bedenken, dass gerade

bei der Wiedergabe historischer Begebenheiten die Umstände

und der Charakter der beteiligten Personen von vornherein

genau analysiert werden sollten. So müsse man ihre Herkunft und

Ausbildung kennen, denn die Erziehung beeinflusse die

Bewegungen der Menschen mindestens in gleichem Masse wie ihre

Leidenschaften/6 Nur der meisterhafte Maler könne seine Figuren

allein mittels Attitüde und Expression derart charakterisieren,

dass Kostüm und Attribute ganz überflüssig seien: »If the

Figures be rustical, let Rusticity be visible in them, not only in the

Dress, but in their Behaviour, Colour and Motions; and if therein

some Agreeableness appear, let it still favour of Rusticity.« Dass

Füssli seine Helden, in unserem Fall Saul, nackt darstellt, ist

gleichzeitig eine Referenz gegenüber der antiken Kunst und ein

Beweis seiner Meisterschaft. Der Künstler will zeigen, dass er

nicht nur Charakter und emotionale Verfassung seiner Gestalten,

sondern auch ihre gesellschaftliche Stellung allein durch Haltung
und Körperform lesbar machen kann. Der athletische Körper des

Königs ist selbst in der Extremsituation, in der er sich befindet,

eleganter und zu einem differenzierteren Ausdruck fähig als jener
seines robusten Waffengefährten, der zweifellos einem niederen

Stand angehört.
Auch für Jean-Baptiste Du Bos waren Angemessenheit und

Wahrscheinlichkeit verwandte Begriffe. Ihm zufolge muss ein

Kunstwerk sowohl der Forderung nach mechanischer wie nach

poetischer Wahrscheinlichkeit entsprechen. Künstler sollten vor
allem die physikalischen Gesetzmässigkeiten (Statik, Optik usw.),

somit die mechanische Wahrscheinlichkeit berücksichtigen. Die

poetische Wahrscheinlichkeit sei erreicht, sobald sie den Figuren

Passionen und Charakter gegeben hätten, die ihrem Stand, Alter
und Geschlecht entsprächen: »La vrai-semblance poétique consiste

à donner à ses Personnages les passions qui leur conviennent

suivant leur âge, leur dignité, suivant le temperament qu'on leur

prête, S l'intérêt qu'on leur fait prendre dans l'action.«57 Die

»expression des passions« habe sich der dargestellten Situation

anzupassen und müsse gleichzeitig stark sein, damit sie

wahrscheinlich wirke.

Johann Jakob Bodmer, der geistige Lehrer Füsslis, forderte

seinerseits, dass das Geschehen im Kunstwerk in kräftigen Farben

dargestellt und zugleich wahrscheinlich sein müsse, um sich auf

Dauer in die Seele des Rezipienten einzuprägen. Sofern das, was

die Kunst repräsentiert, die Sinne nicht stark genug gefangen

nimmt, komme es zum schädlichen Vergleich zwischen Lebenswelt

und Kunstwelt und zur gleichzeitigen Distanznahme des

Betrachters. Seien die Reize jedoch gross genug und die

Darstellungsweise sowie der dargestellte Gegenstand ansprechend,

verfalle das betrachtende Subjekt in den Zustand des In-sich-ge-

kehrt-Seins, der für das Erfassen des Geschauten günstig sei. Alle

Zweifel an der Existenz dessen, was eine derartige Faszination

120 Matthias Vogel



ausübe, würden in den Wind geschlagen/5 Englische Theoretiker

entwickelten im 18, Jahrhundert ähnliche Vorstellungen. Für

George Campbell beispielsweise war Wahrscheinlichkeit (»probability«)

erste und wichtigste Voraussetzung dafür, dass die

Leidenschaften des Betrachters aktiviert werden. Erst wenn an die

Möglichkeit der dargestellten oder geschilderten Objekte und

Situationen geglaubt werde, könnten Passionen entstehen/9

Nach Auffassung der meisten Theoretiker des 18. Jahrhunderts

bleibt es Geheimnis der Poeten und Maler, wie sie die

Vorstellungen und Ideen, die sich mit einer bestimmten Situation

und ihren emotionalen Implikationen verbinden, mit der künstlerischen

Wiedergabe einer Szene in Übereinstimmung bringen.

Dennoch gaben sie den Kunstschaffenden immer wieder Regeln

zur Hand, damit die historischen oder mythologischen Motive

wahrscheinlich und natürlich erschienen. Die einfachste Methode

bestand darin, mögliche Fehlerquellen aufzuzeigen. So sollten die

Schöpfer und Interpreten nicht nach dem Ausgefallenen und

Modischen suchen, denn Kennzeichen einer natürlich erscheinenden

künstlerischen Äusserung sei ihre zeitlose Schönheit - ihr

Ausdruck liege zwischen den Extremen. Wenn die Gesten und

Bewegungen einerseits zu forciert, andererseits zu entspannt sind,

dann liegt für den Theatertheoretiker François Ricoboni schon

ein Gesetzesverstoss vor/0 Solche Überlegungen beruhten auf

dem begrifflichen Gegensatzpaar »Simulatio« und »Dissimula-

tio«/' Die rhetorische Lehre besagte, dass das wichtigste Instrument

zur Vervollkommnung der »Simulatio« der Körper sei - hier

wiederum die sichtbaren Zeichen der Leidenschaften. Nur die

richtige Zeichenkombination und die wohldosierte Stärke ihres

Ausdrucks könnten den vorgetäuschten Empfindungen

Wahrscheinlichkeit verleihen. Schliesslich wurde der Körper im 18.

Jahrhundert, betrachtet man die zeitliche Abfolge, vor dem Geist

abgerichtet und mechanisiert/2

Eine weitere Anweisung für Schauspieler und Redner, die in

der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts auch im angelsächsischen

Raum vertreten wurde, hat sich Füssli für seine Kunst - und darin

unterscheidet er sich von den meisten Vertretern des

Klassizismus - zu eigen gemacht. Heftige mimische Veränderungen

oder Gesten infolge von Gefühlsaufwallungen, so die Meinung,

schwingen im ganzen Körper der betroffenen Person nach, sind

keine isolierten Zeichen/5 Betrachten wir die Figur der Seherin

von Endor auf den beiden Zeichnungen des Künstlers aus der

römischen Schaffenszeit, so scheint diese Regel im ersten, skizzenhaften

Werk besser eingehalten zu sein-. Arme und Körper des

Mediums sind noch der Geistererscheinung Samuels zugewandt,

während der Kopf (der nach verbreiteter wissenschaftlicher und

kunsttheoretischer Auffassung des 18. Jahrhunderts am schnellsten

auf innere und äussere Veränderungen reagiert) mit dem

Ausdruck des Schreckens Saul zugekehrt ist. Die Drehungen und

Schraubungen im Körper scheinen den widerstrebenden mentalen

Energien im Inneren der Frauengestalt zu entsprechen. Die

zweite Fassung baut stärker auf Kontraste: Die weit ausgebreite¬

ten Arme bilden einen Gegensatz zum blockhaft starren Rumpf.

Wahrscheinlich wird diese Haltung dadurch, dass Gefühle, die in

verschiedene Richtungen zerren, die schweren Körperteile
lähmen, wie im 18. Jahrhundert von Wissenschaftern und Kunsttheoretikern

oft geäussert wurde/''
Eine Frage stellte man sich im Zeitalter der Aufklärung oft:

Wie lässt sich unser Verstand zusätzlich so beeinflussen, damit er
die Gebilde der Phantasie, die ihm die Kunst vorstellt, nicht
ablehnt? Johann Jakob Breitinger, während der ersten Hälfte des 18.

Jahrhunderts der Mitstreiter Bodmers bei der Erneuerung der
Poetik im deutschen Sprachraum, war überzeugt, dass zu diesem

Zweck der Verstand geschockt werden müsse/5 Nicht das

Selbstverständliche und Alltägliche solle im Bild wahrscheinlich dargestellt

werden, sondern das Neue und Wunderbare. Mit dieser

Theorie wandte er sich gegen die in Frankreich verbreitete Doktrin

des Klassizismus, von Gottsched in Deutschland vertreten,
nach der die vorrangige Forderung nach Wahrscheinlichkeit

einer Darstellung nicht mit der Wiedergabe von Wunderbarem

vereinbar sei. Die Konfrontation mit dem Erhabenen ist nach

Auffassung Breitingers nicht unbedingt notwendig, um jemanden in
den für die ästhetische Erfahrung entscheidenden emotionalen
Zustand der Verwunderung zu versetzen. Auch das Neue oder

Wunderbare könne diese Seelenbewegung im Betrachter verursachen.

Je mehr Dinge und Ereignisse sich von dem entfernten, was

wir täglich erfahren, desto mehr erhielten sie den Anstrich der

Neuheit. Sobald diese Situationen dem ordentlichen Lauf der

Dinge und unserer Erfahrung widersprechen, nennt Breitinger sie

nicht mehr neu, sondern wunderbar. Das Wunderbare durchbreche

die Grenzen dessen, was unser Verstand noch als wahr und

möglich erachte. Es verlöre den Schein der Wahrheit und nähme

den Schein des Falschen an. Da nun aber der Mensch auch nach

Breitinger nur von dem bewegt wird, was glaubhaft ist, besteht
die Gefahr, dass ihn das Wunderbare ungerührt lässt. Hier ist der

Ort, wo nach Meinung dieses Gelehrten das Prinzip der
Wahrscheinlichkeit in Funktion treten muss. Es werde dafür sorgen,
dass das Dargestellte sich nicht selbst und den Gesetzen der

Logik widerspreche. Linter anderem dürfe es nicht zugleich sein
und nicht sein oder zugleich etwas und etwas anderes sein. Auch

müsse das wiedergegebene Geschehen, der Ausdruck der
Menschen und ihre Handlungsweise, durch Ursachen zureichend
motiviert sein. Einzig ein Kunstwerk, in dem das »Wunderbare mit
der Farbe der Wahrheit« angestrichen und »das Wahrscheinliche
in die Farbe des Wunderbaren« eingekleidet sei, werde den
Betrachter nicht nur für Augenblicke in Erstaunen setzen, sondern
ihn auch innerlich bewegen und so seine Aufmerksamkeit für
lange Zeit gefangen halten. In dieser »Verbindung des Wunderbaren

mit dem Wahrscheinlichen« sah Breitinger die »vornehmste
Schönheit«/6

Breitinger war jedoch ein genügend überzeugter Vertreter
der Aufklärung, um in der sinnlich und geistigen Absorbtion, die

eintritt, sofern das Wunderbare als wahrscheinlich akzeptiert

Ausdruck der Emotionen als Resultat künstlerischen Kalküls 121



wird, eine Form der Verführung zu sehen; es sei denn, es bestehe

am Schluss des Rezeptionsprozesses Hoffnung auf eine Bereicherung

der Erkenntnis. So postulierte er, dass das Wunderbare im

Kunstwerk nur dem Schein nach der Wahrheit widersprechen
dürfe.''7 In Tat und Wahrheit sei hingegen im Wunderbaren Wahrheit

verborgen, die zu entdecken Teil des ästhetischen Vergnügens

sei: »Sobald ein Ding, dass das Zeugnis der Wahrheit oder

Möglichkeit hat, mit unseren gewöhnlichen Begriffen zu streiten

scheint, so kann es uns nicht bloss als neu und ungewohnt
vorkommen, sondern es wird das Gemüthe in eine angenehme und

verwundernsvolle Verwirrung hinreissen, welche daher entspringet,

weil wir mit unserem Verstand durch den reizenden Schein

der Falschheit durchgedrungen, und in dem vermeinten Widerspruch

ein geschicktes Bild der Wahrheit und eine ergezende

Übereinstimmung gefunden haben.«"'8 Breitinger schwächt diese

Aussage etwas später in einem Traktat allerdings ab, wenn er im

Wunderbaren nur noch ein »vermummtes Wahrscheinliches«

sieht, nicht jedoch eine versteckte Wahrheit. Das Wahrscheinliche

nämlich habe nur vor der Einbildung als wahr zu scheinen,

nicht jedoch vor dem Verstand. Nur um dieses »Wahre der Einbildung«

zu erzielen, dürfe sich der Poet oder Künstler von der

Wahrheit - im emphatischen Sinn - entfernen.''9

Vieles spricht dafür, dass Breitingers Ideen Füssli bei der

wiederholten Darstellung von Feen- und Geisterwesen geleitet
haben. Die von ihm geschaffenen Szenen mögen noch so phantastisch

und wunderlich sein, sie verlassen nie den Rahmen des

Wahrscheinlichen. Mehr noch, der Künstler strebte danach, dass

die Dinge, die er darstellte — und seien sie noch so seltsam

eingekleidet -, Wahrheit und Erkenntnis transportieren. Geister

werden - wie in unserem Fall - als Ausgeburten der Imagination

dargestellt, die nur auf die psychische, nicht jedoch auf die

physische Welt Einfluss nehmen. Oft werden sie als reine Gebilde der

Phantasie und des Traums dadurch gekennzeichnet, dass einzelne

innerbildliche Figuren, die sich in einem Zustand der Bewusstlo-

sigkeit befinden (Schlaf, Ohnmacht), mit auffallenden körperlichen

Zeichen (Mimik, Spasmus, Rötungen) auf sie reagieren.
Der Künstler konnte davon ausgehen, dass im 18. Jahrhundert

die Theater- und Kunstsalon-Besucher, die er ansprechen

wollte, am rhetorischen und kunsttheoretischen Diskurs teilnahmen.

Wo es um den hohen Stil in der Tragödie oder im Historienbild

ging, lasen sie die Zeichen der Leidenschaft nicht vor dem

Hintergrund ihrer alltäglichen Erfahrung. In einem solchen

Rezeptionszusammenhang waren weniger die Sinne und das

Gedächtnis (Empirie) als der Verstand und die Imagination (Urteilskraft)

die vorrangigen Erkenntnisinstrumente. Sobald der Begriff
oder die Idee der Dinge mit der Darstellungsform übereinstimmten,

wurde diese als zweckmässig und natürlich erachtet.50

Bei der heutigen Interpretation dieser Werke gilt es zu

berücksichtigen, dass der Vergleich zwischen Urbild und Abbild im

18. Jahrhundert nicht bloss Sache der Sinne war, die äussere

Merkmale miteinander in Beziehung setzten. Es war auch ein re¬

flexiver Vorgang, bei dem versucht wurde, das ideale innere Bild

von historischen und mythologischen Personen und Handlungen

mit dem im Kunstwerk vorgestellten zur Deckung zu bringen.

Ausdruck der Leidenschaften versus Körperdisziplin

Im folgenden Kapitel soll aufgezeigt werden, wie während des 18.

Jahrhunderts der rhetorische und psychologische Diskurs in der

Kunst fruchtbar gemacht wurde. Für manche Kunsttheoretiker

war die Macht, die der Ausdruck der Leidenschaften über den

Schein der Wahrheit in einem Bild besitzt, gefährlich. So meinte

ein unbekannter Autor, je grösser die Virtuosität sei, die ein

Maler in der »expression des passions« besitze, desto grösser
werde seine Versuchung, sich über die Natur zu erheben und so

nicht nur gegen die Wahrheit im strengen Sinn, sondern auch

gegen die Wahrscheinlichkeit zu Verstössen.5'Kein Geringerer als

Horace Walpole, einer der Begründer des Schauerromans,

machte Füssli den Vorwurf, seine Gebilde seien Ausgeburten

einer überspannten Phantasie, die sich über die Natur, das

Erfahrbare, erhebe.52 Beruhigen konnte hier nur die oft wiederholte

Feststellung, dass die wahrscheinlichsten und mitreissendsten

Handlungen und psychischen Reaktionen im Kunstwerk nicht die

sind, die im Alltag am häufigsten beobachtet werden, sondern

die, für die der Künstler einen besonderen Ausdruck findet. Die

Bewegungen in der Kunst sind einerseits grösser oder andrerseits

kleiner, als der Empiriker zunächst erwartet. Der

Theatertheoretiker Remond de Saint Albine führte als Beleg für den

Wahrheitsgehalt dieser Aussage eine Szene aus der »Iphigenie«

des Euripides an. Der Schauspieler des Agamemnon dürfe im

Augenblick, da ihn Iphigenie frage, ob sie an der Opferhandlung,
die er vorbereite, teilnehmen könne, keineswegs pathetisch oder

schmerzvoll reagieren (obgleich dies das natürliche Verhalten in

der Lebenswelt sei), vielmehr müsse er alles machen, um den

Schmerz zu verbergen. In den seltensten Fällen sei die spontane

Reaktion, die dem Schauspieler durch Einfühlung in die vorgestellte

Situation einfalle, auf dem Theater wirkungsvoll und

glaubhaft: »Ces exemples prouvent combien l'action vraie est

quelquefois éloignée de celles qui se présente la premiere à

l'esprit des Acteurs.«55

Auch die englischen Rhetoriker rückten im 18. Jahrhundert

von der empathetischen Methode Ciceros und Quintilians ab.5''

Gleichzeitig mit der neuartigen Ausrichtung der Redekunst und

unabhängig von antiken Vorbildern emanzipierte sich innerhalb

des »Elocutionary Movement« der gestisch mimische Aspekt der

Rhetorik (nun eng verbunden mit der Schauspielkunst) von der

Stimmbildung und -führung. Man war überzeugt, Körperbewegungen

- visuelle Zeichen schlechthin - besässen mehr Macht

über die Empfindungen der Zuschauer als stimmliche Ausdrucksmittel.

Sie erfüllten darüber hinaus eher die Forderung nach

Wahrscheinlichkeit, selbst dann, wenn Künstler und Schauspieler

122 Matthias Vogel



im Ausdruck das Mass nicht einhalten und unter- oder übertreiben.Sî

Schon kleine Körperbewegungen der Figuren auf der

Bühne oder im Historienbild könnten - so die Feststellung -
grosse Wirkungen auf das Gemüt anderer erzielen. Da erkannt

wurde, dass solche pathognomische Phänomene ausserhalb des

Kunstkontexts das Individuum entlarven können, wurde im Umfeld

des »Elocutionary Movement« der Ruf nach Selbstbeherrschung

und umfassender körperlicher Kontrolle des redenden

Subjekts laut; ein Indiz für die allgemeine Tendenz zur Selbstverleugnung,

die sich in der konstituierenden bürgerlichen Gesellschaft

abzeichnete. Füssli, in seiner Jugend der Bewegung des

»Sturm und Drang« nahe stehend, beobachtete diese Entwicklung

als Mensch und Künstler skeptisch; nicht zuletzt deshalb neigte er

zu extremen körperlichen Ausdrucksformen. Die Ausnahmeerscheinung,

der seine Sympathie galt und die er wenn immer möglich

zur Darstellung brachte, kastriert sich nach seiner Überzeugung

nicht selbst. So gesehen, kann die heftige Reaktion Sauls in

der »Hexe von Endor« gerade als Zeichen einer ausserordentlichen

Persönlichkeit gelesen werden: Er ist ein Einzelgänger, der

sich innerhalb der Gesellschaft, die ihn integrieren will, nicht

unterordnen kann und deshalb grossen Erschütterungen ausgesetzt

ist.

Die Konfrontation zwischen den Forderungen der menschlichen

Gemeinschaft und göttlicher Mächte (in unserem Fall

repräsentiert durch den Geist Samuels) einerseits und den

Wünschen des bedeutenden Individuums andrerseits, das sich seine

Ziele selbst steckt (Saul), ist eines der wiederkehrenden Themen

Füsslis. Er lebte in einer Zeit, in der sich die reflektierenden

Subjekte innerhalb des bestehenden politischen Systems zum

Problem wurden. In der immer deutlichere Formen annehmenden

merkantilen Gesellschaft wurde die Zahl der Unbekannten, mit

denen man sich täglich auseinandersetzen musste, grösser als

etwa in der agrarischen. Man sah sich täglich Dingen und

Menschen gegenüber, die als ganz anders, als fremd empfunden wurden.

Als fremdartig galt alles, was sich nicht den Normen und

anerkannten Vorstellungen anpasste. Dessen ungeachtet erhöhte

sich die Möglichkeit, in zunehmend komplexeren Organisationsstrukturen

auf unerwartete Situationen und Verhaltensweisen zu

stossen. Der Schrecken, der durch eine solche Begegnung im

»normalen« Menschen verursacht wird, ist in der vorliegenden

Zeichnung in das Gesicht des Begleiters und Kriegsknechts von

Saul eingeschrieben. Aber auch das Nächste - so der eigene Körper

und seine unwillkürlichen Reaktionen - konnte einem

suspekt und zweifelhaft vorkommen. In der Mitte des 18. Jahrhunderts

- in einer Atmosphäre der sozialen und mentalen

Verunsicherung - verbreitete sich deshalb die Überzeugung, dass

Seele und Geist leichter zu verstehen und zu domestizieren seien

als der Körper, der sich mit seinen reflexartigen Mechanismen

dem rationalen Zugriff zum Teil entziehe.

Trotzdem versuchte man gerade über die sichtbaren

Zeichen des Körpers zur unsichtbaren Seele vorzudringen. Wenn ge¬

fordert wurde, dass bei aller Dunkelheit des natürlichen
Körperausdrucks eine klare Sprache im nonverbalen Umgang der
Menschen untereinander gefunden werden sollte, dann erinnert dies

an Postulate, die innerhalb der Ausdruckstheorie der bildenden
Kunst laut wurden. Da vieles an dieser Sprache undurchsichtig
bleiben musste, konnte man sie nicht mit dem Verstand alleine

entziffern, sondern nur mit Hilfe der Empfindung und Intuition.
Der Begriff des Scheins erhielt in diesem Zusammenhang einen

fast magischen Klang, als das plötzliche Aufscheinen einer auf

anderen Wegen verborgenen Wahrheit. Die in der Nachfolge von
Leibniz in Deutschland entwickelte Phänomenologie war jenes

Teilgebiet der Philosophie, in dem der Begriff des Scheins aus der

Optik entlehnt und auf alle Gebiete des geistigen Lebens

übertragen wurde. Auf diesem Weg fand er in die Ästhetik Einlass.

Im »Neuen Organon« Johann Heinrich Lamberts, in dem der

Mathematiker und Naturwissenschafter nach dem höchsten Grad

der Wahrscheinlichkeit suchte, wird der Begriff ausführlich

abgehandelt. Mittels den Bewegungen der Körper, so der Autor,
liessen sich komplexe Begriffsverhältnisse durch anschauliche

Bilder ersetzen. Der sinnliche Schein, auf den man beim Lesen

von Bildern angewiesen ist, wird nicht mehr wie bei der kartesi-

anischen Philosophie als Trug und somit als Gegensatz zur rationalen

Erkenntnis angesehen. Nach Lambert entsteht die

Täuschung nicht schon bei der Wahrnehmung, sondern erst später,

wenn man Schlüsse daraus zieht, die auf Vorurteilen basieren.

Allerdings leiteten die sinnliche Wahrnehmung und der mit ihr
verbundene Schein nicht unmittelbar zur Wahrheit über, aber

jeder »Schein« enthalte eine Möglichkeit zur Entdeckung der

Wahrheit: »Wir haben nämlich nicht schlechthin das Wahre dem

Falschen entgegen zu setzen, sondern es findet sich in unserer
Erkenntnis zwischen diesen noch ein Mittelding, welches wir den

Schein nennen.«56

Angesichts der Gefahr von Zirkelschlüssen zwischen Körper
und Psyche ist das Vertrauen in die eigene Person, in ihre Werte
und Handlungsvorgaben notwendig. Die persönliche Katastrophe
beginnt dort, wo man wie Saul in der dargestellten Situation sich

selbst entgleitet. Indem dieser Mensch seine Zukunft sieht, wird
ihm auch die Gegenwart offenbar. Er betrachtet sich für einmal in
einem Spiegel, der nichts ausblendet. Bisherige Erklärungsmuster
lassen sich nicht mehr auf sein bewusstes Ich anwenden - das

Eigene ist einem weder vertraut noch fremd, es ist lediglich anders
und wird als ein Anderer wahrgenommen. Dieser Andere, der

sonst hinter der Persona verborgen ist, sucht einen in Zeiten der
Krise heim.57

Etwas von dem Schauer der Begegnung mit seinem Doppelgänger

wollte Füssli auch in der Gegenüberstellung von Samuel

und Sau! darstellen.56 Der Kollaps Sauls folgt auf die Einsicht,
dass der einzelne Mensch für sich allein nicht Mensch werden
kann. Isoliertes Selbstsein, in Distanz zu Gott und den Menschen,
führt zur dumpfen Verschlossenheit, bevor es sich in verschiedene

Identitäten aufsplittert oder ins Nichts versinkt. Deshalb

Ausdruck der Emotionen als Resultat künstlerischen Kalküls 123



sind die Hauptfigur und die ihr beigeordnete Nebenfigur in Füss-

lis Werk nicht nur Pathosformeln, in die kunstgeschichtliches
und rhetorisches Wissen eingebracht wurde, sondern auch

Beispiel dafür, dass der Künstler ein subtiles Bewusstsein für die

Psyche und ihre Mechanismen besass und mit dessen Hilfe zeigen

wollte, welche Gefahren die Entfesselung des Individualprinzips
in sich barg.

Die Wissenschaft von der Psyche war damals noch wenig

entwickelt, doch spielte bei ihr, wie bei der verwandten

Affektenlehre, die Körpersemiotik eine bestimmende Rolle. Das

Subjekt, eine örtlich und zeitlich bestimmte Einheit innerhalb eines

Diskurses, und die Vorstellungen von eben diesem Akteur sind

wandelbar;59 sie sehen nach Freud und Lacan anders aus als nach

Descartes und Locke. Zu Beginn der Aufklärung wurden die

vernunftbegabten Teile des Menschen von der übrigen Welt
abgetrennt und isoliert. Der einzelne Mensch, eine autonome Einheit,

war nicht länger automatisch Teil grösserer Zusammenhänge. Er

musste diese Zusammenhänge konstruieren und sich darin

positionieren, nachdem er sich selbst konstituiert hatte. Dies war
dem Konzept des Individuums, wie wir es bis heute mit gewissen

Abstrichen und Zugaben kennen, förderlich: Es ist eine zwar

heterogene, jedoch unverwechselbare selbstbestimmte Entität.

Indem Locke die Begriffe von der sinnlichen

Wahrnehmungsfähigkeit herleitete, lenkte er den philosophischen Geist

auf die Empfindungen hin und eröffnete gleichzeitig weite
Gebiete für die seelenkundliche Bearbeitung. Sinneswahrnehmungen

lassen sich nach dieser Auffassung nie unmittelbar für das

diskursive Denken fruchtbar machen. Sie lösen zuallererst

Empfindungen aus, die ihrerseits unsere Einbildungskraft und

dadurch unsere Vorstellungswelt nähren. Die Beschäftigung mit
dem Körper in der Psychologie ging von der Prämisse aus, dass

der Leib nicht aus sich selbst heraus seine sinnlich wahrnehmbare

Sprache entwickle. Vielmehr, so die allgemein akzeptierte
Annahme, spiegle der Körper den innersten, verborgenen Kern des

Subjekts. Er sei in all seiner Erscheinungshaftigkeit nie frei von

essentieller Bedeutung, auch dort, wo deren Offenlegung nicht in

der Intention der agierenden und sprechenden Person liege. Der

Körper lasse sich bei aller noch so verfeinerten Verstellungskunst
niemals vollständig in die Zwangsjacke des gesellschaftlichen
Dekorums pressen. Er lüge nur unter öffentlichem Druck und auch

dann ohne grosses Talent, so dass seine Sprache leicht dekon-

struierbar sei. Wie meist im Laufe der zivilisatorischen Prozesse

gilt allerdings auch hier die Regel: Je feiner die Methoden zur

Analyse des materiellen Menschen, desto ausgeklügelter seine

Arten der Verstellung.
Für die Ausformung der Psychologie im modernen Sinn war

die Entwicklung der Philosophie in Deutschland von besonderer

Wichtigkeit. So hat Christian Wolff 1745 erstmals zwischen
»empirischer« und »rationaler Psychologie« unterschieden. Die

Untersuchung von Situationen, Handlungen und Objektarten, die

bestimmte Leidenschaften kennzeichnen, wurde unter dem

Wissenschaftszweig der »empirischen Psychologie« subsumiert,

während die Übertragungsmechanismen zwischen dem

Wahrnehmungsapparat, dem übrigen Körper und der Seele (und mithin
auch die Frage nach den Zusammenhängen der Leidenschaften

mit den Begierden, dem Willen und der Urteilskraft) in das Gebiet

der »rationalen Psychologie« fielen.60 Es war die »empirische

Psychologie«, die den Körper, seine Grundformen, seine Proportionen

und sein Veränderungspotenzial analysierte. Die Experimente,

welche die Anhänger dieses Forschungszweigs an der

Seele vollzogen, wurden immer mittels der Körpersemiotik
quantitativ und qualitativ erfasst. Der Satz, dass jede Veränderung der

Gebärde oder des Ausdrucks einzelner Körperteile auf eine

Veränderung der Seele schliessen lässt, wurde den Empirikern zum

Axiom, ohne das ihrer Wissenschaft ein Fundament fehlte. Dort,

wo sich keine Zeichen am Körper zeigen oder wo sie nicht
eindeutig und deskriptiv sind, tappt der Forscher im Dunkeln.

Einer der ersten Wissenschaftler, der sich zu dieser
Methode bekannte, war Johann Gottlob Krüger. Allerdings konnte er

das Gefühl des Versagens nicht gänzlich unterdrücken, als er

zugab, bisher kein Mittel gefunden zu haben, die unscheinbaren

mimischen und gestischen Zeichen zu beschreiben, die z. B. beim

Affekt der Freude im Leib auftreten.6' Wahrnehmen, Beobachten

und Beschreiben körperlicher Merkmale und Veränderungen

waren für Johann Georg Sulzer die wichtigsten Instrumentarien
bei der Erforschung der Affekte. Seine ästhetischen Schriften neigen

noch stärker als diejenigen Baumgartens und Bodmers,

denen er sonst geistig verpflichtet war, zur Wirkungsästhetik und

Psychologie.62 Der Philosoph, ein Hauptvertreter der Kunstlehre

des deutschen Klassizismus, ging so weit, die Empfindungen als

Wertprinzipien zu bezeichnen. In einem solchen Einsatz für die

Anerkennung der Sinnesempfindungen und der Gefühle von Lust

und Unlust als Instrument zur Beurteilung von Welt, tut sich der

Kampf des leidenschaftlichen Pädagogen für das Recht der

Neigungen gegenüber den Pflichten kund. Diese Haltung teilte er

mit Füssli, dem er 1763 während dessen Deutschlandaufenthalt

Mentor war.

Dank der Textualisierung des Körpers wurden Psychologie
und Physiognomik für einen Historienmaler wie Füssli im 18.

Jahrhundert bedeutend. Gestalten mit ausladenden Bewegungen

oder solche, die sich mit ihrer geschlossenen Kontur vom Um-

raum abheben, sind in Füsslis Werken für die Komposition
bedeutend, sie wollen aber auch als Bedeutungsträgerinnen im

narrativen Kontext genau gelesen werden. So kann ein Objekt,
das durch seine Neuartigkeit verunsichert, egal, ob es schön

oder hässlich, abschreckend oder anziehend ist, auf der Körperebene

Verspannungen und Schmerzen verursachen.65 Diese inneren

Vorgänge hat Füssli in der Figur Sauls und auch sonst in
ähnlichen Szenen dargestellt, und er hat sie gleichzeitig zu einem

Ziel seiner Kunstproduktion erklärt. Sie sollte durch ihre

Absonderlichkeit und Wucht den Betrachter überraschen,

beunruhigen, vielleicht sogar körperlich anspannen. Dahinter stand

/ 24 Matthias Vogel



folgende Idee: Erst wenn ein Ausstellungsbesucher am eigenen
Leib die Interdependenzen zwischen Seele und Körper erfahre,

entfalte das Kunsterlebnis die angestrebte nachhaltige Wirkung.
Ein besseres Verständnis vom emotionalen Subjekt konnte die

Kunst im Ausdruck effizienter machen. Wie eine programmatische

Umsetzung dieser Theorie erscheint so auch die Zeichnung

»Die Elexe von Endor«. Zusammenfassend und verallgemeinernd
lässt sich daraus schliessen: Ein Künstler wie Füssli, mit den

Rezeptionsmechanismen der Psyche vertraut, versprach sich von
der Rhetorik und der psychologischen Ästhetik seiner Zeit

Hilfeleistungen beim eigenen Schaffen und wandte deshalb ihre

Erkenntnisse bei der Gestaltung der einzelnen Figuren sowie bei

ihrer Disposition an.

Ausdruck der Emotionen als Resultat künstlerischen Kalküls



1 Da Füssli selbst das Image eines Genies pflegte, wur¬

den seine Szenen massloser Leidenschaft oft als

unmittelbarer Ausfluss seiner komplexen Persönlichkeit

gelesen, vgl. Schiff, Gert, Johann Heinrich Füssli

1741-1825, Bd. 1: Text und Œuvrekatalog, Bd. 2:

Abbildungen Œuvrekatalog Schweizer Künstler 1/1 und

1/2), Zürich/München 1973, S. 189-213; Janson, Horst

W., Fuseli's 'Nightmare', in: Arts and Sciences 2,

Spring 1963, S. 23—28; Hofmann, Werner, Ein Gefangener,

in: Johann Heinrich Füssli 1741-1825, Ausst.-

Kat. Hamburger Kunsthalle, Hamburg 1974, München

1974, S. 41-54.

2 Knowles, John, The Life and Writings of Henry Fu-

seli, London 1831 (Reprint London/Nendeln 1982), Bd.

3, S. 26-27.

3 Erffa, Helmut/Staley, Allen, The Paintings of Benja¬

min West, New Haven 1986, S. 211-213; Kat. Nr. 93.

4 Pressly, William L., The Life and Art ofJames Barry,

New Häven/London 1981, S. 58-62.
5 Schiff 1973 (wie Anm. 1), S. 487, Kat. Nr. 713; S. 496,

Kat. Nr. 757; S. 492, Kat. Nr. 738.

6 Vgl. Pressly, Nancy L., The Fuseli Circle in Rome:

Early Romantic Art of the 1770s, Ausst.-Kat. Yale

Center for British Art, New Haven 1977.

7 Knowles 1831 (wie Anm. 2), Bd. I, S. 413; Schiff 1973

(wie Anm. I), S. 437, Kat. Nr. 363; S. 443; Kat. Nr. 401;

S. 448, Kat. Nr. 433.

8 Schiff 1973 (wie Anm. 1), S. 449, Kat. Nr. 440.

9 Schiff 1973 (wie Anm. 1), S. 487, Kat. Nr. 713.

10 Vgl. Brenneman, David, The Duelling Didos of 1781:

Self-Promotion through »Puffing« in the Contemporary

Criticism of Henry Fuseli's Painting (Typoskript
1995). Füssli besass gegenüber den meisten Konkurrenten

auf dem englischen Kunstmarkt den Vorteil,
dass er gute Beziehungen zu einigen Zeitungs- und

Zeitschriftenverlegern unterhielt. So konnte er z. T.

nicht nur Kritiker beeinflussen, sondern die

Besprechungen auch selbst schreiben (vgl. Mason, Eudo C.,

The Mind of Henry Fuseli. Selections from his

Writings with an Introductory Study, London 1951,

S. 354-358).

11 Vgl. Schiff 1973 (wie Anm. 1), S. 438-439, Kat. Nr. 372,

373.

12 Burke, Edmund, A Philosophical Inquiry into the Ori¬

gin of our Ideas of the Sublime and Beautiful, London

1757; vgl. Dobai, Johannes, Die Kunstliteratur
des Klassizismus und der Romantik in England, Bd. 2,

1750-1790, Bern 1975, S. 54-101.

13 Dobai 1975 (wie Anm. 12), S. 1076—1078.

14 Salvator Rosas Bild, seit 1668 in Frankreich und

heute im Musée du Louvre, war durch den Stich von

Andrew Lawrence im 18. Jahrhundert weit herum

bekannt (vgl. Salerno, Luigi, Salvator Rosa, Florenz,

S. 113, Tav. XXIV).

15 Vgl. Sunderland, John, John Hamilton Mortimer and

Salvator Rosa, in: The Burlington Magazine 112, 1970,

S. 524-525.

16 Erffa/Staley 1986 (wie Anm. 3), S. 211—213, Kat. Nr.

220—221. Dass Füssli schon früher auf dieses Motiv

aufmerksam wurde, kann nicht erstaunen. Seine

Zeichnung von 1769 dürfte jedoch für Zeitgenossen

unbekannt geblieben sein (Schiff 1973 (wie Anm. 1],

Bd. 1, S. 432, Kat. Nr. 338).

17 Erffa/Staley 1986 (wie Anm. 3), S. 82-84, Kat. Nr. 275,

S. 263.

18 Denkbar ist, dass einer der zahlreichen Künstler, die

1777 von London kommend in enger oder loser Form

dem Füssli-Kreis beitraten (Prince Hoare und James

Northcote u. a.), berichtete, Benjamin West sei

daran, diese biblische Geisterbeschwörung zu

gestalten.

19 Viele englische Künstler, die im Betrachter Schauer

und Schrecken wecken wollten, versuchten sich auch

in den nächsten Jahren an diesem Motiv: 1783

William Blake (ein Aquarell befindet sich in der New

York Public Library), wenig später Richard Westhall

und 1814 der Schüler Wests und Füsslis Charles

Robert Leslie, vgl. Erffa/Staley 1986 (wie Anm. 3),

S. 263.

20 Frederick Antal sah zumindest in der vermummten

Gestalt Samuels Anklänge an das Bild Rosas (Antal,

Frederick, Fuseli Studies, London 1956, S. 64, Anm.

106).

21 AT, 1. Samuel, 28,7-25.

22 Dagegen folgte Füssli, bewusst oder unbewusst, der

traditionellen protestantischen Exegese, die auf
Luther und Zwingli zurückgeht. Diese will nicht dulden,

dass die Wahrsagerin von Endor tatsächlich einen

Toten heraufbeschworen habe. Nekromantie sei

Werk der Dämonen, die durch Medien auf Menschen

wirkten und ihnen die Toten nur vortäuschten (vgl.

Schmidt, Philippe, Die Illustration der Lutherbibel

1522-1700. Ein Stück abendländischer Kultur- und

Kirchengeschichte, Basel 1962, S. 429-435).

23 Schiff 1973 (wie Anm. 1), S. 498, Kat. Nr. 774; S. 530,

Kat. Nr. 957; Weinglass, David H., Prints and Engraved

Illustrations by and after Henry Fuseli, Alders-

hot 1994, Kat. Nr. 48, 94.

24 Schiff 1973 (wie Anm. I), S. 455, Kat. Nr. 480; zur Pa¬

thosformel der frontalen Gestalt mit ausgebreiteten

Armen vgl. Johann Heinrich Füssli 1741-1825, Ausst.-

Kat. Hamburger Kunsthalle, Hamburg 1974, München

1974, S. 55.

25 Schiff 1973 (wie Anm. 1), S. 439, sieht in der Gestalt

Samuels Michelangelos Figur des Gottvaters in der

»Erschaffung Evas« (Sixtinische Kapelle) aufgegriffen,

während die Hexe auf Pellegrino Tibaldis »Predigt

Johannes des Täufers« zurückgehe. Antal leitet
dieselbe Figur von Raffaels »Transfiguration« her

(Antal 1956 (wie Anm. 201, S. 113, Anm. 77); aber - und

dies scheint mir plausibel - er führte auch Hogarth'
»Sünde« aus dem Gemälde »Satan and Death sepera-
ted by Sin« als Vorbild an (ebd., S. 53).

26 Schiff 1973 (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 439; Abb. Bd. 2, S. 83.

Joergen Andersen hat zusätzlich eine antike Gemme

in die Diskussion gebracht, die Theseus darstellt, wie

er die von ihm erschlagene Laja mit Mitleid und

Bewunderung betrachtet (De Ar I Rom. Abildgaard,

Sergel, Füssli, Kopenhagen 1989, S. 125); Johann
Joachim Winckelmann bezeichnete sie als eine der

schönsten Gemmen des Altertums und bildete sie in

seiner Geschichte der Kunst des Altertums (2 Bde.,

Dresden 1764) ab. Winckelmanns Schrift wurde von

Füssli in den 1760er Jahren teilweise übersetzt, das

Manuskript ist wahrscheinlich 1770 verbrannt (vgl.

Schiff 1973 [wie Anm. 11, Bd. 1, S. 52).

27 Lavater, Johann Caspar, Essays on Physiognomy, Bd.

2, London 1792, S. 289.

28 Vgl. Mason 1951 (wie Anm. 10), S. 179—183 und

S. 275-276.

29 Beattie, James, Essays on Poetry and Music, as they

affect the mind, London 1776, S. 156.

30 Ebd., S. 237.

126 Matthias Vogel



31 Diese Definition des Pathos als etwas, das durch

seine Kühnheit und schiere Grösse den Betrachter

ergreift und nicht mehr loslässt, rückt den Begriff in

die Nähe zu dem, was man im 18. Jahrhundert das

Erhabene nannte. Die Theoretiker beriefen sich dabei

auf den bekannten Text des (Pseudo-)Longinus (Vom

Erhabenen, übers, von Reinhard Brandt, Darmstadt

1966, Paragraph 8, S. 41). John Baillie hingegen

stellte fest, dass ein Werk, das pathetische Qualitäten

besitze, oft auch sublim sei, dass diese

Eigenschaften aber unterschiedliche Eindrücke in der

Seele hinterliessen. Während die pathetische Qualität

in einem Kunstwerk das Innerste des Rezipien-

ten aufwühle und erhebe, führe die erhabene Qualität

einen grossen einfachen Zustand der Seele

herbei, den man am besten mit melancholischer

Gelassenheit bezeichne: »The Sublime, when it exists

simple and unmixed, by filling the Mind with one

vast and uniform Idea, affects it with a solemn Seda-

teness; by this means the Soul itself becomes, as it

were, one simple grand Sensation. Thus the Sublime

not hurrying us from Object to Object, rather

composes than agitates, whilst the very Essence of the

Pathetick consists in an Agitation of the Passions,

which is ever effected by crouding into the Thoughts

a thousand different Objects, and hurrying the Mind

into various Scenes.« (Baillie, John, An Essay on the

Sublime, London 1747, S. 31). Ähnlich sind für Füssli

das Sublime und das Pathetische zwei getrennte

Prinzipien, die sich allerdings nicht ausschliessen.

Vielmehr müssen sie in einem Historienbild, das die

Anforderung des grossen Stils erfüllen will, vereinigt

werden. Füsslis Kritik an Reynolds Bild der

sterbenden Dido konzentrierte sich dann auch auf den

Einwand, dass es dem Akademiepräsidenten in

diesem Bild nicht gelungen sei, das Erhabene mit

Pathos zu verbinden (Knowles 1831 (wie Anm. 2], Bd. 1,

S. 386).

32 Boileau, Nicolas, Art Poétique, in: Œuvres complè¬

tes, Bd. 19, Paris 1966, S. 341. Zu Füsslis Lebzeiten war

es der schottische Philosoph und Rhetorikspezialist

Hugh Blair, der diese Meinung dezidiert äusserte

(Lectures on Rhetoric and Bell Lettres, London 1783,

S. 75-76).

33 Bodmer, Johann Jakob, Lehrsätze von dem Wesen

der erhabenen Schreibart (1746), in: Bodmer, Johann

Jakob/Breitinger, Johann Jakob, Schriften zur Literatur,

Stuttgart 1980, S. 216-220. Bodmer stellt hier

einen Katalog erhabener und pathetischer Gegenstände

zusammen, an den sich sein Schüler Füssli bei

der Wahl seiner Themen häufig gehalten hat.

34 Boileau 1966 (wie Anm. 32), S. 374.

35 Vgl. hierzu auch Warnick, Barbara, The Bolevian Sub¬

lime in Eighteenth-Century British Rhetorical Theory,

in: Rhetorica 8, 1990, S. 356.

36 Lairesse, Gerard de, The Art of Painting in All its
Branches, übers, von John Frederick Fritsch, London

1738, S. 39.

37 Du Bos, Jean-Baptiste, Réflexions critiques sur la Po¬

esie et sur la Peinture, Paris 1740, Bd. I, S. 250-251.

Johann Caspar Lavater, der Physiognom und Freund

Füsslis, vertrat wie Du Bos die Meinung, dass nur die

nuancierte und kräftige Darstellung von Charakter

und Leidenschaft einem Bild Natürlichkeit verleihe,

vgl. Louis, Eleonora, Der beredte Leib. Bilder aus der

Sammlung Lavater, in: Die Beredsamkeit des Leibes.

Zur Körpersprache in der Kunst, hrsg. von Ilsebill

Barta Fliedl/Christoph Geissmar, Salzburg/Wien

1992, S. 117.

38 Bodmer, Johann Jakob, Critische Betrachtungen über

die poetischen Gemälde der Dichter, Zürich 1741,

S. 19-20.

39 Campbell, Geroge, The Philosophy of Rhetoric, Lon¬

don 1776, Bd. 1, S. 212. Campbell hat sich nicht nur mit
dem Entstehen von Leidenschaften befasst, er geht
auch detailliert auf Techniken ein, wie eine einmal

geweckte Leidenschaft am Leben erhalten oder eine

unangenehme Leidenschaft besänftigt werden kann.

40 Riccoboni, François, L'Art du théâtre, Paris 1750,

S. 10.

41 Vgl. Müller, Thomas, Rhetorik und bürgerliche Iden¬

tität. Studien zur Rolle der Psychologie in der

Frühaufklärung, Tübingen 1990, S. 12—13.

42 Richards, Graham, The Absence of Psychology in the

Eighteenth Century: A Linguistic Perspective, in:

History of Science 23, 1992, S. 210.

43 Vgl. Walker, John, Elements of Elocution (London

1781), Boston 1810, S. 303.

44 Weitere Ausführungen zur Körpersemantik im Werk

von Füssli und in der Kunst seiner Zeit finden sich in

meinem Buch mit dem Titel Johann Heinrich Füssli.

Leidenschaften in Kunst und Kunsttheorie um 1800

(erscheint Zürich 2001). Dort habe ich auch

dargestellt, dass der Künstler weitere wissenschaftliche

Einsichten seiner Zeit, etwa aus Medizin und

Physiognomik, in seiner Kunst zur Anwendung

brachte.

45 Breitinger, Johann Jakob, Critische Dichtkunst

(1740), in: Bodmer/Breitinger 1980 (wie Anm. 33),

S. 83-204.

46 Ebd., S. 138

47 In der französischen Akademiedoktrin wurde die

Wahrscheinlichkeit eindeutig über die Wahrheit
gestellt. Ziel war Kunst und Künstlichkeit zu verstecken,

um den grösst möglichen Effekt zu erzielen.

48 Breitinger 1980 (wie Anm. 45), S. 136.

49 Ebd., S. 142.

50 Vgl. Kant, Immanuel, Kritik der Urteilskraft, in:

Werke in sechs Bänden, Hrsg. Wilhelm Weischedel,

Bd. 5, Darmstadt 1983, S. 267-273.

51 Anonymus: Lettre critique, a un ami, sur les ouvra¬

ges de Messieurs de TAcadémie, exposés au Salon du

Louvre 1759, Paris 1760, S. 13.

52 1820 kommentierte der Kritiker John W. Croker den

aktuellen Beitrag Füsslis an der Akademieausstellung

mit den Worten Walpoles »mader than ever«

(Whitley, William T., Art in England 1800-1820, New

York/Cambridge 1928, S. 316).

53 Saint Albine, Remond de, Le Comédien, Paris 1747,

S. 142.

54 Vgl. Howell, Wilbur Samuel, Eighteenth-Century Bri¬

tish Logic and Rhetoric, Princeton 1971, S. 441.

55 Vgl. Bolla, Peter de, The Discourse of the Sublime.

Readings in History, Aesthetics and the Subject.

Oxford/New York 1989, S. 146-182.

56 Lambert, Johann Heinrich, Neues Organon: oder Ge¬

danken über die Erforschung und Bezeichnung des

Wahren und dessen Unterscheidung vom Irrtum und

Schein, Bd. 2, Leipzig 1764, S. 217.

57 Hillman, James, The Soul's Code. In Search of Cha¬

racter and Calling, New York 1996, S. 180-190.

58 Dass das Menschsein die Möglichkeit der Subjekt-

Objekt-Spaltung in sich trägt, dass man sich als

einem Gegenüber begegnen und sich dadurch analysieren

kann, war für Füssli Quelle des Terrors (vgl.

Knowles 1831 [wie Anm. 2), Bd. 1, S. 189). Der Künstler

hat dieses Phänomen wiederholt dargestellt, explizit
im Gemälde »Macbeth befragt die Erscheinung des

bewaffneten Kopfes« (Schiff 1973 [wie Anm. 11, S. 514,

Kat. Nr. 881).

59 Bolla 1989 (wie Anm. 55), S. 4-6.
60 Wolff, Christian Friedrich von, Psychologie ou traité

sur Fame, contenant les connoissance, que nous en

donne l'expérience, Amsterdam 1745, S. 32-40. Vgl.
hierzu Campe, Rüdiger, Affekt und Ausdruck. Zur

Umwandlung des literarischen Rede im 17. und 18.

Jahrhundert, Tübingen 1990, S. 71.

61 Krüger, Johann Gottlieb, Versuch einer Experimen-
tal-Seelenlehre, Halle/Helmstädt 1756, S. 278.

62 Vgl. Dobai, Johannes, Die bildenden Künste in Jo¬

hann Georg Sulzers Ästhetik. Seine »Allgemeine Theorie

der Schönen Künste«, Winterthur 1978, S. 9.

63 Henry Home (Lord Kames) stellte fest, dass neuar¬

tige und unerwartete Objekte, ob schön oder erhaben,

Erstaunen (»wonder«) auslösen. Oft sei jedoch
unklar, wie man die dabei entstehenden Gefühle
beurteilen soll. Dem empfindenden Subjekt sei oft
nicht bewusst, ob die Emotionen angenehm,
unangenehm oder gar schmerzhaft seien (Elements of
Criticism [1762), Basel 1795, Bd. 1, S. 260-261).

Ausdruck der Emotionen als Resultat künstlerischen Kalküls 127


	Ausdruck der Emotionen als Resultat künstlerischen Kalküls : rezeptionsästhetische Reflexionen im Werk von Johann Heinrich Füssli

