Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich

Band: 7 (2000)

Artikel: Von der Melancholie des Kunstlers : der "Marientod" des Hugo van der
Goes und Durers Melancholie-Stich

Autor: Claussen, Peter Cornelius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abb. I: Hugo van der Goes, »Marientod«, um 1480—-1482, Eichenholz, 147,8 x 122,5 cm, Briigge, Groeningemuseum.

46



Peter Cornelius Claussen

Von der Melancholie des Kiinstlers

Der »Marientod« des Hugo van der Goes und Diirers Melancholie-Stich

Die Briigger Tafel des »Marientods«' (Abb. 1) gilt als das letzte
Werk des 1482 verstorbenen Hugo van der Goes.? Dieser war seit
1467 erfolgreich in Gent tatig; zuletzt, 1474/75, amtiert er als
Dekan der Malergilde.’ Eher ungewdhnlich fiir einen angesehe-
nen Biirger griindet er keine Familie, sondern gibt seinem noch
verhaltnisméassig jungen Leben bald nach 1475 eine Wende: Er
verlasst seine Heimatstadt und wird Laienbruder im Kloster Ro-
dendaele bei Briissel, das der Windesheimer Kongregation und
damit einer strengen Strémung der Devotio Moderna angehort.?

1481, kurz vor seinem Tod, befallen den Maler auf der Riick-
fahrt von einer Reise nach Koéln, die er mit anderen Angehérigen
des Klosters gemacht hatte, nachtens eine heftige »Melancholie«
mit Wahnideen und Halluzinationen. Er glaubt sich zu ewiger Hol-
lenpein verdammt und versucht immer wieder Hand an sich zu
legen.® Die Ménche machen Station in Briissel, um den gegen sich
Rasenden zu besanftigen. Sogar der Prior des Klosters eilt herbei
und verordnet nach biblischem Vorbild (David-Saul) eine Musik-
therapie und andere heilsame Spektakel (»et alia spectacula re-
creativa«). Ohne Erfolg. Die ungewdhnliche Schwermut («luctus
non modicus«) hélt an und die Ménche kehren mit dem Wahnsin-
nigen ins Kloster zurtick.

Einem Mitbruder, dem spéateren Prior und Chronisten des
Klosters Gaspard Ofhuys, verdanken wir etwa dreissig Jahre spa-
ter die ausfiihrliche Schilderung und Deutung dieser psychischen
Krise, als deren Ursache Hochmut und Pomp des Malers ausge-
macht werden.® Solchen Gefahren sei Hugo auch im Kloster aus-
gesetzt gewesen, da er schon als Novize grosse Privilegien ge-
nossen habe. Immer wieder habe er mit Erlaubnis des damaligen

Priors hohe Herrschaften wie den Erzherzog Maximilian (den
spédteren Kaiser) empfangen und mit diesen im Géastetrakt ge-
speist. Der Alkohol habe seine Disposition noch verschlimmert.”
Gott habe ihm die Melancholie als Mittel zur Umkehr geschickt.
Wieder genesen, habe der Maler Bescheidenheit gelernt, das Re-
fektorium der Monche verlassen und an der Tafel der Konversen
gegessen.?

Ofhuys bezeichnet Hugo ohne lobende Absicht als den zu
seiner Zeit berithmtesten Maler diesseits der Alpen und belegt
damit eine Hochschétzung, die viele Zeitgenossen und heutige
Kunsthistoriker teilen.? Zwei Beispiele mégen die internationale
Reputation deutlich machen: Der florentiner Bankier Tommaso
Portinari bestellte fiir die Kirche S. Egidio des Spitals von S. Maria
Nova in Florenz ein Altarretabel (Abb. 2, 3; Portinari-Altar, Uffi-
zien); ein Schotte, Edward Bonkil, gibt ein Altarwerk in Auftrag,
dessen Fliigel mit den Portrats der schottischen Kénigsfamilie in
Edinburg aufbewahrt werden. Der erste Auftrag wurde kurz vor
Hugos Eintritt ins Kloster ausgefthrt, der zweite entstand schon
hinter Klostermauern.’®

Was Hugo ins Kloster getrieben hat, ist unbekannt. Der
Chronist tiberliefert, der Maler habe sehr oft in einem flamischen
Buch gelesen. Die Vermutung liegt nahe, dass es sich um einen
religiésen Traktat im Umfeld der Devotio Moderna gehandelt
hat." Kein Zweifel, Hugos Konversion ist religiés begriindet und
wird mit der Sorge um sein Seelenheil zu tun haben. Ofhuys schil-
dert die nervose Sorge des Malers, seine Gemélde nicht mehr zu
Ende bringen zu kénnen, selbst wenn er neun Jahre Zeit habe.”?
Die mehrfach genannte innere Unruhe mag auch schon vor dem

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitit Ziirich 2000 47



Abb. 2: Hugo van der Goes, »Portinari-Altar«, um 1475—1479, Eichenholz, Mitteltafel,
249 x 137 cm, Florenz, Uffizien.

48 Peter Cornelius Claussen



Abb. 3: Hugo van der Goes, »Portinari-Altar«, Ausschnitt mit Joseph.

Von der Melancholie des Kiinstlers 49



Abb. 4: Hugo van der Goes, »Marientod«, Ausschnitt mit Aposteln.

50

Riickzug ins Kloster aufgetreten sein. Zu fragen ist, ob sie nicht
direkt oder indirekt mit Hugos Ehrgeiz als Kiinstler zusammen-
hangt? Vielleicht ist sein Eintritt in die Monchsgemeinschaft aus
heutiger Sicht als Therapieversuch zu bezeichnen? Allerdings ver-
anderte dieser Schritt sein Leben nicht grundsétzlich, zumal der
Prior offenbar eher den Maler als den religiés Suchenden for-
derte und dessen Kiinstlerruhm fiir sein Kloster nutzte. So reist
Hugo noch 1480 in die Stadt Lowen, um dort auf Einladung des
Rates die Gerechtigkeitsbilder und den tbrigen kiinstlerischen
Nachlass des Dierick Bouts finanziell zu schatzen.”

Da Hugo im Kloster mit gleichem Ehrgeiz wie zuvor weiter-
malte und vermutlich mit ebenso grosser Ambition versuchte, ein
meditatives Leben zu fithren, kénnte die Gegensatzlichkeit sol-
cher Forderungen zum Ausbruch der Krise beigetragen haben.
Einleuchtend bringt Bernhard Ridderbos den Ehrgeiz und die
Melancholie des Kiinstlers in ursdchliche Verbindung.” Die Anek-
dote, die man sich bald nach Hugos Tod vor dem Genter Altar der
Gebriider van Eyck erzéhlte, ein grosser Maler habe das beriihmte
Bild in seinem Werk zu imitieren versucht und sei dariiber melan-
cholisch und verriickt geworden, kann sich eigentlich nur auf ihn,
den bekanntesten Genter Maler, beziehen.”

Betrachten wir nun die Tafel des »Marientodes« selbst
(Abb. 1, 4). Von den Bildgrenzen zusammengedréngt, umlagern
die Apostel das Totenbett, das der Betrachter vom Fussende aus
sieht. Mit Kissen ist der Oberkorper der Toten aufgerichtet und so
das kalkweisse Antlitz sichtbar gemacht. Die Liegeposition ist di-
agonal und mildert die Verkiirzung des Korpers so, dass auch viel
von der tiefenrdumlichen Wirkung des Bettes verloren geht.” Auf
der rechten Seite stehen Petrus und Jakobus (?), die gemeinsam
die Totenkerze halten. Letzterer entziindet sie sorgsam, Petrus
wird sie im nachsten Moment zwischen die kleinen verkndécherten
Hédnde der Toten klemmen. Die iibrigen Apostel kauern oder
knien am Boden um die Bettstatt.

Die Szenerie ist hell beleuchtet, aber von néchtlicher
Schwarze umlauert. Diese verschluckt die Einzelheiten des Rau-
mes und macht ihn eng und grenzenlos zugleich. Nurmehr ein
Vorhang ist hinter der Kerzenszene zu erkennen und hinter die-
sem, in einer Art Vorraum, winzig ein Lichtpunkt: der schwache
Schimmer einer Hangelampe. Es gibt keinen deutlichen Ausgang,
kein Fenster, keine natiirliche Lichtquelle.

Allerdings schwebt in der Dunkelheit iiber der Verstorbenen
eine gleissende Lichterscheinung wie ein Kugelblitz. Die Licht-
sdume greifen bis hinter das Kopfbrett des Bettes aus. Helligkeit
umhiillt die Erscheinung Christi, hinter der sich schimmernd eine
Vielzahl von Engeln dréngt. Es ist der Einbruch himmlischer Licht-
materie in irdische Dunkelheit. Wir sehen Christus als Erloser aus
dem offenen Himmel heranschweben.’® Er zeigt die Wundmale in
den geoffneten Handen und breitet die Arme aus, um die (un-
sichtbare) Seele seiner Mutter aufzunehmen, auf deren Leichnam
er herabschaut.” Seine Gestalt ist merklich kleiner als die der
Apostel in der unteren Zone und verdeutlicht schon auf diese

Peter Cornelius Claussen



Weise, dass die Lichterscheinung einer anderen Wirklichkeit an-
gehort als die Wache am Totenbett.?

Doch wohin blicken die Apostel (Abb. 4)? Keiner schaut di-
rekt auf Maria, einige drehen ihr den Riicken zu oder senken den
Blick zu Boden, andere starren mit schweren Lidern vor sich hin
ins Leere. Obwohl die Pupillen von Lichtreflexen belebt sind, wir-
ken ihre Blicke stumpf und iibernichtigt, nach innen gekehrt.
Selbst der rot gewandete Apostel im Vordergrund, fixiert den Be-
trachter nicht, sondern sieht wie abwesend durch ihn hindurch.?

Keiner der Apostel blickt empor auf das gottliche Licht,
nicht einmal der Greis in Aussenseiterposition (Abb. 5), dem die
Lichtprotuberanzen die Stirn streifen. Es kann vom Maler nicht
anders gemeint sein: Die Christuserscheinung bleibt den Apos-
teln optisch verborgen. Allein die gebrochenen Augen Marias
sind unter halb gesenkten Lidern nach oben auf die himmlische
Erscheinung gerichtet.

Was ist das fiir ein Licht, das auf das Totenbett und auf die
Apostel fallt? Es wirkt bldulich fahl und kait wie ein Blitzlicht. Ob-
wohl es die kostbaren Blau- und Rotténe der Gewénder ober-
flachlich zum Leuchten bringt, fehlen alle Brechungen und damit
die wérmeren Tone. Und wo ist die Quelle dieses Lichtes? Man
kann es an der Bettkante und dem lichtlos herabhingenden
blauen Tuch deutlich sehen, es trifft senkrecht von oben auf die
Szene und wirft deshalb fast keine Schatten.? Doch iiber der
Gruppe ist nur Schwérze und eben die tiberirdische Leuchtkugel.
Die Helligkeit auf dem Bett und auf den Personen kann demnach
nur als Ausstrahlung der Aureole erklart werden.?

Wenn die Apostel Christus nicht sehen kénnen, nehmen sie
wenigstens das tiberirdische Licht wahr, das der Maler tber sie
gegossen hat? Eine einerseits logische, andererseits paradoxe
Frage, die nur Sinn macht, wenn der Maler den Betrachter darauf
hinlenken mochte, dass sie das Licht, das wir sehen, nicht wahr-
nehmen. Solche Hinweise meine ich feststellen zu kénnen. Von
der Blicklosigkeit der Blicke war schon die Rede, den teilweise
gesenkten Augenlidern. Die Augen der Minner gehen in alle
moglichen Richtungen. Fast alle sind mit sich selbst beschéftigt,
als lauschten sie in sich hinein. Bei dem Alten unter der Christus-
erscheinung (Abb. 5) glaubt man in das Antlitz und die aufgeris-
senen Augen eines Blinden zu schauen. Wenn die Augen nichts
sehen, umso mehr ertasten die Hande.” Wir hatten schon be-
merkt, wie sich der Aussenseiter mit beiden Handen Halt suchend
an das Kopfbrett des Bettes klammert. Diagonal gegeniiber legt
der ausgreifend sitzende Paulus seine Linke so auf die Ecke des
Bettes, als miisse er sich seiner Position im Raum versichern. Der
Apostel neben ihm stiitzt sich mit dem Buch am Boden ab, wih-
rend seine Linke die Stufe des Holzpodestes umklammert. Die
tdnzerische Drehbewegung des Apostels vorne rechts mit geoff-
neten Handen und vorgestreckten Armen kénnte man als tapsi-
ges Haltsuchen erkldren. Als ob er etwas ertasten wollte, fingert
der grimmig Zusammengekauerte unterhalb der Kerzenszene auf
dem Bett herum. Die Bildexistenz der Apostel ist, wenn man von

Von der Melancholie des Kiinstlers

Abb. 5: Hugo van der Goes, »Marientod«, Ausschnitt mit greisem Apostel.

51



Abb. 6: Hugo van der Goes, »Anbetung der Hirten«, um 1480, Eichenholz, 97 x 245 cm,

Berlin, Staatliche Museen PreuBischer Kulturbesitz, Gemaldegalerie.

den beiden mit der Kerze absieht, taktil bestimmt. Sie agieren, als
ob sie mit offenen Augen nichts von ihrer Umgebung sahen. Das
Buch bleibt verschlossen.

Da die Erscheinung Christi keine diesseitige Realitét hat, ist
auch das Licht des Bildes ein irreales. Welche Lichtverhaltnisse in
dem Totengemach tatsédchlich herrschen, macht ein Blick hinter
den Vorhang deutlich. Das Flammchen der Lampe kann nicht
gegen die Dunkelheit ankommen und Gleiches gilt fiir die Toten-
kerze.?® Damit wird deutlich gemacht, dass sich das Geschehen
ohne natiirliches Licht abspielt.”” Der Maler benutzt allein den
Widerschein des tberirdischen, nicht sichtbaren Lichts, um uns
die nachtliche Dunkelheit auf wunderbare Weise zu erhellen.

Hugo van der Goes gilt als der Erfinder der néachtlichen
Dunkelheit in der Tafelmalerei. Das vermutlich spektakulérste
Bild in dieser Beziehung ist verloren und nur aus kopierenden
Varianten zu erschliessen:?® Ein Geburtsbild in tiefer Nacht, bei
dem alles Licht von dem am Boden liegenden Korper des Kindes
wie von einer Lampe abstrahlt. Auch das ist offenbar ein meta-
physisches Licht, aber nicht im Sinne einer Vision, sondern als
eine sinnstiftende Inszenierung. Trotz solcher Unterschiede sehe
ich auch gewisse Parallelen zur Lichtsituation des »Marientodes«.

Das Dunkel in den Bildern des Hugo van der Goes ist nicht
an die Nacht gebunden. Niemals vorher ist es so fiihlbar, greifbar
in Malerei umgesetzt worden wie in den tiefen Schatten des
Stalles der Anbetung des Kindes im Portinari-Altar. Nur aus sol-
cher Finsternis (Abb. 3) kann das Licht die verwitterten Struktu-
ren der gotischen Stiitze und des nicht minder verwitterten
Josephs herausmeisseln.?? Im allertiefsten Schatten des Stalles

52

lauert tiberdies etwas Geheimnisvolles, nur mit starker Lampe
dem suchenden Auge zugénglich.’”® Rechts neben dem Kapitell
fliegt gegen alle ikonographische Gepflogenheit der Christgeburt
ein krallenbewehrtes Ungeheuer, das Maul drohend aufgerissen.
Ein Geschopf des Dunkels, das nur vordergriindig als Teufel, als
personlicher Damon des Malers zu interpretieren ist.

Man darf anehmen, die schwarze Galle (= Melancholie) habe
die Schopfungen dieses Malers schon vor dem Ausbruch seiner
Krankheit eingefarbt.” Erst vor dieser dunklen Folie wird eine
derartige Formung durch Licht, wie sie die Malerei des Hugo van
der Goes auszeichnet, erklarlich. Der Maler hat in seinen Bildern
konkrete Hinweise auf sein Leiden platziert. Bernhard Ridderbos
wies darauf hin, dass die Krduter, mit denen der Maler den
Vordergrund einiger seiner Altarbilder (Abb. 6; Monforte-Altar,
Berliner Anbetung) bepflanzt, pharmakologisch als Arzneipflan-
zen (Schwarzer Nachtschatten, Storchschnabel, Gamander-Ehren-
preis) identifiziert werden konnen, die gegen Melancholie und
die Tritbung des Augenlichts eingesetzt wurden.”” Wenn das
Christuskind in Hugos Berliner »Anbetung« (Abb. 6) dem Betrach-
ter einige Stdngel Schwarzen Nachtschattens entgegenhélt, so
sehe ich mit Belting darin eine personliche, geradezu intime
Bezugnahme auf die Krankheit des Kiinstlers, wahrend Ridderbos
eine didaktische Anspielung auf die wahre Medizin, ndmlich
Christus, vermutet.

Ist es vorstellbar, dass Hugo van der Goes uns, die Betrach-
ter, an der gottlichen Erscheinung teilnehmen, die Apostel aber
quasi blind sein l4dsst? Wohl kaum. Die Wirklichkeiten des Bildes
sind verschachtelt, verschlossen und visionar zugleich.” Wenn

Peter Cornelius Claussen



die Apostel mit ihren Augen nichts sehen, so zeigen einige doch
an, dass ihnen Christus vor dem inneren Gesicht steht. Am deut-
lichsten der bartlose Apostel (Johannes?) links neben Marias
Kopf. Den Kopf reckt er der Erscheinung entgegen, die Hande
6ffnen sich flehend, nur die Augen verbergen sich unter halb
geschlossenen Lidern. Anders der bértige Alte links aussen, der
in Richtung Betrachter schaut. Er spiirt, was vorgeht, und will
sich Paulus mitteilen, indem er ihn am Armel zupft. Dessen
Seherblick traut man seinerseits zu, dass er — wie der Apostel mit
dem Buch — das wahre Licht sieht.

Besondere Bedeutung kommt in diesem Zusammenhang
dem Ausgegrenzten mit den aufgerissenen Augen eines Blinden
am Kopfende des Bettes zu (Abb. 5), einer Gestalt, deren Aus-
druck mit iiberrascht geoffnetem Mund die Landstreicher und
Narren des Hieronymus Bosch vorwegzunehmen scheint und die
in der Literatur auch als Narr bezeichnet wird.* Seine Augen
schielen, blicken in verschiedene Welten.” Starr und atemlos,
zugleich voller Freude ist er durch das, was er in seinem Inneren
erblickt. Diesem Einféltigen traut man am ehesten zu, das zu ima-
ginieren, was der Betrachter des Bildes mit normalen Augen so
tiberdeutlich sieht. Wenn die Varianten in der emotionalen Ver-
fassung der Apostel Varianten des meditativen Zugangs zu Gott
sind, steht der Alte im Hintergrund vermutlich fiir die naive An-
naherung und erinnert deshalb nicht von ungefahr an die Hirten
im Portinari-Altar und, besonders nahe, in der Berliner »Anbe-
tung«.’® Bemerkenswert, dass dieser Aussenseiter in der Bildregie
der Erscheinung Christi am Néachsten ist. Dagegen sind die fiir
den Beschauer Néchstplatzierten, Paulus mit dem hingeworfenen
Rosenkranz und der Apostel mit dem geschlossenen Buch, zwar
wichtige »intellektuelle« Vermittler der Botschaft, die sie in ihrem
Inneren sehen, zugleich aber in der Bildgruppierung diejenigen,
die von Christus abgeriickt sind.*” Doch befinden sie sich alle, in
welchem Zustand der Meditation sie auch immer dargestellt sind,
auf ihrem individuellen Weg zwischen Schmerz tber den Tod
Mariens und der freudigen Vision Christi.”

Die Forschung ist sich einig dariiber, dass Hugo van der
Goes die Mittel der Perspektive, der raumlichen Dynamisierung
und der malerischen Illusion fiir stoffliche Oberflachen, tiber die
er sonst in so hohem Masse verfiigte, in diesem Bild (Abb. 1)
reduziert oder sogar beiseite gelassen hat. Tatsdchlich muss im
Vergleich mit dem Monforte- oder mit dem Portinari-Altar auf-
fallen, dass Raumillusion regelrecht vermieden wird. Panofsky
hat darauf hingewiesen, dass alle Hénde gleich gross gemalt
sind, ob sie nun im Vordergrund oder ganz hinten zu sehen
sind.*” Ahnliches gilt fiir die Képfe. Auch wird die Perspektive des
Bettes, wir hatten es schon gesehen, durch die diagonale Liege-
position der Maria konterkariert. Und natiirlich trdagt die allgegen-
wartige Dunkelheit dazu bei, Raumillusion im Sinne von Perspek-
tive gar nicht erst aufkommen zu lassen. Uber die Griinde fiir
diese Zuriickhaltung gehen die Meinungen auseinander. Ridder-
bos und vor ihm Koslow sehen im Verzicht auf die malerischen

Von der Melancholie des Kiinstlers

Illusionsmittel ein Eingehen des Malers auf die Forderungen der
Devotio Moderna nach Einfachheit, zusatzlich geférdert durch
die vermutete Bestimmung des Bildes fiir den strengen Orden
der Zisterzienser.#

Ein anderer Erklarungsversuch bringt die formale Eigenart
des Marientods im CEuvre des Malers mit dem Ausbruch seiner
psychischen Krise zusammen und datiert das Bild schon deshalb
moglichst spat in das letzte Lebensjahr nach seiner Wiedergene-
sung. So sieht Jochen Sander in der »ultima maniera« die innere
Erlebniswelt des Malers reflektiert.” Sie beschwére mit aller In-
tensitat eine religiose Welt, »der sich der Maler selbst nicht mehr
sicher war«. Elisabeth Dhanens glaubt sogar, Hugo habe das Bild
fiir sich selber gemalt »comme un'acte d'exorcisme ou de libéra-
tion intérieure«.”

Das Aussergewohnliche des Bildes hat Riickschliisse auf die
psychologische Verfassung seines Autors provoziert. Darin liegt
methodisch ein Problem. Der Zusammenhang zwischen der Unge-
wohnlichkeit der Bildmittel und dem ungewdhnlichen Schicksal
des Malers bleibt letztlich unbeweisbar und lauft Gefahr, als
wissenschaftliche Legendenbildung abgetan zu werden. Die weit-
gehende Einmiitigkeit der Forschung in diesem Punkt ist kein
Beweis, denn gerade sie konnte als Wirksamkeit der legenden-
fordernden Bedingungen angesehen werden. Das Dilemma wird
bestehen bleiben. Trotzdem méchte ich versuchen, die kunsthis-
torische Debatte mit einem anthropologisch-medizinischen
Argument zu durchbrechen und darauf hinweisen, dass ein heuti-
ger Erfahrungsbericht iiber eine psychisch aussergewohnliche
Situation mit halluzinatorischen Phasen in drei Punkten eine er-
staunliche Ubereinstimmung mit Hugos Bild vom »Marientod«
aufweist:#

1. Die Visionen treten gehauft in der Dunkelheit auf.

2. Sie werden als kreisrunde, farbige Lichtfelder wahrgenommen.
3. Perspektivische Raumerfahrung ist in solchen und anderen
schweren Krankheitszustanden unmdglich.

Was wir tiber Hugos Krankheitsverlauf wissen, spricht nicht
dafiir, dass er das trostende Bild des Heilands gesehen hat, son-
dern Dinge, die ihn in Schrecken versetzt haben. Hugos Halluzi-
nationen sind nach kirchlicher Einschatzung falsche Visionen, die
nicht von Gott, sondern vom Teufel eingegeben werden.* Gerade
deshalb ist er bemiiht, »wahre« Visionen zu malen. Die Vision der
Gnade, die er im »Marientod« hat Bild werden lassen, darf in
diesem Sinne wohl als Wunschbild gesehen werden, das er seinen
Hollenvisionen entgegensetzt wie ein heilendes Mittel und
Zeichen der Genesung und Hoffnung. Das Wort »Exorzismus«, das
Elisabeth Dhanens gebraucht, scheint mir in diesem Zusammen-
hang nicht schlecht gewéhlt.

Natiirlich kann der Rasende im akuten Zustand seiner »Me-
lancholie« nicht solche perfekten und raffinierten Bilder malen.
Dem Maler mag aber im Nachhinein deutlich geworden sein, dass

53



Abb. 7: Albrecht Diirer, »Melancholie«, 1514, Kupferstich, 24,8 x 18,8 cm.

54 Peter Cornelius Claussen



ein perspektivisch konstruierter Raum der Inszenierung eines
visiondren Erlebens nur abtrdglich sein kann. Auch wird der
erschopfte Ausdruck der Apostel heissen, dass ein Mensch mit
normalen und ausgeruhten Sinnen solche Erfahrungen schwer-
lich machen kann. Vielleicht soll sich der ideale Betrachter des
Bildes in einen Zustand versetzen, den ihm die Apostel im Bild
vorzeigen.”

Es wére naiv zu glauben, der Maler habe sein halluzinatives
Erleben, inhaltlich »umgepolt«, einfach aus der Erinnerung abge-
malt. Vielmehr wird er seine Erfahrungen bildnerisch umgesetzt
und sich dabei auf vorhandene Bildtraditionen gestiitzt haben. Zu
diesen gehort auch die Visionserscheinung in einem kreisformi-
gen Lichthof, deren Anfange wiederum durch Visionserlebnisse
gelenkt sein mogen. So zeigt etwa der Altarfliigel mit der »Augus-
tusvision« des Rogier van der Weyden (Bladelin-Altar, um 1445)
den knienden Kaiser, wie er am hellen Tag durch das geoffnete
Fenster die Erscheinung der kiinftigen Madonna vor einer golde-
nen, sonnenartigen Scheibe sieht.” Eine direktere motivische
Verbindung, von der bisher nicht klar ist, ob sie auf ein gemein-
sames verlorenes Vorbild zuriickgeht, gibt es von Hugos Bild zur
Miniatur eines »Marientodes«, die um 1455 vom Meister des Jean
Mansel fiir ein Stundenbuch gemalt wurde.” Wie im Bild des
Hugo van der Goes ist das Bett vom Fussende her gesehen, und
die Gestalt des Erlosers erscheint in einem kreisrunden Feld iiber
der Verstorbenen. Die Halbfigur Christi ist von schematischen
Wolken wie von einem Bliitenkranz umgeben. Diese Art Himmels-
heraldik kann nicht als Vision der Apostel verstanden werden. Zu
den Unterschieden gehort auch, dass die Miniatur die Tiefen-
réaumlichkeit des Zimmers betont und einzelne Apostel zu Christus
aufblicken. Die Miniatur verdeutlicht, dass Hugo sich auf motivi-
sche Vorstufen und ein eingefiihrtes Vorverstandnis berufen
konnte, um darauf aufbauend seine eigene, radikal auf das innere
Sehen gerichtete Interpretation umsetzen zu konnen.

Der Marientod gehért nicht zu der eher kleinen Gruppe
biblischer Visionen.# Noch weniger ist er den Heiligenvisionen
zuzuzdhlen, die seit dem I3. Jahrhundert Bildthema werden und in
der Renaissance und vor allem im Barock eine grosse Rolle spie-
len.#” Und trotzdem ist der »Marientod« in der Interpretation des
Hugo van der Goes ein Visionshild, das ganz dhnlich wie spater
Raffaels »Transfiguration« den Einbruch der Transzendenz in eine
dunkle irdische Zone inszeniert.*® Ja, die Vision und das bildneri-
sche Nachdenken iiber die Moglichkeit des unsichtbaren inneren
Bildes ist eine der inhaltlichen Hauptqualitdten des Gemaldes,
zumindest dessen Subtext. Ich betone das, nicht um die kunst-
historische Landschaft mit neuen Etiketten zu verzieren, sondern
um die gewaltige Kraftanstrengung des Malers zu verdeutlichen,
der das Thema aus den Konventionen seiner Zeit reisst und dabei
Sehgewohnheiten verletzt. Sicher sollte man nicht so weit gehen
wie Elisabeth Dhanens und behaupten, der Maler habe das Bild
ausschliesslich fiir sich selbst gemalt. Aber man darf spekulieren,
dass sich die Auftraggeber gewundert haben, was ihnen der

Von der Melancholie des Kiinstlers

Maler als Objekt ihrer Andacht zumutet. Und man kann noch
weiter gehen: Das Werk ist aus ganz eigenem und dréangend per-
sonlichem Erleben gemalt und in einer Weise existenzielle und
individuelle Psychologie, wie wir sie gemeinhin erst in der
Moderne fiir moglich halten.”

II.

Hugos »Marientod« (Abb. 1) mit Diirers »Melancholie«Stich von
1514 (Abb. 7) zu konfrontieren, beriihrt eine Schmerzgrenze. Die
beiden Werke, deren Entstehungszeit ca. 33 Jahre auseinander
liegt, sind unvereinbar; durch Gattung, Funktion und Rezeption,
und auch durch unterschiedliche Mdglichkeiten der Selbstrefle-
xion voneinander getrennt. Selbst wenn wir Hugos Bild in den
Schatten seines melancholischen Wahns gestellt haben, die ge-
dankliche Briicke zu Diirers »Melancholie«-Denkbild ist nicht tiber
eine einfache Analogie zu spannen. Eher lésst sich aus der Diffe-
renz ein Gewinn an Erkenntnis erzielen.

Immerhin ist denkbar, dass Diirer {iber Hugo van der Goes
und sein Schicksal informiert war. Sein Vater, der Niirnberger
Goldschmied Albrecht Diirer, hatte in den Niederlanden »bei den
grossen Kiinstlern« gelernt.”” Diirer selbst hat es ihm méglicher-
weise wéhrend seiner Gesellenfahrt 1490—92 nachgetan. Auf
jeden Fall ist er 1520/21 in die Niederlande gereist und wir wissen
aus dem Tagebuch, wie sehr ihn die dortige Malerei des 15. Jahr-
hunderts interessiert hat. So besah er sich in Briissel im Haus des
Grafen Engelbert von Nassau und in Briigge in der Jakobskirche
Bilder des Hugo van der Goes.” Nicht unméglich, dass er schon
zuvor von Hugos Melancholie Kenntnis hatte. Die erwdhnte Tage-
buchnotiz des Niirnberger Humanisten Hieronymus Miinzer, dem
1495 angesichts des Genter Altars der Gebriider van Eyck vom
Kiinstlerehrgeiz und von der Kiinstlermelancholie (des Hugo) er-
zdhlt wurde, mag Diirer als Anekdote schon in Niirnberg zu Ohren
gekommen sein.”

Diirers Kupferstich (Abb. 7) soll hier nicht entrétselt, son-
dern allein auf seine Aussagen befragt werden, die sich auf die
Melancholie des Kiinstlers beziehen.” Die Literatur ist ausufernd
und kann nur punktuell zu Wort kommen.”® Da wir Hugos Bild
ausfiihrlich vorgestellt haben, soll auch hier eine Beschreibung
am Anfang stehen.

Am Boden einer durch néachtliches Halbdunkel geprédgten Szene-
rie sitzt auf niedriger Steinstufe eine grosse gefliigelte Frau. Sie
ist der imaginadren Vorderflache des Bildes und damit der Be-
trachterin, dem Betrachter nahe, ohne auf diese direkt Bezug zu
nehmen. lhr Schwergewicht ist in die rechte Bildhélfte geriickt.
Korper und Blick richten sich nach links. Obwohl die Gefliigelte
so niedrig sitzt und tiber ihrem Kopf viel Raum bleibt, wiirde ihr

55



Abb. 8: Albrecht Diirer, »Melancholie«, Kupferstich, Himmelsausschnitt.

56

machtig wirkender Korper das Bildformat sprengen, wenn sie auf-
stande oder gar die Fliigel entfaltete. Sie stiitzt den Kopf schwer in
die linke Hand. Der angewinkelte Arm ruht mit dem Ellbogen auf
dem Knie — eine kraftvolle Abstiitzung, die nétig ist, denn das Sit-
zen ist, so suggeriert die Eingesunkenheit des Korpers, von dauer-
hafter Natur. Trotzdem geht von diesem Wesen der Eindruck kor-
perlicher Kraft und geistiger Energie aus. Das liegt vor allem am
Blick, der scharf spahend oder starrend nach links in die Ferne
geht. Dass das androgyn wirkende Wesen weiblich ist, sieht man
an der Gewandung: das reich verzierte, taillierte Kleid einer gut si-
tuierten Biirgersfrau. Die Haare fallen lang und locker iiber die
Schultern wie bei einem Jiingling oder einem unverheirateten
Madchen dieser Zeit. Ein Kranz kleinblattriger Pflanzen umgibt
den méchtigen Schédel.” Der rechte Arm stiitzt sich auf ein ge-
schlossenes Buch. Die Hand balanciert einen grosskalibrigen Zir-
kel auf der Spitze, so als zeichne der dunkle Engel geistesabwesend
in seinem Schoss. Die Gestalt wirkt umso dsterer, als ein Licht-
strahl von rechts die vordersten Partien des Kleides aufglanzen
lasst. Aus dem verschatteten Gesicht leuchtet nur das Augenweiss.

Diese Hauptfigur des Bildes ist hinterlegt von einem dun-
klen Architekturkubus, wohl einem angeschnittenen Turm. Dage-
gen offnet sich die linke Hélfte des Bildes in eine nachtlich ver-
diisterte Wasserlandschaft mit gebirgigen Uferrandern. Dariiber
ein merkwiirdig atmosphérischer Nachthimmel (Abb. 8), dessen
Dunkelstrahlen radial von einem Stern, vielleicht ist es auch ein
Komet oder ein Meteor, ausgehen. Den Himmelsausschnitt tiber-
wolbt ein Regenbogen, der als nachtliche Erscheinung zumindest
ungewodhnlich ist, eher ein paradoxes Zeichen als ein seltenes
Naturphdnomen. Vor dem néchtlichen Himmel flattert der er-
wahnte fledermausahnliche Drachen, dessen Fliigelunterseiten
zum Spruchband des Titulus werden. »MELENCOLIA [« lesen wir in
Diirers immer etwas eigenwilliger Schreibweise. Damit wissen wir
den dunklen Genius zu benennen. Es ist die Personifikation (und
Personifikationen sind traditionell weiblich, vor allem aus Griin-
den der Grammatik) der Melancholie, eines der vier Tempera-
mente, die ungiinstigste Saftemischung der menschlichen Natur.
Diese Vorstellung ist Teil des medizinischen Weltbilds seit der
griechischen Antike und zugleich die Ursache angebend: Schon
Hippokrates glaubte, dass es schwarze Galle (melanos=schwarz,
chole=Galle) sei, die das Gemiit des Menschen verdiistere, ldhme
und austrockne.

Der Eindruck einer diisteren, niedergedriickten Untatigkeit
beruht nicht nur, aber vor allem auf der gefliigelten Frau, der
dunklen Wand dahinter und dem Ausblick auf den unheimlichen
Himmel. Das iibrige verstreute Bildinventar gehort dazu, aber
man kann sich die Frage stellen, ob es fiir den Gesamteindruck
wirklich notwendig ist. Fiir Diirer offenbar ja, und fiir den unge-
heuren Erfolg der Bilderfindung auch. Jedenfalls hdtten Kunst-
historiker und andere Deuter nicht Regalmeter Biicher iiber die
»Melancholie« schreiben kénnen ohne die Réatsel, die uns Direr
mit ihnen aufgibt.

Peter Cornelius Claussen



Von zwei Gegenstdnden wissen wir allerdings, was sie be-
deuten. Diirer selbst hat es uns verraten. Er hat auf einer der Vor-
zeichnungen notiert: Schliissel bedeutet Gewalt, Beutel bedeutet
Reichtum.*® Schliisselbund und Geldbeutel hingen der »Melan-
cholie« tatsachlich wie einer tiichtigen Hausfrau vom Giirtel. Will
Diirer uns damit sagen, dass sie den »Schwarzgalligen« Macht und
Reichtum verheisst? Vielleicht.*” Immerhin hat schon Aristoteles
ein paradoxes Problem darin gesehen, dass viele Staatsmanner,
Feldherren und illustre Kopfe ausgerechnet diese ungiinstige Saf-
temischung aufwiesen.®? Es ist gut méglich, dass Diirer mit diesen
Alltagsgegenstanden solches Bildungsqut transportierte. Antike
Wissenschaft und Philosophie kannte er durch Niirnberger Hu-
manisten, von denen Willibald Pirckheimer von Jugend an sein
bester Freund war.

Wie stdnden wir da, wenn Diirer seinen Katalog der Bedeu-
tungen fortgesetzt und ein Glossar seiner Bildsprache mitgelie-
fert hatte? Der Hobel bedeutet das, die Sége jenes; Nagel, Zange,
Lineal, Blasebalg, Profillehre, Kugel, schiafender Hund, Tinten-
fass, Hammer, Polyeder, Schmelztiegel, Fledermaus, Himmelskor-
per, Lichtbogen, Leiter, Miihlstein, Sanduhr, Sonnenuhr, Glocke
und schliesslich das magische Zahlenquadrat, die so genannte
Jupitertafel, in der die vier Zahlen einer Reihe immer, auch in
der Diagonalen, die Summe 34 ergeben. Wenn Diirer alles das
aufgeschliisselt hatte, ich glaube das Réatsel wére insgesamt
nicht kleiner. Denn so, wie die von ihm gedeuteten Schliissel und
Beutel von den meisten Interpreten gelesen werden, namlich als
Zeichen der unordentlichen und trdgen Melancholie, die ihren
Beutel nicht fiillen und die Schliisselgewalt nicht austiben kann,
liessen sich alle Dinge in mehrfacher Hinsicht lesen, zumindest
je in positiver und negativer Weise.

Ehe man sich also »im Labyrinth der Deutungen« verliert,
ware auch hier zu fragen, wie wirken die Gegenstdande im Bild-
ganzen?% Wichtig ist es zu sehen, dass auch die Dinge ruhen. Sie
liegen, vielleicht mit Ausnahme des Flatterwesens, des Zirkels in
der Hand der »Melancholie« und des graphischen Instruments in
der Hand des gefliigelten Knabens, ungenutzt herum. Der Hund
schlaft. Es geschieht nichts. Die Dinge sind in absichtlicher Un-
ordnung geordnet und je fiir sich; nichts ist so, dass man es auto-
matisch als Attribut der Hauptfigur lesen oder einen Sinnbezug
zwischen den Dingen stiften kénnte.®” Das einzige, was sich
bewegt, ist der diinne Faden Sand im Stundenglas und selbst er
gleicht einer statischen Linie. Allerdings wirkt die Ruhe nicht be-
ruhigend. Eher gehoren die reglosen Dinge in das Inventar eines
festgefahrenen Alptraums. Der Miihlstein und der polierte Stein-
polyeder sind Schwergewichte. Aber nicht nur sie lasten im Bild.
So werden die Interpreten, die diesen Kupferstich als eine War-
nung vor der Melancholie ansehen, allemal Recht haben, zumin-
dest in einer lebenspraktischen, medizinisch-didtetischen Sicht
der Dinge.

Diirer selbst hat eine Ausserung hinterlassen, die in diese
Richtung geht. In seinem 1508 bis ca. 1513 konzipierten Lehrbuch

Von der Melancholie des Kiinstlers

BN

Abb. 9: Albrecht Diirer, »Selbstbildnis mit Bezeichnung seines Schmerzes«, Feder, leicht

mit Wasserfarben ausgetuscht, 12,7 x 11,7 cm, ehemals Bremen, Kunsthalle.

57



Abb. 10: Albrecht Diirer, »Melancholie«, Kupferstich, Ausschnitt mit Putto.

58

der Malerei mit dem schonen Titel »Speys der Malerknaben«
warnt er im Konzept einer niemals ausgefiihrten Vorrede, dass
bei den Jungen, die die Malerei erlernen, durch zu vieles Uben
»die Melecoley iiber hant mocht nemen«.% Er greift damit einer-
seits auf antike medizinische Tradition zuriick, lasst aber ande-
rerseits zweifellos eigene Erfahrungen einfliessen und meint
wohl: Allzu konzentriertes, verbohrtes Arbeiten und allgemein
Uberanstrengung durch geistige Tatigkeit leistet der Melancholie
Vorschub. Gelehrte dieser Zeit beziehen solchen Rat der antiken
Medizin auf sich und ihre Tatigkeit; Diirer aber warnt die Maler,
d. h. er stellt diese handwerkliche Kunst mit den hoheren Freien
Kiinsten in den gleichen Rang.

Es gibt sogar eine zeitgenéssische Ausserung, die sich direkt
auf Diirers Stich bezieht und ihn in dhnlichem Sinn warnend inter-
pretiert. Ein Niirnberger Gelehrter, Joachim Camerarius, der
Diirer noch gekannt hatte, veroffentlicht 1541 eine rhetorische
Schrift und darin eine knappe Beschreibung des Kupferstiches. Er
hebt den Ernst und die tiefe Gedankenversunkenheit der unor-
dentlichen »Melancholie« hervor und nennt einige Bildgegen-
stdnde. Da Melancholiker allzu tief nachdenken, versteigen sich
ihre Gedanken. Deshalb habe Diirer die Leiter in seine Bilderfin-
dung eingefiihrt.®

Diirer war nach Auskunft von Zeitgenossen Melancholiker.
Melanchthon, der ihm im iibrigen ein eher heiteres Horoskop im
Hause des Kiinstlerplaneten Merkur gestellt hatte, preist, aller-
dings nach Diirers Tod, die schopferische Melancholie in der Kon-
junktion von Saturn und Jupiter und fiihrt nach antiken Helden
als modernes Beispiel einzig Diirer auf.®” Dieser selbst hat wohl
eher die dunkle Seite der Melancholie gekannt. Eine merkwiir-
dige, selbstdiagnostizierende Zeichnung gibt dariiber Aufschluss
(Abb. 9). Diirer weist sich mit dem Finger auf die Milzgegend und
schreibt: »Do der gelb Fleck ist und mit dem Finger drawff dewt,
do ist mir weh« Das Blatt wird ein bis zwei Jahre vor dem Kup-
ferstich entstanden sein. Die Milz galt als Produzentin schlechter
Traume und schwarzer Galle.

Was bleibt als Ergebnis unserer einfithrenden Bildbetrach-
tung, die sich méglichst wenig aufs Deuten verlegt hat? Der
Diisterkeit des Blattes (Abb. 7) entspricht das Thema. Der bewe-
gungslos vor sich hin starrende gefliigelte Genius, die festge-
bannten Gegenstidnde schildern auf unheimliche und bezwin-
gende Art die Macht der Melancholie. Diese beféllt offenbar
besonders jene, die sich mit Messen, mit Geometrie, mit Mathe-
matik und Zahlen befassen. Den Pinsel des Malers suche ich
vergeblich und wundere mich dariiber. Vielleicht wéare eine sol-
che Preisgabe der primaren Intentionen Diirers zu offensichtlich
gewesen. Immerhin soll das Instrument, das der bis heute
besonders ratselhafte Putto (Abb. 10) in der Hand hélt, der Grab-
stichel eines Kupferstechers sein.®® Damit wére Diirers Tatigkeit
auf verborgene Weise mit angesprochen.

Das gefliigelte Kleinkind im Hemd sitzt mit missmutigem
Gesicht auf einem sauberlich iiber den Miihlstein gebreiteten

Peter Cornelius Claussen



7 cm.

24,5x 18,

Kupferstich,

1514,

»Hieronymus im Gehéuse«,

Abb. 11: Albrecht Diirer,

59

Von der Melancholie des Kiinstlers



Tuch und beugt sich in blindem Eifer tber ein Holztafelchen
(Abb. 10). Bei dem eben erwéhnten Instrument in seiner Rechten
konnte es sich auch um ein Werkzeug handeln, das fiir den Holz-
schnitt gebraucht wird. Die Bewegung des Kerlchens hat aber
nicht die notige Kraft, um in hartes Material einzudringen. Eher
scheint es zu zeichnen oder zu schreiben.®” Aber was hat das Kind
mit der »Melancholie« zu tun? Ist es ihr Sohnchen, ihre Tochter,
sie selbst im Larvenstadium?®® Mancherlei Interpretationen sind
versucht worden. Diejenigen, die hier gerne religiose Anspielun-
gen sehen und in der Waage gleich das Weltgericht herbeizitie-
ren, setzen das Engelkind in diesen Zusammenhang, andere
haben einen Ungliicksdamon sehen wollen.%’

Mir scheint hier eine Kiinstlerproblematik angesprochen.
Vieles spricht dafiir, dass Diirer seine Gedanken mit einer gewis-
sen Buchstablichkeit verbildlicht hat. Wie schon erwéhnt, hat er
in der kiinstlerischen Ausbildung das allzu angestrengte Uben als
Gefahr fiir die »Malerknaben« gesehen, deren ohnehin vorhan-
dene Melancholie dann iiberhand zu nehmen drohe.” Wenn der
gefliigelte Knabe sich iiber sein Tafelchen beugt und sonst nichts
sieht, ist vielleicht diese Vorstufe der Melancholie des Malers
gemeint; allerdings in einer Art Parodie, zu der solche Putten in
Diirers Grafik haufig angestellt werden.

Dass es um den Kiinstler, ja speziell um Diirer geht, scheint
mir sicher. Philipp Fehl hat darauf hingewiesen, dass die Holz-
tafel, die der Knabe bearbeitet, ganz den Signaturtéfelchen ent-
spricht, die Diirer in seiner Grafik oft wie zufallig im Bildraum zu-
riicklasst.” Im gleichzeitigen »Hieronymus im Gehause« (Abb. 11)
etwa hat er die Holztafel mit seinem Monogramm offen auf den
Fussboden gelegt. Wir sehen in perspektivischer Verkiirzung die
gleiche griffartige Ose mit Durchbohrung und Schnur zum Auf-
hangen. Es besteht kaum ein Zweifel: Die emsige Arbeit des Kna-
ben gilt Diirers Signatur. Nur, dass er mit dem Arm verdeckt, was
wir eigentlich zu sehen wiinschen. Die Signatur fehlt trotzdem
nicht. Gegen seine sonstige Praxis, sie moglichst deutlich zu
préasentieren, hat er im »Melancholie«-Stich das Monogramm und
die Jahreszahl der Entstehung 1514 unauffallig im Schatten der
Stufe rechts unten verborgen.

Der Schluss liegt nahe, dass Diirer hier eine Volte schlagt
und, indem er vor dem verbohrten Fleiss des Kiinstlerknabens
warnt und diesen als eine Vorstufe der schonen und geféhrlichen
Dame »Melancholie« hinstellt, zugleich mit der Signaturtafel sei-
nen eigenen Ehrgeiz und seine Sucht nach Ruhm problematisiert.
Natiirlich ist das ein Humilitas-Gestus, der dazu angetan ist, den
moralischen Ruhm des Kiinstlers noch zusétzlich zu erhéhen.

Warum aber handelt es sich bei der Mehrzahl der Gegen-
stande um Werkzeuge der Holzbearbeitung? Wenn schon Hand-
werk, warum spielt er nicht auch auf Schmiede und Steinmetzen
an?” Fiir diese Auffalligkeit habe ich in der weitl4ufigen Litera-
tur keine plausible Erklarung gefunden. Unter den Kindern des
Saturns sind diejenigen, die Holz bearbeiten, nicht besonders
vertreten. Hat das vielleicht einen direkten Bezug zu Diirer, den

60

wir nicht erkennen?” Bezieht sich das Handwerkszeug des Zim-
mermanns in diesem attributiven Sinn auf die »Melancholie«?
Oder heisst die Nichtbeachtung der handwerklichen Geréate durch
die »Melancholie« gerade, dass sie (und Diirer) sich vom Hand-
werk ab- und den geometrischen Kiinsten zugewandt, sich
folglich erst auf diesem Wege mit der Melancholie »infiziert« hat?
Unversehens 6ffnet sich wieder ein neuer Abweg im Deutungs-
labyrinth.

Diirer war nicht nur Maler und Grafiker, er durfte sich
durchaus als Experte in den Kiinsten der Geometrie und Arithme-
tik ansehen.” Ohne diese Kiinste jemals studiert zu haben, hat er
jahrzehntelang an Lehrbiichern des Messens, der Geometrie und
auch der Mathematik gearbeitet. Der unregelméassige Polyeder,
den er perspektivisch korrekt im Bild plaziert hat, ist als Kon-
struktion seine geometrische Erfindung, der auch heutige Natur-
wissenschaftler nachgriibeln.”

Die diister faszinierende Gestalt, eine verkappte Form der
Selbstdarstellung, ist Diirers Damon und verkorpert das Gegen-
teil von »Acedia« (Tragheit), die Diirer in einem Kupferstich »Der
Traum des Doktors« (Abb. 12, 1497/98) bildlich aufs Korn genom-
men hat.”” Wir sehen einen schlafenden Gelehrten hinter dem
Ofen, dem ein Teufelchen mit Blasebalg siindige erotische Ge-
danken einblast, die Diirer als schone Nackte gleich im Bilde Sub-
stanz werden lasst. Das ist Moral — kein Wunder: Die Tragheit ist
eine Todsiinde. Vielleicht ist es auch ein Sujet, iiber das man
schmunzeln und spotten konnte. Eine Spitze, mit der sich Ge-
lehrte augenzwinkernd aufs Korn nehmen. Dem »Melancholie«-
Stich fehlt sowohl der moralische Zeigefinger als auch die Amii-
siertheit. Was auf den ersten Blick eine dhnliche Aussage zu
machen scheint, spielt doch auf einer ganz anderen Ebene. Me-
lancholie ist kein menschliches Laster, sondern ein Schicksal. Die
Kiinstlermelancholie ist das Ergebnis rastloser, tibersteigerter
geistiger Tatigkeit. Sozusagen die Nachtseite des schopferischen
Menschen, die Diirer als Teil seines eigenen Wesens geist- und
ratselvoll ins Bild setzt.

Der anfingliche Eindruck, die religiésen Bilder des Hugo
van der Goes (Abb. 1) und das allegorische Denkbild Diirers
(Abb. 7) hatten nichts miteinander zu tun, hat sich verstarkt. Ver-
gleichbar mit dem diisteren Blick der »Melancholia« ist in der
emotionalen Wirkung allenfalls das Starren der Apostel. Die ein-
zige Bilderfindung im CEuvre des Hugo van der Goes, die an Diirers
Kupferstich (Abb. 8) denken lasst, ist das erwdhnte gefliigelte
Teufelstier im Dunkel iiber der »Anbetung« des Portinari-Altares
(Abb. 3).”7 Er nimmt Diirers Fledermausdrachen gleichsam vorweg.
Doch sind solche Ubereinstimmungen unwesentliche Details. Der
Gesamteindruck und auch die Bildsprachen sind unvereinbar.

Die Krankheit Melancholie des Genter Malers ist offensicht-
lich nur auf einer anderen Ebene fassbar als die Melancholie
Diirers. Doch gerade um diesen Unterschied geht es. Hugo van
der Goes musste seine Melancholie als Himmelsstrafe fiir seinen
Hochmut auffassen. Heilung konnte er allein bei Christus suchen,

Peter Cornelius Claussen



Abb. 12: Albrecht Diirer, »Traum des Doktors« (Acedia), ca. 1497/98, Kupferstich, 19,1 x 12,3 cm.

Von der Melancholie des Kiinstlers 61



zugleich »Urheber« seines Leidens. Dessen Gnade beschwort er in
den letzten Bildern, besonders in der Berliner »Anbetung der Hir-
ten« und im »Marientod«. So unverwechselbar personlich diese
Bilder sind, sie haben kein Zeichensystem, in der sich das Kiinst-
lerindividuum objektiviert darstellen konnte. Das ist vermutlich
das Geheimnis der Intensitat von Hugos Bildern. Sie sind so per-
sonlich gefarbt, weil ihr individueller Ausdruck allein auf formale
Mittel angewiesen ist. Hugo kann noch nicht an einer Sublimie-
rung der Melancholie als Disposition des Genialen teilhaben, die
Diirers Kupferstich tragt und erhoht.

Eine solche Verdanderung setzt just in den letzten Lebens-
jahren des Hugo van der Goes ein. Karl Giehlow, Erwin Panofsky
und Fritz Saxl haben das der Kunstgeschichte bewusst gemacht;”®
eine »Erzédhlung«, die — obwohl im Blick auf Diirers Stich immer
wieder in Frage gestellt — doch die jiingere Rezeption wesentlich
bestimmt hat.

In den Jahren um 1475, Hugo wechselt gerade ins Kloster
und Diirer ist schon geboren, korrespondieren zwei italienische
Gelehrte und Philosophen. Der eine, Marsilio Ficino (1433—99),
klagt bitter iiber sein Los als Melancholiker, das er auf Einwir-
kung des Planeten Saturn zuriickfiihrt.”” Sein Freund Cavalcante
antwortet ihm unter Berufung auf jene Aristoteles-Stelle, die wir
schon kurz erwdhnt haben, dass Marsilio sich doch gliicklich
schatzen konne. Gerade die Melancholiker und Saturngeborenen
seien ja die bedeutenden und genialen Manner. Aus dieser trost-
lichen Ermutigung (vielleicht auch Schmeichelei) entwickelt Ficino
in den folgenden Jahren das System einer Gelehrtenideologie,
die er 1489 unter dem Titel »De vita triplici« veréffentlicht.?’ Be-
schrieben wird das aufsteigende, neoplatonische System von drei
Melancholien mit jeweils abgestufter Erkenntnis. Ein deutscher
Gelehrter und Okkultist, Heinrich Cornelius Agrippa von Nettes-
heim, greift die Gedanken Ficinos, die seit 1496 auch in Deutsch-
land gedruckt wurden, auf. Die ersten handschriftlichen Exemp-
lare von Agrippas »De occulta philosophia« kursierten bereits 1510
unter den Gelehrten.? Schon die erste Stufe der Melancholie, die
»melancholia imaginativa«, befédhige weniger gebildete Menschen
kraft ihrer Einbildung als Kiinstler, Maler und Bildhauer, bedeu-
tende Werke herzustellen, wahrend in der zweiten Stufe, »melan-
cholia rationis«, die Wissenschaft und die geometrischen Kiinste
mit abstrakteren Verstandeskraften erreicht werden. In der drit-
ten Stufe dann lasse die »melancholia mentis« einen Héhenflug
abstrakter geistiger Erkenntnis zu, der die Seele zu gottlicher
Harmonie fiihre.

Die Kinder des Saturns, bisher die Ausgestossenen der
Gesellschaft, die Abdecker, Totengraber, Kriippel, Verbrecher,
Bauern und Einsiedler werden nach dieser Vorstellung von Astro-
nomen, Mathematikern, Kiinstlern und Philosophen verdréngt.®
Da fiir den Landbau die Erde vermessen wurde, hatten die mes-
senden, geometrischen Kiinste und in Gestalt der Eremiten auch
die Weisheit zwar schon zuvor einen kleinen Platz im Elendsquar-
tier des Saturn. Nun werden die Wissenschaften aber so machtig,

62

dass sie nach und nach die vorderen Plédtze im Haus dieses Plane-
ten okkupieren.

Was bedeutet das fiir die Sicht auf Diirers Kupferstich?
Panofsky und Saxl sehen die geometrischen, messenden und wé-
genden Instrumente als Zeichen dieser durch Saturn beférderten
Féahigkeiten, die den Geist zugleich zur Melancholie préadestinie-
ren.® Von Agrippas dreistufigem System sei die erste Stufe, die
»melancholia imaginativa«, dargestellt. Die ratselhafte, dem Ti-
telwort nachgestellte Ziffer »I« (oder der Buchstabe I) wolle das
fir die Kundigen (Abb. 8) besagen. Angefiigt werden muss, dass
seit der Erstveroffentlichung dieser eigentlich einleuchtenden
These (1923) weitere und unterschiedliche Erkldrungsversuche fiir
das ratselvolle Zeichen »l« geliefert wurden. Einige davon lesen
hier den Imperativ von ire. Geh! Im Sinne von: Melancholie ver-
schwinde! Womit das, was eben so positiv klang, wieder ins
negative Gegenteil verkehrt ware. %/

Auch wenn die Akzente heute anders gesetzt werden, kann
seit Panofsky und Saxl deutlicher gesehen werden, dass die Um-
wertung der Melancholie zum Temperament des genialen Men-
schen, zur schopferischen Melancholie, wie sie durch Melanch-
thon Diirer zugeschrieben wurde, um 1514 auch zu Diirers
kiinstlerischem Selbstverstandnis und zu seiner Problematik als
Kiinstler gehorte. Eine solche Identifikation lasst sich in der Kon-
zeption des »Melancholie«-Stichs als geballt lauernde Gedanken-
kraft ersptiren.

Bleiben wir bei unserer Frage nach dem Unterschied zwi-
schen der Melancholie Hugos und Diirers Kiinstlermelancholie.
Der Unterschied liegt wohl vor allem darin, dass Diirer seiner
Melancholie nicht hilflos ausgeliefert ist. Zwar malt auch Hugo
»Gegenbilder«. Wie konnte er das aber ohne Ehrgeiz (Hochmut),
mit dem er sich ja nach dem Zeugnis eines Mitbruders tiberhaupt
erst die Melancholie »eingehandelt« hat. Ein Circulus vitiosus,
aus dem es fiir Hugo keinen Ausweg gab. In der Wertehierarchie
seiner Zeit und insbesondere des Klosters hat der Maler (noch)
keinen Riickhalt in einer gesellschaftlichen Aufwertung der
Melancholie zum Temperament des Genialen. Er muss, seine
Hollenangste verstdarkend, die Krankheit als gottliche Strafe
empfunden haben. Diirer dagegen hat schon die Mittel an der
Hand, die Gefahrdung des Kiinstlers zu objektivieren, kann sie
zum Objekt des Denkens machen. Er fordert andere zum Mitden-
ken auf, wobei es sehr zu bezweifeln ist, ob das vagierende
wissenschaftliche Denken von ihm so vorgedacht war. Nachden-
ken heisst hier: Sich selbst nachdenken. Auf diesem Weg kann er
das, was ihn bedroht, im Bild bannen und ins entlastend Allge-
meine fithren.# Er schafft der Melancholie ein Bildsystem, das er
bewusst verrétselt, damit wir dariiber denken und reden kénnen.

Das klingt nach einem therapeutischen Ansatz und ist darin
heutige Sicht. Dass man jedoch in der Renaissance an die Kraft
der Bilder in einem magischen Sinne glaubte, steht ausser Frage.
Davon abgesehen wird der wesentliche Grund Diirers, den Kup-
ferstich zu schaffen und zu verbreiten, nicht die Sorge um die

Peter Cornelius Claussen



Seelenhygiene der Gelehrten und Kiinstler gewesen sein. Viel-
mehr strebt er, indem er ein allegorisches Selbstbild seiner
Kiinstlermelancholie gibt, zugleich nach Anerkennung und sozia-
ler Bestdtigung im Kreis der Gebildeten, besonders seiner ge-
lehrten und patrizischen Freunde. Die Melancholie war in Diirers
Lebensspanne seit dem Anstoss des Marsilio Ficino zu einem der
wichtigsten Gelehrtenthemen geworden. Uber die Geometrie und
die Melancholie konnte Diirer seiner Kunst den gleichen Rang zu-
schreiben wie der Tatigkeit der Gelehrten. Diirer entwirft seinen
Stich wie ein Philosoph dieser Zeit, der seine Schriften fir den
Diskurs unter Gelehrten plant.

Die 33 Jahre Unterschied zu Hugo van der Goes bedeuten fiir
den Umgang mit der Melancholie des Kiinstlers ganz offensicht-
lich einen extremen Wechsel. In ihm spiegelt sich ein kleiner,
aber signifikanter Teilaspekt des Wandels wider, den die meisten
zwischen Spatmittelalter und Neuzeit sehen und der konkret so
schwer zu fassen ist.%

Aber tut sich in Bezug auf Diirers Kupferstich (Abb. 7) in einer
derartigen Sicht der Dinge nicht ein Widerspruch auf? Das Warn-
bild vor der Melancholie ist offenbar zugleich vom Geist des
ins Positive gewendeten gleichnamigen Gelehrtentemperaments
durchdrungen. Ich denke, gerade diese Widerspriichlichkeit ist
Teil des Geheimnisses und damit des Erfolges von Diirers Kupfer-
stich. Die Gegenlaufigkeit der Bildaussage lasst sich in den Fliigel-
kampfen der Wissenschaft bis in neueste Zeit verfolgen. Wahrend
z. B. Martin Biichsel das Blatt wie ein Amulett ansieht, das Diirer
der Melancholie, die Biichsel eben nicht fiir die Schopferische halt,
entgegenstreckt, baut Peter Klaus Schusters mehrbandige Riesen-
arbeit tiber dem Stich ein gelehrtes Gedankengebéude auf, in der
die Melancholie ein Tugendprogramm und durch schopferische
Anwendung der Astronomie und Mathematik dem Geheimnis gott-
licher Schopfung und Harmonie auf der der Spur ist.?

Auf einer anderen hermeneutischen Ebene betont Hartmut
Bohme die prinzipielle Offenheit der Bildaussage, die Vieldeutig-
keit der Zeichen.® Er ist vielleicht der Erste, der dem Rétselbild
nicht bereitwillig in die Falle geht. Fir ihn bietet der Stich nie-
mandem Eindeutigkeit, auch Diirers Zeitgenossen nicht. Gerade
weil sich die Zeichen nicht zusammenfiigen, weil keine Geschlos-
senheit eines Weltbilds vermittelt wird, scheine dem modernen
Betrachter »der Anbruch der Neuzeit vollzogen«. Eine neue
Wiirde des Menschen werde sichtbar, die darin bestehe, dass der
Mensch im Durchdenken einer Welt voller Zeichen sich als Sub-
jekt mit endlichem Bewusstsein innewerde und das Mégliche im
Wissen um seine Grenzen schaffe.?’

Es ist aufschlussreich, solche Wahlverwandtschaft eines
postmodernen Denkers zu reflektieren. Noch jede Generation
seit 1800 hat in Diirers »Melancholie«-Stich ihren Spiegel und ihr
Sinnbild gefunden.

Gegen Bohme ist allerdings einzuwenden, dass er mit seiner
Interpretation Diirers Position etwas einseitig heroisiert. Vermut-
lich ist der Kupferstich fiir sich allein unvollstdndig. Bohme hat

Von der Melancholie des Kiinstlers

selbst (wie manche vor ihm) darauf hingewiesen, dass Diirer das
Blatt mehrfach mit einem anderen gleichen Formats und ebenfalls
1514 entstandenen, dem »Hieronymus im Gehause« (Abb. 11), ver-
schenkt hat. Das »Hieronymus«-Bild scheint in gewisser Weise ein
Gegenpol zur disteren »Melancholie« zu sein. Die geistige Arbeit
des gelehrten Theologen ist in wohlaufgerdaumter, selbstgeniigsa-
mer Heiterkeit und Gottgeféalligkeit dargestellt und damit ein
Gegenbild zum unheimlichen, unordentlichen Briiten der »Melan-
cholie«. Wenn die »Melancholie« in erster Linie Warnbild ist, dann
wird man den »Hieronymus« wohl als ein Wunschbild ansehen
konnen. Und ist nun das eine neuzeitlicher als das andere? Wenn
man die Antithese ernst nimmt, kann das »Melancholie«-Blatt fir
sich allein nicht gut bestehen. Die Kiihnheit seines diisteren Ge-
dankenentwurfs bedarf vermutlich der heiteren Gelassenheit des
Hieronymus als kontradiktorische Kompensation.

Mein Resumée spiegelt vor allem die Erfahrung mit der wis-
senschaftlichen Rezeption des Stiches. Die Warnung vor der Me-
lancholie hat eine Form gefunden, die das Bild fiir viele zur Falle
werden lasst. Diejenigen, die Wahrheit darin suchen, sind schon
gefangen. Sie mogen iiber seinen Réatseln bildkonform so ins
Gribeln geraten, dass sie sich unversehens in der gleichen seeli-
schen Verfassung wiederfinden, wie es ihnen der faszinierende
Genius im Bild vormacht.?’ So kann das Blatt gerade das provo-
zieren, vor dem es warnen mochte. Fiir Diirer selbst mag es aber
so etwas wie ein Stiick intellektueller Bildmagie gewesen sein,
die ihm seinen Damon vom Leib hielt und so zahmte, dass er ihn
seiner Kunst ins Joch spannen konnte.

Festzuhalten ist, dass Hugo van der Goes, eine Generation
zuvor, solche Moglichkeiten der Selbstreflexivitat in einem ideo-
logisch abgestiitzen sékularen Zeichensystem nicht hatte. Sein
Ehrgeiz, sein Hochmut wurden »bestraft«. Diirer dagegen konnte
seine Kiinstlermelancholie bildlich als Problem ausstellen und
objektivieren, seinerseits wieder mit hochstem Ehrgeiz und ge-
wiss nicht ohne Kiinstlerstolz.

63



64

Unter dem Titel Unsichtbares sichtbar machen. Der
Marientod des Hugo van der Goes und Raffaels
Transfiguration, in: Die Wahrheit der Begegnung.
Anthropologische Perspektiven der Neurologie.
Festschrift fiir Dieter Janz, hrsg. von R.-M. E. Jacobi,
P. C. Claussen, P. Wolf, (Beitrage zur medizinischen
Anthropologie), Wiirzburg 2000, ist eine Teilfassung
dieses Beitrags unter anderer Fragestellung und
ohne Konfrontation mit Diirers »Melancholie«-Kup-
ferstich erschienen.

Zum Sterbedatum, das nur in der Chronik des Gaspar
Ofhuys iiberliefert ist, vgl. jetzt Dhanens, Elisabeth,
Hugo van der Goes, Antwerpen 1998, S. 363f., die
darauf hinweist, dass ein Jahr von Ostern zu Ostern
gerechnet wurde, der Maler also auch noch das
Friihjahr 1483 erlebt haben kann. Dort auch alle
Nachrichten und Dokumente zur Biographie des
Kiinstlers. Die Forschungsgeschichte bei Sander, Jo-
chen, Hugo van der Goes — Stilentwicklung und
Chronologie, (Berliner Schriften zur Kunst, Bd. 3),
Mainz 1992, S. 30ff. Sander hat mit der chronologi-
schen Aufspaltung des Wiener Diptychons den Argu-
menten von Otto Pacht (Typenwandel im Werk des
Hugo van der Goes, in: Wiener Jahrbuch fiir Kunst-
geschichte 22, 1969, S. 43-58) fiir eine Frithdatierung
den Boden entzogen. Wichtig auch Belting,
Hans/Kruse, Christiane, Die Erfindung des Gemadl-
des. Das erste Jahrhundert der niederldndischen Ma-
lerei, Miinchen 1994, S. 226f., 242ff.; Chatelet, Albert,
Les Primitifs Hollandais. La peinture dans le Pays-
Bas du nord au XVe siécle, Fribourg 1980.

Ein ehrenvolles Amt, das sein Vorgénger jahrzehnte-
lang innegehabt hatte. Die Dokumente zusammen-
gestellt bei Dhanens 1998 (wie Anm. 2), S. 388f. Hu-
gos Vorgéanger, der Bildhauer Jan Clincke, muss das
Dekansamt trotz hohen Alters 1477/78 wieder tiber-
nehmen.

Dazu Dhanens 1998 (wie Anm. 2), S. 50ff.; Ridderbos,
Bernhard, De melancholie van de kunstenaar. Hugo
van der Goes en de oudnederlandse schilderkunst,
Den Haag 1991; Koslow, Suzan, The Impact of Hugo van
der Goes' Mental Iliness and Late-Medieval Religious
Attitudes on the Death of the Virgin, in: Healing in Hi-
story. Essays for George Rosen, ed. by Charles E. Ro-
senberg, Dawson 1979, S. 27-50. Nicht vollig geklart
scheint mir der Status des Malers im Kloster. Sein
Halbbruder Nicolaus war schon vor ihm als »donatus«
dem gleichen Konvent beigetreten, d. h. er hatte sich
eingekauft und wurde dafiir vom Kloster versorgt. Pa-
nofsky, Erwin, Early Netherlandish Painting, Cam-
bridge/Mass. 1958, S. 331, glaubt, dass Hugo ebenfalls
diesem relativ privilegierten Stand angehérte. Die
ganze jiingere Forschung geht aber davon aus, dass
der Maler dem Konvent als einfacher Konverse beige-
treten sei. Wenn man beriicksichtigt, dass der Maler
kein armer Mann war und im Kloster enorme Privile-
gien genoss, scheint mir die Meinung Panofskys plau-
sibel. Man muss sich ja wohl vorstellen, dass der im
Kloster von lukrativen Auftrdgen iiberhaufte Maler
nicht auf eigene Rechnung arbeitete, sondern, zumin-
dest anteilmassig, fiir die Klosterkasse. Eine Sonder-
stellung ist allein schon aus diesen Griinden voraus-
zusetzen. Aus den Worten von Ofhuys kann man
schliessen, dass diese Prominenz des nichtgeistlichen
Klosterbruders zu Spannungen in der Klostergemein-
schaft fithrte. Umso grésser scheint Ofhuys' Befriedi-
gung tiber die demiitigende Krankheit.

Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 31, S. 392f., mit dem
vollstandigen lateinischen Text der Chronik, soweit
er sich auf den Maler und seine Krankheit bezieht:
»[...] in reditu quadam nocte, hic frater noster con-
versus, mirabilem fantasialem morbum incurrit, quo
incessanter dicebat se esse dampnatum et dampna-
tioni eterne adiudicatum, quo etiam sibi ipsi corpo-
raliter et letaliter (nisi violenter impeditus fuisset
auxilio astantium) nocere volebat.«

Die Klosterchronik des Gaspar Ofhuys liegt in Briis-
sel, Bibliotheque royale, Cabinet des manuscrits, no.
11480. Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 31, S. 392f.:
»In eius investitione et noviciatu, ipse pater prior
Thomas plurima solatium mundanorum attinentia
permittebat, propter melius tamen, quia magnus in-
ter mundanos fuerat, que magis ad pompam huius
seculi inducebant, quam ad penitentie et humilitatis
viam. [...] Et quia excellens valde erat in ymaginibus
depingendis a magnatibus et pluribus etiam ab illu-
strissimo archiduce Maximiliano visitabatur. Opta-
bant enim vehementer opera eius depicta inspicere.
Propter hospites eius occasione venientes pater
Thomas prior eum permittebat hospitum cameram
ascendere et ibidem cum illis convivari.« Deutlich
wird, dass der Monch und spétere Abt des Klosters
weder das Klosterleben des Malers noch die Libera-
litait des damaligen Priors Thomas schatzt, sondern
ein Exempel der gottlichen Bestrafung eines Lasters
geben und zugleich Kritik an den damaligen Zustan-
den im Kloster iiben will. Insofern ist der Bericht
tendenzios. Es sind ibrigens noch zwei weitere Falle
von Geisteskrankheit (Pathologische Selbstbestra-
fung und Allmachtswahn) in diesem Kloster tiberlie-
fert. Siehe Ridderbos 1991 (wie Anm. 4), S. 214. Nicht
erreichbar war mir McCloy, William A., The Ofhuys
Chronicle and Hugo van der Goes, (Phil. Diss. State
University of lowa 1958), Ann Arbor 1967.

Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 31, S. 392f.: »De potu
vini, indubie propter hospites, timeo eius naturam
gravatam fuisse.« Vorher schon hatte Ofhuys den Al-
kohol unter die auslosenden Ursachen einer Melan-
cholie gezahlt.

Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 3I, S. 392f.: »Hoc
ipse frater intelligens quam cito convaluit se valde
humiliavit, sponte nostrum refectorium relinquens,
et cum laicis refectionem humiliter capiens.« Hohe
Herrschaften sprachen offenbar dariiber, der kranke
Kiinstler habe im Kloster nicht die richtige Aufmerk-
samkeit und Pflege gehabt. Deshalb wohl kann Of-
huys nicht genug betonen, wie aufopfernd der
Kranke bei Tag und bei Nacht von den Ménchen ge-
pflegt worden sei. Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc.
31, S. 392f.: »De servicio et assistentia a fratribus cho-
ralibus, in caritate et compassione noctu dieque sibi
exhibitis, in eternum et ultra nunquam ex memoria
divina erit, cuncta cernente licet protunc plurimi
etiam magnates aliter fabulabantur.«

Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 31, S. 392f.: »Famo-
sus erat in arte pictoria, ut citra montes sibi similes,
ut aiebant, temporibus illis non inveniebatur. «

Zum Portinari-Altar Dhanens 1998 (wie Anm. 2),
S. 250ff.; zuletzt Crum, Roger ]., Facing the Closed
Doors to Reception? Speculations on Foreign Ex-
change, Liturgical Diversity, and the »Failure« of the
Portinari Altarpiece, in: Art Journal 57, 1998, S. 5-13.
Zu den Bonkil-Tafeln (Edinburgh, National Gallery of
Scotland), ausfiihrlich Dhanens 1998 (wie Anm. 2),
S. 302ff. Vermutlich hat Hugo van der Goes nur die
Fliigel des Retabels vollendet. Die Mitteltafel fehlt.
Ridderbos 1991 (wie Anm. 4), S. 190ff., 201ff.; iiber die
einflussreiche Schrift des Gert Groote »De quattuor
generibus meditabilium« und andere Traktate.
Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 31, S. 392f.: »Quan-
tum ad anime passiones pro certo scio dictum fra-
trem conversum fuisse valde gravatum. Habetat
enim sollicitudinem maximam quomodo opera perfi-
ceret depingenda. Ut tunc dicebatur vix in IX annis
perficere possuit.«

Siehe Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 27, S. 390.
Ridderbos 1991 (wie Anm. 4), S. 213ff.

Das berichtet 1495 der Niirnberger Hieronymus Miin-
zer nach einem Besuch in Gent. Dhanens 1998 (wie
Anm. 2), S. 6l., doc. 29, S. 39I: »Item quidam alius
magnus pictor supervenit volens imitari in suo opere
hanc picturam et factus melancolicus et insapiens.«;
ebenfalls Ridderbos 1991 (wie Anm. 4), S. 213. Auch
wenn er Jan van Eyck nur selten offen zitiert, den
Willen, den Genter Altar zu iibertreffen, kann man in
den meisten seiner Werke (besonders im Wiener
Diptychon und in den Bonkil-Tafeln in Edinburgh)
deutlich erkennen.

Briigge, Groeningemuseum, Eichenholz, 148 x 122 cm.
Die Tafel ist, wie man an der getreuen Kopie in der
Kathedrale von Briigge priifen kann, an allen vier
Seiten etwa um 5 cm beschnitten. Dhanens 1998 (wie
Anm. 2), S. 335. Uber die Umsténde des Auftrags gibt
es keine Uberlieferung. Die Altartafel stammt aus
der Diinenabtei in Koksijde, wo sie in einem Inven-
tar des spaten 18. Jahrhunderts erwéhnt ist. Dass sie
fir diese Zisterzienserabtei bestimmt war, ist gut
moglich, denn aus der gleichen Abtei stammt auch
die erwédhnte Kopie des Bildes aus dem 16. Jahrhun-
dert. Koslow 1979 (wie Anm. 4) sieht in Jean Crabbe,
1457—1488 Abt der Diinenabtei, den Auftraggeber. Er
habe damit die Marienkapelle, in der taglich Seelen-
messen fiir die verstorbenen Abte gelesen wurden,
ausstatten wollen.

Man vergleiche den »Marientod« des Altars von St.
Wolfgang, den Michael Pacher zur gleichen Zeit
(1481) vollendete, um die Unterschiede zu einer die
Verkiirzungen betonenden perspektivischen Mal-
weise zu sehen. Auch Pacher wahlt eine Sicht vom
Fussende des Totenlagers aus, zeigt den Leichnam
aber als Meisterstiick einer von Italien gepragten
perspektivischen Verkiirzung. Zu Pachers Bild: Kol-
ler, Manfred, Der Fliigelaltar von Michael Pacher in
St. Wolfgang, Wien/KéIn/Weimar 1998, S. 48, Tf. 89.

Peter Cornelius Claussen



20

21

22

Belting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), S. 242, wéhlen eine
seltsame Formulierung, um die Lichterscheinung zu
charakterisieren: »Wider die Naturgesetze erscheint
die himmlische Aureole iiber der Verstorbenen.«
Vielleicht will Hugo aber die Grenzen dieser Natur
zeigen, indem er die Gesetze himmlischer Natur da-
gegen setzt. Er kann das paradoxerweise nur inner-
halb der Grenzen menschlicher Wahrnehmung.

Es ist in der lkonographie des »Marientodes« ausser-
gewdéhnlich, dass die Seele der Maria nicht bei Chris-
tus ist. Ist mit der segnend einladenden Geste Chris-
ti zugleich die leibliche Aufnahme Marias alludiert?
Diese erfolgt, der Legende nach, erst zu einem spa-
teren Zeitpunkt, nachdem Maria zu Grabe getragen
worden war. Die offenen Arme Christi haben jeden-
falls den Effekt, dass der Betrachter die Gnade des
Erlésers besser auch auf sich beziehen kann. In der
unten besprochenen Miniatur eines Stundenbuchs
ist es genauso. Ein Kupferstich Martin Schongauers,
Sander (wie Anm.2), Abb. 88, tiber dessen Beziehung
zum »Marientod« des Hugo van der Goes immer wie-
der gemutmasst wird, verzichtet sogar ganz auf die
himmlische Erscheinung. Zu den offenen Fragen der
moglichen und unméglichen gegenseitigen Abhén-
gigkeiten vor allem Sander 1992 (wie Anm. 2),
S. 204ff. Im Polyptychon des Bernard von Orley in
Briissel aus dem Jahr 1520 lebt in der Position des To-
tenbettes die Tradition des Hugo van der Goes fort,
kombiniert diese Szene aber mit der leiblichen Auf-
nahme Mariens durch die Trinitat anstelle der Chris-
tuserscheinung. Abbildung in: Hooglied. De Beeld-
wereld van Religieuze Vrouwen in de Zuidelijke
Nederlanden, vanaf de 13de eeuw, Ausst.-Kat., hrsg.
von Paul 1994, S. 100,
Abb. 69. Ich danke fiir diesen Hinweis Dagmar Eich-
berger (Saarbriicken).

Darauf verweist schon Ridderbos 1991 (wie Anm. 4),
S. 56f.

Das machen Detailaufnahmen deutlich, z. B. Bel-
ting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), Tf. 199-201; Dhanens
1998 (wie Anm. 2), Tf. 348 und 35I.

In ihm glaubt Dhanens 1998 (wie Anm. 2), S. 358, ein
Selbstbildnis erkennen zu kénnen, zumindest sei der

Vandenbroeck, Briissel

Apostel mit dem Buch eine Anspielung auf eine Iden-
tifizierung mit dem Maler. Ich bin in diesem Punkt
skeptisch. Immer wieder trifft man-in der Literatur
auf die Spekulation, der Maler habe in den Aposteln
seine Mitbriider im Kloster Rodendaele portratiert.
Ich halte das fiir wenig wahrscheinlich. Ein Rea-
lismus wie dieser bindet sich an Typen und ist nicht
auf Portratsitzungen angewiesen. Wenn man Mit-
glieder einer Monchsgemeinschaft als Besteller an-
sieht, so héitten einzelne ihren Platz im Stifterbild
auf den (vermutlich ehemals vorhandenen) Seiten-
flugeln haben konnen. Es wére ungew6hnlich, wenn
der Maler sie als Kryptoportréts in Apostel verwan-
delt hatte.

Von der Melancholie des Kiinstlers

23

24

25

26

27

28

29

Panofsky 1958 (wie Anm. 4), S. 338f. Panofsky meint,
das irrational weisse Licht komme von links vorn.
Dem mochte ich widersprechen. Es ist ein senkrech-
tes Streiflicht, das auf die Gesichter der Apostel fallt.
Auffalligerweise sagt Panofsky kein Wort iiber die
Lichterscheinung Christi, obwohl er so intensiv vom
Licht des Bildes spricht.

Die Vision perforiert eine Wirklichkeit, die gerade
darum doppelt realistisch wirkt. Es ist interessant,
den an eine Laterna Magica erinnernden Effekt der
Christusvision in Hugos Bild mit der perforierenden
Rohre ins Jenseits zu vergleichen, die in Hieronymus
Boschs ratselhafter Tafel mit Auferstehenden in Ve-
nedig (Palazzo Ducale) im heutigen Betrachter Asso-
ziationen zu entsprechend geschilderten Nahtod-
erlebnissen auslost. Siehe auch Reutersward, Patrik,
Hieronymus Bosch's Four Afterlife Panels in Venice,
in: artibus et historiae 24, 1991, S. 29-36, S. 31.
Wieviele Hande es gibt! Trotz des Gedrdnges der
Apostel ist nur eine einzige verdeckt.

Wie schon Belting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), S. 242,
festgestellt haben, wird die Kerzenflamme vor dem
Windzug abgeschirmt, den die Erscheinung Christi
verursacht. Dann wire die gottliche Anwesenheit
immerhin in dieser Weise physisch spiirbar.

Deutlich im Detail bei Dhanens 1998 (wie Anm. 2),
Tf. 349.

Zuletzt Gassner, Hubertus, in: Die Nacht, Ausst.-Kat.
Haus der Deutschen Kunst, Miinchen 1998/99,
S. 40ff. Zwei Varianten von Geertgen tot Sint Jans
sind in London (National Gallery) und Barcelona
(Diozesanmuseum) um 1485 (ebd. Tf. 2, S. 184,
S. 499f.); eine Wiederholung des Michel Sittow in
Annaberg-Buchholz (ebd. Tf. 1, S. 182, S. 605) um
1500-1510.

Eine gute Abbildung bei Belting/Kruse 1994 (wie
Anm. 2), Tf. 178.

Walker, Robert M., The Demon in the Portinari Altar-
piece, in: Art Bulletin 42, 1960, S. 218f. Sein Versuch,
den Damon nach der Legenda Aurea in einen nach-
vollziehbaren Sinnbezug zur Anbetungsszene zu
bringen, krankt daran, dass kein anderes Bild dieser
Thematik den Teufel einfithrt und auch daran, dass
der mogliche didaktische Zweck den Blicken sorg-
sam verborgen bleibt.

Dass hier nicht ausreichend zwischen den unter-
schiedlichen historischen Melancholiebegriffen dif-
ferenziert werden kann und auch nicht Bezug ge-
nommen wird zum heute iiblichen Sprachgebrauch,
liegt in der Fulle und Vielschichtigkeit der Materie
begriindet. Siehe Starobinski, Jean, Geschichte der
Melancholiebehandlung von den Anféangen bis 1900,
Basel 1960; Tellenbach, Hubert, Melancholie. Zur
Problemgeschichte, Typologie, Pathogenese und Kli-
nik, Berlin/Gottingen/Heidelberg (1961) 1983.
Ridderbos, Bernhard, Die »Geburt Christi« des Hugo
van der Goes. Form, Inhalt, Funktion, in: Jahrbuch
der Berliner Museen 32, 1990, S. 137-152;
Belting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), S. 121.

33

34

35

36

37

Ich lehne mich mit dieser Formulierung an Dhanens
1998 an (wie Anm. 2), S. 333: »composition close mais
visionnaire«.

Belting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), S. 242: »Sogar der
heilige Narr hat Zutritt zu dem Ereignis.«

Diese Beobachtung verdanke ich dem Neurologen
und Epilepsieforscher Dieter Janz, der im noch star-
ker verdrehten und divergierenden Blick des epilep-
tischen Knaben in Raffaels »Transfiguration« eine
entscheidende inhaltliche Verkniipfung der unteren
und oberen Spharen des Bildes erkannt hat. Siehe
Janz, Dieter, Epilepsy, Viewed Metaphysically. An
Interpretation of the Biblical Story of the Epileptic
Boy and of Raphael's Transfiguration, in: Epilepsia
27, 1986, S. 317-322.

Gute Abbildungen bei Belting/Kruse 1994 (wie
Anm. 2), Tf. 179, 194.

Ridderbos 1991 (wie Anm. 4), S. 180, glaubt die bei-
den Apostel, die in Richtung des Betrachters
schauen, durch den Dialog mit dem Betrachter von
der Gruppe und von dem Geschehen isoliert. Diese
Sicht scheint mir den Bildsinn des inneren Sehens
nur teilweise zu erfassen. Die Vision ist in seiner
Interpretation eine symbolische Andeutung der An-
wesenheit Christi, die sich im Inneren der Apostel
zeigt. Die wichtige Nuance betrifft das Verhaltnis der
beiden Realitaten. Die unsichtbare Realitat im Bild
ist die stdrkere. Jeder der Apostel im Bild fiihrt das
auf seine Weise vor, auch diejenigen, die in Richtung
Betrachter sehen, sollen dem kundigen Betrachter
mitteilen: »Ich sehe die héhere Realitét.«

Die Rolle flamisch/niederlédndischer Tafelbilder im
15. Jahrhundert ist auf ihre Funktion als fiktionales
Visionsbild ihrer Stifter hin untersucht worden von
Harbison, Craig, Visions and meditations in Early
Flemish Painting, in: Simiolus 15, 1985, S. 87—118. Es
liegt auf der Hand, dass es bei den Aposteln in Hu-
gos Bild und ihrem meditativen Weg nicht um das
distanzierte Verhéltnis (psychic disjunction) zwi-
schen Stifterperson und imaginiertem Bild geht, son-
dern um einen Sonderfall intensiver malerischer Re-
flexion iber die verschiedenen Formen der
Imagination. Falls die Tafel Flugelbilder mit Stifter-
portrats besessen haben sollte, wiren die Ebenen
der Visionsinszenierung noch deutlicher zu schei-
den.

Panofsky 1958 (wie Anm. 4), S. 337.

65



40

41
42

43

44

66

Ridderbos 1991 (wie Anm. 4), S. 56ff.; Koslow 1979
(wie Anm. 4). Gegen eine so direkte kausale Ver-
kniipfung zwischen Devotio Moderna und der forma-
len Gestaltung der Gemélde Hugos wenden sich San-
der 1992 (wie Anm. 2), S. 261, Belting/Kruse 1994 (wie
Anm. 2), S. 242. Tatséchlich ist zu fragen, ob damit
nicht ein Mythos begriindet wird. Wenn wir nicht zu-
fallig Nachricht davon hétten, dass der Maler ins
Kloster gegangen ist, wiirde niemand auf die Idee
kommen, die Besonderheit seiner Altarblatter durch
Anpassung an die klésterlichen Forderungen zu er-
klaren. Das gleiche Argument kann man allerdings
auch gegen den Versuch anfiihren, Hugos Bild als Er-
gebnis seiner psychischen Erfahrungen zu sehen,
wie es hier von mir versucht wird. Wenn uns Ofhuys
nicht den letzten Lebensabschnitt des Malers Hugo
van der Goes iiberliefert hatte, wir kimen wohl
kaum auf die Idee, das CEuvre des Meisters auf Zeug-
nisse psychischer Krisen hin durchzumustern. Auch
sein Ruhm als der Genialste unter den niederlandi-
schen Malern zwischen Jan van Eyck und Hierony-
mus Bosch wird, meine ich, durch die Konstellation
des Wahnsinns zu grell beleuchtet. Das gehort zur
Rezeption, die zu Lebzeiten des Kiinstlers einsetzt
und sehr bald zur Kiinstlerlegende wird, an der wir
auch gegen unseren Willen weiterwirken.

Sander 1992 (wie Anm. 2), S. 262, 266.

Dhanens 1998 (wie Anm. 2), S. 336. Ahnlich auch San-
der 1992 (wie Anm. 2), S. 26Iff.

Uber diese Erfahrungen eines postoperativen Onei-
roids habe ich ein Buch geschrieben. Claussen, Peter
Cornelius, Herzwechsel. Ein Erfahrungsbericht, Miin-
chen 1996. Als Kunsthistoriker habe ich seit diesem
Erlebnis verstdndlicherweise sehr darauf geachtet,
ob ich in meiner Arbeit auf Dinge stosse, die sich mit
dieser halluzinativen Phase vergleichen lassen. Die
bei weitem grosste Nahe in der vormodernen Male-
rei habe ich in Hugos Marientod gefunden.

Es ist sehr aufféllig, dass im CEuvre des Hugo van der
Goes nichts erhalten ist, das mit den erschreckenden
Hollenbildern der gleichzeitigen flamischen und
niederldndischen Malerei zu vergleichen ist. Rogier
van der Weyden, Dieric Bouts und Hans Memling da-
gegen machten gerade mit solchen Schreckbildern
Furore. Die Abstinenz des sonst so ehrgeizigen Ma-
lers kann nur bedeuten, dass er den Horror im Bild
gemieden hat und seine Auftraggeber von ihm auch
nichts anderes erwarteten. Die schwankende Ein-
schatzung der Visionen im Mittelalter ist ein Kapitel,
das hier nicht aufgerollt werden kann. Johannes
Gerson schreibt in »De distinctione verarum visio-
num a falsis« (1401), solche unreinen Visionen seien
von Raserei, Manie oder Melancholie verursacht.
Siehe Stoichita, Victor ., Das mystische Auge. Vision
und Malerei im Spanien des Goldenen Zeitalters, in:
Bild und Text, hrsg. von Gottfried Boehm und Karl-
heinz Stierle), Miinchen 1997, S. 26f, mit Nachweisen.
Allgemein zu dieser Problematik: Benz, Ernst, Die Vi-
sion. Erfahrungsformen und Bilderwelt, Stuttgart
1969.

45

46

47

48

49

Der primére Betrachter ist naturgeméss immer der
Auftraggeber des Bildes, den wir uns im Gebet vor
dem Altarbild vorzustellen haben, dhnlich wie ihn
Stifterbilder der Niederlandischen Malerei darstel-
len. Ob diese Situation, deren Realitats- und Imagi-
nationsebenen Harbison (wie Anm. 38) untersucht
hat, in Hugos Bild ehemals durch Stifterfliigel deut-
lich gemacht war, ist ungewiss.

Berlin, Staatl. Museen. Siehe Belting/Kruse 1994 (wie
Anm. 2), Tf. 96, S. 183. Auch Memlings Vision des
Himmelskreises in der »Johannesapokalypse« (1479)
wire in diesem Zusammenhang zu nennen (Johan-
nesaltar, Briigge, Memlingmuseum). Im Gegensatz
zur Vision im »Marientod« des Hugo van der Goes
umschliessen die Ringe der Aureole nicht einen
Licht-,  sondern einen Dunkelraum. Siehe
Belting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), Tf. 215, S. 248ff.
Ringbom, Sixten, The Delft Master's Holy Family, in:
Simiolus 19, 1989, S. 181-190, hat eine ganze Reihe
von Beispielen von umgrenzten Feldern zusammen-
gestellt, die als Bild im Bild in unterschiedlichen
Funktionsbereichen wie bei der Vision eine zweite
Realitat, jedenfalls in der Bildsyntax Fremdkorper
bilden.

Fleur des Histoires, Briissel, Bibliotheque Royale Al-
bert 1., Ms. 9231, fol. 236r. Sander 1992 (wie Anm. 2),
Abb. 89, S. 208f.; zu dieser Handschrift siehe: La Li-
brairie de Philippe le Bon, Bibliothéque Albert I.
Ausst.-Kat., hrsg. von Georges Dogaer und Margue-
rite Debae, Briissel 1967, Nr. 175, S. 118f.; Avril,
Frangois/Reynaud, Nicole, Les Manuscrits a Peintu-
res en France, 1440—1520, Paris 1993, S. 73ff., mit ei-
ner etwas fritheren Datierung. Ich verdanke diese
Hinweise ebenfalls Dagmar Eichberger (Saarbrii-
cken).

Solche sind die Ezekielvision, die Himmelfahrt des
Elias, die Verklarung (Transfiguration) Christi auf
dem Berg Tabor, Himmelfahrt und Auferstehung
Christi, die Assumptio Mariae (Letztere allerdings
aus Apokryphen entwickelt) oder das Weltgericht
mit den verschiedenartigen apokalyptischen Visio-
nen nach den Evangelisten Matthdaus und Johannes.
Eine kunsthistorische Untersuchung, die sich mit der
kunstlerischen Umsetzung von Visionen im Mittelal-
ter beschéftigt, ist mir nicht bekannt, selbst nicht im
Umkreis der Forschungen zum »Liber Scivias« der
Hildegard von Bingen. Einige Aspekte des Themas
einschliesslich seiner Bedeutung fiir die Moderne bei
Claussen, Peter Cornelius, Visionen — virtuelle Wel-
ten im Kopf, in: Unimagazin. Die Zeitschrift der Uni-
versitét Zirich 2, 1997, S. 18-27.

Einen iiberzeugenden Versuch, Visionsbilder unter
kunsthistorischen Fragestellungen und nach Ausse-
rungen barocker Malereitheoretiker zu sichten und
zu systematisieren, hat an iiberwiegend spanischem
Material der Gegenreformation Victor I. Stoichita
1997 (wie Anm. 44) unternommen.

50
51

52

53

54
55

56

57

Siehe dazu meinen in Anm. | zitierten Beitrag.
Vielleicht ist solches aber eine Selbstverstandlich-
keit. Hans Belting &ussert sich ausgehend von der
Berliner Anbetung des Hugo van der Goes in Bel-
ting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), S. 122: »Die Malerei war
damals auch fiir den, der sie betrieb, ein Spiegel des
Selbst, denn sie fing ebenso bereitwillig die Ord-
nung in der Welt ein, wie sie, im Falle unseres Ma-
lers, das Geheimnis in der menschlichen Seele auf-
spiirte.«

Rupprich, H. (Hrsg.), Diirer. Schriftlicher Nachlass, 3
Bde., 19561969, Bd. I, S. 28: »Darnach ist Albrecht
Diirer, mein lieber Vater, in Teutschland kommen,
lang in Niederland gewest bej den grossen kiinstern
[...)«

Ebd., S. 155: »Item als jch bin gewest in des von Na-
sau hauss, do hab ich gesehen das gut geméhl in der
capellen, das meister Hugo gemacht hat.«; S. 168:
»Darnach furten sie mich gen S. Jacob und liessen
mich sehen die kostlichen geméhle von Rudiger [Ro-
gier van der Weyden] und Hugo [van der Goes], die
sind beede gross maister gewest. «

Siehe oben Anm. 15.

Ich muss betonen, dass ich Kiinstlermelancholie hier
anders und enger gebrauche als Erwin Panofsky
»melancholia artificialis«. Ich spreche nicht von ei-
ner an den Grenzen ihrer Erkenntnis verzweifelnden
Melancholie.

Panofsky, Erwin/Saxl, Fritz, Diirers Melencolia I.
Eine quellen- und typengeschichtliche Untersu-
chung, (Studien der Bibliothek Warburg 2), Leipzig
1923; Panofsky, Erwin, Albrecht Diirer, Princeton 1943
(dt. Ausg.: Das Leben und die Kunst Albrecht Diirers,
Miinchen 1977); Klibansky, Raymond/Panofsky, Er-
win/Saxl, Fritz, Saturn and Melancholie. Studies in
the History of Natural Philosophy, Religion and Art,
London 1964 (dt. Ausg.: Saturn und Melancholie. Stu-
dien zur Geschichte der Naturphilosophie und Medi-
zin, der Religion und der Kunst, Frankfurt 1992);
Biichsel, Martin, Die gescheiterte »Melencholia Ge-
nerosa«. Melencolia I, in: Stddel Jahrbuch N. F. 9,
1983, S. 89—114; Hoffmann, Konrad, Diirers Melenco-
lia, in: Kunst als Bedeutungstrager. Gedenkschrift
Giinter Bandmann, hrsg. von Werner Busch, Reiner
Haussherr, Berlin 1978, S. 251-279; Anzelewsky,
Fedja, Diirer — Werk und Wirkung, Erlangen 1988;
Bohme, Hartmut, Albrecht Diirer. »Melencolia I«. Im
Labyrinth der Deutung, Frankfurt a. M. 1989; Schus-
ter, Peter-Klaus, Melencolia I. Diirers Denkbild, 2
Bde., Berlin 1991; Batus, Wojciech, Diirer's Melenco-
lia I: Melancholy and the Undecidable, in: artibus et
historiae 30, 1994, S. 9-2I.

Sie werden zumeist als wassrige Pflanzen gedeutet,
die gegen die Austrocknung durch die Melancholie
helfen sollen. lhre botanische Bestimmung scheint
aber nicht moglich. Siehe Bohme 1989 (wie Anm. 56),
S. 18, der auf eine Vielfalt von Deutungsméglichkei-
ten hinweist. Selten wird beachtet, dass der Kranz in
jedem Fall eine Auszeichnung bedeutet.

Peter Cornelius Claussen



58

59

60

6l

62

63

64

65

66

67

Schuster 1991 (wie Anm. 56), S. 19: »Schliissel betewt
gewalt, pewtell (betewt) reichtum.«

Eine Warnung vor allzu bereiter Exegese selbst in
diesem Fall sollte Diirers gleichzeitiger Kupferstich
»Die Madonna an der Stadtmauer« sein, auf dessen
dhnliche Grunddisposition zuletzt Batus 1994 (wie
Anm. 56), S. 14f., hingewiesen hat. Auch die Maria
tragt einen grossen Schliisselbund und eine Geld-
katze am Giirtel. Im Prinzip kénnte man auch be-
haupten, Diirer habe seine Erkldrung auf diese Ge-
ratschaften Marias bezogen.
Klibansky/Panofsky/Saxl (dt. Ausgabe 1992) (wie
Anm. 56), S. 59ff. (griechisch-deutsch).

Zitiert wird der Untertitel des Buches von Béhme
1989 (wie Anm. 56).

Batus 1994 (wie Anm. 56), S. 9ff., sieht darin eine for-
male und inhaltliche Kongruenz, die er zum wesent-
lichen Inhalt erklart und als das
Unentscheidbare/Unentschiedene (the undecidable)
bezeichnet.

Rupprich 1956-1969 (wie Anm. 52), 1l, S. 92: »Daz
sext, ob sich der jung zw fill iibte, do fan jm dy Me-
lecoley iiber hant mocht nemen, daz er durch kut-
zwelich seiten spill zw leren do von gezogen werd zw
ergetzlikeit sein gepliitz.« Durer zitiert mit dem kurz-
weiligen Saitenspiel fast wortlich die deutsche Aus-
gabe des Marsilio Ficino (Augsburg 1506). Ein Be-
weis, dass er Ficinos Schrift tatsachlich kannte und
auf die Ausfithrungen zur Melancholie hin gelesen
hat!

Der Zugang werde allerdings durch den Steinquader
erschwert. Rupprich 1956—1969 (wie Anm. 52), I,
S. 319. Ausfiihrlich Heckscher, William S., Melancho-
lia (1541). An Essay in the Rhetoric of Description by
Joachim Camerarius, in: Joachim Camerarius
(1500—-1575). Beitrage zur Geschichte des Huma-
nismus im Zeitalter der Reformation, hrsg. von Frank
Baron, Miinchen 1978, S. 32ff. Heckschers Interpreta-
tion l6st sich aber von einer buchstéblichen Lesung.
»Commentarius de anima«, Wittenberg 1548. Siehe
Rupprich 1956—1969 (wie Anm. 52), I, S. 319: »Multo
generosior est melancholia, si coniunctione Saturni
et Jovis in libra temperetur, qualis videtur Augusti
melancholia fuisse. De Melancholicis ante dictum
est, horum est mirifica varietas. Primum illa heroica
Scipionis, vel Augusti, vel Pomponii Attici, aut Dureri
generosissima est, et virtutibus excellit omnis gene-
ris, regitur enim crasi temperata, et oritur a fausto
positu syderum.« Darauf hat zuerst hingewiesen
Warburg, Aby, Heidnisch-antike Weissagung in Wort
und Bild zu Luthers Zeiten, in: Sitzungsberichte der
Heidelberger Akademie der Wissenschaften. Phil.-
Hist. Klasse 26, 1920, S. 4-103, hier S. 61f.
Klibansky/Panofsky/Sax| (dt. Ausgabe 1992) (wie
Anm. 56), S. 483.

Bohme 1989 (wie Anm. 56), S. 23f., sieht »spielerisch
iibende, ungereifte (Er-) Kenntnis« und eine refle-
xionslose Vorstufe des Wissens und Kénnens.

Von der Melancholie des Kiinstlers

68

69

70

71

72

73

74

75

76

Letzteres suggeriert Peter Weiss, Die Asthetik des
Widerstands, Bd. 3, 1981, S. 132ff., iber die Melancho-
lie Diirers: »Umgeben von Dingen des Forschens, des
Bauens und des letzten Erkundens war sie hervorge-
gangen aus einer kindlichen Existenz [...].«

Bohme 1989 (wie Anm. 56), S. 20ff., gibt eine kurze
Zusammenstellung widersprichlicher Meinungen,
die sich noch erheblich fortsetzen liesse. Die meisten
der Meinungen sind bei Schuster in tibersichtlicher
Form nachzulesen. Ich selber habe urspriinglich an
eine Anspielung auf die Wechselhaftigkeit mensch-
lichen Gliicks gedacht. So wie der Kleine auf dem
Steinrad sitzt, vielleicht mit geschlossenen Augen
oder gar blind, schien er mir zu einer lustitia oder
Fortuna zu passen. Das erscheint mir heute ausge-
schlossen. Der Miihlstein ist kein bewegliches
Gliicksrad.

Rupprich 1956—-1969 (wie Anm. 52); siehe auch Hein-
rich Wolfflin, Die Kunst Albrecht Diirers, Miinchen
1926 (1. Ausg. 1905), S. 252.

Fehl, Philipp P., Diirer’s Literal Presence in his Pictu-
res. Reflections on his Signatures in the Small Wood-
cut Passion, in: Der Kiinstler iiber sich in seinem
Werk, Internationales Symposium der Bibliotheca
Hertziana Rom 1989, hrsg. von Mattias Winner,
Weinheim 1992, S. 191-244, 205ff. Fehl hat mit weite-
ren Uberlegungen der bildlichen Namensforschung
und -allegorese bei Diirer Tiir und Tor geoffnet.
Wenn in der Literatur immer wieder behauptet wird,
es handele sich um Werkzeuge der Steinmetzen, so
ist das nicht richtig. Die einzige Ausnahme unter den
Schreinerwerkzeugen scheint ein Blasebalg zu sein,
dessen Spitze unter dem Kleid der »Melancholie«
hervorschaut. Oder zitiert er hier seinen Acedia-
Stich? Dariiber und iiber die Beziehung der »Melan-
cholie« zum Laster der Tragheit weiter unten.
Vielleicht liegt die Erkldrung indirekt im Namen Dii-
rers. Sein Holzschnitt mit dem Familienwappen, das
ein aus Holz gezimmertes Tor mit Tiirfligeln vor Au-
gen fiihrt, macht deutlich, dass er seinen Vaterna-
men Diirer=Tiirer als Hinweis auf eine Tur verstan-
den hat. Sogar Diirers berithmtes Monogramm ist als
Anspielung an eine Tir verstanden worden (Fehl
[wie Anm. 71], S. 193). Kénnte er damit ein Handwerk
gemeint haben, Holzbearbeiter wie Tischler oder
Schreiner? Das Grimm'sche Wérterbuch kennt aller-
dings keinen solchen Beruf.

Alle erhaltenen Studien Dirers bei
1956—1969 (wie Anm. 52), I und II.

Uber den unregelméssigen zwélfeckigen Rhomboe-
der zuletzt Engelhardt, Wolf von, Diirers Kupferstich
»Melencolia I«, in: Stadel-Jahrbuch, N. F. 14, 1993,
S. 173-197. Die hellen Spiegelungen sind als Allusion
an einen Totenschadel, der Stich somit auch als Me-
mento Mori angesprochen worden. Siehe Reters-
wird, Patrick, Sinn und Nebensinn bei Diirer. Rand-

Rupprich

bemerkungen zur Melancolia I, in: Gestalt und
Wirklichkeit. Festgabe fir Ferdinand Weinhandl,
Berlin 1967, S. 411

Zuletzt Makowski, Claude, Albrecht Diirer. Le songe
du Docteur et la Sorciére; nouvelle approche icono-
graphique, Genf 1999.

77

78

79

80

8l

82

83
84

85

86

87
88

89

90

Siehe oben Anm. 30.

Giehlow, Karl, Diirers Stich Melencolia I und der ma-
ximilianische Humanistenkreis, in: Mitteilungen der
Gesellschaft fir vervielfdltigende Kunst 26 und 27,
1903/1904, S. 29—41, 6—18, 57-78. Siehe auch oben
Anm. 56.

Vor allem Klibansky/Panofsky/Saxl (dt. Ausgabe
1992) (wie Anm. 56), S. 370ff., 397ff; auch Boéhme
1989 (wie Anm. 56), S. 60ff.

Marsilio Ficino, De vita triplici, Caregio 1489; ders.,
De vita libri tres, bearbeitet von Martin Plessner,
hrsg. von F. Klein-Franke, Hildesheim/New York
1978.

Klibansky/Panofsky/Saxl (dt. Ausgabe 1992) (wie
Anm. 56), S. 493ff. Als gedrucktes Buch kam Agrippas
Schrift allerdings erst 1533 heraus. Henricus Corne-
lius Agrippa ab Nettesheym, De occulta philosophia,
hrsg. von Karl Anton Novotny, Graz 1967.
Klibansky/Panofsky/Saxl (dt. Ausgabe 1992) (wie
Anm. 56), S. 203ff., S. 468ff.

Ebd. S. 493ff.

Eine Zusammenstellung der Meinungen bei Schuster
1991 (wie Anm. 56), S. 18ff. Zu den Verfechtern der
Imperativ-These gehort z. B. Biichsel 1983 (wie
Anm. 56).

Ubrigens ist das auch genau der Weg, mit dem Diirer
seinen erotischen Problemen Herr zu werden ver-
sucht.

Der aber im Leben und in der Gesellschaft gar nicht
so leicht festzumachen ist. Im Prinzip sind Epochen-
grenzen standig neu auszuhandelnde Ubereinkiinfte.
Wer die Neuzeit 1789 oder noch spater beginnen
lasst, hat auch Recht. Sicher ist eigentlich nur, dass
wir fiir irgendeine spatere Zeit im Mittelalter leben
werden.

Siehe oben Anm. 56.

Siehe oben Anm. 56; auf andere Weise kommt Batus
1994 (wie Anm. 56) zu ganz &hnlichen Aussagen.
Damit entdeckt Bohme sogar so etwas wie einen
Existentialismus vor der Zeit, ohne diesen Begriff zu
verwenden.

Allerdings trifft wohl eher das schéne Lutherwort zu,
der die Weisen riigt, die aus den trauernden Dingen
eine angenehme Wissenschaft schopfen. Das ent-
nehme ich Lepenies, Wolf, Melancholie und Gesell-
schaft, Frankfurt 1969, S. 253. Dieser schliesst sein
bemerkenswertes Buch mit dem introspektiven Satz:
»S0 gedeiht im Klima der Melancholie die traurige
Wissenschaft.« Sie gedeiht immer noch.

Fotonachweis

Briigge, Groeningemuseum: I; Bildarchiv Foto Mar-
burg: 4, 5, 6; Fotothek Kunsthistorisches Institut der
Universitat Ziirich: 2, 3; Graphische Sammlung der
ETH, Ziirich: 7, 11, 12.

67



	Von der Melancholie des Künstlers : der "Marientod" des Hugo van der Goes und Dürers Melancholie-Stich

