
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 7 (2000)

Artikel: Von der Melancholie des Künstlers : der "Marientod" des Hugo van der
Goes und Dürers Melancholie-Stich

Autor: Claussen, Peter Cornelius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720033

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Peter Cornelius Claussen

Von der Melancholie des Künstlers

Der »Marientod « des Hugo van der Goes und Dürers Melancholie-Stich

I.

Die Brügger Tafel des »Marientods«' (Abb. I) gilt als das letzte

Werk des 1482 verstorbenen Hugo van der Goes.2 Dieser war seit
1467 erfolgreich in Gent tätig; zuletzt, 1474/75, amtiert er als

Dekan der Malergilde.2 Eher ungewöhnlich für einen angesehenen

Bürger gründet er keine Familie, sondern gibt seinem noch

verhältnismässig jungen Leben bald nach 1475 eine Wende: Er

verlässt seine Heimatstadt und wird Laienbruder im Kloster Ro-

dendaele bei Brüssel, das der Windesheimer Kongregation und

damit einer strengen Strömung der Devotio Moderna angehört.''
1481, kurz vor seinem Tod, befallen den Maler auf der Rückfahrt

von einer Reise nach Köln, die er mit anderen Angehörigen
des Klosters gemacht hatte, nächtens eine heftige »Melancholie«

mit Wahnideen und Halluzinationen. Er glaubt sich zu ewiger
Höllenpein verdammt und versucht immer wieder Hand an sich zu

legen.5 Die Mönche machen Station in Brüssel, um den gegen sich

Rasenden zu besänftigen. Sogar der Prior des Klosters eilt herbei

und verordnet nach biblischem Vorbild (David-Saul) eine

Musiktherapie und andere heilsame Spektakel (»et alia spectacula re-

creativa«). Ohne Erfolg. Die ungewöhnliche Schwermut («luctus

non modicus«) hält an und die Mönche kehren mit dem Wahnsinnigen

ins Kloster zurück.

Einem Mitbruder, dem späteren Prior und Chronisten des

Klosters Gaspard Ofhuys, verdanken wir etwa dreissig Jahre später

die ausführliche Schilderung und Deutung dieser psychischen

Krise, als deren Ursache Hochmut und Pomp des Malers ausgemacht

werden.6 Solchen Gefahren sei Hugo auch im Kloster

ausgesetzt gewesen, da er schon als Novize grosse Privilegien
genossen habe. Immer wieder habe er mit Erlaubnis des damaligen

Priors hohe Herrschaften wie den Erzherzog Maximilian (den

späteren Kaiser) empfangen und mit diesen im Gästetrakt

gespeist. Der Alkohol habe seine Disposition noch verschlimmert.7

Gott habe ihm die Melancholie als Mittel zur Umkehr geschickt.

Wieder genesen, habe der Maler Bescheidenheit gelernt, das

Refektorium der Mönche verlassen und an der Tafel der Konversen

gegessen.8

Ofhuys bezeichnet Hugo ohne lobende Absicht als den zu

seiner Zeit berühmtesten Maler diesseits der Alpen und belegt
damit eine Hochschätzung, die viele Zeitgenossen und heutige
Kunsthistoriker teilen.9 Zwei Beispiele mögen die internationale

Reputation deutlich machen: Der florentiner Bankier Tommaso

Portinari bestellte für die Kirche S. Egidio des Spitals von S. Maria

Nova in Florenz ein Altarretabel (Abb. 2, 3; Portinari-Altar, Uffi-

zien); ein Schotte, Edward Bonkil, gibt ein Altarwerk in Auftrag,
dessen Flügel mit den Porträts der schottischen Königsfamilie in

Edinburg aufbewahrt werden. Der erste Auftrag wurde kurz vor
Hugos Eintritt ins Kloster ausgeführt, der zweite entstand schon

hinter Klostermauern.10

Was Hugo ins Kloster getrieben hat, ist unbekannt. Der

Chronist überliefert, der Maler habe sehr oft in einem flämischen

Buch gelesen. Die Vermutung liegt nahe, dass es sich um einen

religiösen Traktat im Umfeld der Devotio Moderna gehandelt
hat." Kein Zweifel, Hugos Konversion ist religiös begründet und

wird mit der Sorge um sein Seelenheil zu tun haben. Ofhuys schildert

die nervöse Sorge des Malers, seine Gemälde nicht mehr zu

Ende bringen zu können, selbst wenn er neun Jahre Zeit habe.'2

Die mehrfach genannte innere Unruhe mag auch schon vor dem

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2000 47



Abb. 2: Hugo van der Goes, »Portinari-Altar«, um 1475-1479, Elchenholz, Mitteltafel,
249 x 137 cm, Florenz, Uffizien.

48 Peter Cornelius Claussen



Abb. 3: Hugo van der Goes, »Portinari-Altar«, Ausschnitt mit Joseph.

Von der Melancholie des Künstlers 49



Abb. 4: Hugo van der Goes, »Marientod«, Ausschnitt mit Aposteln.

Rückzug ins Kloster aufgetreten sein. Zu fragen ist, ob sie nicht

direkt oder indirekt mit Hugos Ehrgeiz als Künstler zusammenhängt?

Vielleicht ist sein Eintritt in die Mönchsgemeinschaft aus

heutiger Sicht als Therapieversuch zu bezeichnen? Allerdings
veränderte dieser Schritt sein Leben nicht grundsätzlich, zumal der

Prior offenbar eher den Maler als den religiös Suchenden

förderte und dessen Künstlerruhm für sein Kloster nutzte. So reist

Hugo noch 1480 in die Stadt Löwen, um dort auf Einladung des

Rates die Gerechtigkeitsbilder und den übrigen künstlerischen

Nachlass des Dierick Bouts finanziell zu schätzen."

Da Hugo im Kloster mit gleichem Ehrgeiz wie zuvor weitermalte

und vermutlich mit ebenso grosser Ambition versuchte, ein

meditatives Leben zu führen, könnte die Gegensätzlichkeit
solcher Forderungen zum Ausbruch der Krise beigetragen haben.

Einleuchtend bringt Bernhard Ridderbos den Ehrgeiz und die

Melancholie des Künstlers in ursächliche Verbindung.14 Die Anekdote,

die man sich bald nach Hugos Tod vor dem Genter Altar der

Gebrüder van Eyck erzählte, ein grosser Maler habe das berühmte

Bild in seinem Werk zu imitieren versucht und sei darüber
melancholisch und verrückt geworden, kann sich eigentlich nur auf ihn,

den bekanntesten Genter Maler, beziehen.,s

Betrachten wir nun die Tafel des »Marientodes« selbst

(Abb. 1, 4).'6 Von den Bildgrenzen zusammengedrängt, umlagern

die Apostel das Totenbett, das der Betrachter vom Fussende aus

sieht. Mit Kissen ist der Oberkörper der Toten aufgerichtet und so

das kalkweisse Antlitz sichtbar gemacht. Die Liegeposition ist

diagonal und mildert die Verkürzung des Körpers so, dass auch viel

von der tiefenräumlichen Wirkung des Bettes verloren geht.'7 Auf

der rechten Seite stehen Petrus und Jakobus die gemeinsam

die Totenkerze halten. Letzterer entzündet sie sorgsam, Petrus

wird sie im nächsten Moment zwischen die kleinen verknöcherten

Hände der Toten klemmen. Die übrigen Apostel kauern oder

knien am Boden um die Bettstatt.

Die Szenerie ist hell beleuchtet, aber von nächtlicher

Schwärze umlauert. Diese verschluckt die Einzelheiten des Raumes

und macht ihn eng und grenzenlos zugleich. Nurmehr ein

Vorhang ist hinter der Kerzenszene zu erkennen und hinter

diesem, in einer Art Vorraum, winzig ein Lichtpunkt: der schwache

Schimmer einer Hängelampe. Es gibt keinen deutlichen Ausgang,

kein Fenster, keine natürliche Lichtquelle.

Allerdings schwebt in der Dunkelheit über der Verstorbenen

eine gleissende Lichterscheinung wie ein Kugelblitz. Die

Lichtsäume greifen bis hinter das Kopfbrett des Bettes aus. Helligkeit
umhüllt die Erscheinung Christi, hinter der sich schimmernd eine

Vielzahl von Engeln drängt. Es ist der Einbruch himmlischer

Lichtmaterie in irdische Dunkelheit. Wir sehen Christus als Erlöser aus

dem offenen Himmel heranschweben.'8 Er zeigt die Wundmale in

den geöffneten Händen und breitet die Arme aus, um die

(unsichtbare) Seele seiner Mutter aufzunehmen, auf deren Leichnam

er herabschaut.'9 Seine Gestalt ist merklich kleiner als die der

Apostel in der unteren Zone und verdeutlicht schon auf diese

50 Peter Cornelius Claussen



Weise, dass die Lichterscheinung einer anderen Wirklichkeit
angehört als die Wache am Totenbett.20

Doch wohin blicken die Apostel (Abb. 4)? Keiner schaut

direkt auf Maria, einige drehen ihr den Rücken zu oder senken den

Blick zu Boden, andere starren mit schweren Lidern vor sich hin

ins Leere. Obwohl die Pupillen von Lichtreflexen belebt sind, wirken

ihre Blicke stumpf und übernächtigt, nach innen gekehrt.2'

Selbst der rot gewandete Apostel im Vordergrund, fixiert den

Betrachter nicht, sondern sieht wie abwesend durch ihn hindurch.22

Keiner der Apostel blickt empor auf das göttliche Licht,

nicht einmal der Greis in Aussenseiterposition (Abb. 5), dem die

Lichtprotuberanzen die Stirn streifen. Es kann vom Maler nicht
anders gemeint sein: Die Christuserscheinung bleibt den Aposteln

optisch verborgen. Allein die gebrochenen Augen Marias

sind unter halb gesenkten Lidern nach oben auf die himmlische

Erscheinung gerichtet.
Was ist das für ein Licht, das auf das Totenbett und auf die

Apostel fällt? Es wirkt bläulich fahl und kalt wie ein Blitzlicht.
Obwohl es die kostbaren Blau- und Rottöne der Gewänder
oberflächlich zum Leuchten bringt, fehlen alle Brechungen und damit
die wärmeren Töne. Und wo ist die Quelle dieses Lichtes? Man

kann es an der Bettkante und dem lichtlos herabhängenden
blauen Tuch deutlich sehen, es trifft senkrecht von oben auf die

Szene und wirft deshalb fast keine Schatten.22 Doch über der

Gruppe ist nur Schwärze und eben die überirdische Leuchtkugel.
Die Helligkeit auf dem Bett und auf den Personen kann demnach

nur als Ausstrahlung der Aureole erklärt werden.2''

Wenn die Apostel Christus nicht sehen können, nehmen sie

wenigstens das überirdische Licht wahr, das der Maler über sie

gegossen hat? Eine einerseits logische, andererseits paradoxe

Frage, die nur Sinn macht, wenn der Maler den Betrachter darauf
hinlenken möchte, dass sie das Licht, das wir sehen, nicht
wahrnehmen. Solche Hinweise meine ich feststellen zu können. Von

der Blicklosigkeit der Blicke war schon die Rede, den teilweise

gesenkten Augenlidern. Die Augen der Männer gehen in alle

möglichen Richtungen. Fast alle sind mit sich selbst beschäftigt,
als lauschten sie in sich hinein. Bei dem Alten unter der

Christuserscheinung (Abb. 5) glaubt man in das Antlitz und die aufgerissenen

Augen eines Blinden zu schauen. Wenn die Augen nichts

sehen, umso mehr ertasten die Hände.25 Wir hatten schon

bemerkt, wie sich der Aussenseiter mit beiden Händen Halt suchend

an das Kopfbrett des Bettes klammert. Diagonal gegenüber legt
der ausgreifend sitzende Paulus seine Linke so auf die Ecke des

Bettes, als müsse er sich seiner Position im Raum versichern. Der

Apostel neben ihm stützt sich mit dem Buch am Boden ab, während

seine Linke die Stufe des Holzpodestes umklammert. Die

tänzerische Drehbewegung des Apostels vorne rechts mit geöffneten

Händen und vorgestreckten Armen könnte man als tapsiges

Haltsuchen erklären. Als ob er etwas ertasten wollte, fingert
der grimmig Zusammengekauerte unterhalb der Kerzenszene auf

dem Bett herum. Die Bildexistenz der Apostel ist, wenn man von

Von der Melancholie des Künstlers

Abb. 5: Hugo van der Goes, »Marientod«, Ausschnitt mit greisem Apostel.

5/



den beiden mit der Kerze absieht, taktil bestimmt. Sie agieren, als

ob sie mit offenen Augen nichts von ihrer Umgebung sähen. Das

Buch bleibt verschlossen.

Da die Erscheinung Christi keine diesseitige Realität hat, ist

auch das Licht des Bildes ein irreales. Welche Lichtverhältnisse in

dem Totengemach tatsächlich herrschen, macht ein Blick hinter
den Vorhang deutlich. Das Flämmchen der Lampe kann nicht

gegen die Dunkelheit ankommen und Gleiches gilt für die
Totenkerze.26 Damit wird deutlich gemacht, dass sich das Geschehen

ohne natürliches Licht abspielt.27 Der Maler benutzt allein den

Widerschein des überirdischen, nicht sichtbaren Lichts, um uns

die nächtliche Dunkelheit auf wunderbare Weise zu erhellen.

Hugo van der Goes gilt als der Erfinder der nächtlichen

Dunkelheit in der Tafelmalerei. Das vermutlich spektakulärste
Bild in dieser Beziehung ist verloren und nur aus kopierenden

Varianten zu erschliessen:28 Ein Geburtsbild in tiefer Nacht, bei

dem alles Licht von dem am Boden liegenden Körper des Kindes

wie von einer Lampe abstrahlt. Auch das ist offenbar ein

metaphysisches Licht, aber nicht im Sinne einer Vision, sondern als

eine sinnstiftende Inszenierung. Trotz solcher Unterschiede sehe

ich auch gewisse Parallelen zur Lichtsituation des »Marientodes«.

Das Dunkel in den Bildern des Hugo van der Goes ist nicht

an die Nacht gebunden. Niemals vorher ist es so fühlbar, greifbar
in Malerei umgesetzt worden wie in den tiefen Schatten des

Stalles der Anbetung des Kindes im Portinari-Altar. Nur aus

solcher Finsternis (Abb. 3) kann das Licht die verwitterten Strukturen

der gotischen Stütze und des nicht minder verwitterten
Josephs herausmeisseln.29 Im allertiefsten Schatten des Stalles

lauert überdies etwas Geheimnisvolles, nur mit starker Lampe

dem suchenden Auge zugänglich.20 Rechts neben dem Kapitell

fliegt gegen alle ikonographische Gepflogenheit der Christgeburt

ein krallenbewehrtes Ungeheuer, das Maul drohend aufgerissen.
Ein Geschöpf des Dunkels, das nur vordergründig als Teufel, als

persönlicher Dämon des Malers zu interpretieren ist.

Man darf anehmen, die schwarze Galle Melancholie) habe

die Schöpfungen dieses Malers schon vor dem Ausbruch seiner

Krankheit eingefärbt.2' Erst vor dieser dunklen Folie wird eine

derartige Formung durch Licht, wie sie die Malerei des Hugo van

der Goes auszeichnet, erklärlich. Der Maler hat in seinen Bildern

konkrete Hinweise auf sein Leiden platziert. Bernhard Ridderbos

wies darauf hin, dass die Kräuter, mit denen der Maler den

Vordergrund einiger seiner Altarbilder (Abb. 6; Monforte-Altar,
Berliner Anbetung) bepflanzt, pharmakologisch als Arzneipflanzen

(Schwarzer Nachtschatten, Storchschnabel, Gamander-Ehrenpreis)

identifiziert werden können, die gegen Melancholie und

die Trübung des Augenlichts eingesetzt wurden.22 Wenn das

Christuskind in Hugos Berliner »Anbetung« (Abb. 6) dem Betrachter

einige Stängel Schwarzen Nachtschattens entgegenhält, so

sehe ich mit Belting darin eine persönliche, geradezu intime

Bezugnahme auf die Krankheit des Künstlers, während Ridderbos

eine didaktische Anspielung auf die wahre Medizin, nämlich

Christus, vermutet.

Ist es vorstellbar, dass Hugo van der Goes uns, die Betrachter,

an der göttlichen Erscheinung teilnehmen, die Apostel aber

quasi blind sein lässt? Wohl kaum. Die Wirklichkeiten des Bildes

sind verschachtelt, verschlossen und visionär zugleich.22 Wenn

52 Peter Cornelius Claussen



die Apostel mit ihren Augen nichts sehen, so zeigen einige doch

an, dass ihnen Christus vor dem inneren Gesicht steht. Am

deutlichsten der bartlose Apostel (Johannes?) links neben Marias

Kopf. Den Kopf reckt er der Erscheinung entgegen, die Hände

öffnen sich flehend, nur die Augen verbergen sich unter halb

geschlossenen Lidern. Anders der bärtige Alte links aussen, der

in Richtung Betrachter schaut. Er spürt, was vorgeht, und will
sich Paulus mitteilen, indem er ihn am Ärmel zupft. Dessen

Seherblick traut man seinerseits zu, dass er — wie der Apostel mit
dem Buch - das wahre Licht sieht.

Besondere Bedeutung kommt in diesem Zusammenhang

dem Ausgegrenzten mit den aufgerissenen Augen eines Blinden

am Kopfende des Bettes zu (Abb. 5), einer Gestalt, deren

Ausdruck mit überrascht geöffnetem Mund die Landstreicher und

Narren des Hieronymus Bosch vorwegzunehmen scheint und die

in der Literatur auch als Narr bezeichnet wird?"* Seine Augen

schielen, blicken in verschiedene Welten?5 Starr und atemlos,

zugleich voller Freude ist er durch das, was er in seinem Inneren

erblickt. Diesem Einfältigen traut man am ehesten zu, das zu ima-

ginieren, was der Betrachter des Bildes mit normalen Augen so

überdeutlich sieht. Wenn die Varianten in der emotionalen

Verfassung der Apostel Varianten des meditativen Zugangs zu Gott

sind, steht der Alte im Hintergrund vermutlich für die naive

Annäherung und erinnert deshalb nicht von ungefähr an die Hirten

im Portinari-Altar und, besonders nahe, in der Berliner
»Anbetung«?6 Bemerkenswert, dass dieser Aussenseiter in der Bildregie
der Erscheinung Christi am Nächsten ist. Dagegen sind die für

den Beschauer Nächstplatzierten, Paulus mit dem hingeworfenen
Rosenkranz und der Apostel mit dem geschlossenen Buch, zwar

wichtige »intellektuelle« Vermittler der Botschaft, die sie in ihrem

Inneren sehen, zugleich aber in der Bildgruppierung diejenigen,
die von Christus abgerückt sind?7 Doch befinden sie sich alle, in

welchem Zustand der Meditation sie auch immer dargestellt sind,

auf ihrem individuellen Weg zwischen Schmerz über den Tod

Mariens und der freudigen Vision Christi?0

Die Forschung ist sich einig darüber, dass Hugo van der

Goes die Mittel der Perspektive, der räumlichen Dynamisierung
und der malerischen Illusion für stoffliche Oberflächen, über die

er sonst in so hohem Masse verfügte, in diesem Bild (Abb. 1)

reduziert oder sogar beiseite gelassen hat. Tatsächlich muss im

Vergleich mit dem Monforte- oder mit dem Portinari-Altar
auffallen, dass Raumillusion regelrecht vermieden wird. Panofsky

hat darauf hingewiesen, dass alle Hände gleich gross gemalt

sind, ob sie nun im Vordergrund oder ganz hinten zu sehen

sind?9 Ähnliches gilt für die Köpfe. Auch wird die Perspektive des

Bettes, wir hatten es schon gesehen, durch die diagonale
Liegeposition der Maria konterkariert. Und natürlich trägt die allgegenwärtige

Dunkelheit dazu bei, Raumillusion im Sinne von Perspektive

gar nicht erst aufkommen zu lassen. Über die Gründe für
diese Zurückhaltung gehen die Meinungen auseinander. Ridder-

bos und vor ihm Koslow sehen im Verzicht auf die malerischen

Illusionsmittel ein Eingehen des Malers auf die Forderungen der

Devotio Moderna nach Einfachheit, zusätzlich gefördert durch

die vermutete Bestimmung des Bildes für den strengen Orden

der Zisterzienser?0

Ein anderer Erklärungsversuch bringt die formale Eigenart
des Marientods im Œuvre des Malers mit dem Ausbruch seiner

psychischen Krise zusammen und datiert das Bild schon deshalb

möglichst spät in das letzte Lebensjahr nach seiner Wiedergenesung.

So sieht Jochen Sander in der »ultima maniera« die innere

Erlebniswelt des Malers reflektiert?' Sie beschwöre mit aller
Intensität eine religiöse Welt, »der sich der Maler selbst nicht mehr

sicher war«. Elisabeth Dhanens glaubt sogar, Hugo habe das Bild

für sich selber gemalt »comme un'acte d'exorcisme ou de libération

intérieure«?7

Das Aussergewöhnliche des Bildes hat Rückschlüsse auf die

psychologische Verfassung seines Autors provoziert. Darin liegt
methodisch ein Problem. Der Zusammenhang zwischen der Unge-

wöhnlichkeit der Bildmittel und dem ungewöhnlichen Schicksal

des Malers bleibt letztlich unbeweisbar und läuft Gefahr, als

wissenschaftliche Legendenbildung abgetan zu werden. Die

weitgehende Einmütigkeit der Forschung in diesem Punkt ist kein

Beweis, denn gerade sie könnte als Wirksamkeit der

legendenfördernden Bedingungen angesehen werden. Das Dilemma wird

bestehen bleiben. Trotzdem möchte ich versuchen, die kunsthistorische

Debatte mit einem anthropologisch-medizinischen

Argument zu durchbrechen und darauf hinweisen, dass ein heutiger

Erfahrungsbericht über eine psychisch aussergewöhnliche

Situation mit halluzinatorischen Phasen in drei Punkten eine
erstaunliche Übereinstimmung mit Hugos Bild vom »Marientod«

aufweist?5

1. Die Visionen treten gehäuft in der Dunkelheit auf.

2. Sie werden als kreisrunde, farbige Lichtfelder wahrgenommen.
3. Perspektivische Raumerfahrung ist in solchen und anderen

schweren Krankheitszuständen unmöglich.

Was wir über Hugos Krankheitsverlauf wissen, spricht nicht

dafür, dass er das tröstende Bild des Heilands gesehen hat,
sondern Dinge, die ihn in Schrecken versetzt haben. Hugos

Halluzinationen sind nach kirchlicher Einschätzung falsche Visionen, die

nicht von Gott, sondern vom Teufel eingegeben werden?4 Gerade

deshalb ist er bemüht, »wahre« Visionen zu malen. Die Vision der

Gnade, die er im »Marientod« hat Bild werden lassen, darf in

diesem Sinne wohl als Wunschbild gesehen werden, das er seinen

Höllenvisionen entgegensetzt wie ein heilendes Mittel und

Zeichen der Genesung und Hoffnung. Das Wort »Exorzismus«, das

Elisabeth Dhanens gebraucht, scheint mir in diesem Zusammenhang

nicht schlecht gewählt.

Natürlich kann der Rasende im akuten Zustand seiner
»Melancholie« nicht solche perfekten und raffinierten Bilder malen.

Dem Maler mag aber im Nachhinein deutlich geworden sein, dass

Von der Melancholie des Künstlers 53



£NCOV-

Abb. 7: Albrecht Dürer, »Melancholie«, 1514, Kupferstich, 24,8 x 18,8 cm.

54 Peter Cornelius Claussen



ein perspektivisch konstruierter Raum der Inszenierung eines

visionären Erlebens nur abträglich sein kann. Auch wird der

erschöpfte Ausdruck der Apostel heissen, dass ein Mensch mit

normalen und ausgeruhten Sinnen solche Erfahrungen schwerlich

machen kann. Vielleicht soll sich der ideale Betrachter des

Bildes in einen Zustand versetzen, den ihm die Apostel im Bild

vorzeigen/5
Es wäre naiv zu glauben, der Maler habe sein halluzinatives

Erleben, inhaltlich »umgepolt«, einfach aus der Erinnerung abgemalt.

Vielmehr wird er seine Erfahrungen bildnerisch umgesetzt
und sich dabei auf vorhandene Bildtraditionen gestützt haben. Zu

diesen gehört auch die Visionserscheinung in einem kreisförmigen

Lichthof, deren Anfänge wiederum durch Visionserlebnisse

gelenkt sein mögen. So zeigt etwa der Altarflügel mit der »Augus-

tusvision« des Rogier van der Weyden (Bladelin-Altar, um 1445)

den knienden Kaiser, wie er am hellen Tag durch das geöffnete
Fenster die Erscheinung der künftigen Madonna vor einer goldenen,

sonnenartigen Scheibe sieht/6 Eine direktere motivische

Verbindung, von der bisher nicht klar ist, ob sie auf ein gemeinsames

verlorenes Vorbild zurückgeht, gibt es von Hugos Bild zur

Miniatur eines »Marientodes«, die um 1455 vom Meister des Jean

Mansel für ein Stundenbuch gemalt wurde/7 Wie im Bild des

Hugo van der Goes ist das Bett vom Fussende her gesehen, und

die Gestalt des Erlösers erscheint in einem kreisrunden Feld über

der Verstorbenen. Die Halbfigur Christi ist von schematischen

Wolken wie von einem Blütenkranz umgeben. Diese Art Himmelsheraldik

kann nicht als Vision der Apostel verstanden werden. Zu

den Unterschieden gehört auch, dass die Miniatur die

Tiefenräumlichkeit des Zimmers betont und einzelne Apostel zu Christus

aufblicken. Die Miniatur verdeutlicht, dass Hugo sich auf motivische

Vorstufen und ein eingeführtes Vorverständnis berufen

konnte, um darauf aufbauend seine eigene, radikal auf das innere
Sehen gerichtete Interpretation umsetzen zu können.

Der Marientod gehört nicht zu der eher kleinen Gruppe

biblischer Visionen/8 Noch weniger ist er den Heiligenvisionen
zuzuzählen, die seit dem 13. Jahrhundert Bildthema werden und in

der Renaissance und vor allem im Barock eine grosse Rolle
spielen/9 Und trotzdem ist der »Marientod« in der Interpretation des

Hugo van der Goes ein Visionsbild, das ganz ähnlich wie später
Raffaels »Transfiguration« den Einbruch der Transzendenz in eine

dunkle irdische Zone inszeniert.50 Ja, die Vision und das bildnerische

Nachdenken über die Möglichkeit des unsichtbaren inneren
Bildes ist eine der inhaltlichen Hauptqualitäten des Gemäldes,

zumindest dessen Subtext. Ich betone das, nicht um die
kunsthistorische Landschaft mit neuen Etiketten zu verzieren, sondern

um die gewaltige Kraftanstrengung des Malers zu verdeutlichen,
der das Thema aus den Konventionen seiner Zeit reisst und dabei

Sehgewohnheiten verletzt. Sicher sollte man nicht so weit gehen

wie Elisabeth Dhanens und behaupten, der Maler habe das Bild

ausschliesslich für sich selbst gemalt. Aber man darf spekulieren,
dass sich die Auftraggeber gewundert haben, was ihnen der

Maler als Objekt ihrer Andacht zumutet. Und man kann noch

weiter gehen-. Das Werk ist aus ganz eigenem und drängend
persönlichem Erleben gemalt und in einer Weise existenzielle und

individuelle Psychologie, wie wir sie gemeinhin erst in der

Moderne für möglich halten.5'

II.

Hugos »Marientod« (Abb. 1) mit Dürers »Melancholie«-Stich von
1514 (Abb. 7) zu konfrontieren, berührt eine Schmerzgrenze. Die

beiden Werke, deren Entstehungszeit ca. 33 Jahre auseinander

liegt, sind unvereinbar; durch Gattung, Funktion und Rezeption,

und auch durch unterschiedliche Möglichkeiten der Selbstreflexion

voneinander getrennt. Selbst wenn wir Hugos Bild in den

Schatten seines melancholischen Wahns gestellt haben, die

gedankliche Brücke zu Dürers »Melancholie«-DenkbiId ist nicht über

eine einfache Analogie zu spannen. Eher lässt sich aus der Differenz

ein Gewinn an Erkenntnis erzielen.

Immerhin ist denkbar, dass Dürer über Hugo van der Goes

und sein Schicksal informiert war. Sein Vater, der Nürnberger
Goldschmied Albrecht Dürer, hatte in den Niederlanden »bei den

grossen Künstlern« gelernt.52 Dürer selbst hat es ihm möglicherweise

während seiner Gesellenfahrt 1490-92 nachgetan. Auf

jeden Fall ist er 1520/21 in die Niederlande gereist und wir wissen

aus dem Tagebuch, wie sehr ihn die dortige Malerei des 15.

Jahrhunderts interessiert hat. So besah er sich in Brüssel im Haus des

Grafen Engelbert von Nassau und in Brügge in der Jakobskirche
Bilder des Hugo van der Goes.55 Nicht unmöglich, dass er schon

zuvor von Hugos Melancholie Kenntnis hatte. Die erwähnte
Tagebuchnotiz des Nürnberger Humanisten Hieronymus Münzer, dem

1495 angesichts des Genter Altars der Gebrüder van Eyck vom

Künstlerehrgeiz und von der Künstlermelancholie (des Hugo)

erzählt wurde, mag Dürer als Anekdote schon in Nürnberg zu Ohren

gekommen sein.55

Dürers Kupferstich (Abb. 7) soll hier nicht enträtselt,
sondern allein auf seine Aussagen befragt werden, die sich auf die

Melancholie des Künstlers beziehen.55 Die Literatur ist ausufernd

und kann nur punktuell zu Wort kommen.56 Da wir Hugos Bild

ausführlich vorgestellt haben, soll auch hier eine Beschreibung

am Anfang stehen.

Am Boden einer durch nächtliches Halbdunkel geprägten Szenerie

sitzt auf niedriger Steinstufe eine grosse geflügelte Frau. Sie

ist der imaginären Vorderfläche des Bildes und damit der

Betrachterin, dem Betrachter nahe, ohne auf diese direkt Bezug zu

nehmen. Ihr Schwergewicht ist in die rechte Bildhälfte gerückt.

Körper und Blick richten sich nach links. Obwohl die Geflügelte

so niedrig sitzt und über ihrem Kopf viel Raum bleibt, würde ihr

Von der Melancholie des Künstlers 55



£7\iCOU

Abb. 8: Albrecht Dürer, »Melancholie«, Kupferstich, Himmelsausschnitt.

mächtig wirkender Körper das Bildformat sprengen, wenn sie

aufstände oder gar die Flügel entfaltete. Sie stützt den Kopf schwer in

die linke Hand. Der angewinkelte Arm ruht mit dem Ellbogen auf

dem Knie - eine kraftvolle Abstützung, die nötig ist, denn das

Sitzen ist, so suggeriert die Eingesunkenheit des Körpers, von dauerhafter

Natur. Trotzdem geht von diesem Wesen der Eindruck

körperlicher Kraft und geistiger Energie aus. Das liegt vor allem am

Blick, der scharf spähend oder starrend nach links in die Ferne

geht. Dass das androgyn wirkende Wesen weiblich ist, sieht man

an der Gewandung: das reich verzierte, taillierte Kleid einer gut si-

tuierten Bürgersfrau. Die Haare fallen lang und locker über die

Schultern wie bei einem Jüngling oder einem unverheirateten
Mädchen dieser Zeit. Ein Kranz kleinblättriger Pflanzen umgibt
den mächtigen Schädel.57 Der rechte Arm stützt sich auf ein

geschlossenes Buch. Die Hand balanciert einen grosskalibrigen Zirkel

auf der Spitze, so als zeichne der dunkle Engel geistesabwesend
in seinem Schoss. Die Gestalt wirkt umso düsterer, als ein
Lichtstrahl von rechts die vordersten Partien des Kleides aufglänzen
lässt. Aus dem verschatteten Gesicht leuchtet nur das Augenweiss.

Diese Hauptfigur des Bildes ist hinterlegt von einem dunklen

Architekturkubus, wohl einem angeschnittenen Turm. Dagegen

öffnet sich die linke Hälfte des Bildes in eine nächtlich
verdüsterte Wasserlandschaft mit gebirgigen Uferrändern. Darüber

ein merkwürdig atmosphärischer Nachthimmel (Abb. 8), dessen

Dunkelstrahlen radial von einem Stern, vielleicht ist es auch ein

Komet oder ein Meteor, ausgehen. Den Himmelsausschnitt
überwölbt ein Regenbogen, der als nächtliche Erscheinung zumindest

ungewöhnlich ist, eher ein paradoxes Zeichen als ein seltenes

Naturphänomen. Vor dem nächtlichen Himmel flattert der

erwähnte fledermausähnliche Drachen, dessen Flügelunterseiten
zum Spruchband des Titulus werden. »MELENCOLIA I« lesen wir in

Dürers immer etwas eigenwilliger Schreibweise. Damit wissen wir
den dunklen Genius zu benennen. Es ist die Personifikation (und

Personifikationen sind traditionell weiblich, vor allem aus Gründen

der Grammatik) der Melancholie, eines der vier Temperamente,

die ungünstigste Säftemischung der menschlichen Natur.

Diese Vorstellung ist Teil des medizinischen Weltbilds seit der

griechischen Antike und zugleich die Ursache angebend: Schon

Hippokrates glaubte, dass es schwarze Galle (melanos=schwarz,

chole=Galle) sei, die das Gemüt des Menschen verdüstere, lähme

und austrockne.

Der Eindruck einer düsteren, niedergedrückten Untätigkeit
beruht nicht nur, aber vor allem auf der geflügelten Frau, der

dunklen Wand dahinter und dem Ausblick auf den unheimlichen

Himmel. Das übrige verstreute Bildinventar gehört dazu, aber

man kann sich die Frage stellen, ob es für den Gesamteindruck

wirklich notwendig ist. Für Dürer offenbar ja, und für den

ungeheuren Erfolg der Bilderfindung auch. Jedenfalls hätten
Kunsthistoriker und andere Deuter nicht Regalmeter Bücher über die

»Melancholie« schreiben können ohne die Rätsel, die uns Dürer

mit ihnen aufgibt.

56 Peter Cornelius Claussen



Von zwei Gegenständen wissen wir allerdings, was sie

bedeuten. Dürer selbst hat es uns verraten. Er hat auf einer der

Vorzeichnungen notiert: Schlüssel bedeutet Gewalt, Beutel bedeutet

Reichtum.58 Schlüsselbund und Geldbeutel hängen der »Melancholie«

tatsächlich wie einer tüchtigen Hausfrau vom Gürtel. Will

Dürer uns damit sagen, dass sie den »Schwarzgalligen« Macht und

Reichtum verheisst? Vielleicht.59 Immerhin hat schon Aristoteles

ein paradoxes Problem darin gesehen, dass viele Staatsmänner,

Feldherren und illustre Köpfe ausgerechnet diese ungünstige
Säftemischung aufwiesen.60 Es ist gut möglich, dass Dürer mit diesen

Alltagsgegenständen solches Bildungsgut transportierte. Antike

Wissenschaft und Philosophie kannte er durch Nürnberger
Humanisten, von denen Willibald Pirckheimer von Jugend an sein

bester Freund war.

& yAi' yt-V-trtw

Wie ständen wir da, wenn Dürer seinen Katalog der

Bedeutungen fortgesetzt und ein Glossar seiner Bildsprache mitgeliefert

hätte? Der Hobel bedeutet das, die Säge jenes; Nägel, Zange,

Lineal, Blasebalg, Profillehre, Kugel, schlafender Hund, Tinten-

fass, Hammer, Polyeder, Schmelztiegel, Fledermaus, Himmelskörper,

Lichtbogen, Leiter, Mühlstein, Sanduhr, Sonnenuhr, Glocke

und schliesslich das magische Zahlenquadrat, die so genannte

Jupitertafel, in der die vier Zahlen einer Reihe immer, auch in

der Diagonalen, die Summe 34 ergeben. Wenn Dürer alles das

aufgeschlüsselt hätte, ich glaube das Rätsel wäre insgesamt Abb 9: A,brecht Düreri »Selbstbildnis mit Bezeichnung seines Schmerzes«, Feder, leich,

nicht kleiner. Denn SO, wie die von ihm gedeuteten Schlüssel und mit Wasserfarben ausgetuscht, 12,7 x 11,7 cm, ehemals Bremen, Kunsthalle.

Beutel von den meisten Interpreten gelesen werden, nämlich als

Zeichen der unordentlichen und trägen Melancholie, die ihren

Beutel nicht füllen und die Schlüsselgewalt nicht ausüben kann,

Hessen sich alle Dinge in mehrfacher Hinsicht lesen, zumindest

je in positiver und negativer Weise.

Ehe man sich also »im Labyrinth der Deutungen« verliert,
wäre auch hier zu fragen, wie wirken die Gegenstände im Bild-

ganzen?6'Wichtig ist es zu sehen, dass auch die Dinge ruhen. Sie

liegen, vielleicht mit Ausnahme des Flatterwesens, des Zirkels in

der Hand der »Melancholie« und des graphischen Instruments in

der Hand des geflügelten Knabens, ungenutzt herum. Der Hund

schläft. Es geschieht nichts. Die Dinge sind in absichtlicher

Unordnung geordnet und je für sich; nichts ist so, dass man es

automatisch als Attribut der Hauptfigur lesen oder einen Sinnbezug

zwischen den Dingen stiften könnte.62 Das einzige, was sich

bewegt, ist der dünne Faden Sand im Stundenglas und selbst er

gleicht einer statischen Linie. Allerdings wirkt die Ruhe nicht

beruhigend. Eher gehören die reglosen Dinge in das Inventar eines

festgefahrenen Alptraums. Der Mühlstein und der polierte
Steinpolyeder sind Schwergewichte. Aber nicht nur sie lasten im Bild.

So werden die Interpreten, die diesen Kupferstich als eine

Warnung vor der Melancholie ansehen, allemal Recht haben, zumindest

in einer lebenspraktischen, medizinisch-diätetischen Sicht

der Dinge.

Dürer selbst hat eine Äusserung hinterlassen, die in diese

Richtung geht. In seinem 1508 bis ca. 1513 konzipierten Lehrbuch

Von der Melancholie des Künstlers 57



Abb. 10: Albrecht Dürer, »Melancholie«, Kupferstich, Ausschnitt mit Putto.

der Malerei mit dem schönen Titel »Speys der Malerknaben«

warnt er im Konzept einer niemals ausgeführten Vorrede, dass

bei den Jungen, die die Malerei erlernen, durch zu vieles Üben

»die Melecoley über hant mocht nemen«.63 Er greift damit einerseits

auf antike medizinische Tradition zurück, lässt aber

andererseits zweifellos eigene Erfahrungen einfliessen und meint
wohl-. Allzu konzentriertes, verbohrtes Arbeiten und allgemein
Überanstrengung durch geistige Tätigkeit leistet der Melancholie

Vorschub. Gelehrte dieser Zeit beziehen solchen Rat der antiken
Medizin auf sich und ihre Tätigkeit; Dürer aber warnt die Maler,

d. h. er stellt diese handwerkliche Kunst mit den höheren Freien

Künsten in den gleichen Rang.

Es gibt sogar eine zeitgenössische Äusserung, die sich direkt
auf Dürers Stich bezieht und ihn in ähnlichem Sinn warnend

interpretiert. Ein Nürnberger Gelehrter, Joachim Camerarius, der

Dürer noch gekannt hatte, veröffentlicht 1541 eine rhetorische

Schrift und darin eine knappe Beschreibung des Kupferstiches. Er

hebt den Ernst und die tiefe Gedankenversunkenheit der
unordentlichen »Melancholie« hervor und nennt einige Bildgegenstände.

Da Melancholiker allzu tief nachdenken, versteigen sich

ihre Gedanken. Deshalb habe Dürer die Leiter in seine Bilderfindung

eingeführt.64

Dürer war nach Auskunft von Zeitgenossen Melancholiker.

Melanchthon, der ihm im übrigen ein eher heiteres Horoskop im

Hause des Künstlerplaneten Merkur gestellt hatte, preist,
allerdings nach Dürers Tod, die schöpferische Melancholie in der

Konjunktion von Saturn und Jupiter und führt nach antiken Helden

als modernes Beispiel einzig Dürer auf.65 Dieser selbst hat wohl

eher die dunkle Seite der Melancholie gekannt. Eine merkwürdige,

selbstdiagnostizierende Zeichnung gibt darüber Aufschluss

(Abb. 9). Dürer weist sich mit dem Finger auf die Milzgegend und

schreibt: »Do der gelb Fleck ist und mit dem Finger drawff dewt,

do ist mir weh«. Das Blatt wird ein bis zwei Jahre vor dem

Kupferstich entstanden sein. Die Milz galt als Produzentin schlechter

Träume und schwarzer Galle.

Was bleibt als Ergebnis unserer einführenden Bildbetrachtung,

die sich möglichst wenig aufs Deuten verlegt hat? Der

Düsterkeit des Blattes (Abb. 7) entspricht das Thema. Der

bewegungslos vor sich hin starrende geflügelte Genius, die

festgebannten Gegenstände schildern auf unheimliche und bezwingende

Art die Macht der Melancholie. Diese befällt offenbar

besonders jene, die sich mit Messen, mit Geometrie, mit Mathematik

und Zahlen befassen. Den Pinsel des Malers suche ich

vergeblich und wundere mich darüber. Vielleicht wäre eine solche

Preisgabe der primären Intentionen Dürers zu offensichtlich

gewesen. Immerhin soll das Instrument, das der bis heute

besonders rätselhafte Putto (Abb. 10) in der Hand hält, der

Grabstichel eines Kupferstechers sein.66 Damit wäre Dürers Tätigkeit
auf verborgene Weise mit angesprochen.

Das geflügelte Kleinkind im Hemd sitzt mit missmutigem
Gesicht auf einem säuberlich über den Mühlstein gebreiteten

58 Peter Cornelius Claussen



:..... ;

Abb. 11: Albrecht Dürer, »Hieronymus im Gehäuse«, 1514, Kupferstich, 24,5 x 18,7 cm.

Von der Melancholie des Künstlers 59



Tuch und beugt sich in blindem Eifer über ein Holztäfelchen

(Abb. 10). Bei dem eben erwähnten Instrument in seiner Rechten

könnte es sich auch um ein Werkzeug handeln, das für den

Holzschnitt gebraucht wird. Die Bewegung des Kerlchens hat aber

nicht die nötige Kraft, um in hartes Material einzudringen. Eher

scheint es zu zeichnen oder zu schreiben.67 Aber was hat das Kind

mit der »Melancholie« zu tun? Ist es ihr Söhnchen, ihre Tochter,

sie selbst im Larvenstadium?68 Mancherlei Interpretationen sind

versucht worden. Diejenigen, die hier gerne religiöse Anspielungen

sehen und in der Waage gleich das Weltgericht herbeizitieren,

setzen das Engelkind in diesen Zusammenhang, andere

haben einen Unglücksdämon sehen wollen.69

Mir scheint hier eine Künstlerproblematik angesprochen.

Vieles spricht dafür, dass Dürer seine Gedanken mit einer gewissen

Buchstäblichkeit verbildlicht hat. Wie schon erwähnt, hat er

in der künstlerischen Ausbildung das allzu angestrengte Üben als

Gefahr für die »Malerknaben« gesehen, deren ohnehin vorhandene

Melancholie dann überhand zu nehmen drohe.70 Wenn der

geflügelte Knabe sich über sein Täfelchen beugt und sonst nichts

sieht, ist vielleicht diese Vorstufe der Melancholie des Malers

gemeint; allerdings in einer Art Parodie, zu der solche Putten in

Dürers Grafik häufig angestellt werden.

Dass es um den Künstler, ja speziell um Dürer geht, scheint

mir sicher. Philipp Fehl hat darauf hingewiesen, dass die Holztafel,

die der Knabe bearbeitet, ganz den Signaturtäfelchen
entspricht, die Dürer in seiner Grafik oft wie zufällig im Bildraum zu-

rücklässt.7' Im gleichzeitigen »Hieronymus im Gehäuse« (Abb. 11)

etwa hat er die Holztafel mit seinem Monogramm offen auf den

Fussboden gelegt. Wir sehen in perspektivischer Verkürzung die

gleiche griffartige Öse mit Durchbohrung und Schnur zum

Aufhängen. Es besteht kaum ein Zweifel: Die emsige Arbeit des Knaben

gilt Dürers Signatur. Nur, dass er mit dem Arm verdeckt, was

wir eigentlich zu sehen wünschen. Die Signatur fehlt trotzdem

nicht. Gegen seine sonstige Praxis, sie möglichst deutlich zu

präsentieren, hat er im »Melancholie«-Stich das Monogramm und

die Jahreszahl der Entstehung 1514 unauffällig im Schatten der

Stufe rechts unten verborgen.

Der Schluss liegt nahe, dass Dürer hier eine Volte schlägt

und, indem er vor dem verbohrten Fleiss des Künstlerknabens

warnt und diesen als eine Vorstufe der schönen und gefährlichen
Dame »Melancholie« hinstellt, zugleich mit der Signaturtafel
seinen eigenen Ehrgeiz und seine Sucht nach Ruhm problematisiert.
Natürlich ist das ein Humilitas-Gestus, der dazu angetan ist, den

moralischen Ruhm des Künstlers noch zusätzlich zu erhöhen.

Warum aber handelt es sich bei der Mehrzahl der Gegenstände

um Werkzeuge der Holzbearbeitung? Wenn schon Handwerk,

warum spielt er nicht auch auf Schmiede und Steinmetzen
an?72 Für diese Auffälligkeit habe ich in der weitläufigen Literatur

keine plausible Erklärung gefunden. Unter den Kindern des

Saturns sind diejenigen, die Holz bearbeiten, nicht besonders

vertreten. Hat das vielleicht einen direkten Bezug zu Dürer, den

wir nicht erkennen?" Bezieht sich das Handwerkszeug des

Zimmermanns in diesem attributiven Sinn auf die »Melancholie«?

Oder heisst die Nichtbeachtung der handwerklichen Geräte durch

die »Melancholie« gerade, dass sie (und Dürer) sich vom Handwerk

ab- und den geometrischen Künsten zugewandt, sich

folglich erst auf diesem Wege mit der Melancholie »infiziert« hat?

Unversehens öffnet sich wieder ein neuer Abweg im Deutungslabyrinth.

Dürer war nicht nur Maler und Grafiker, er durfte sich

durchaus als Experte in den Künsten der Geometrie und Arithmetik

ansehen.7''Ohne diese Künste jemals studiert zu haben, hat er

jahrzehntelang an Lehrbüchern des Messens, der Geometrie und

auch der Mathematik gearbeitet. Der unregelmässige Polyeder,

den er perspektivisch korrekt im Bild plaziert hat, ist als

Konstruktion seine geometrische Erfindung, der auch heutige
Naturwissenschaftler nachgrübeln.75

Die düster faszinierende Gestalt, eine verkappte Form der

Selbstdarstellung, ist Dürers Dämon und verkörpert das Gegenteil

von »Acedia« (Trägheit), die Dürer in einem Kupferstich »Der

Traum des Doktors« (Abb. 12, 1497/98) bildlich aufs Korn genommen

hat.76 Wir sehen einen schlafenden Gelehrten hinter dem

Ofen, dem ein Teufelchen mit Blasebalg sündige erotische
Gedanken einbläst, die Dürer als schöne Nackte gleich im Bilde

Substanz werden lässt. Das ist Moral - kein Wunder: Die Trägheit ist

eine Todsünde. Vielleicht ist es auch ein Sujet, über das man

schmunzeln und spotten konnte. Eine Spitze, mit der sich

Gelehrte augenzwinkernd aufs Korn nehmen. Dem »Melancholie«-

Stich fehlt sowohl der moralische Zeigefinger als auch die Amü-

siertheit. Was auf den ersten Blick eine ähnliche Aussage zu

machen scheint, spielt doch auf einer ganz anderen Ebene.

Melancholie ist kein menschliches Laster, sondern ein Schicksal. Die

Künstlermelancholie ist das Ergebnis rastloser, übersteigerter

geistiger Tätigkeit. Sozusagen die Nachtseite des schöpferischen

Menschen, die Dürer als Teil seines eigenen Wesens geist- und

rätselvoll ins Bild setzt.

Der anfängliche Eindruck, die religiösen Bilder des Hugo

van der Goes (Abb. 1) und das allegorische Denkbild Dürers

(Abb. 7) hätten nichts miteinander zu tun, hat sich verstärkt.

Vergleichbar mit dem düsteren Blick der »Melancholia« ist in der

emotionalen Wirkung allenfalls das Starren der Apostel. Die

einzige Bilderfindung im Œuvre des Hugo van der Goes, die an Dürers

Kupferstich (Abb. 8) denken lässt, ist das erwähnte geflügelte
Teufelstier im Dunkel über der »Anbetung« des Portinari-Altares

(Abb. 3).77Er nimmt Dürers Fledermausdrachen gleichsam vorweg.
Doch sind solche Übereinstimmungen unwesentliche Details. Der

Gesamteindruck und auch die Bildsprachen sind unvereinbar.

Die Krankheit Melancholie des Genter Malers ist offensichtlich

nur auf einer anderen Ebene fassbar als die Melancholie

Dürers. Doch gerade um diesen Unterschied geht es. Hugo van

der Goes musste seine Melancholie als Himmelsstrafe für seinen

Hochmut auffassen. Heilung konnte er allein bei Christus suchen,

60 Peter Cornelius Claussen



Abb. 12: Albrecht Dürer, »Traum des Doktors« (Acedia), ca. 1497/98, Kupferstich, 19,1 x 12,3 cm.

Von der Melancholie des Künstlers 61



zugleich »Urheber« seines Leidens. Dessen Gnade beschwört er in

den letzten Bildern, besonders in der Berliner »Anbetung der

Hirten« und im »Marientod«. So unverwechselbar persönlich diese

Bilder sind, sie haben kein Zeichensystem, in der sich das

Künstlerindividuum objektiviert darstellen könnte. Das ist vermutlich
das Geheimnis der Intensität von Hugos Bildern. Sie sind so

persönlich gefärbt, weil ihr individueller Ausdruck allein auf formale

Mittel angewiesen ist. Hugo kann noch nicht an einer Sublimie-

rung der Melancholie als Disposition des Genialen teilhaben, die

Dürers Kupferstich trägt und erhöht.

Eine solche Veränderung setzt just in den letzten Lebensjahren

des Hugo van der Goes ein. Karl Giehlow, Erwin Panofsky

und Fritz Saxl haben das der Kunstgeschichte bewusst gemacht;78

eine »Erzählung«, die - obwohl im Blick auf Dürers Stich immer

wieder in Frage gestellt - doch die jüngere Rezeption wesentlich

bestimmt hat.

In den Jahren um 1475, Hugo wechselt gerade ins Kloster

und Dürer ist schon geboren, korrespondieren zwei italienische

Gelehrte und Philosophen. Der eine, Marsilio Ficino (1433—99),

klagt bitter über sein Los als Melancholiker, das er auf Einwirkung

des Planeten Saturn zurückführt.79 Sein Freund Cavalcante

antwortet ihm unter Berufung auf jene Aristoteles-Stelle, die wir
schon kurz erwähnt haben, dass Marsilio sich doch glücklich
schätzen könne. Gerade die Melancholiker und Saturngeborenen

seien ja die bedeutenden und genialen Männer. Aus dieser
tröstlichen Ermutigung (vielleicht auch Schmeichelei) entwickelt Ficino

in den folgenden Jahren das System einer Gelehrtenideologie,
die er 1489 unter dem Titel »De vita triplici« veröffentlicht.80

Beschrieben wird das aufsteigende, neoplatonische System von drei

Melancholien mit jeweils abgestufter Erkenntnis. Ein deutscher

Gelehrter und Okkultist, Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim,

greift die Gedanken Ficinos, die seit 1496 auch in Deutschland

gedruckt wurden, auf. Die ersten handschriftlichen Exemplare

von Agrippas »De occulta philosophia« kursierten bereits 1510

unter den Gelehrten.8'Schon die erste Stufe der Melancholie, die

»melancholia imaginativa«, befähige weniger gebildete Menschen

kraft ihrer Einbildung als Künstler, Maler und Bildhauer, bedeutende

Werke herzustellen, während in der zweiten Stufe, »melancholia

rationis«, die Wissenschaft und die geometrischen Künste

mit abstrakteren Verstandeskräften erreicht werden. In der dritten

Stufe dann lasse die »melancholia mentis« einen Höhenflug

abstrakter geistiger Erkenntnis zu, der die Seele zu göttlicher
Harmonie führe.

Die Kinder des Saturns, bisher die Ausgestossenen der

Gesellschaft, die Abdecker, Totengräber, Krüppel, Verbrecher,

Bauern und Einsiedler werden nach dieser Vorstellung von
Astronomen, Mathematikern, Künstlern und Philosophen verdrängt.82

Da für den Landbau die Erde vermessen wurde, hatten die

messenden, geometrischen Künste und in Gestalt der Eremiten auch

die Weisheit zwar schon zuvor einen kleinen Platz im Elendsquartier

des Saturn. Nun werden die Wissenschaften aber so mächtig,

dass sie nach und nach die vorderen Plätze im Haus dieses Planeten

okkupieren.
Was bedeutet das für die Sicht auf Dürers Kupferstich?

Panofsky und Saxl sehen die geometrischen, messenden und

wägenden Instrumente als Zeichen dieser durch Saturn beförderten

Fähigkeiten, die den Geist zugleich zur Melancholie prädestinieren.82

Von Agrippas dreistufigem System sei die erste Stufe, die

»melancholia imaginativa«, dargestellt. Die rätselhafte, dem

Titelwort nachgestellte Ziffer »I« (oder der Buchstabe I) wolle das

für die Kundigen (Abb. 8) besagen. Angefügt werden muss, dass

seit der Erstveröffentlichung dieser eigentlich einleuchtenden

These (1923) weitere und unterschiedliche Erklärungsversuche für
das rätselvolle Zeichen »1« geliefert wurden. Einige davon lesen

hier den Imperativ von ire. Geh! Im Sinne von: Melancholie
verschwinde! Womit das, was eben so positiv klang, wieder ins

negative Gegenteil verkehrt wäre.82

Auch wenn die Akzente heute anders gesetzt werden, kann

seit Panofsky und Saxl deutlicher gesehen werden, dass die

Umwertung der Melancholie zum Temperament des genialen
Menschen, zur schöpferischen Melancholie, wie sie durch Melanch-

thon Dürer zugeschrieben wurde, um 1514 auch zu Dürers

künstlerischem Selbstverständnis und zu seiner Problematik als

Künstler gehörte. Eine solche Identifikation lässt sich in der

Konzeption des »Melancholie«-Stichs als geballt lauernde Gedankenkraft

erspüren.
Bleiben wir bei unserer Frage nach dem Unterschied

zwischen der Melancholie Hugos und Dürers Künstlermelancholie.

Der Unterschied liegt wohl vor allem darin, dass Dürer seiner

Melancholie nicht hilflos ausgeliefert ist. Zwar malt auch Hugo

»Gegenbilder«. Wie könnte er das aber ohne Ehrgeiz (Hochmut),

mit dem er sich ja nach dem Zeugnis eines Mitbruders überhaupt

erst die Melancholie »eingehandelt« hat. Ein Circulus vitiosus,

aus dem es für Hugo keinen Ausweg gab. In der Wertehierarchie

seiner Zeit und insbesondere des Klosters hat der Maler (noch)

keinen Rückhalt in einer gesellschaftlichen Aufwertung der

Melancholie zum Temperament des Genialen. Er muss, seine

Höllenängste verstärkend, die Krankheit als göttliche Strafe

empfunden haben. Dürer dagegen hat schon die Mittel an der

Hand, die Gefährdung des Künstlers zu objektivieren, kann sie

zum Objekt des Denkens machen. Er fordert andere zum Mitdenken

auf, wobei es sehr zu bezweifeln ist, ob das vagierende
wissenschaftliche Denken von ihm so vorgedacht war. Nachdenken

heisst hier: Sich selbst nachdenken. Auf diesem Weg kann er

das, was ihn bedroht, im Bild bannen und ins entlastend
Allgemeine führen.85 Er schafft der Melancholie ein Bildsystem, das er

bewusst verrätselt, damit wir darüber denken und reden können.

Das klingt nach einem therapeutischen Ansatz und ist darin

heutige Sicht. Dass man jedoch in der Renaissance an die Kraft

der Bilder in einem magischen Sinne glaubte, steht ausser Frage.

Davon abgesehen wird der wesentliche Grund Dürers, den

Kupferstich zu schaffen und zu verbreiten, nicht die Sorge um die

62 Peter Cornelius Claussen



Seelenhygiene der Gelehrten und Künstler gewesen sein.

Vielmehr strebt er, indem er ein allegorisches Selbstbild seiner

Künstlermelancholie gibt, zugleich nach Anerkennung und sozialer

Bestätigung im Kreis der Gebildeten, besonders seiner

gelehrten und patrizischen Freunde. Die Melancholie war in Dürers

Lebensspanne seit dem Anstoss des Marsilio Ficino zu einem der

wichtigsten Gelehrtenthemen geworden. Über die Geometrie und

die Melancholie konnte Dürer seiner Kunst den gleichen Rang

zuschreiben wie der Tätigkeit der Gelehrten. Dürer entwirft seinen

Stich wie ein Philosoph dieser Zeit, der seine Schriften für den

Diskurs unter Gelehrten plant.
Die 33 Jahre Unterschied zu Hugo van der Goes bedeuten für

den Umgang mit der Melancholie des Künstlers ganz offensichtlich

einen extremen Wechsel. In ihm spiegelt sich ein kleiner,

aber signifikanter Teilaspekt des Wandels wider, den die meisten

zwischen Spätmittelalter und Neuzeit sehen und der konkret so

schwer zu fassen ist.86

Aber tut sich in Bezug auf Dürers Kupferstich (Abb. 7) in einer

derartigen Sicht der Dinge nicht ein Widerspruch auf? Das Warnbild

vor der Melancholie ist offenbar zugleich vom Geist des

ins Positive gewendeten gleichnamigen Gelehrtentemperaments

durchdrungen. Ich denke, gerade diese Widersprüchlichkeit ist

Teil des Geheimnisses und damit des Erfolges von Dürers Kupferstich.

Die Gegenläufigkeit der Bildaussage lässt sich in den

Flügelkämpfen der Wissenschaft bis in neueste Zeit verfolgen. Während

z. B. Martin Büchsei das Blatt wie ein Amulett ansieht, das Dürer

der Melancholie, die Büchsei eben nicht für die Schöpferische hält,

entgegenstreckt, baut Peter Klaus Schusters mehrbändige Riesenarbeit

über dem Stich ein gelehrtes Gedankengebäude auf, in der

die Melancholie ein Tugendprogramm und durch schöpferische

Anwendung der Astronomie und Mathematik dem Geheimnis

göttlicher Schöpfung und Harmonie auf der der Spur ist.87

Auf einer anderen hermeneutischen Ebene betont Hartmut

Böhme die prinzipielle Offenheit der Bildaussage, die Vieldeutigkeit

der Zeichen.88 Er ist vielleicht der Erste, der dem Rätselbild

nicht bereitwillig in die Falle geht. Für ihn bietet der Stich

niemandem Eindeutigkeit, auch Dürers Zeitgenossen nicht. Gerade

weil sich die Zeichen nicht zusammenfügen, weil keine Geschlossenheit

eines Weltbilds vermittelt wird, scheine dem modernen

Betrachter »der Anbruch der Neuzeit vollzogen«. Eine neue

Würde des Menschen werde sichtbar, die darin bestehe, dass der

Mensch im Durchdenken einer Welt voller Zeichen sich als Subjekt

mit endlichem Bewusstsein innewerde und das Mögliche im

Wissen um seine Grenzen schaffe.89

Es ist aufschlussreich, solche Wahlverwandtschaft eines

postmodernen Denkers zu reflektieren. Noch jede Generation

seit 1800 hat in Dürers »Melancholie«-Stich ihren Spiegel und ihr

Sinnbild gefunden.

Gegen Böhme ist allerdings einzuwenden, dass er mit seiner

Interpretation Dürers Position etwas einseitig heroisiert. Vermutlich

ist der Kupferstich für sich allein unvollständig. Böhme hat

selbst (wie manche vor ihm) darauf hingewiesen, dass Dürer das

Blatt mehrfach mit einem anderen gleichen Formats und ebenfalls
1514 entstandenen, dem »Hieronymus im Gehäuse« (Abb. 11),

verschenkt hat. Das »Hieronymus«-Bild scheint in gewisser Weise ein

Gegenpol zur düsteren »Melancholie« zu sein. Die geistige Arbeit
des gelehrten Theologen ist in wohlaufgeräumter, selbstgenügsamer

Heiterkeit und Gottgefälligkeit dargestellt und damit ein

Gegenbild zum unheimlichen, unordentlichen Brüten der »Melancholie«.

Wenn die »Melancholie« in erster Linie Warnbild ist, dann

wird man den »Hieronymus« wohl als ein Wunschbild ansehen

können. Und ist nun das eine neuzeitlicher als das andere? Wenn

man die Antithese ernst nimmt, kann das »Melancholie«-Blatt für
sich allein nicht gut bestehen. Die Kühnheit seines düsteren

Gedankenentwurfs bedarf vermutlich der heiteren Gelassenheit des

Hieronymus als kontradiktorische Kompensation.
Mein Résumée spiegelt vor allem die Erfahrung mit der

wissenschaftlichen Rezeption des Stiches. Die Warnung vor der

Melancholie hat eine Form gefunden, die das Bild für viele zur Falle

werden lässt. Diejenigen, die Wahrheit darin suchen, sind schon

gefangen. Sie mögen über seinen Rätseln bildkonform so ins

Grübeln geraten, dass sie sich unversehens in der gleichen
seelischen Verfassung wiederfinden, wie es ihnen der faszinierende

Genius im Bild vormacht.90 So kann das Blatt gerade das

provozieren, vor dem es warnen möchte. Für Dürer selbst mag es aber

so etwas wie ein Stück intellektueller Bildmagie gewesen sein,

die ihm seinen Dämon vom Leib hielt und so zähmte, dass er ihn

seiner Kunst ins Joch spannen konnte.

Festzuhalten ist, dass Hugo van der Goes, eine Generation

zuvor, solche Möglichkeiten der Selbstreflexivität in einem

ideologisch abgestützen säkularen Zeichensystem nicht hatte. Sein

Ehrgeiz, sein Hochmut wurden »bestraft«. Dürer dagegen konnte

seine Künstlermelancholie bildlich als Problem ausstellen und

objektivieren, seinerseits wieder mit höchstem Ehrgeiz und

gewiss nicht ohne Künstlerstolz.

Von der Melancholie des Künstlers 63



1 Unter dem Titel Unsichtbares sichtbar machen. Der

Marientod des Hugo van der Goes und Raftaels

Transfiguration, in: Die Wahrheit der Begegnung.

Anthropologische Perspektiven der Neurologie.

Festschrift für Dieter janz, hrsg. von R.-M. E. Jacobi,

P. C. Claussen, P. Wolf, (Beiträge zur medizinischen

Anthropologie), Würzburg 2000, ist eine Teilfassung

dieses Beitrags unter anderer Fragestellung und

ohne Konfrontation mit Dürers »Melancholie«-Kup-

ferstich erschienen.

2 Zum Sterbedatum, das nur in der Chronik des Gaspar

Ofhuys überliefert ist, vgl. jetzt Dhanens, Elisabeth,

Hugo van der Goes, Antwerpen 1998, S. 363f., die

darauf hinweist, dass ein Jahr von Ostern zu Ostern

gerechnet wurde, der Maler also auch noch das

Frühjahr 1483 erlebt haben kann. Dort auch alle

Nachrichten und Dokumente zur Biographie des

Künstlers. Die Forschungsgeschichte bei Sander,

Jochen, Hugo van der Goes - Stilentwicklung und

Chronologie, (Berliner Schriften zur Kunst, Bd. 3),

Mainz 1992, S. 30ff. Sander hat mit der chronologischen

Aufspaltung des Wiener Diptychons den

Argumenten von Otto Pacht (.Typenwandel im Werk des

Hugo van der Goes, in: Wiener Jahrbuch für

Kunstgeschichte 22,1969, S. 43-58) für eine Frühdatierung
den Boden entzogen. Wichtig auch Belting,

Hans/Kruse, Christiane, Die Erfindung des Gemäldes.

Das erste Jahrhundert der niederländischen

Malerei, München 1994, S. 226f., 242ff.; Chätelet, Albert,

Les Primitifs Hollandais. La peinture dans le Pays-

Bas du nord au XVe siècle, Fribourg 1980.

3 Ein ehrenvolles Amt, das sein Vorgänger jahrzehnte¬

lang innegehabt hatte. Die Dokumente zusammengestellt

bei Dhanens 1998 (wie Anm. 2), S. 388f.

Hugos Vorgänger, der Bildhauer Jan Clincke, muss das

Dekansamt trotz hohen Alters 1477/78 wieder

übernehmen.

4 Dazu Dhanens 1998 (wie Anm. 2), S. 50ff.; Ridderbos,

Bernhard, De melancholie van de kunstenaar. Hugo

van der Goes en de oudnederlandse schilderkunst.

Den Haag 1991; Koslow, Suzan, The Impact ofHugo van

der Goes ' Mental Illness and Late-Medieval Religious

Attitudes on the Death of the Virgin, in: Healing in

History. Essays for George Rosen, ed. by Charles E.

Rosenberg, Dawson 1979, S. 27—50. Nicht völlig geklärt
scheint mir der Status des Malers im Kloster. Sein

Halbbruder Nicolaus war schon vor ihm als »donatus«

dem gleichen Konvent beigetreten, d. h. er hatte sich

eingekauft und wurde dafür vom Kloster versorgt. Pa-

nofsky, Erwin, Early Netherlandish Painting,

Cambridge/Mass. 1958, S. 331, glaubt, dass Hugo ebenfalls

diesem relativ privilegierten Stand angehörte. Die

ganze jüngere Forschung geht aber davon aus, dass

der Maler dem Konvent als einfacher Konverse beigetreten

sei. Wenn man berücksichtigt, dass der Maler

kein armer Mann war und im Kloster enorme Privilegien

genoss, scheint mir die Meinung Panofskys
plausibel. Man muss sich ja wohl vorstellen, dass der im

Kloster von lukrativen Aufträgen überhäufte Maler

nicht auf eigene Rechnung arbeitete, sondern, zumindest

anteilmässig, für die Klosterkasse. Eine

Sonderstellung ist allein schon aus diesen Gründen

vorauszusetzen. Aus den Worten von Ofhuys kann man

schliessen, dass diese Prominenz des nichtgeistlichen
Klosterbruders zu Spannungen in der Klostergemeinschaft

führte. Umso grösser scheint Ofhuys' Befriedigung

über die demütigende Krankheit.

5 Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 31, S. 392f., mit dem

vollständigen lateinischen Text der Chronik, soweit

er sich auf den Maler und seine Krankheit bezieht:

»I...I in reditu quadam nocte, hic frater noster con-

versus, mirabilem fantasialem morbum incurrit, quo
incessanter dicebat se esse dampnatum et dampna-

tioni eterne adiudicatum, quo etiam sibi ipsi corpo-
raliter et letaliter (nisi violenter impeditus fuisset

auxilio astantium) nocere volebat.«

6 Die Klosterchronik des Gaspar Ofhuys liegt in Brüs¬

sel, Bibliothèque royale, Cabinet des manuscrits, no.

11480. Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 31, S. 392f.:

»In eius investitione et noviciatu, ipse pater prior
Thomas plurima solatium mundanorum attinentia

permittebat, propter melius tarnen, quia magnus
inter mundanos fuerat, que magis ad pompam huius

seculi inducebant, quam ad penitentie et humilitatis

viam. I...1 Et quia excellens valde erat in ymaginibus

depingendis a magnatibus et pluribus etiam ab illu-
strissimo archiduce Maximiliano visitabatur. Opta-

bant enim vehementer opera eius depicta inspicere.

Propter hospites eius occasione venientes pater
Thomas prior eum permittebat hospitum cameram

ascendere et ibidem cum illis convivari.« Deutlich

wird, dass der Mönch und spätere Abt des Klosters

weder das Klosterleben des Malers noch die Liberalität

des damaligen Priors Thomas schätzt, sondern

ein Exempel der göttlichen Bestrafung eines Lasters

geben und zugleich Kritik an den damaligen Zuständen

im Kloster üben will. Insofern ist der Bericht

tendenziös. Es sind übrigens noch zwei weitere Fälle

von Geisteskrankheit (Pathologische Selbstbestrafung

und Allmachtswahn) in diesem Kloster überliefert.

Siehe Ridderbos 1991 (wie Anm. 4), S. 214. Nicht

erreichbar war mir McCIoy, William A., The Ofhuys

Chronicle and Hugo van der Goes, (Phil. Diss. State

University of Iowa 1958), Ann Arbor 1967.

7 Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 31, S. 392f.: »De potu

vini, indubie propter hospites, timeo eius naturam

gravatam fuisse.« Vorher schon hatte Ofhuys den

Alkohol unter die auslösenden Ursachen einer Melancholie

gezählt.

8 Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 31, S. 392f. : »Hoc

ipse frater intelligens quam cito convaluit se valde

humiliavit, sponte nostrum refectorium relinquens,

et cum laicis refectionem humiliter capiens.« Hohe

Herrschaften sprachen offenbar darüber, der kranke

Künstler habe im Kloster nicht die richtige Aufmerksamkeit

und Pflege gehabt. Deshalb wohl kann

Ofhuys nicht genug betonen, wie aufopfernd der

Kranke bei Tag und bei Nacht von den Mönchen

gepflegt worden sei. Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc.

31, S. 392f. : »De servicio et assistentia a fratribus cho-

ralibus, in caritate et compassione noctu dieque sibi

exhibitis, in eternum et ultra nunquam ex memoria

divina erit, cuncta cernente licet protunc plurimi
etiam magnates aliter fabulabantur.«

9 Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 31, S. 392f.-, »Famo-

sus erat in arte pictoria, ut citra montes sibi similes,

ut aiebant, temporibus illis non inveniebatur.«

10 Zum Portinari-Altar Dhanens 1998 (wie Anm. 2),

S. 250ff.; zuletzt Crum, Roger J., Facing the Closed

Doors to Reception? Speculations on Foreign

Exchange, Liturgical Diversity, and the »Failure« of the

Portinari Altarpiece, In: Art Journal 57, 1998, S. 5-13.

Zu den Bonkil-Tafeln (Edinburgh, National Gallery of

Scotland), ausführlich Dhanens 1998 (wie Anm. 2),

S. 302ff. Vermutlich hat Hugo van der Goes nur die

Flügel des Retabels vollendet. Die Mitteltafel fehlt.
11 Ridderbos 1991 (wie Anm. 4), S. 190ff., 20!ff.; über die

einflussreiche Schrift des Gert Groote »De quattuor
generibus meditabilium« und andere Traktate.

12 Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 31, S. 392f.: »Quan¬

tum ad anime passiones pro certo scio dictum fra-

trem conversum fuisse valde gravatum. Habetat

enim sollicitudinem maximam quomodo opera perfi-
ceret depingenda. Ut tunc dicebatur vix in IX annis

perficere possuit.«
13 Siehe Dhanens 1998 (wie Anm. 2), doc. 27, S. 390.

14 Ridderbos 1991 (wie Anm. 4), S. 213ff.

15 Das berichtet 1495 der Nürnberger Hieronymus Mün¬

zer nach einem Besuch in Gent. Dhanens 1998 (wie

Anm. 2), S. 61., doc. 29, S. 391: »Item quidam alius

magnus pictor supervenit volens imitari in suo opere
hanc picturam et factus melancoiicus et insapiens.«;

ebenfalls Ridderbos 1991 (wie Anm. 4), S. 213. Auch

wenn er Jan van Eyck nur selten offen zitiert, den

Willen, den Genter Altar zu übertreffen, kann man in

den meisten seiner Werke (besonders im Wiener

Diptychon und in den Bonkil-Tafeln in Edinburgh)

deutlich erkennen.

16 Brügge, Groeningemuseum, Eichenholz, 148 x 122 cm.

Die Tafel ist, wie man an der getreuen Kopie in der

Kathedrale von Brügge prüfen kann, an allen vier

Seiten etwa um 5 cm beschnitten. Dhanens 1998 (wie

Anm. 2), S. 335. Über die Umstände des Auftrags gibt
es keine Überlieferung. Die Altartafel stammt aus

der Dünenabtei in Koksijde, wo sie in einem Inventar

des späten 18. Jahrhunderts erwähnt ist. Dass sie

für diese Zisterzienserabtei bestimmt war, ist gut

möglich, denn aus der gleichen Abtei stammt auch

die erwähnte Kopie des Bildes aus dem 16. Jahrhundert.

Koslow 1979 (wie Anm. 4) sieht in Jean Crabbe,

1457-1488 Abt der Dünenabtei, den Auftraggeber. Er

habe damit die Marienkapelle, in der täglich Seelenmessen

für die verstorbenen Äbte gelesen wurden,

ausstatten wollen.
17 Man vergleiche den »Marientod« des Altars von St.

Wolfgang, den Michael Pacher zur gleichen Zeit

(1481) vollendete, um die Unterschiede zu einer die

Verkürzungen betonenden perspektivischen
Malweise zu sehen. Auch Pacher wählt eine Sicht vom

Fussende des Totenlagers aus, zeigt den Leichnam

aber als Meisterstück einer von Italien geprägten

perspektivischen Verkürzung. Zu Pachers Bild: Koller,

Manfred, Der Flügelaltar von Michael Pacher in
St. Wolfgang, Wien/Köln/Weimar 1998, S. 48, Tf. 89.

64 Peter Cornelius Claussen



18 Belting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), S. 242, wählen eine

seltsame Formulierung, um die Lichterscheinung zu

charakterisieren: »Wider die Naturgesetze erscheint

die himmlische Aureole über der Verstorbenen.«

Vielleicht will Hugo aber die Grenzen dieser Natur

zeigen, indem er die Gesetze himmlischer Natur

dagegen setzt. Er kann das paradoxerweise nur innerhalb

der Grenzen menschlicher Wahrnehmung.

19 Es ist in der Ikonographie des »Marientodes« ausser-

gewöhnlich, dass die Seele der Maria nicht bei Christus

ist. Ist mit der segnend einladenden Geste Christi

zugleich die leibliche Aufnahme Marias alludiert?

Diese erfolgt, der Legende nach, erst zu einem

späteren Zeitpunkt, nachdem Maria zu Grabe getragen

worden war. Die offenen Arme Christi haben jedenfalls

den Effekt, dass der Betrachter die Gnade des

Erlösers besser auch auf sich beziehen kann. In der

unten besprochenen Miniatur eines Stundenbuchs

ist es genauso. Ein Kupferstich Martin Schongauers,

Sander (wie Anm.2), Abb. 88, über dessen Beziehung

zum »Marientod« des Hugo van der Goes immer wieder

gemutmasst wird, verzichtet sogar ganz auf die

himmlische Erscheinung. Zu den offenen Fragen der

möglichen und unmöglichen gegenseitigen
Abhängigkeiten vor allem Sander 1992 (wie Anm. 2),

S. 204ff. Im Polyptychon des Bernard von Orley in

Brüssel aus dem Jahr 1520 lebt in der Position des

Totenbettes die Tradition des Hugo van der Goes fort,

kombiniert diese Szene aber mit der leiblichen
Aufnahme Mariens durch die Trinität anstelle der

Christuserscheinung. Abbildung in: Hooglied. De Beeld-

wereld van Religieuze Vrouwen in de Zuidelijke

Nederlanden, vanaf de Ilde eeuw. Ausst.-Kat., hrsg.

von Paul Vandenbroeck, Brüssel 1994, S. 100,

Abb. 69. Ich danke für diesen Hinweis Dagmar Eich-

berger (Saarbrücken).

20 Darauf verweist schon Ridderbos 1991 (wie Anm. 4),

S. 56f.

21 Das machen Detailaufnahmen deutlich, z. B. Bel¬

ting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), Tf. 199-201; Dhanens

1998 (wie Anm. 2), Tf. 348 und 351.

22 In ihm glaubt Dhanens 1998 (wie Anm. 2), S. 358, ein

Selbstbildnis erkennen zu können, zumindest sei der

Apostel mit dem Buch eine Anspielung auf eine

Identifizierung mit dem Maler. Ich bin in diesem Punkt

skeptisch, immer wieder trifft man in der Literatur

auf die Spekulation, der Maler habe in den Aposteln

seine Mitbrüder im Kloster Rodendaele porträtiert.
Ich halte das für wenig wahrscheinlich. Ein

Realismus wie dieser bindet sich an Typen und ist nicht

auf Porträtsitzungen angewiesen. Wenn man

Mitglieder einer Mönchsgemeinschaft als Besteller

ansieht, so hätten einzelne ihren Platz im Stifterbild

auf den (vermutlich ehemals vorhandenen)

Seitenflügeln haben können. Es wäre ungewöhnlich, wenn

der Maler sie als Kryptoporträts in Apostel verwandelt

hätte.

23 Panofsky 1958 (wie Anm. 4), S. 338f. Panofsky meint,

das irrational weisse Licht komme von links vorn.
Dem möchte ich widersprechen. Es ist ein senkrechtes

Streiflicht, das auf die Gesichter der Apostel fällt.

Auffälligerweise sagt Panofsky kein Wort über die

Lichterscheinung Christi, obwohl er so intensiv vom

Licht des Bildes spricht.
24 Die Vision perforiert eine Wirklichkeit, die gerade

darum doppelt realistisch wirkt. Es ist interessant,
den an eine Laterna Magica erinnernden Effekt der

Christusvision in Hugos Bild mit der perforierenden
Röhre ins Jenseits zu vergleichen, die in Hieronymus

Boschs rätselhafter Tafel mit Auferstehenden in

Venedig (Palazzo Ducale) im heutigen Betrachter

Assoziationen zu entsprechend geschilderten
Nahtoderlebnissen auslöst. Siehe auch Reuterswärd, Patrik,

Hieronymus Boschs Four Afterlife Panels in Venice.

in: artibus et historiae 24, 1991, S. 29-36, S. 31.

25 Wieviele Hände es gibt! Trotz des Gedränges der

Apostel ist nur eine einzige verdeckt.

26 Wie schon Belting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), S. 242,

festgestellt haben, wird die Kerzenflamme vor dem

Windzug abgeschirmt, den die Erscheinung Christi

verursacht. Dann wäre die göttliche Anwesenheit

immerhin in dieser Weise physisch spürbar.

27 Deutlich im Detail bei Dhanens 1998 (wie Anm. 2),

Tf. 349.

28 Zuletzt Gassner, Hubertus, in: Die Nachr. Ausst.-Kat.

Haus der Deutschen Kunst, München 1998/99,

S. 40ff. Zwei Varianten von Geertgen tot Sint Jans

sind in London (National Gallery) und Barcelona

(Diözesanmuseum) um 1485 (ebd. Tf. 2, S. 184,

S. 499L); eine Wiederholung des Michel Sittow in

Annaberg-Buchholz (ebd. Tf. 1, S. 182, S. 605) um

1500-1510.

29 Eine gute Abbildung bei Belting/Kruse 1994 (wie

Anm. 2), Tf. 178.

30 Walker, Robert M., The Demon in the Portinari Altar-

piece, in: Art Bulletin 42, 1960, S. 218f. Sein Versuch,

den Dämon nach der Legenda Aurea in einen

nachvollziehbaren Sinnbezug zur Anbetungsszene zu

bringen, krankt daran, dass kein anderes Bild dieser

Thematik den Teufel einführt und auch daran, dass

der mögliche didaktische Zweck den Blicken sorgsam

verborgen bleibt.
31 Dass hier nicht ausreichend zwischen den unter¬

schiedlichen historischen Melancholiebegriffen
differenziert werden kann und auch nicht Bezug

genommen wird zum heute üblichen Sprachgebrauch,

liegt in der Fülle und Vielschichtigkeit der Materie

begründet. Siehe Starobinski, Jean, Geschichte der

Melancholiebehandlung von den Anfängen bis 1900,

Basel i960; Teilenbach, Hubert, Melancholie. Zur

Problemgeschichte, Typologie, Pathogenese und

Klinik, Berlin/Göttingen/Heidelberg (1961) 1983.

32 Ridderbos, Bernhard, Die •Geburt Christi« des Hugo

van der Goes. Form, Inhalt, Funktion, in: Jahrbuch

der Berliner Museen 32, 1990, S. 137-152;

Belting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), S. 121.

33 Ich lehne mich mit dieser Formulierung an Dhanens

1998 an (wie Anm. 2), S. 333: »composition close mais

visionnaire«.
34 Belting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), S. 242: »Sogar der

heilige Narr hat Zutritt zu dem Ereignis.«
35 Diese Beobachtung verdanke ich dem Neurologen

und Epilepsieforscher Dieter Janz, der im noch stärker

verdrehten und divergierenden Blick des

epileptischen Knaben in Raffaels »Transfiguration« eine

entscheidende inhaltliche Verknüpfung der unteren
und oberen Sphären des Bildes erkannt hat. Siehe

Janz, Dieter, Epilepsy, Viewed Metaphysically. An

Interpretation of the Biblical Story of the Epileptic
Boy and of Raphael's Transfiguration, in: Epilepsia

27, 19 86, S. 317-322.

36 Gute Abbildungen bei Belting/Kruse 1994 (wie

Anm. 2), Tf. 179, 194.

37 Ridderbos 1991 (wie Anm. 4), S. 180, glaubt die bei¬

den Apostel, die in Richtung des Betrachters

schauen, durch den Dialog mit dem Betrachter von

der Gruppe und von dem Geschehen isoliert. Diese

Sicht scheint mir den Bildsinn des inneren Sehens

nur teilweise zu erfassen. Die Vision ist in seiner

Interpretation eine symbolische Andeutung der

Anwesenheit Christi, die sich im Inneren der Apostel

zeigt. Die wichtige Nuance betrifft das Verhältnis der

beiden Realitäten. Die unsichtbare Realität im Bild

ist die stärkere. Jeder der Apostel im Bild führt das

auf seine Weise vor, auch diejenigen, die in Richtung

Betrachter sehen, sollen dem kundigen Betrachter

mitteilen: »Ich sehe die höhere Realität.«

38 Die Rolle flämisch/niederländischer Tafelbilder im

15. Jahrhundert ist auf ihre Funktion als fiktionales

Visionsbild ihrer Stifter hin untersucht worden von

Harbison, Craig, Visions and meditations in Early
Flemish Painting, in: Simiolus 15, 1985, S. 87—118. Es

liegt auf der Hand, dass es bei den Aposteln in
Hugos Bild und ihrem meditativen Weg nicht um das

distanzierte Verhältnis (psychic disjunction)
zwischen Stifterperson und imaginiertem Bild geht,
sondern um einen Sonderfall intensiver malerischer
Reflexion über die verschiedenen Formen der

Imagination. Falls die Tafel Flügelbilder mit
Stifterporträts besessen haben sollte, wären die Ebenen

der Visionsinszenierung noch deutlicher zu scheiden.

39 Panofsky 1958 (wie Anm. 4), S. 337.

Von der Melancholie des Künstlers 65



40 Ridderbos 1991 (wie Anm. 4), S. 56ff.; Koslow 1979

(wie Anm. 4). Gegen eine so direkte kausale

Verknüpfung zwischen Devotio Moderna und der formalen

Gestaltung der Gemälde Hugos wenden sich Sander

1992 (wie Anm. 2), S. 261, Belting/Kruse 1994 (wie

Anm. 2), S. 242. Tatsächlich ist zu fragen, ob damit

nicht ein Mythos begründet wird. Wenn wir nicht

zufällig Nachricht davon hätten, dass der Maler ins

Kloster gegangen ist, würde niemand auf die Idee

kommen, die Besonderheit seiner Altarblätter durch

Anpassung an die klösterlichen Forderungen zu

erklären. Das gleiche Argument kann man allerdings
auch gegen den Versuch anführen, Hugos Bild als

Ergebnis seiner psychischen Erfahrungen zu sehen,

wie es hier von mir versucht wird. Wenn uns Ofhuys

nicht den letzten Lebensabschnitt des Malers Hugo

van der Goes überliefert hätte, wir kämen wohl

kaum auf die Idee, das Œuvre des Meisters auf Zeugnisse

psychischer Krisen hin durchzumustern. Auch

sein Ruhm als der Genialste unter den niederländischen

Malern zwischen Jan van Eyck und Hieronymus

Bosch wird, meine ich, durch die Konstellation

des Wahnsinns zu grell beleuchtet. Das gehört zur

Rezeption, die zu Lebzeiten des Künstlers einsetzt

und sehr bald zur Künstlerlegende wird, an der wir
auch gegen unseren Willen weiterwirken.

41 Sander 1992 (wie Anm. 2), S. 262, 266.

42 Dhanens 1998 (wie Anm. 2), S. 336. Ähnlich auch San¬

der 1992 (wie Anm. 2), S. 26lff.

43 Über diese Erfahrungen eines postoperativen Onei-

roids habe ich ein Buch geschrieben. Claussen, Peter

Cornelius, Herzwechsel. Ein Erfahrungsbericht, München

1996. Als Kunsthistoriker habe ich seit diesem

Erlebnis verständlicherweise sehr darauf geachtet,

ob ich in meiner Arbeit auf Dinge stosse, die sich mit

dieser halluzinativen Phase vergleichen lassen. Die

bei weitem grösste Nähe in der vormodernen Malerei

habe ich in Hugos Marientod gefunden.
44 Es ist sehr auffällig, dass im Œuvre des Hugo van der

Goes nichts erhalten ist, das mit den erschreckenden

Höllenbildern der gleichzeitigen flämischen und

niederländischen Malerei zu vergleichen ist. Rogier

van der Weyden, Dieric Bouts und Hans Memling

dagegen machten gerade mit solchen Schreckbildern

Furore. Die Abstinenz des sonst so ehrgeizigen Malers

kann nur bedeuten, dass er den Horror im Bild

gemieden hat und seine Auftraggeber von ihm auch

nichts anderes erwarteten. Die schwankende

Einschätzung der Visionen im Mittelalter ist ein Kapitel,

das hier nicht aufgerollt werden kann. Johannes

Gerson schreibt in »De distinctione verarum visio-

num a falsis« (1401), solche unreinen Visionen seien

von Raserei, Manie oder Melancholie verursacht.

Siehe Stoichita, Victor I., Das mystische Auge. Vision

und Malerei im Spanien des Goldenen Zeitalters, in:

Bild und Text, hrsg. von Gottfried Boehm und

Karlheinz Stierle), München 1997, S. 26f, mit Nachweisen.

Allgemein zu dieser Problematik: Benz, Ernst, Die

Vision. Erfahrungsformen und Bilderwelt, Stuttgart
1969.

45 Der primäre Betrachter ist naturgemäss immer der

Auftraggeber des Bildes, den wir uns im Gebet vor
dem Altarbild vorzustellen haben, ähnlich wie ihn

Stifterbilder der Niederländischen Malerei darstellen.

Ob diese Situation, deren Realitäts- und

Imaginationsebenen Harbison (wie Anm. 38) untersucht

hat, in Hugos Bild ehemals durch Stifterflügel deutlich

gemacht war, ist ungewiss.

46 Berlin, Staatl. Museen. Siehe Belting/Kruse 1994 (wie

Anm. 2), Tf. 96, S. 183. Auch Memlings Vision des

Himmelskreises in der »Johannesapokalypse« (1479)

wäre in diesem Zusammenhang zu nennen
(Johannesaltar, Brügge, Memlingmuseum). Im Gegensatz

zur Vision im »Marientod« des Hugo van der Goes

umschliessen die Ringe der Aureole nicht einen

Licht-, sondern einen Dunkelraum. Siehe

Belting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), Tf. 215, S. 248ff.

Ringbom, Sixten, The Delft Master's Holy Family, in:

Simiolus 19, 1989, S. 181-190, hat eine ganze Reihe

von Beispielen von umgrenzten Feldern zusammengestellt,

die als Bild im Bild in unterschiedlichen

Funktionsbereichen wie bei der Vision eine zweite

Realität, jedenfalls in der Bildsyntax Fremdkörper
bilden.

47 Fleur des Histoires, Brüssel, Bibliothèque Royale Al¬

bert I., Ms. 9231, fol. 236r. Sander 1992 (wie Anm. 2),

Abb. 89, S. 208f.; zu dieser Handschrift siehe: La

Librairie de Philippe le Bon, Bibliothèque Albert I.

Ausst.-Kat., hrsg. von Georges Dogaer und Marguerite

Debae, Brüssel 1967, Nr. 175, S. 118f.; Avril,

François/Reynaud, Nicole, Les Manuscrits à Peintures

en France, 1440-1520, Paris 1993, S. 73ff., mit
einer etwas früheren Datierung. Ich verdanke diese

Hinweise ebenfalls Dagmar Eichberger (Saarbrücken).

48 Solche sind die Ezekielvision, die Himmelfahrt des

Elias, die Verklärung (Transfiguration) Christi auf

dem Berg Tabor, Himmelfahrt und Auferstehung

Christi, die Assumptio Mariae (Letztere allerdings

aus Apokryphen entwickelt) oder das Weltgericht
mit den verschiedenartigen apokalyptischen Visionen

nach den Evangelisten Matthäus und Johannes.

Eine kunsthistorische Untersuchung, die sich mit der

künstlerischen Umsetzung von Visionen im Mittelalter

beschäftigt, ist mir nicht bekannt, selbst nicht im

Umkreis der Forschungen zum »Liber Scivias« der

Hildegard von Bingen. Einige Aspekte des Themas

einschliesslich seiner Bedeutung für die Moderne bei

Claussen, Peter Cornelius, Visionen — virtuelle Welten

im Kopf, in-, Unimagazin. Die Zeitschrift der

Universität Zürich 2, 1997, S. 18—27.

49 Einen überzeugenden Versuch, Visionsbilder unter
kunsthistorischen Fragestellungen und nach

Äusserungen barocker Malereitheoretiker zu sichten und

zu systematisieren, hat an überwiegend spanischem

Material der Gegenreformation Victor I. Stoichita

1997 (wie Anm. 44) unternommen.

50 Siehe dazu meinen in Anm. 1 zitierten Beitrag.
51 Vielleicht ist solches aber eine Selbstverständlich¬

keit. Hans Belting äussert sich ausgehend von der

Berliner Anbetung des Hugo van der Goes in

Belting/Kruse 1994 (wie Anm. 2), S. 122: »Die Malerei war

damals auch für den, der sie betrieb, ein Spiegel des

Selbst, denn sie fing ebenso bereitwillig die

Ordnung in der Welt ein, wie sie, im Falle unseres
Malers, das Geheimnis in der menschlichen Seele

aufspürte.«

52 Rupprich, H. (Hrsg.), Dürer. Schriftlicher Nachlass, 3

Bde., 1956—1969, Bd. I, S. 28: »Darnach ist Albrecht

Dürer, mein lieber Vater, in Teutschland kommen,

lang in Niederland gewest bej den grossen künstern

[...]«

53 Ebd., S. 155: »Item als jch bin gewest in des von Na-

sau hauss, do hab ich gesehen das gut gemähl in der

Capellen, das meister Hugo gemacht hat.«; S. 168:

»Darnach fürten sie mich gen S. Jacob und liessen

mich sehen die köstlichen gemähle von Rudiger IRo-

gier van der Weydenl und Hugo (van der Goesl, die

sind beede gross maister gewest.«
54 Siehe oben Anm. 15.

55 Ich muss betonen, dass ich Künstlermelancholie hier

anders und enger gebrauche als Erwin Panofsky

»melancholia artificialis«. Ich spreche nicht von
einer an den Grenzen ihrer Erkenntnis verzweifelnden

Melancholie.

56 Panofsky, Erwin/Saxl, Fritz, Dürers Melencolia I.

Eine quellen- und typengeschichtliche Untersuchung,

(Studien der Bibliothek Warburg 2), Leipzig

1923; Panofsky, Erwin, Albrecht Dürer, Princeton 1943

(dt. Ausg.: Das Leben und die Kunst Albrecht Dürers,

München 1977); Klibansky, Raymond/Panofsky,

Erwin/Saxl, Fritz, Saturn and Melancholie. Studies in

the History of Natural Philosophy, Religion and Art,
London 1964 (dt. Ausg.: Saturn und Melancholie.
Studien zur Geschichte der Naturphilosophie und Medizin,

der Religion und der Kunst, Frankfurt 1992);

Büchsei, Martin, Die gescheiterte »Melencholia

Generosa«. Melencolia I, in: Städel Jahrbuch N. F. 9,

1983, S. 89-114; Hoffmann, Konrad, Dürers Melencolia,

in: Kunst als Bedeutungsträger. Gedenkschrift

Günter Bandmann, hrsg. von Werner Busch, Reiner

Haussherr, Berlin 1978, S. 251—279; Anzelewsky,

Fedja, Dürer - Werk und Wirkung, Erlangen 1988;

Böhme, Hartmut, Albrecht Dürer. »Melencolia /«. Im

Labyrinth der Deutung, Frankfurt a. M. 1989; Schuster,

Peter-Klaus, Melencolia I. Dürers Denkbild, 2

Bde., Berlin 1991; Batus, Wojciech, Dürer's Melencolia

I: Melancholy and the Undecidable, in: artibus et

historiae 30, 1994, S. 9—21.

57 Sie werden zumeist als wässrige Pflanzen gedeutet,

die gegen die Austrocknung durch die Melancholie

helfen sollen. Ihre botanische Bestimmung scheint

aber nicht möglich. Siehe Böhme 1989 (wie Anm. 56),

S. 18, der auf eine Vielfalt von Deutungsmöglichkeiten

hinweist. Selten wird beachtet, dass der Kranz in

jedem Fall eine Auszeichnung bedeutet.

66 Peter Cornelius Claussen



58 Schuster 1991 (wie Anm. 56), S. 19: »Schlüssel betewt

gewalt, pewtell (betewt) reichtum.«

59 Eine Warnung vor allzu bereiter Exegese selbst in

diesem Fall sollte Dürers gleichzeitiger Kupferstich

»Die Madonna an der Stadtmauer« sein, auf dessen

ähnliche Grunddisposition zuletzt Batus 1994 (wie

Anm. 56), S. 14f., hingewiesen hat. Auch die Maria

trägt einen grossen Schlüsselbund und eine Geldkatze

am Gürtel. Im Prinzip könnte man auch

behaupten, Dürer habe seine Erklärung auf diese

Gerätschaften Marias bezogen.

60 Klibansky/Panofsky/Saxl (dt. Ausgabe 1992) (wie

Anm. 56), S. 59ff. (griechisch-deutsch).

61 Zitiert wird der Untertitel des Buches von Böhme

1989 (wie Anm. 56).

62 Baius 1994 (wie Anm. 56), S. 9ff., sieht darin eine for¬

male und inhaltliche Kongruenz, die er zum wesentlichen

Inhalt erklärt und als das

Unentscheidbare/Unentschiedene (the undecidable)

bezeichnet.

63 Rupprich 1956—1969 (wie Anm. 52), II, S. 92: »Daz

sext, ob sich der jung zw fill übte, do fan jm dy Me-

lecoley über hant mocht nemen, daz er durch kut-

zwelich sehen spill zw leren do von gezogen werd zw

ergetzlikeit sein geplütz.« Dürer zitiert mit dem

kurzweiligen Saitenspiel fast wörtlich die deutsche

Ausgabe des Marsilio Ficino (Augsburg 1506). Ein

Beweis, dass er Ficinos Schrift tatsächlich kannte und

auf die Ausführungen zur Melancholie hin gelesen

hat!

64 Der Zugang werde allerdings durch den Steinquader

erschwert. Rupprich 1956-1969 (wie Anm. 52), I,

S. 319. Ausführlich Heckscher, William S., Melancholia

(1541). An Essay in the Rhetoric of Description by

Joachim Camerarius, in-. Joachim Camerarius

(150 0-1575). Beiträge zur Geschichte des

Humanismus im Zeitalter der Reformation, hrsg. von Frank

Baron, München 1978, S. 32ff. Heckschers Interpretation

löst sich aber von einer buchstäblichen Lesung.

65 »Commentarius de anima«, Wittenberg 1548. Siehe

Rupprich 1956—1969 (wie Anm. 52), I, S. 319: »Multo

generosior est melancholia, si coniunctione Saturni

et Jovis in libra temperetur, qualis videtur Augusti
melancholia fuisse. De Melancholicis ante dictum

est, horum est mirifica varietas. Primum illa heroica

Scipionis, vel Augusti, vel Pomponii Attici, aut Dureri

generosissima est, et virtutibus excellit omnis generis,

regitur enim crasi temperata, et oritur a fausto

positu syderum.« Darauf hat zuerst hingewiesen

Warburg, Aby, Heidnisch-antike Weissagung in Wort

und Bild zu Luthers Zeiten, in: Sitzungsberichte der

Heidelberger Akademie der Wissenschaften. Phil.-

Hist. Klasse 26, 1920, S. 4-103, hier S. 61f.

66 Klibansky/Panofsky/Saxl (dt. Ausgabe 1992) (wie

Anm. 56), S. 483.

67 Böhme 1989 (wie Anm. 56), S. 23f., sieht »spielerisch

übende, ungereifte (Er-) Kenntnis« und eine

reflexionslose Vorstufe des Wissens und Könnens.

68 Letzteres suggeriert Peter Weiss, Die Ästhetik des

Widerstands, Bd. 3,1981, S. I32ff., über die Melancholie

Dürers: »Umgeben von Dingen des Forschens, des

Bauens und des letzten Erkundens war sie hervorgegangen

aus einer kindlichen Existenz [...!.«

69 Böhme 1989 (wie Anm. 56), S. 20ff., gibt eine kurze

Zusammenstellung widersprüchlicher Meinungen,

die sich noch erheblich fortsetzen liesse. Die meisten

der Meinungen sind bei Schuster in übersichtlicher

Form nachzulesen. Ich selber habe ursprünglich an

eine Anspielung auf die Wechselhaftigkeit menschlichen

Glücks gedacht. So wie der Kleine auf dem

Steinrad sitzt, vielleicht mit geschlossenen Augen

oder gar blind, schien er mir zu einer lustitia oder

Fortuna zu passen. Das erscheint mir heute

ausgeschlossen. Der Mühlstein ist kein bewegliches

Glücksrad.

70 Rupprich 1956-1969 (wie Anm. 52): siehe auch Hein¬

rich Wölfflin, Die Kunst Albrecht Dürers, München

1926 (I. Ausg. 1905), S. 252.

71 Fehl, Philipp P., Dürers Literal Presence in his Pictu¬

res. Reflections on his Signatures in the Small Woodcut

Passion, in: Der Künstler über sich in seinem

Werk, Internationales Symposium der Bibliotheca

Hertziana Rom 1989, hrsg. von Mattias Winner,

Weinheim 1992, S. 191-244, 205ff. Fehl hat mit weiteren

Überlegungen der bildlichen Namensforschung

und -allegorese bei Dürer Tür und Tor geöffnet.
72 Wenn in der Literatur immer wieder behauptet wird,

es handele sich um Werkzeuge der Steinmetzen, so

ist das nicht richtig. Die einzige Ausnahme unter den

Schreinerwerkzeugen scheint ein Blasebalg zu sein,

dessen Spitze unter dem Kleid der »Melancholie«

hervorschaut. Oder zitiert er hier seinen Acedia-

Stich? Darüber und über die Beziehung der »Melancholie«

zum Laster der Trägheit weiter unten.

73 Vielleicht liegt die Erklärung indirekt im Namen Dü¬

rers. Sein Holzschnitt mit dem Familienwappen, das

ein aus Holz gezimmertes Tor mit Türflügeln vor

Augen führt, macht deutlich, dass er seinen Vaternamen

Dürer-Türer als Hinweis auf eine Tür verstanden

hat. Sogar Dürers berühmtes Monogramm ist als

Anspielung an eine Tür verstanden worden (Fehl

[wie Anm. 711, S. 193). Könnte er damit ein Handwerk

gemeint haben, Holzbearbeiter wie Tischler oder

Schreiner? Das Grimmsche Wörterbuch kennt

allerdings keinen solchen Beruf.

74 Alle erhaltenen Studien Dürers bei Rupprich

1956—1969 (wie Anm. 52), 1 und II.

75 Über den unregelmässigen zwölfeckigen Rhomboe-

der zuletzt Engelhardt, Wolf von, Dürers Kupferstich

»Melencolia /«, in-, Städel-Jahrbuch, N. F. 14, 1993,

S. 173-197. Die hellen Spiegelungen sind als Allusion

an einen Totenschädel, der Stich somit auch als

Memento Mori angesprochen worden. Siehe Reters-

wärd, Patrick, Sinn und Nebensinn bei Dürer.

Randbemerkungen zur Melancolia I, in: Gestalt und

Wirklichkeit. Festgabe für Ferdinand Weinhandl,

Berlin 1967, S. 411.

76 Zuletzt Makowski, Claude, Albrecht Dürer. Le songe

du Docteur et la Sorcière; nouvelle approche

iconographique, Genf 1999.

77 Siehe oben Anm. 30.

78 Giehlow, Karl, Dürers Stich Melencolia I und der ma¬

ximilianische Humanistenkreis, in: Mitteilungen der

Gesellschaft für vervielfältigende Kunst 26 und 27,

1903/1904, S. 29-41, 6-18, 57-78. Siehe auch oben

Anm. 56.

79 Vor allem Klibansky/Panofsky/Saxl (dt. Ausgabe

1992) (wie Anm. 56), S. 370ff., 397ff.; auch Böhme

1989 (wie Anm. 56), S. 60ff.
80 Marsilio Ficino, De vita triplici, Caregio 1489; ders.,

De vita libri très, bearbeitet von Martin Plessner,

hrsg. von F. Klein-Franke, Hildesheim/New York

1978.

81 Klibansky/Panofsky/Saxl (dt. Ausgabe 1992) (wie

Anm. 56), S. 493ff. Als gedrucktes Buch kam Agrippas
Schrift allerdings erst 1533 heraus. Henricus Cornelius

Agrippa ab Nettesheym, De occulta philosophia,
hrsg. von Karl Anton Novotny, Graz 1967.

82 Klibansky/Panofsky/Saxl (dt. Ausgabe 1992) (wie

Anm. 56), S. 203ff„ S. 468ff.

83 Ebd. S. 493ff.

84 Eine Zusammenstellung der Meinungen bei Schuster

1991 (wie Anm. 56), S. 18ff. Zu den Verfechtern der

Imperativ-These gehört z. B. Büchsei 1983 (wie

Anm. 56).

85 Übrigens ist das auch genau der Weg, mit dem Dürer

seinen erotischen Problemen Herr zu werden
versucht.

86 Der aber im Leben und in der Gesellschaft gar nicht

so leicht festzumachen ist. Im Prinzip sind Epochengrenzen

ständig neu auszuhandelnde Übereinkünfte.

Wer die Neuzeit 1789 oder noch später beginnen

lässt, hat auch Recht. Sicher ist eigentlich nur, dass

wir für irgendeine spätere Zeit im Mittelalter leben

werden.

87 Siehe oben Anm. 56.

88 Siehe oben Anm. 56; auf andere Weise kommt Batus

1994 (wie Anm. 56) zu ganz ähnlichen Aussagen.

89 Damit entdeckt Böhme sogar so etwas wie einen

Existentialismus vor der Zeit, ohne diesen Begriff zu

verwenden.

90 Allerdings trifft wohl eher das schöne Lutherwort zu,

der die Weisen rügt, die aus den trauernden Dingen
eine angenehme Wissenschaft schöpfen. Das

entnehme ich Lepenies, Wolf, Melancholie und Gesellschaft,

Frankfurt 1969, S. 253. Dieser schliesst sein

bemerkenswertes Buch mit dem introspektiven Satz:

»So gedeiht im Klima der Melancholie die traurige
Wissenschaft.« Sie gedeiht immer noch.

Fotonachweis

Brügge, Groeningemuseum: I; Bildarchiv Foto

Marburg: 4, 5, 6; Fotothek Kunsthistorisches Institut der

Universität Zürich: 2, 3; Graphische Sammlung der

ETH, Zürich: 7, 11, 12.

Von der Melancholie des Künstlers 67


	Von der Melancholie des Künstlers : der "Marientod" des Hugo van der Goes und Dürers Melancholie-Stich

