
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 7 (2000)

Artikel: Chinesische Traumwolken

Autor: Brinker, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut Brinker

Chinesische Traumwolken

In China hat man sich zur Visualisierung des Traumes in Wort und

Bild immer wieder der Metapher dahintreibender, stetem Wandel

unterworfener Wolken bedient. Schon vor mehr als zwei

Jahrtausenden wurden phantastische Jenseitswelten durch geballte,

ungreifbar entrückte Wolkengebilde angedeutet, und noch heute

werden Traumbilder gern in schwungvoll geschweifte,
luftblasenähnliche Wolken gefasst. Oft gehen diese vom Kopf oder von

der Brust (dem Herzen) der träumenden Menschen aus. Dieser

Darstellungsmodus hat sich rund um die Welt vor allem in den

modernen »Comic strips« etabliert, um Gedanken, Prognosen,

Pläne, Wünsche, Ängste, Utopien und Ideale der agierenden

Protagonisten zu markieren und virtuell ins Blickfeld zu rücken.

Wie Rauch aufsteigende, flüchtige Schweife und Wolken haben

die Funktion und den Charakter piktographischer Spruchbänder.

Irreale Erscheinungen, wundersame Ereignisse, ephemere
Gestalten oder fiktive Szenarien lassen sich in den zu Formeln

geronnenen »Traumwolken« gleichsam als Projektionen einer

imaginierten Welt einfangen. Zugleich dienen sie dazu, die

Träumenden mit dem Geträumten zu verbinden, die Blicke der

Betrachter zu lenken und deren Aufmerksamkeit auf das

entscheidende Detail zu fokussieren. In Simultandarstellungen
erscheinen in diesem realitätsfernen Luftraum oder Dunstkreis die

Traumpersonen in der visionären Umgebung mit dem Ziel oder

Resultat ihrer Träume. Oft gelang es den Künstlern, durch die

beschwingte luftige Isolation und kompositorische Ausgrenzung,

durch die Anordnung und Dimensionierung, die Detailfülle und

den bisweilen narrativen Charakter der »Traumwolken« die

Darstellungsebenen von Realität und Illusion zu wandeln und damit

die Wahrnehmung der Bildbetrachter auf den ersten Blick wie im

Traum zu verwirren.'

Motivischer Prototyp solcher »Traumblasen« dürfte in China

der literarische Topos fuyun, »dahintreibende Wolken«, sein. Er

lässt sich bis in die ersten Jahrhunderte vor unserer Zeitrechnung

zurückverfolgen. In einem der Texte, die unter dem Titel »Elegien

von Chu«, Chuci, gesammelt wurden, heisst es bei den »Neun

Erklärungen«, Jiuzhang, unter den »Gedanken an den Schönen

Menschen« [i. e. an den Herrscher), Simeiren: »Ich gedachte meine

Worte den >dahintreibenden Wolken<, fuyun, als Trägern anzuvertrauen;

/ doch als ich dem Gott des Regens und der Wolken

begegnete, wollte er sie nicht entgegennehmen.«2An einer Stelle des

»Kummers über den Wirbelwind«, Beihui feng, beneidet der Dichter

die Freiheit der »dahintreibenden Wolken«, und in der Schilderung

einer Seelenreise, der »Fahrt in die Ferne«, Yuanyou, wird der
Reisende von einer »dahintreibenden Wolke« in Schwindel

erregende Höhe getragen, und als er im freien Flug die blauen Wolken

passiert, entdeckt er plötzlich unter sich sein altes Haus.

Schliesslich leiht sich der Dichter »dahintreibende Wolken« als

Begleitung im Zibei, »Von Kummer bedrückt«, dem fünften der
»Sieben Einsprüche«, Qijian, um in Windeseile über unendliche

Distanzen durch das All zu fliegen.3

Vor allem die Daoisten, die sich zutiefst um die Fortdauer
des menschlichen Leibes nach dem Austritt aus dieser allgemein
vergänglichen Existenz sorgten und dem scheinbar unaufhaltsamen

Lauf der Natur mit Magie und Alchemie zu entrinnen trachteten,

sehnten sich nach einem grenzenlosen Dasein in überirdischen

Sphären. Musik und Tanz, Zeremonien und Opfer konnten

Georges-Bioch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 2000 7



Abb. 1: Aussenseite eines mit Lackmalerei dekorierten Sarkophags, 114 x 256,5 x 118 cm, aus

dem 1971 entdeckten Grab der Markgräfin von Dai, Mawangdui bei Changsha (Provinz

Hunan), Westliche Han-Dynastie, Mitte des 2. Jh. v. Chr.

ebenso wie mythische Gottheiten und legendäre Heroen zur

Realisierung dieser Wünsche beitragen. Die Menschen hofften,
beim Abschied aus dieser Welt direkt ins All aufzusteigen, um in
entrückten Paradiesen zusammen mit den Unsterblichen in Frieden

und ewiger Glückseligkeit weiterzuleben. Um dorthin zu

gelangen, beschworen sie in Wort und Bild die tätige Mithilfe
fliegender Fabelwesen und Glück verheissender Tiere als Mittler
zwischen den Welten, und diese bedienten sich ihrerseits
beinahe zwangsläufig des Vehikels am Firmament vorüberziehender

Wolken.

Das Treiben solcher Gestalten inmitten stilisierter Wolken

bildet denn auch das ikonographische Programm auf den Aussen-

seiten eines mit Lackmalerei dekorierten Sarkophags aus der frühen

Westlichen Han-Dynastie (Abb. 1). Dieser wurde 1971 in

Mawangdui bei Changsha in der Provinz Hunan in einem Grab (Nr. 1)

entdeckt, das sich als die letzte Ruhestätte der um die Mitte des

2. Jahrhunderts v. Chr. gestorbenen Gemahlin des Marquis von

Dai identifizieren liess.4 Ein äusserer Mantelsarg und drei
ineinander geschachtelte, fest verschlossene innere Holzsarkophage

bargen den in Seidentücher gehüllten, nahezu unversehrten

Leichnam der Markgräfin von Dai. Grosszügig und schwungvoll
sind auf dem grössten der Innensarkophage mit einem erstaunlich

freien, elastischen Pinselduktus die dahintreibenden hellen

Wolken auf den schwarzen Grund gemalt. An manchen Stellen

ballen sie sich volutenartig zusammen, an anderen verflüchtigen
sie sich zu kometenhaften Spuren. Unvermutet greifen sie hier

und da über den dunklen Hintergrund in die ornamentalen
Randleisten hinaus, als wollten sie ihren unaufhaltsamen Wandel und

ihre dynamische Expansion im endlosen Raum suggerieren. Für

die grotesken Fabelwesen in ihren bewegten Posen und mysteriösen

Aktivitäten sind die fuyun offenbar die Kommunikationsbasis

und der Lebensraum, in dem sie sich wohl fühlen. Dieses

Darstellungsprogramm spiegelt unmissverständlich die

Jenseitsvorstellungen in jener Zeit und in jenen südlichen Regionen Chinas;

zugleich führt es die Präsenz und die bereits in Kultur und

Kunst der Han angelegte elementare Bedeutung »dahintreiben-

der Wolken« vor Augen.

Das antithetische Konzept einer po-Seele, die beim Tod im

Körper oder in dessen Resten verharrt, und einer hun-See\e, die

den Leib beim Tod verlässt, um in eine spirituelle Sphäre zu

entfliehen, ist für die Zhou- und die Han-Dynastie ausführlich belegt,

dürfte aber wohl aus älteren Wurzeln erwachsen sein.5 Die po-
Seele deutet in ihrer Schreibung mit dem Radikal »weiss«, bai

oder bo, ihre Sinnverwandtschaft mit den weissen Totengebeinen
ebenso an wie mit der traditionellen Farbe des Todes und der

Trauer. Die im Äther sich verflüchtigende hun-Seele könnte

etymologisch als die in den »Wolken« schwebende Seele betrachtet

werden. In seiner ursprünglichen Bedeutung mag der Begriff
indes auf das im archaischen Chinesisch zu »Wolken«, yun, in

Beziehung stehende, homophone Wort yun, »sprechen«, zurückgehen,

so dass hun durchaus die »sprechende Seele« repräsentieren

8 Helmut Brinker



könnte.6 In Kenntnis dieses vielfach kommentierten klassischen

Begriffspaares brachte der Traumforscher Chen Shiyuan (tätig
1537—1583) in seinem 1562 herausgegebenen Werk »Müssiges

Treibenlassen eines Traumdeuters«, Mengzhan yizhi, Wachzustand

und Traum mit dem Sitz der Seelen, den Augen und der Leber,

sowie mit Tag und Nacht in Verbindung: »Wenn sich der Mensch

des Morgens erhebt, so verbindet sich die hun-Seele mit den

Augen; schläft er des Nachts, so bewohnt die po-Seele die Leber.

Weil sich die hun-See\e mit den Augen verbindet, vermag er zu

sehen, weil die po-Seele die Leber bewohnt, vermag er zu träumen.

Der Traum ist die Wanderung des Geistes und ein Spiegel

des Wissens um das Kommende.«7 Die in der Leber angesiedelte,

mit der Ruhe des Schlafes und der Nacht verbundene po-Seele

bringt nach Chen's Ansicht den Traum hervor. Dieser wird jedoch
im gleichen Atemzug als »die Wanderung des Geistes und ein

Spiegel des Wissens um das Kommende« bezeichnet, also als eine

die hurt-Seele strukturierende und ergänzende Kraft, die durch

die Augen und den helllichten Tag manifest wird und im Traum zu

sehen und zu sprechen vermag. Nach traditioneller chinesischer

Ansicht liegt es in der Natur des Traumes, dass die im Herzen

angesammelte »essentielle Lebenskraft«, jingqi, eines Individuums

sich im Schlaf als Traum verdichtet und ausströmt, um sich als

hun-See\e frei zu entfalten und im Äther zu bewegen — als flüchtig

dahintreibende »Wolkenseele«.8

Wie chinesische Maler im 9. Jahrhundert den Aufstieg der

Seele ins buddhistische Paradies in Szene setzten, zeigt ein

Ausschnitt aus einem schmalen Seidenbanner in der Stein Collection

des British Museum, London (Abb. 2). Das Banner wurde zusammen

mit anderen kostbaren Malereien und Manuskripten in

einer der Grotten des Höhlentempelkomplexes der alten Oasenstadt

Dunhuang im äussersten Nordwesten Chinas gefunden. In

einer Simultandarstellung sehen wir in der linken unteren Ecke

einen weiss gekleideten Mann mit schwarzem Kopftuch, der

krank und schwächlich zu sein scheint und deshalb von einem

Knaben an der Hand geführt werden muss. Daneben sitzt wohl

derselbe kahlköpfige Alte auf einer Bahre. Sein Oberkörper ist

unbekleidet, sein Unterleib mit einem roten Tuch bedeckt. Hinter

ihm hockt ein Diener, der den offenbar Sterbenden auf

seinem Totenbett am Rücken stützt. Rechts unten liegt starr der

dunkle Leichnam. Von seinem Haupt steigt eine mehrfarbige
Wolke auf, und in anbetender Haltung kniet darauf eine kleine

Gestalt in Beamtentracht, die sich erwartungsvoll dem Jenseits

zuwendet. Der Maler hat sie in verlorenem Profil erfasst, um

damit die Richtung des erlösenden Aufstiegs ins Paradies, den

Abschied aus dieser durch eine Landschaft angedeuteten Erdenwelt

zu markieren. Auf die Seele des buddhistischen Laienanhängers

wartet ein prächtiger Palast, der durch ein horizontales

Wolkenband ebenfalls seine Entrückung in himmlische Sphären

erkennen lässt.

Etwa ein Jahrhundert zuvor hatten berühmte Dichter der

Tang-Zeit (618-907), unter ihnen Li Bai (701—762), Du Fu (712—770)

Abb. 2: Seidenbanner aus Dunhuang mit der Schilderung eines Aufstiegs der Seele ins

buddhistische Paradies (Ausschnitt), Tusche und Farben auf Seide, 60 x 16,5 cm, Tang-

Dynastie, 9. Jh., British Museum (Stein Collection), London.

Chinesische Traumwolken 9



und Liu Zongyuan (773-819), »dahintreibende Wolken« als

ahnungsvolle Anzeichen übernatürlicher Erscheinungen und Ereignisse

eingesetzt. Fuyun am weiten Firmament dienten ihnen nach

bewährtem Muster als Träger für Boten oder Botschaften, die

natürliche Grenzen und Hindernisse - wie grosse Entfernungen
oder hohe, unwegsame Gebirge - mühelos überquerten. Den

Wandernden und Reisenden in ihrer Dichtung waren fuyun ein

kommodes Vehikel zu rasantem Aufstieg in ungeahnte Höhen,

zum raschen Erreichen des Ziels, etwa für die lang ersehnte und

im Traum oft imaginierte Rückkehr - aus dem Exil - in die Heimat

oder für die Wiedervereinigung mit einer nahe stehenden Person

in endlos scheinender Ferne. »Träume von Li Bai: Zwei Gedichte«,

Meng Li Bai: Er shou, titelte Du Fu seine an den in der Verbannung

lebenden Freund gerichteten Verse, in denen es u. a. heisst:

»Ständig sich wandelnde Wolken (fuyun) ziehen den ganzen Tag

vorüber. / Du, Wanderer, bist seit langem nicht mehr bis hierher

gelangt. / Drei Nächte hintereinander habe ich von Dir, edler

[Li Bai], geträumt. / Innige Gefühle [der Verbundenheit] zeigen

sich in des edlen [Freunds] Gedanken.«9

Darüber hinaus wurde der Traum in Verbindung mit »da-

hintreibenden Wolken« am Himmelszelt zum Paradigma für Vor-

stösse in ausserirdische Sphären und paradiesische Gefilde.

Gedichte wie Li Bai's »Traum von einer Reise zur Altehrwürdigen

vom Himmelsberg: Bei der Verabschiedung einiger Herren

aus dem Östlichen Lu«, Meng you Tianlao shan bie Dong Lu zhu-

gong, oder »Traum von einer Reise zu den Unsterblichen«,

Meng you xian, von dem exzentrischen buddhistischen Chan-

Mönch, Schriftkünstler und Maler Guanxiu (832-912) waren
keine Seltenheit. Allein durch das im Titel enthaltene Wort

»Traum« deuteten hier die Dichter an - bisweilen mit ironischer

Distanz -, in welch unwirklicher Ferne sie das Ziel solcher Reisen

wähnten und wie grenzenlos phantastisch ihnen die

Ausdehnung des Alls erschien. Manchmal enden diese traumhaften

Jenseitsreisen damit, dass dem zunächst entzückten und

entrückten Leser das Glück des Paradieses zu unwirklicher Sub-

stanzlosigkeit zerrinnt, er ebenso wie der Dichter auf den

Boden der Realität zurückgeholt und jäh aus seinem »Traum«

gerissen wird. So endet Guanxiu's Exkursion ins daoistische

Paradies, in dem die begehrenswerten Pfirsiche der Unsterblichkeit

reifen, am Rande eines Traumas: »Im Traum kam ich zu

einem Berg inmitten des Meeres / Und trat ein in einen Palast

aus weissem Silber. / [...] Die Paläste und Hallen, hoch über-

einandergetürmt, verloren sich in purpurnem Dunst. / In golden

[eingefasstenl Wasserläufen über Jadesand plätscherte
fünffarbenes Wasser. / Die Torhüter und die Unsterblichkeitsmädchen

schliefen friedlich Seite an Seite, / Doch als ich heimlich

einen Pfirsich von dem krummen Baume pflücken wollte, /
Fiel ich plötzlich und brach mir beinahe den Hals.«'0

Auch zur Visualisierung erotischer Träume dienten den

Künstlern jene wolkigen Gebilde, denn in dieser enthobenen

Zone liess sich die ersehnte Wunschvorstellung oder Begegnung

mit der oder dem Geliebten risikolos realisieren; hier konnten die

Träumenden ihrer »Traumfrau« oder ihrem »Traummann« ungeniert

begegnen — befreit von den Fesseln gesellschaftlicher
Konventionen. Nicht zufällig wurde eines der gefühl- und

stimmungsvollen Liebesgedichte der gefeierten Li Qingzhao (1084—ca.

1151) aus ihren jungen Jahren auf die Melodie »Wie im Traum«

vorgetragen. Es beginnt mit den Zeilen: »Ein leichter Regen fiel, und

Sturm ging in der Nacht. / Aus meinem Schlafe, schwer von Wein,

bin ich erst halb erwacht. [...[«"Ohne Frage war eine der Funktionen

des Traumes in Wort und Bild, Liebende zueinander zu

führen. Klassische Beispiele für erotische Traumbegegnungen

sind die beiden berühmten, dem Hofdichter Song Yu (ca. 290-222

v. Chr.) zugeschriebenen Prosagedichte Gaotang fu, »Rhapsodie

von Gaotang«, und Shennü fu, »Rhapsodie von der Göttlichen
Frau«.'2 In der ersten poetischen Darlegung träumt ein König des

Altertums von einer göttlichen Frau, die mit ihm die Nacht

verbringt, und in der zweiten ist es der Dichter selbst, dem die

unwiderstehlich schöne Göttin vom »Schamanenberg«, Wushan, im

Traum begegnet. Die »Rhapsodie von Gaotang« beginnt mit einem

Ausflug des Königs Xiang von Chu (reg. 298-263 v. Chr.) und des

Dichters Song Yu in ein ausgedehntes Natur- und Jagdreservat

im alten Staat Chu. Als sie auf dem »Wolkentraum-Plateau« zum

Gaotang-Schrein hinaufschauen, sehen sie Wolkenmassen am

Himmel,

»sich zuerst auftürmend,

dann plötzlich ihre Erscheinung verändernd,

so dass es in einem kurzen Augenblick
endlose Wandel und Transformationen gab.

Der König fragte Song Yu: >Was für eine Art von Wolken ist das?«

Song Yu erwiderte: >Es ist das, was man "Wolken der

Morgendämmerung" nennt.«

Der König sagte: «Was ist mit "Wolken der Morgendämmerung"

gemeint?«

Song Yu antwortete darauf: »Als einmal ein früherer König Gaotang

besuchte, wurde er müde und machte ein Schläfchen. Er

träumte, dass er eine Frau sah, die zu ihm sagte: "Ich bin die

Jungfer vom Schamanenberg und zu Gast in Gaotang. Nachdem

ich hörte, dass mein Herr diesen Ort besucht, erwachte in mir

der Wunsch, ihm Kissen und Matte anzubieten." Der König

beglückte sie mit seinem Bett. Als sie ihn verliess, sagte sie zum

Abschied:

"Ich lebe auf der Sonnenseite des Schamanenberges

unter den Kliffs des stattlichen Hügels.

Morgens bin ich eine Wolke der Morgendämmerung,

Abends bin ich strömender Regen.

So ist es Morgen für Morgen und Abend für Abend

unterhalb der Terrasse des Lichts."

Am nächsten Morgen schaute der König nach, und es war

genauso, wie sie gesagt hatte. Darauf errichtete er ihr zu

Ehren einen Tempel, den er "Wolke der Morgendämmerung"

nannte. <«'J

10 Helmut Brinker



Des Weiteren erkundigt sich König Xiang von Chu beim

Dichter, wie die »Wolke der Morgendämmerung« ursprünglich

ausgesehen habe, worauf Song Yu in blumigen Versen ein

faszinierendes Bild der aus den Wolken erscheinenden göttlichen
Frau und ihrer wundersamen Wandlungsformen entwirft.

Schliesslich fordert der König den Dichter auf, seine Darstellung

in einem Prosagedicht für ihn niederzuschreiben. Dem Dialog der

beiden folgt eine ausführliche Schilderung des sagenumwobenen

Wohnorts der Göttin von Wushan, des »Schamanenberges«, seiner

unsterblichen Bewohner, des geschäftigen Treibens an seinen

Hängen, seiner Jagdgründe und tiefen Wasser. Einige Rhapsodie-

Dichter bevorzugten zum Ausdruck ihrer hochgestimmten und

erhabenen Gefühle und als Standpunkt für ihr »Lyrisches Ich« ein

Gebirge oder Plateau, eine Anhöhe oder Terrasse, denn auf diese

Weise vermochten sie ihren abgehobenen Aktionsraum und »ihre

Erhabenheit auch physisch zum Ausdruck zu bringen.«M

Im Gaotang fu dreht sich zunächst aber alles um Wolken,

um ihr Erscheinungsbild, ihren ephemeren Charakter und ihre

Bedeutung. Ort des Geschehens ist das »Wolkentraum-Plateau«,

Yunmeng zhi tai.'5 Traum und Wolken verschmelzen in dieser

Rhapsodie zur Synthese, zu Traumwolken und Wolkenträumen.

Das Gaotang fu ist der Locus classicus für zhaoyun, »Wolke der

Morgendämmerung«, und xingyu, »strömender Regen«, zwei

geflügelte Worte, die in ihrer Abbreviatur yunyu, »Wolke und

Regen«, im Laufe der Zeit zur geläufigen Metapher für die

Liebesvereinigung geworden sind. Das Gleiche gilt für das »Angebot

von Kissen und Matte«, jian zhenxi, das die göttliche Frau dem

König zu machen wünschte und das bis auf den heutigen Tag ein

poetischer Euphemismus für den Beischlaf geblieben ist.

Erotische Trauminhalte werden jenseits rationaler
Zurückhaltung und Einschränkungen in der Welt des Wacherlebens

massgeblich durch Leidenschaften und Begierden gestaltet, und

diese stehen unter der Kontrolle der hun-Seele, die im Traum

freien Entfaltungs- und Handlungsspielraum besitzt. So finden

sich amouröse Abenteuer, Liebeslust und Liebesleid vorzugsweise

in Träumen angesiedelt, denn Träumende agieren ausserhalb

allgemein gültiger sozialer und moralischer Normen; sie können für

ihre Worte und Taten im Schlaf nicht verantwortlich gemacht

werden. In der chinesischen Dichtung betritt der Liebhaber kaum

je einmal das Boudoir einer Dame - ausser in Träumen. Seit mehr

als zwei Jahrtausenden gilt der Traum in China als »unbedenkliches«

Medium zur Darstellung erotischer Inhalte.'6 So lässt der

Ming-Dramatiker Tang Xianzu (1550—1616) in seinem 1598 vollendeten

Singspiel Mudanting huanhun ji, »Bericht über die Rückkehr

der hun-Seele zum Päonienpavillon«, den Leser in einer

Reihe seiner 55 romantischen Szenen an geträumten

Liebesvereinigungen teilhaben, die der Autor ins 12. Jahrhundert
zurückversetzt. Der »Päonienpavillon« gilt als Tang's Meisterwerk

unter seinen einflussreichen »Vier Träumen von Linchuan«,

Linchuan si meng.17 Die Päonie, mudan, weckt über ihren
konventionellen Stellenwert als »Königin der Blumen« hinaus dank ihrer

Chinesische Traumwolken

Abb. 3: Holzschnittillustration zur 10. Szene (»Aufgeschreckt aus dem Traum«) von Tang

Xianzu's Singspiel Mudanting (»Päonienpavillon«) in einer gedruckten Ausgabe von 1618,

Ming-Dynastie (Courtesy East Asiatic Library, University of California, Berkeley).



Abb. 4: Holzschnittillustration zur 10. Szene (»Aufgeschreckt aus dem Traum«) von Tang Abb. 5: Holzschnittillustration zur 14. Szene (»Das Porträt«) von Tang Xianzu's Singspiel
Xianzu's Singspiel Mudanting (»Päonienpavillon«), in einer gedruckten Ausgabe des frühen Mudanting (»Päonienpavillon«), in einer gedruckten Ausgabe von 1617, Ming-Dynastie.
17. Jh., Ming-Dynastie (Courtesy East Asiatic Library, University of California, Berkeley).

Abb. 6: Liu Yuan (tätig im frühen 13. Jh.), Sima Caizhong meng Su Xiaoxiao (»Sima Caiz-

hong träumt von der »Kleinen Su<«), Querrolle, Tusche und Farben auf Seide, 29,2 x 74,7 cm,

Jin-Dynastie, frühes 13. Jh., Cincinnati Art Museum (J. J. Emery Endowment and Fanny

Bryce Lehmer Endowment, Acc. no. 1948.79).

12 Helmut Brinker



üppigen Blüten und ihres betörenden Dufts vielschichtige allegorische

Assoziationen an voll erblühte, sinnlich lockende

Weiblichkeit, an entwaffnende Schönheit, erotische Erwartungen und

sexuelles Begehren.

Du Liniang, die Tochter des Präfekten Du Bao von Nan'an,

wird als Folge eines Liebestraumes zutiefst schwermütig und

gemütskrank. Bei einem Bummel im Garten hatte sie davon

geträumt, dass sie von einem jungen Gelehrten namens Liu, »Weide«,

am Päonienpavillon leidenschaftlich geliebt worden sei. Dieser

hatte seinerseits zuvor von ihr geträumt und sich daraufhin den

Namen Mengmei, »Traum von der Aprikosenblüte«, zugelegt. Aus

ihrem Traum erwacht, sucht Du Liniang voller Sehnsucht den

Päonienpavillon auf und wünscht in Niedergeschlagenheit und

Todesahnung, unter einem Aprikosenbaum begraben zu werden.

Erschreckt von ihrem zerknirschten Spiegelbild malt sie ein

Selbstbildnis, das nach ihrem Tod beim Päonienpavillon begraben

werden soll. Sie stirbt, ihre Wünsche werden erfüllt. Drei Jahre

später wird Liu Mengmei auf seiner Reise zu den Staatsexamina in

der Süd-Song-Hauptstadt Lin'an krank und erholt sich im Garten

der ehemaligen Residenz des Präfekten Du Bao. Dort findet er Du

Liniang's vergrabenes Selbstbildnis und verehrt es in dem Trug-

schluss, es sei eine Darstellung des mitleidvollen Bodhisattva

Guanyin. Mittlerweile hat die Verstorbene Erlaubnis erhalten, aus

der Unterwelt in ihren sterblichen Leib zurückzukehren. Auch

ihre hun-See\e wird zurückgerufen, und sie gibt sich Liu Mengmei
hin. Darauf offenbart sie ihre Identität und erhält Liu's tatkräftige
Unterstützung bei der Exhumierung ihres Leichnams. Zurück

in der Welt des Lichts begleitet sie mit »frischem« Leib ihren
inzwischen angetrauten Mann zu dessen Examina nach Lin'an.

Schliesslich kommt die Geschichte auch noch zu einem versöhnlichen

Ende mit ihrem Vater, dem ehemaligen Präfekten Du Bao,

der nach dem Tod seiner Tochter als Militärkommissar nach

Yangzhou übergesiedelt war.'8

In einer gekürzten Ausgabe des Singspiels, die zwanzig

Jahre nach Vollendung des Werks und zwei Jahre nach dem Tod

des Autors unter dem Kurztitel »Rückkehr der hun-Seele« 1618

erschien, begleitet eine Holzschnittillustration die 10. Szene

»Aufgeschreckt aus dem Traum«, jing meng. Du Liniang sitzt schlafend

an einem Tisch in der elterlichen Villa, der zum Garten hin geöffneten

Residenz des Präfekten von Nan'an (Abb. 3). Hinter ihr

steht am rechten Bildrand ein Alkoven, verschleiert durch einen

geblümten Vorhang. In einer vom Kopf aufsteigenden Traumwolke

sieht sich die junge Frau Seite an Seite mit ihrem

anschmiegsamen Geliebten, und dieser wendet sich ihr aufmerksam

zu. In Anspielung auf eine Textstelle und auf seinen Familiennamen

Liu hält er einen Weidenzweig in seiner Rechten empor, den

er für die Frau seiner Träume vom Baum hinter dem Pavillon nahe

einem durchbrochenen Gartenfelsen und üppigen Päonien

abgebrochen hat. Es war im traditionellen China üblich, beim Abschied

als Ausdruck des Trennungsschmerzes einen Zweig von einer

Trauerweide, chuiliu, abzubrechen und der scheidenden Person

zu hinterlassen oder mit auf den Weg zu geben. So wird in dieser

euphorischen Traumbegegnung des Liebespaares die Ernüchterung

der Trennung beim Erwachen aus dem Traum höchst

feinsinnig antizipiert. Im reichen Konventionenschatz des chinesischen

Geistes gilt die am Wasser wachsende Weide als Inbegriff
des Frühlings, die mit ihren biegsamen Zweigen an die bewegliche

Taille, liuyao, einer schlanken Frau erinnert und mit ihren

eleganten, schmalen Blättern an die Schönheit schwungvoll
betonter Augenbrauen, liumei.19 Eine andere Version dieser

Traumszene findet sich in einer Ausgabe des »Päonienpavillons«

aus dem frühen 17. Jahrhundert (Abb. 4).

Die 14. Szene »Das Porträt«, xiezhen, beginnt mit einer Klage
Du Liniang's über den verblassenden, ja verlorenen Traum. Mond

und Wolken werden beschworen; sie spielt auf die geflügelten
Worte der berühmten »Rhapsodie von Gaotang« an und identifiziert

sich mit der göttlichen Frau vom »Schamanenberg«, indem

sie fragt: »Wie soll ich die Jungfer vom Wushan darstellen, / bei

Sonne oder Regen, / vor den Wolken und dem Schatten von
Gaotang?«20 Eine 1617 datierte zweibändige Ausgabe des Mudanting
enthält eine charmante Illustration dieser Selbstporträtszene.2'

Du Liniang arbeitet leicht nach vorn gebeugt vor einem ovalen

Spiegel stehend an ihrem bereits in Ansätzen entworfenen
Konterfei auf einer Hängerolle, während ihr eine Dienerin voller
Anteilnahme über die Schulter schaut (Abb. 5). Hinter dem langen

Arbeitstisch gibt der zur Seite geraffte Vorhang den Blick frei in

den schmucken Alkoven der jungen Frau. Alle Druckstöcke zu den

grossenteils signierten vierzig Illustrationen schnitten führende

Meister der Familie Huang aus Huizhou. Sie waren weithin
berühmt für ihre technische Perfektion und Präzision. Auf diesem

Druck erscheint am linken oberen Rand in winzigen Schriftzeichen

der Name Mingqi des versierten Plattenschneiders Huang

Yifeng (geb. 1583).

Zu den wenigen erhaltenen bildlichen Darstellungen eines

Liebestraums in der älteren chinesischen Malerei gehört die

Handrolle im Cincinnati Art Museum mit dem Titel Sima Caizhong

meng Su Xiaoxiao, »Sima Caizhong träumt von der -Kleinen Su<«.22

Das Werk dürfte im Milieu des Jin-Hofes zu Beginn des 13.

Jahrhunderts entstanden sein (Abb. 6). Am linken Bildrand ist die

Rolle oberhalb des Künstlersiegels von einem gewissen Liu Yuan

signiert: »Komponiert von Liu Yuan aus Pingshui, [tätig] im

kaiserlichen Kunsthandwerksinstitut, zhiyingsi, Schüler des Santang

Wang«.22 Das Bildthema weckt Erinnerungen an ein legendäres

Singmädchen in Qiantang (Hangzhou) zur Zeit der Südlichen Qi-

Dynastie (479-502). Dieses erschien dem Sima Caizhong, einem

Grossneffen des Sima Guang (1019—1086) und Protégé des grossen

Staatsmannes, Dichters und Schriftkünstlers Su Shi (alias

Dongpo, 1037—1101), während eines Aufenthalts in Luoyang im

Traum. Die »Kleine Su« sang ihm zur Melodie »Goldene Fäden« ein

melancholisches Lied, ci, über die Vergänglichkeit des Frühlings
und der Schönheit.2"' Das betörende Singmädchen fügte hinzu,

eines Tages träfe sie den Träumer wieder auf dem Qiantang-Fluss.

Chinesische Traumwolken 13



Abb. 7: Sima Caizhong meng Su Xiaoxiao (»Sima Caizhong träumt von der "Kleinen Su"«),

Porzellanteller mit Dekor in Unterglasurblau, 0 18,0 cm, Qing-Dynastie, Beginn der

Kangxi-Periode (1662-1722).

Anfangs der neunziger Jahre des ausgehenden 11. Jahrhunderts

wurde Sima Caizhong in ein Regierungsamt nach Qiantang berufen.

Wie durch eine Fügung des Schicksals befand sich hinter seiner

neuen Residenz das Grab der Su Xiaoxiao vom Ende des

5. Jahrhunderts. Sein Kollege und Freund Qin Shaozhang, jüngerer

Bruder des Qin Guan (1049-1100) und Polizeichef von Qiantang,

schrieb angesichts der Koinzidenz ein Antwortgedicht auf
das Traumlied der Su Xiaoxiao-. »Den Hornkamm schräg in ihrem

Haar wie eine halb aufziehende Wolke / gibt sie mit ihrer
Sandelholzklapper zart den Takt an / und singt inbrünstig das Lied von
den »Goldenen Fäden<. / Ihr Traum wandert über die farbigen
Wolken hinaus und ist für immer verloren. / Die Nacht ist kühl

über der Frühlingsbucht unter dem aufgehenden Mond.«25 In den

seit ihrem Tode vergangenen sechs Jahrhunderten hatte das

Singmädchen vor allem in ihrer Heimat Qiantang während der späten

Nördlichen Song-Dynastie den Ruhm einer erotischen Heroine

erlangt. Namhafte Dichter riefen ihren sinnlichen Reiz und ihre

durch Musik zu unsterblicher Ausdruckskraft gelangte Leidenschaft

stets aufs Neue wach. Das wohl am eindringlichsten ihre

mythische Gegenwart beschwörende Lied ist Li He's (791-817) Su

Xiaoxiao mu, »Am Grab der Kleinen Su«.26 Die romantische

Traumprognose der Wiederbegegnung sollte für Sima Caizhong

schon bald Realität werden. Bei einem Ausflug auf dem Qiantang-
Fluss kam der erkrankte Magistrat unter mysteriösen Umständen

ums Leben, als die Lustbarke Feuer fing, die er soeben mit einer

schönen Frau bestiegen hatte. Su Xiaoxiao und Sima Caizhong

waren nun jenseits der Welt des Traumes in einer anderen Existenz

wieder vereint. Die älteste Quelle für diese Geschichte ist He

Weis (1077-1145) Chunzhu jiwen, »Vom Hörensagen an der

Frühlingssandbank«.

Der Maler Liu Yuan lässt in seiner Interpretation des Themas

die visionäre Traumgestalt der bezaubernden jungen Frau

erst gegen Ende der Handrolle ins Bild treten. Mit fliegenden

Schals, dem Hornkamm im Haar und der Sandelholzklapper als

Attribut des Singmädchens in ihrer rechten Hand taucht Su Xiaoxiao

aus zusammengeballten Wolken auf. Der Wind, der die Wolken

vorübertreibt und vom Rücken her ihr Gewand nach rechts

flattern lässt, erfasst selbst die Flamme der Kerze im Zentrum.

Scheu und betroffen vom raschen, unaufhaltsamen Lauf der Zeit

- angedeutet durch die Verlegenheitsgeste des vor den Mund

gehaltenen Ärmels ihrer Linken - sieht sich die mysteriöse
Schöne aus ferner Vergangenheit dem Träumer am Anfang der

Bildrolle gegenüber. Sima Caizhong ist neben einem Schreibtisch

auf seinem Stuhl eingeschlafen, und zu seinen Füssen schläft in

der rechten unteren Ecke sein junger Diener. Durch die

Verschränkung der Protagonisten erhöht der Künstler die Spannung

seiner Komposition. Er stellt in seiner malerischen Ausgestaltung

die Realität des träumenden Song-Gelehrten durch
Detailreichtum und zeichnerische Schärfe der illusionistischen Welt

des Traumes gegenüber, der ephemeren Erscheinung der »Kleinen

Su« in ihrem ungreifbaren Wolkendunst. Die fortdauernde

14 Helmut Brinker



Abb. 8: Chen Hongshou (1598-1652), Holzschnittillustration zum Xixiang ji (»Das

Westzimmer«), in einer gedruckten Ausgabe von 1639, Ming-Dynastie.

Popularität des Bildthemas bezeugt die Darstellung auf einem in

Unterglasurblau dekorierten Porzellanteller vom Beginn der

Kangxi-Periode (1662-1722) (Abb. 7).

Mehrfach illustriert wurde auch der Liebestraum in Chinas

vielleicht berühmtester Liebesgeschichte, dem »Westzimmer«,

Xixiang ji. Dies ist eines der am häufigsten aufgeführten
Singspiele und darf insgesamt wohl als ein Werk des Dramatikers

Wang Shifu (1297-1307) gelten, das auf Episoden aus Yuan

Zhen's (779—831) berühmter Tang-Novelle Yingying zhuan,

»Biographisches über [das Mädchen] Yingying«, beruht.27 Kaum eine

andere Liebesgeschichte der chinesischen Literatur ist auf der

Bühne und im Bild wohl so oft dargestellt worden wie die

Romanze der schönen Cui Yingying und des viel versprechenden

Literaturstudenten Zhang Junrui. Die beiden wurden zu dem

chinesischen »Traumpaar«. Sie lernen sich in einem Kloster kennen,

wo der Student Zhang auf einer Reise Unterschlupf gefunden

hat. Dort übernachtet auch die unwiderstehliche Yingying
mit ihrer Mutter und einer Zofe. Es entwickelt sich ein
leidenschaftliches Liebesverhältnis, doch muss Zhang erfahren, dass

die junge Schöne aus vornehmem Hause bereits einem anderen

versprochen ist. Bevor die beiden endgültig zueinander finden,

gilt es verschiedene Hindernisse zu überwinden. Eine der

Bedingungen für eine Heirat ist der erfolgreiche Examensab-

schluss des kunstsinnigen, äusserst sensiblen Zhang, der Finger
hat wie »junge Bambussprossen im Frühling«. Zur Vorbereitung
und Absolvierung des kaiserlichen Staatsexamens begibt er sich

Chinesische Traumwolken 15



Abb. 9: Chen Hongshou (1598-1652), »Die Grosse Furt am Gelben Fluss«, Albumblatt,
Tusche und Farben auf Seide, 32 x 25,2 cm, Ming-Dynastie, Palastmuseum Beijing.

16 Helmut Brinker



Abb. 10: Chen Hongshou (1598-1652), »Die vier Freuden des Nan Shenglu-, Querrolle,

Tusche und Farben auf Seide, 31 x 289,5 cm, Qing-Dynastie, 1649, Museum Rietberg

(Sammlung C. A. Drenowatz), Zürich.

in die Reichshauptstadt. Nach einigen Komplikationen und

Intrigen absolviert der begabte Student schliesslich die Prüfungen

mit Bravour, und einem Happyend steht nichts mehr im

Weg.28

In einer 1639 gedruckten reizvollen Holzschnittillustration29

zum »Westzimmer« hat Chen Hongshou (1598-1652), der wohl

bedeutendste Figurenmaler der späten Ming-Zeit, für seinen

Entwurf eine auf den ersten Blick harmonisch entspannte Szene

ausgewählt. Der angehende Gelehrte ist auf der linken Seite als

träumender Schläfer dargestellt (Abb. 8). In dem zugrunde liegenden

literarischen Text wird erzählt, der Student Zhang habe auf seinem

Weg zu den Prüfungen in der Hauptstadt in einer einfachen

Gaststätte übernachtet und im Traum sei ihm seine Geliebte Yingying

erschienen. Dieser Traum ist in einer mit schwungvollen Schleifen

vom Kopf des Schläfers aufsteigenden Wolke eingefangen, die

den rechten oberen Teil der Doppelseite einnimmt. Am Waldesrand

- zum Teil von weiss ausgesparten Nebelschwaden durchzogen

- steht eine junge Frau, offenbar eingeschüchtert durch

einen drohend gestikulierenden Soldaten, der ihr gegenübersteht

und mit gebieterisch ausgestreckter Hand einen Befehl zu geben

scheint. In dieser drastisch geschilderten Szene vermittelt der

Künstler etwas von der Angst und dumpfen Vorahnung des Träumers,

dass dieser seine Geliebte verlieren könnte. Der Träumende

selbst erscheint in der kargen Umgebung seiner Gaststätte auf

einem Teppich an eine Bank gelehnt. Das Licht des dreiarmigen
Leuchters auf dem Tisch ist erloschen, und der leere Bildgrund

suggeriert bedrückende Einsamkeit. Der in ein schlichtes Gewand

gekleidete Träumer ist isoliert in seinem realen Lebensraum.

Chen Hongshou siedelt den Liebestraum des Studenten

Zhang im dramatischen Spannungsfeld zwischen Wunsch- und

Albtraum an. In seiner geradezu ornamentalisierten Konturierung
und dicht gedrängten, unruhigen Detailfülle erinnert die
bühnenbildhafte Inszenierung der »Traumwolke« beinahe an die turbulente

Dichte aufschäumender Wogen in dem von erregenden
Effekten und Kontrasten geprägten Ausschnitt auf Chen Hongshou's

ungewöhnlichem Albumblatt »Die Grosse Furt am Gelben Fluss«

im Palastmuseum Beijing (Abb. 9). Diese Komposition ist höchst

spannungsreich und dynamisch aufgebaut mit einem diagonal
durch das Bildfeld sich ergiessenden Bewegungsstrom. Der Maler

führt seine Betrachter ganz dicht an das Geschehen heran; er lässt

ihnen keinen Ausweg, sich der Gewalt des beklemmenden

Naturschauspiels zu entziehen. Sie werden Zeugen eines riskanten

Kampfes, den drei auf den ersten Blick kaum wahrnehmbare

Segelboote gegen die tosende Brandung führen, um an das andere

Ufer zu gelangen - ein Albtraum für jeden Segler oder Fährmann.

Nicht selten verbergen sich in Chen Hongshou's Werken

autobiographische Bezüge oder kritische Stellungnahmen zu

aktuellen Ereignissen, die freilich in geläufigen Episoden des

Chinesische Traumwolken 17



Abb. II: Min Qiji (tätig 1580-1661), Album mit Farbholzschnitten zum Xixiang ji (»Das

Westzimmer«), Blatt 16 (»Liebestraum«), 25,5 x 32,2 cm, in einer gedruckten Ausgabe von

1640, Ming-Dynastie, Museum für Ostasiatische Kunst der Stadt Köln.

Altertums, in bekannten literarischen oder historischen Vorlagen

präsentiert werden. Daraus erklärt sich wohl auch die archaisierende

Tendenz mancher Bilder. Der begabte Künstler war bei

seinen Staatsexamina in der Hauptstadt weniger erfolgreich als

der Student Zhang Junrui aus dem populären »Westzimmer«.

Zweimal bestand er die Prüfungen nicht, und nach dem Fall der

Ming-Dynastie im Jahre 1644 gab es für ihn endgültig keine Hoffnung

mehr, dass sein Traum in Erfüllung gehen könnte: Er hatte

eine Beamtenkarriere im Staatsdienst angestrebt. Von inneren

Konflikten zerrissen und verbittert über sein eigenes Schicksal

ergab er sich dem Trunk und anderen sinnlichen Freuden. Die

letztlich unüberwindbare Kluft zwischen Wunsch und Wirklichkeit,

zwischen Traum und Wacherleben scheint sich in dem

kontemplativen, oft melancholischen Grundtenor vieler seiner Bilder

zu spiegeln. Die Illustration des »Westzimmers« bot ihm

vielleicht einen willkommenen Anlass, mit Enttäuschungen und

Frustrationen fertig zu werden und unerfüllte Träume

künstlerisch zu sublimieren. Chen Hongshou's Leben und Wirken

erscheint in der Tat wie eine Gratwanderung zwischen Wunschund

Albtraum und sein individuelles Schicksal angesichts der

politischen Wogen jener Epoche wie eines der kleinen hilflosen

Segelboote in den tosenden Fluten der »Grossen Furt am Gelben

Fluss«.

Seine Vorliebe für die kunstvolle Überlagerung der Realität

und Gegenwart durch Ideale und Idole der Vergangenheit zeigt
sich auch in der Querrolle mit den »Vier Freuden des Nan Sheng-

lu« aus dem Jahr 1649 im Museum Rietberg Zürich (Abb. 10).50

Einer alten Tradition der klassischen chinesischen Figurenmalerei

folgend, gliedert Chen Hongshou sein Bild in vier
selbstständige Abschnitte, die durch erläuternde Aufschriften mit der

18 Helmut Brinker



Abb. 12: Kosmetikdöschen in Seemuschelform, ausgegraben 1989 aus dem Grab Nr. 29

auf dem Gelände der Staatlichen Textilmiihle Nr. 5 in einem östlichen Vorort von Xi'an,

Provinz Shaanxi, Silber, teilvergoldet, 0 3,2-3,9 cm, Tang-Dynastie, vor 732, Archäologisches

Institut der Provinz Shaanxi, Xi'an.

Abb. 13: Kosmetikdöschen in Seemuschelform, ausgegraben 1989 aus dem Grab Nr. 65

auf dem Gelände der Staatlichen Textilmiihle Nr. 5 in einem östlichen Vorort von Xi'an,

Provinz Shaanxi, Silber, teilvergoldet, 0 2,9-3,4 cm, Tang-Dynastie, vor 718, Archäologisches

Institut der Provinz Shaanxi, Xi'an.

Chinesische Traumwolken 19



Titelangabe der jeweils folgenden Szene voneinander getrennt
sind. Am Ende der Rolle konstatiert der Maler, er habe das Werk

im Geiste des gefeierten Song-Meisters Li Gonglin (ca. 1041-1106)

geschaffen, der den Tang-Poeten Bo [Bai] Juyi (772-846) bei

seinen vier Lieblingsbeschäftigungen im Leben gemalt habe,

nämlich beim Dichten, Weintrinken, Musizieren und Meditieren.

Da sein Freund Nan Shenglu gegenwärtig in Hangzhou als Magistrat

tätig sei, genau wie Bo Juyi vor nicht ganz tausend Jahren,

habe er die geistigen Bande dieser beiden Persönlichkeiten

zum Ausdruck bringen wollen und die Rolle für Nan Shenglu

gemalt. Seinem Schüler Yan Zhan und seinem Sohn Chen Mingru
habe er die Kolorierung anvertraut. In diesem Abschnitt stellt
Chen Hongshou seinen Freund Nan Shenglu in Bo's vierter
Lieblingsbeschäftigung beim Meditieren auf einem grossen Bananenblatt

sitzend dar. Dahinter steht ein bizarr geformter Natursteintisch

mit verschiedenen Gefässen, Lotosblumen, Bambus und

einer Buddha-Statue. Das bärtige Gesicht des Mannes trägt
eindeutig porträthafte Züge; sein Gewand zeigt in der scharfen,

schwungvollen, sicheren Linienführung die manieristisch-archai-

sierende, höchst individuelle Handschrift des Chen Hongshou, die

uns schon bei seiner Traumillustration zum »Westzimmer«

begegnet war.

Den Liebestraum des angehenden Literaten aus dem

»Westzimmer« stellt uns auch Min Qiji (tätig 1580-1661) in einem

Holzschnittalbum aus dem Jahr 1640 im Museum für Ostasiatische

Kunst der Stadt Köln vor (Abb. 11). Die insgesamt 21 Blätter

gehören zu den frühesten Beispielen des chinesischen
Holzplattendrucks mit malerisch eingesetzten Farbabstufungen/' Der

Künstler Min Qiji, der sich in seinen Siegeln mit dem Mannesnamen

Yuwu vorstellt, scheint eine besondere Affinität zu dem

Yuan-Maler Sheng Mou (tätig um 1310-1360) empfunden zu

haben, dessen Namen und Siegel er ebenfalls auf manchen Blättern

verwendet. Min stammte aus einer alten Druckerfamilie,
die während des 16. und 17. Jahrhunderts in Wucheng (der
modernen Stadt Wuxing) im Norden der Provinz Zhejiang

Druckerzeugnisse für höchste Qualitätsansprüche produzierte. Auf dem

16. Albumblatt mit dem Liebestraum des Literaturstudenten

steigt die Traumwolke mit ihrem imaginären Inhalt nicht etwa

von dem träumenden Zhang Junrui auf, sondern aus einer in

den Wogen treibenden grossen Muschel. Im Zentrum der weiss

ausgesparten Traumwolke erkennt man am Ufer eines Flusses

dicht beieinander stehend die beiden kleinen Gestalten der

Liebenden und ihnen gegenüber drei gestikulierende Soldaten.

In der linken oberen Ecke wird hinter den hoch aufgetürmten

Wogen die strohgedeckte Herberge mit ihrem Wirtshauswimpel
in einem Wäldchen sichtbar und rechts oben tauchen aus der

Leere isolierte Dächer, Türme, Tore und eine Ballustrade als

repräsentative Versatzstücke eines metropolitanen Stadtbildes

auf - in der ganzen spröden Fragmentierung eine überzeugende

Darstellung zusammenhangloser, zergliederter
Traumimpressionen.

Man muss sich fragen: Was hat es hier mit der Quelle des

Traumes, der Muschel, auf sich? Min Qiji inszeniert die Träumerei

aus dem »Westzimmer« gleichsam als erotischen Rebus. Chen,

auch shen gelesen, ist ein Sammelbegriff für Muscheln sowie ein

Meeresungeheuer, das sich in mysteriösen submarinen Grotten

aufhält, seine Form in den Wogen verändern kann und Trugbilder

phantastischer Gebäude produziert, so genannte chenlou,

»Muscheltürme« oder »Clam-monster's towers«/2 In einem
Gedicht des Liu Xiaowei (gest. 548) findet sich die Zeile: »Das

Pneuma des Muschelmonsters generiert hohe Gebäude in der

Ferne«/5 und in einem Traktat über geisterhafte ozeanische

Erscheinungen vermerkt der grosse Maler und Poet Wang Wei

(701-761), der Atem des schwarzen Muschelmonsters bilde
Wolken/'' Um die Mitte des 9. Jahrhunderts griff der Tang-Dichter
Xu Hun die gleichen Bilder auf, als er das Muschelmonster dem

chinesischen Alligator gegenüberstellte-. »Die Sonne über dem

See scheint sich zu verdunkeln - es ertönen die Trommeln des

Alligators; / die Wolken über dem Meer sind gerade aufgezogen

- Muschel[monster]türme gibt es zuhauf.«55

Aus solchen Vorstellungen dürfte sich der Begriff zu dem

noch heute gängigen Bedeutungshorizont von »Luftspiegelung,

Mirage« entwickelt haben, einer Begriffserweiterung, die auch

mit chenjing, »Muschelansicht«, als Fata Morgana umschrieben

wird. Die ausführlichere chinesische Phrasierung für eine solche

traumhafte Sinnestäuschung lautet haishi chenlou, wörtlich
übersetzt »Muschelturm in der Meeresstadt«/6 Zudem werden

die Literaten nicht müde zu betonen, dass die elaborierten
Gebäude über dem Meer aus dem qi, dem »Lebensatem« oder
kosmischen »Pneuma«, errichtet sind. Schon der Historiograph Sima

Qian (ca. 145-86 v. Chr.) hält im 27. Buch des Shiji, den

»Aufzeichnungen des Historikers«, fest: »Neben dem Meer ist der

Atem des Muschelmonsters zu hohen Gebäuden und Terrassen

aufgetürmt.«57

Min Qiji spielt in seiner Darstellung des Liebestraums auf

verschiedenen Ebenen mit den Möglichkeiten der Sprache und

Symbolwelt, der Bildung und Phantasie seines Publikums. Neben

dem wolkigen, pneumatisch-architektonischen Assoziationsfeld

des Muschelmonsters gilt es hier noch einen anderen Aspekt zu

berücksichtigen. Nach altem chinesischen Volksglauben produzieren

Muscheln durch geheime Wirkkräfte des weiblichen Prinzips

yin in ihrer Schale strahlende Perlen; durch den Donner als

Repräsentanten des männlichen Prinzips yang werden die

Muscheln schwanger, und ihre kostbare »Leibesfrucht« wächst im

Licht des Mondes, denn Perlen gelten als dessen konkretisierte
Essenz.58 Sie entstehen hier nicht, wie etwa der deutsche
Sprichwörterschatz suggeriert, aus Tautropfen-, »Wenn den Tau die

Muschel trinket, wird daraus ein Perlenstrauss.«59So kam es dazu,

dass man in Ostasien die Perle, dem sanften Glanz des Mondes

gleich, als Symbol weiblicher Schönheit und Reinheit versteht,

und die Muschel, wie in manchen anderen Kulturen, aufgrund
formaler Ähnlichkeit als euphemistisches Simile für die weibliche

20 Helmut Brinker



Scham und im weiteren figurativen Sinne als Liebessymbol

verwendet. »Auf antiken Darstellungen erscheint sie in Verbindung

mit Liebesgottheiten, Amoretten, sowie Delphinen und Fischen

(beides phallische Attribute)«, und so ist es kein Zufall, dass der

römische Komödiendichter Plautus (ca. 250-184 v. Chr.) die Vulva

als »Concha« bezeichnet/0

Im China der Tang-Zeit hatten kleine, durch ein Scharnier

aufklappbare Silberdöschen in »Seemuschelform«, xingfang hai-

luo, ihren festen Platz im Accessoire zur Schönheitspflege mo-

debewusster Hofdamen. Zwei besonders reizvolle Exemplare

kamen neben jeweils einem Miniaturbronzespiegel mit reliefier-

ter, teilvergoldeter Silberauflage 1989 auf dem Gelände der

Staatlichen Textilmühle Nr. 5 in einem östlichen Vorort von

Xi'an, der Hauptstadt der Provinz Shaanxi, aus zwei verschiedenen

Gräbern zutage (Abb. 12, 13).4' Der vergoldete Dekor des

im Durchmesser 3,2-3,9 cm kleinen Kosmetikdöschens aus Grab

Nr. 29, das sich auf das Jahr 732 datieren lässt, zeigt beidseits

auf ringpunziertem Silbergrund ein gegenständiges

Mandarinentenpaar, yuanyang, begleitet von Lotos sowie kleineren

schwimmenden und fliegenden Vögeln. Das Hauptmotiv ist

symmetrisch angeordnet. Einander gegenüberstehend halten

die Enten in ihren Schnäbeln ein kunstvoll verknotetes Band

fest, dessen vier Enden seitlich ausschwingen. Es ist das unzer-

reissbare »Band der Treue«. Eines der beiden Entenpaare

schlägt erregt mit den Flügeln. Die Stücke aus Grab Nr. 65

müssen vor dem Jahr 718 entstanden sein. Auf der einen
Schalenhälfte der 2,9-3,4 cm messenden Muscheldose erkennt man

wiederum gegenständige Mandarinenten und auf der anderen

ein Schwanengänsepaar, hongyan, das mit eng umschlungenen

Hälsen und einander berührenden Schnabelspitzen seine

zärtlich-liebevolle Zuneigung kundtut. Die Ethologie hat die

unzertrennliche Partnertreue dieser beiden Vogelarten, der

Mandarinente, Aix galericulata, und der Schwanengans, Anser

cygnoides, als einen ihrer bemerkenswertesten Charakterzüge

herausgestellt. In China galten und gelten beide seit Jahrhunderten

als Vor- und Sinnbilder aufrichtiger ehelicher Treue und

glücklicher Liebe. Auch auf diesem silbernen Puder- oder

Schminkdöschen begleiten kleinere fliegende Vögel, üppige

Blattranken, lappige Lotosblätter auf langen Stielen sowie

Granatäpfel, shiliu, die beiden vergoldeten Hauptmotive. Der

kernreiche Granatapfel, Punica granatum, ist ein altes Symbol

für Fruchtbarkeit und Kindersegen. Auf den ersten Blick

erscheint der Dekor der beiden Silberdöschen anmutig charmant,

indes nicht sonderlich bedeutungsträchtig; doch entpuppen
sich die Motive bei genauerer Analyse als ein ikonographisches

Programm, für das die Muschelform mit ihren erotischen
Implikationen offenbar Auftraggebern und Silberschmied besonders

adäquat erschien. Die Benutzerinnen des frühen 8. Jahrhunderts

dürften sich der vielfältigen Aussagekraft dieser kleinen

Kosmetikdosen bewusst gewesen sein. Schliesslich sollte der

Gebrauch ihres Inhalts die ästhetischen Reize des weiblichen

Antlitzes kunstvoll hervorheben und damit das sinnliche

Verlangen des Partners wecken. Es liegt nahe, mit dem Gedanken

zu spielen, dass es sich bei den Muscheldöschen und den kleinen

Spiegeln, mit denen zusammen sie jeweils geborgen wurden,

um erlesene Geschenke eines Tang-Aristokraten an die

geliebte Frau gehandelt hat.

Versierte Literaten mögen in dem änigmatischen »Muscheltraum«

des Min Qiji auch eine Anspielung auf Li Shangyin's

(813-858) berühmtes Liebesgedicht von der »Brokatgeschmückten

Zither«, Jin se, erkannt haben:

»Brokatgeschmückte Zither, ohne Grund mit fünfzig Saiten.

Jede Saite, jeder Bund gemahnt an ein jugendvolles Jahr.

Meister Zhuang war verwirrt beim Morgentraum vom

Schmetterling;
Kaiser Wang's Frühlingsherz schlägt im Kuckuck.

Im weiten Meer im Mondenlicht, Perlen haben Tränen;

Bläuliche Felder im Sonnenglanz, Jade wird zu Rauch.

Dies Gefühl ist auf Dauer und stets zu empfinden,
Bloss warst du zu jeder Zeit entsetzt und verloren.«42

Li Shangyin's Dichtung ist von vielen als »barock« und »als

beispielhaft für die Ambiguität in der chinesischen Dichtung
bezeichnet worden. [...] Alle Bedeutungen und Deutungen dieses

Gedichtes auszuschöpfen könnte ein Buch füllen.«42 Man hat

vorgeschlagen, »das Gedicht als eine Variation über das Thema >Das

Leben — ein Traum« zu betrachten. Leben und Liebe im besonderen

sind unwirklich, so zufällig und ungewiss wie die Saitenzahl;

auf die anhaltende Täuschung wird mit dem Schmetterlingstraum
des Zhuangzi verwiesen, bei dem Traum und Wirklichkeit
verschwimmen.«44 Hinzu kommt Li Shangyin's sentimentale Allusion
auf tränende (aus Muscheln geborene) Perlen und das »weite

Meer im Mondenlicht« sowie die zu Rauch werdende Jade, hohe

Ideale verkörpernde Kostbarkeiten, die auf dem Boden der

Realitäten zur Fata Morgana, zu traumhaften Sinnestäuschungen

zerrinnen. Der Dichter kannte ferner die traditionellen Überlieferungen,

die sich um das mythische Muschelmonster und seine

pneumatischen »Luftschlösser« rankten. Das lässt Li Shangyin in

seinem Lobpreis auf einen neuen Pavillon erkennen, den ein

Tang-Aristokrat hatte errichten lassen und der in seiner
spektakulären Pracht selbst die phantastischen Konstrukte der

Muschelmonster in den Schatten stellte: »Des Meeres Muschelmonster

in der Ferne waren höchst erstaunt und schämten sich,

ihren Türmen Gestalt zu verleihen.«45

Das »Tuschehandbuch der Familie Fang«, Fangshi mopu,

kompiliert von Fang Yulu (tätig 1570-1619) und 1588 im Druck

erschienen, enthält im zweiten Band unter dem Stichwort zhutai,

»Mutterschoss der Perle«, die Darstellung einer auf den Wogen

treibenden, halb geöffneten Muschel (Abb. 14). Eine Perle strahlt
ihre glänzende Aura gen Himmel. Auch unser Wort »Perlmutter«

Chinesische Traumwolken 2i



Abb. 14: Holzschnittillustration (»Mutterschoss der Perle«) von Ding Yunpeng (1547—

ca. 1621), et. al., aus Fang Yulu's (tätig 1570-1619) Fangshi mopu (»Tuschehandbuch der

Familie Fang«) in einer gedruckten Ausgabe von 1588, Ming-Dynastie.

Abb. 15: Holzschnittillustration (»Muschelboot«) von Ding Yunpeng (1547—ca. 1621), et. al.,

aus Fang Yulu's (tätig 1570-1619) Fangshi mopu (»Tuschehandbuch der Familie Fang«) in

einer gedruckten Ausgabe von 1588, Ming-Dynastie.

für die irisierende Calciumcarbonat-Innenschicht von Perlmuschel-

und Seeschneckenschalen erinnert an diesen Ursprung. Im

dritten Band steigen in einem anderen kreisrunden Bild von einer
auf bewegten Wassern schwimmenden Muschel - im begleitenden

Text als luozhou, »Muschelboot«, bezeichnet - mysteriöse
Wolken auf, die an jene mit der Muschel verbundenen Vorstellungen

von täuschenden Luftspiegelungen erinnern dürften
(Abb. 15). Die sechs Bände des Fangshi mopu enthalten Muster-

und Bildvorlagen zur Dekoration von festen Tuschen oder »ink-

cakes«, luomo, aus der Produktion des Fang Yulu.46 Kommentare

des Herausgebers, lobende Essays und Gedichte von Fang's

Freunden, von Kunden und Benutzern der Tuschen, Briefwechsel,

Anekdoten über spezielle Produkte und die Tuscheherstellung

begleiten die Darstellungen. Die Entwürfe für die Holzschnitte

dieses ikonographisch höchst aufschlussreichen Quellenwerks

lieferte der angesehene Maler Ding Yunpeng (1547-ca. 1621) in

Zusammenarbeit mit drei weniger bekannten Künstlern.47 Vielfach

nahezu identische Illustrationen, so auch die beiden

Muschel-Darstellungen, enthält der 1606 erschienene »Tuschegarten

der Familie Cheng«, Chengshi moyuan, von Cheng Dayue
(1541—ca. 1616). Diese prachtvolle Publikation ist das erste

umfangreiche mit mehrfarbigen Holzschnitten ausgestattete
gedruckte Werk aus der für ihre gualitätsvolle Tuscheproduktion
sowie Holzschnitt- und Druckkunst berühmten Provinz Anhui.48

22 Helmut Brinker



GLOSSAR

bai (bo]

Beihui feng

Bo [Bail Juyi

Changsha cheng xiang
chen

Chen Hongshou

Chen Mingru
Chen Shiyuan

chenjing
chenlou

Cheng Dayue

Chengshi moyuan
Chu Xiang wang
Chuci

chuiliu
Chunzhu jiwen
ci

Cui Yingying

Ding Yunpeng

Du Bao

Du Fu

Du Liniang

Duan Chengji

Fang Yulu

Fangshi mopu

fuyun

Oaotang fu

Guanxiu

haishi chenlou

Handan ji
Hanshu

He Wei

hongyan

Huang

Huang Yifeng

Huizhou

hun

jian zhenxi

Jin se

jinggi
jing meng

Jiuzhang
Li Bai

Li Cang

Li Gonglin
Li He

Li Qingzhao

Li Shangyin

Li Weizhen

Li Xi

Lin'an

Llnchuan si meng
liumei
Liu Mengmei

liuyao
Liu Xiaowei

Liu Yuan

Liu Zongyuan

luomo

luoshu

Ma Quanqi

Mawangdui

â

Sût is

M&iW
P^±7G

If]

7mm
tt*
ttS

gits
AT#
2fÄS»
7?s
HSJS®

SI*

IttJ®

WS

mm

Ell 11 HI

ül 7C

JSfifcï

Meng Li Bai: Er shou

Meng you Tianlao shan bie Dong Lu zhugong

Meng you xian

Mengzhan yizhi
Min Qiji

Mingqi
mudan

Mudanting huanhun ji
Nan'an

Nanke ji
Nan Shenglu

Pingshui

po

Qi

Qijian

Qiantang

Qin Guan

Qin Shaozhang

Santang Wang

Shennü fu

Sheng Mou

Shiji

shiliu
Sima Caizhong meng Su Xiaoxiao

Sima Guang

Sima Qian

Si meiren

Song Yu

Su Shi (Dongpo)

Su Xiaoxiao mu

Tang Xianzu

Wang Boyu

Wang Shifu

Wang Wei

Wushan

Wu Tingyu

Xixiang ji
Xiang Nanzhou

xiezhen

xingfang hailuo

xingyu
Xu Hun

Yan Zhan

yang

yin
Yingying zhuan

Yuwu

Yuan Zhen

yuanyang

Yuanyou

Yunmeng zhi tai

yunyu

yun

yun

Zhang Junrui

Zhang Shenzhi

zhaoyun

zhiyingsi
zhutai

Zibei

Zichai ji
Zuozhuan

wmiüi
9 du It!t
B-liK

tt»

if
¥tK

14Jcj

£13

siMTf-m
mm*
HiSUA

MU (M&
i^/JvhS

3Em
JE (il

ÄS
7t fÄ

7X

mm

gl®

Chinesische Traumwolken 23



1 Siehe dazu die Beiträge des Autors Zum Traum in der

Kultur Ostasiens, in: Der Traum. Phänomen - Pro-

zess - Funktion, hrsg. von Brigitte Boothe/Barbara

Meier, Zürich 2000, S. 5-44, und Pinselblütenträume,

in: unimagazin 2000.1: Träumen. Seele und

Welt im Traum, S. 50-53.

2 Vgl. Hawkes, David, Ch'u Tz'u. The Songs of the

South. An Ancient Chinese Anthology, Oxford 1959,

S. 72:5; und ders., The Songs of the South. An Ancient
Chinese Anthology of Poems by Chu Yuan and other

Poets, London/New York/Ringwood/Toronto/Auck-
land 1985, S. 173:9.

3 Hawkes 1959 (wie Anm. 2), S. 78:9, 84:46,129:24; Haw¬

kes 1985 (wie Anm. 2), S. 180:18, 196:86, 254:47; und

Nienhauser, Jr., William H., Floating Clouds and

Dreams in Liu Tsung-yüan's Yung-chou Exile

Writings, in-. Journal of the American Oriental Society

106.1, January-March 1986, S. 169-181.

4 lm Winter 1973 und Frühjahr 1974 hat man die beiden

benachbarten Gräber freigelegt. Im früher mehrfach

beraubten Grab Nr. 2 wurde wahrscheinlich der erste

Marquis von Dai beigesetzt, der dem Prinzen von

Changsha diente und mit persönlichem Namen Li

Cang hiess, wie drei im Grab gefundene Siegel zu

bezeugen scheinen. Nach den »Aufzeichnungen des

Historikers«, Shiji, dem Werk des Historiographen
Sima Qian (ca. 145-86 v. Chr.), und nach Angaben in

der »Geschichte der Han-Dynastie«, Hanshu, übte

dieser Li Cang sein Amt als »Premierminister von

Changsha«, Changsha cheng xiang, zwischen 193 bis

186 v. Chr. aus. Der zweite Marquis von Dai hiess Li

Xi und hatte diesen Posten während der Jahre 185 bis

165 v. Chr. inne. Er starb im 15. Jahr der Regierungszeit

des Han-Kaisers Wen d. h. im Jahr 165 v. Chr.

Der im Mawangdui-Grab Nr. 2 Beigesetzte dürfte der

ältere Bruder des Li Xi gewesen sein, im reich

ausgestatteten Grab Nr. 3 stiess man auf die sterblichen
Überreste eines Mannes, der bei seinem Tod vermutlich

etwas über dreissig Jahre alt war. Er wurde im

wahrsten Sinne des Wortes zu Füssen der Markgräfin

beigesetzt, im Süden ihres Grabes. Auf einem

Bambustäfelchen aus dem Grab Nr. 3 entdeckten die

Archäologen eine Aufschrift, die das Grab als letzte

Ruhestätte des Sohnes von Li Cang identifiziert und

sein Begräbnis für das 12. Jahr der Regierungszeit
des Han Wendi [d. i. 168 v. Chr.l bezeugt. Wir haben

es hier allem Anschein nach mit einer Familiengrabstätte

zu tun.

5 Im Zuozhuan, der »Überlieferung des Zuo«, einem al¬

ten, chronologisch geordneten Kommentar zu den

»Frühlings- und Herbstannalen«, steht für das Jahr

535 v. Chr. vermerkt: »Mit der Geburt eines Menschen

entsteht die Körperseele (pol. Aus ihr sondert sich

dann die Geistesseele Ihun] aus, die dem lichten

Prinzip angehört. Die Kräfte der Körper- und der

Geistesseele eines Menschen sind um so stärker, je
mehr er Essenzen aus der Nahrung zu sich nimmt.«

(Chang, Tsung-tung, Der Kult der Shang-Dynastie im

Spiegel der Orakelinschriften. Eine paläographische

Studie zur Religion im archaischen China, Wiesbaden

1970, S. 130, Anm. 1).

6 Vgl. Keightley, David N., Spirituality in China. The

Neolithic Origins, in: World Spirituality. An Encyclopedia

of the Religious Quest, hrsg. von Charles Long,

(Asian Archaic Spirituality 1), [im Typoskriptl,
Abschnitt 4.5 (»Conceptions of the Soul«).

7 Lackner, Michael, Der chinesische Traumwald. Tradi¬

tionelle Theorien des Traumes und seiner Deutung

im Spiegel der ming-zeitlichen Anthologie Meng-Iin

hsüan-chieh, (Europäische Hochschulschriften, Reihe

27: Asiatische und Afrikanische Studien 11), Frankfurt

a. M./Bern/New York 1985, S. 6.

8 Vgl. Nienhauser 1986 (wie Anm. 3), S. 175.

9 Vgl. die Übersetzung von Erwin von Zach, Tu Fu's

Gedichte, hrsg. von James R. Hightower, (Harvard-

Yenching Institute Studies Vlll.l), Cambridge, MA,

1952, V-68, S. 185.

10 Bauer, Wolfgang, China und die Hoffnung auf Glück.

Paradiese, Utopien, Idealvorstellungen, München

1971, S. 262.

11 Debon, Günther, Chinesische Dichtung. Geschichte,

Struktur, Theorie, Leiden 1989, S. 262; und ders.,

Mein Haus liegt menschenfern, doch nah den

Dingen, München 1988, S. 188; und Schmidt-Glintzer,

Helwig, Geschichte der chinesischen Literatur. Die

3000jährige Entwicklung der poetischen, erzählenden

und philosophisch-religiösen Literatur Chinas

von den Anfängen bis zur Gegenwart,
Bern/München/Wien 1990, S. 367.

12 Gaotang fu und Shennü fu werden sicherlich zu Un¬

recht dem Song Yu zugeschrieben, der als Begründer

der klassischen fu-Form gilt, einer literarischen

Gattung, die aus einem Prolog in Prosa und einem
Gedicht in Versform besteht. Siehe Fusek, Lois, The

»Kao-t'ang-fu«, in: Monumenta Serica. Journal of

Oriental Studies 30, 1972/73, S. 392-425; Knechtges,

David R. (transi., with Annotations), Wen xuan or
Selections of Refined Literature, Princeton 1996, Vol. 3,

(Rhapsodies on Natural Phenomena, Birds and Animals,

Aspirations and Feelings, Sorrowful Laments, Literature,

Music, and Passions by Xiao Tong [501-5311),

S. 325-339 (»Rhapsody on the Gaotang Shrine«),

S. 339—349 (»Rhapsody on the Goddess«) und S. 388f.

(zu Song Yu); und Owen, Stephen (ed. and transi.),

An Anthology of Chinese Literature. Beginnings to

1900, New York/London 1996, S. 189-197.

13 In Anlehnung an die englischen Übersetzungen von
Fusek 1972/73 (wie Anm. 12), S. 412—414; Knechtges

1996 (wie Anm. 12), S. 325—327; und Owen 1996 (wie

Anm. 12), S. 189.

14 Schmidt-Glintzer 1990 (wie Anm. 11), S. 117.

15 Zur Erklärung der Namen Gaotang und Yunmeng

siehe Fusek 1972/73 (wie Anm. 12), S. 410f., Anm. 71.

16 Vgl. Laing, Ellen Johnston, Erotic Themes and Ro¬

mantic Heroines Depicted by Ch'iu Ying, in: Archives

of Asian Art 49, 1996, S. 85.

17 Der Sammeltitel nimmt Bezug auf die Heimatstadt

des Autors; die anderen drei »Träume« sind die

»Geschichte von der Pupurhaarnadel«, Zichai ji, der

»Bericht von Handan«, Handan ji, und die »Aufzeichnungen

über den Südlichen Ast«, Nanke ji. Selten

wird der »Päonienpavillon« mit seinem vollständigen

Titel erwähnt, sondern entweder mit dem ersten
Teil als Mudanting oder dem zweiten als Huanhun ji
zitiert.

18 Hundhausen, Vincenz, Die Rückkehr der Seele. Ein ro¬

mantisches Drama, in deutscher Sprache. Zürich/Leipzig

1937; Birch, Cyril (transi.), The Peony Pavilion

(Mudan Ting) by Tang Xianzu, Bloomington 1980;

Nienhauser, Jr., William H. (ed. and compiler), The

Indiana Companion to Traditional Chinese Literature,

second revised edition, Bloomington 1986,

S. 751—754; und Schmidt-Glintzer 1990 (wie Anm. 11),

S. 397. Im Juli 1999 fand die Premiere einer vollständigen,

achtzehnstündigen, über drei Tage sich

hinziehenden Aufführung des »Päonienpavillons« beim

Lincoln Center Festival in der LaGuardia Concert

Hall, New York, statt; vgl. dazu Rockwell, John, Love,

Death and Resurrection, in and of The Peony Pavilion,

in: Kaikodo Journal 15, Spring 2000, S. 10-24.

19 Vgl. dazu Silbergeld, Jerome, Kung Hsien's Self-Por-

trait in Willows, With Notes on the Willow in
Chinese Painting and Literature, in: Artibus Asiae 42.1,

1980, S. 5—38, insbesondere S. llff.
20 Birch 1980 (wie Anm. 18), S. 66.

21 Edgren, Sören, Chinese Rare Books in American Col¬

lections, Ausst.-Kat. China House Gallery, New York

1984, Nr. 31, S. 106f.

22 Siehe hierzu Lee, Sherman E./Ho, Wai-kam, Chinese

Art Under the Mongols. The Yüan Dynasty

(1279-1368), Ausst.-Kat. The Cleveland Museum of

Art 1968, Nr. 199; und Bush, Susan, Five Paintings of
Animal Subjects or Narrative Themes and Their

Relevance to Chin Culture, in: China under Jurchen Rule.

Essays on Chin Intellectual and Cultural History,

hrsg. von Hoyt Cleveland Tillman/Stephen H. West,

Albany 1995, S. 183-215, insbesondere S. 196-202.

24 Helmut Brinker



23 Der Ortsname Pingshui war nur unter den Dschurd-

schen während der Jin-Dynastie (1115-1234) in

Gebrauch. Diese Region am Unterlauf des Fen in der

heutigen Provinz Shanxi galt als Zentrum der Druckkunst.

Das 1196 eingerichtete zhiyingsi war eine

Palastwerkstätte, die für den Jin-Hof kostbare Textilien,

Montierungen und Gemälde bereitzustellen

hatte. Des Malers Lehrer Santang Wang muss ein

Zeitgenosse des Dichters Duan Chengji (1199-1279)

gewesen sein, denn von diesem ist ein wohl nach

1254 verfasstes Gedicht aufgezeichnet mit dem Titel:

Bildaufschrift zu meinem Porträt von Santang

Wang«. Siehe dazu Bush 1995 (wie Anm. 22), S. 198f.

24 Diese Gattung der »Lieddichtung«, in der Wort und

Melodie, Text und Musik miteinander verschmelzen,

erlebte im 10. und II. Jahrhundert ihre Blüte. Englische

Übersetzungen des von Su Xiaoxiao vorgetragenen

ci in Lee/Ho 1968 (wie Anm. 22), Nr. 199; und

Li, Wai-yee, Dream Visions of Transcendence in
Chinese Literature and Painting, in: Asian Art 3.4, 1990,

S. 72.

25 Nach den englischen Übersetzungen in Lee/Ho 1968

(wie Anm. 22), Nr. 199; und Li 1990 (wie Anm. 24),

S. 72.

26 Debon, Günther, Mein Weg verliert sich fern in weis¬

sen Wolken. Chinesische Lyrik aus drei Jahrtausenden,

Heidelberg 1988, S. 155 und 253; Debon, Günther,

Chinesische Dichter der Tang-Zeit, Stuttgart
1964, S. 67; und Schmidt-Glintzer 1990 (wie Anm. 11),

S. 267f.

27 Owen 1996 (wie Anm. 12), S. 540—549.

28 Nienhauser 1986 (wie Anm. 18), S. 407-409.
29 Das 1639 datierte Vorwort zu dieser Ausgabe ver-

fasste Ma Quanqi, den Kommentar schrieb Zhang

Shenzhi und die Holzplatten schnitt Xiang Nanzhou.

Siehe Wu, K. T., Ming Printing and Printers, in:

Harvard Journal of Asiatic Studies 7, 1942/43,

S. 203-260, pi. 8.

30 Vgl. Li, Chu-tsing, A Thousand Peaks and Myriad Ra¬

vines. Chinese Paintings in the Charles A. Drenowatz

Collection, (Artibus Asiae Supplementum 30), Ascona

1974, Nr. 5.

31 Vgl. Dittrich, Edith, Hsi-hsiang chi. Chinesische Farb¬

holzschnitte von Min Ch'i-chi 1640 / The Romance of
the Western Chamber, Hsi-hsiang chi. Chinese

Colour Woodcuts by Min Ch'i-chi 1640, (Monographien

des Museums für Ostasiatische Kunst I), Köln

1977, S. 61.

32 Edward H. Schafer hat diesen »aqueous images- ein

Kapitel mit dem Titel »Clam Castles and the Fata

Morgana« gewidmet in Mirages on the Sea of Time.

The Taoist Poetry of Ts'ao Tang, Berkeley/Los
Angeles/London 1985, S. 80-90.

33 Ebd., S. 82,

34 Ebd., S. 87.

35 Ebd., S. 84.

36 Ein japanischer Imari-Teller zeigt eine auf dem Meer

schwimmende Muschel, aus der eine wolkige Blase

mit Architekturversatzstücken aufsteigt; siehe

Dittrich 1977 (wie Anm. 31), S. 81.

37 Nach Schafer 1985 (wie Anm. 32), S. 87, der dazu aus¬

führt: »Clam-monsters, then, are manifestations of

an aspect of creative power, and their architectural

creations are identical with the palaces of the gods

beyond the stars - which are themselves daedalian

warps and labyrithine kinks knotted into the universal

homogeneous nebula. The breathy nature of

their artifacts — veritable pneumatomorphs — was

well established by early Han times.«

38 Williams, C. A. S., Outlines of Chinese Symbolism and

Art Motives, 3rd rev. ed., Rutland/Vermont/Tokyo
1974, S. 319.

39 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, hrsg.

von Hanns Bächthold-Stäubli unter Mitwirkung von

Eduard Hoffmann-Krayer, Berlin 1934/35, Nachdruck

Berlin/New York 1987, Bd. 6, S. 1497.

40 Ebd., Bd. 6, S. 632f.

41 Shaanxi xin chutu wenwu xuancui (»Auswahl der

besten neu ausgegrabenen Kulturgüter aus Shaanxi«),

hrsg. vom Archäologischen Institut der Provinz

Shaanxi, Xi'an 1998, Nr. 96—97 und Nr. 99-100; Jin-

yinqi juan (»Band mit Gold- und Silberobjekten«),

hrsg. von Han Wei, in: Zhonghua guobao. Shaanxi

zhengui wenwu jicheng / National Treasures. Collection

of Rare Cultural Relics of Shaanxi Province,

hrsg. von Li Bing, Xi'an 1998, S. lOOf. und I98f. ;

Louis, François, Die Goldschmiede der Tang- und

Song-Zeit. Archäologische, sozial- und

wirtschaftsgeschichtliche Materialien zur Goldschmiedekunst

Chinas vor 1279, (Schweizer Asiatische Studien:

Monographien 32), Bern/Berlin/Franfurt a. M./New

York/Paris/Wien 1999, Abb. 32 und 34; und Michael-

son, Carol, Gilded Dragons. Buried Treasures from

China's Golden Ages. Ausst.-Kat. British Museum,

London 1999, Nr. 36.

42 Schmidt-Glintzer 1990 (wie Anm. 11), S. 268.

43 Ebd., S. 268.

44 Ebd.. S. 269.

45 Schafer 1985 (wie Anm. 32), S. 86.

46 Der Terminus luomo, wörtlich »Muscheltusche«,

scheint seit der Tang-Zeit in Gebrauch zu sein. Diese

in verschiedenen Formen gepressten und reliefier-

ten Tuschen werden normalerweise unter Zusatz von

Wasser auf dem Reibstein als flüssige Tusche zum

Schreiben, Malen und Drucken vorbereitet und dabei

nach und nach aufgebraucht. Im Laufe der Zeit aber

sind Tuschen dank ihrer materiellen Qualität und

ihres kunstvollen Dekors zu gefragten Sammelobjekten

geworden. Das »Tuschehandbuch der Familie

Fang« ist in sechs thematische Abteilungen gegliedert:

Die beiden ersten sind der Staats- und

Kaisersymbolik gewidmet, das dritte Klassisch-Literarischem,

das vierte behandelt Mirabilia, das fünfte

buddhistische Themen und das sechste daoistische.

47 Ding Yunpeng's Mitarbeiter waren Wu Tingyu sowie

zwei bisher nicht näher identifizierte Künstler

namens Li Weizhen und Wang Boyu.

48 Zum Fangshi mopu und Chengshi moyuan siehe van

Gulik, Robert H., A Note on Ink Cakes, in: Monu-

menta Nipponica. Studies on Japanese Culture, Past

and Present 11,1955, S. 84—100, insbesondere S. 95ff.;

Kobayashi, Hiromitsu/Sabin, Samantha, The Great

Age of Anhui Printing, in: Shadows of Mt. Huang.

Chinese Painting and Printing of the Anhui School,

hrsg. von James Cahill, Ausst.-Kat. University Art

Museum, Berkeley 1981, S. 25-33; und Edgren 1984

(wie Anm. 21), Nr. 29 und 30, S. 102-105.

Chinesische Traumwolken 25


	Chinesische Traumwolken

