
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 6 (1999)

Artikel: "Leere Form" und "grosser Stil" : Nietzsche und die italienische
Baukunst

Autor: Buddensteig, Tilmann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tilmann Buddensieg

»Leere Form«

und »grosser Stil« -
Nietzsche und die italienische Baukunst

»Über bildende Kunst hat er sich kaum geäussert und offenbar keine seiner grossen
Stunden mit ihr gefeiert«, so formuliert der profunde Nietzsche-Kenner Thomas Mann

eine bis heute geltende Übereinkunft der Nietzsche-Forschung der Germanisten,
Philosophen und Musikwissenschaftler. Der hochverdiente Biograph Nietzsches, der

Schweizer Musikwissenschaftler Curt Paul Janz schreibt, »die stark visuell dominierte 253
Kultur Italiens in Bau- und bildender Kunst interessierte Nietzsche überhaupt nicht.« In

dem Buch des Tübinger Germanisten Theo Meyer, über Nietzsches Kunstauffassung und

Lebensbegriff von 1991 steht das Gleiche: »Seine Hinweise zu Architektur, Malerei und

Plastik sind rein okkasionaler, situativer Art. Grundsätzliches sagt er zu diesen Kunstarten

kaum etwas.« Ein solcher Satz fällt massiv auf die 840 Seiten seines Autor zurück.

Der Versuch dieses Fehlurteil zu korrigieren, ist eine grosse quellenkritische
Aufgabe, mit der ich seit einiger Zeit beschäftigt bin. Ursprünglich ging ich von der

überwältigenden Macht Nietzsches auf die Architektengeneration der Reformer aus,

wie van de Velde, Endell und Behrens, die bis in unsere Tage andauert. Ohne Nietzsches

Gedanken zur Baukunst bleibt das Sendungsbewusstsein und der Erneuerungsanspruch

dieser Künstler-Architekten schlechterdings unverständlich.

Auch Mazzino Montinari hat mich mit seinem Misstrauen gegen die Frage nach der

Baukunst im Werk Nietzsches und seine Auswirkungen nicht entmutigen können und

mir seine Hilfe und Sympathie geschenkt, weil mein Ur-Ur-Grossonkel Robert Buddensieg

Nietzsches Religions-, Hebräisch- und Griechisch-Lehrer sowie sein Tutor in Schul-

pforta war und weil der junge Nietzsche an dessen Sohn Rudolf Buddensieg als

Klassenkameraden den schönsten Brief über seine Musikleidenschaft geschrieben hat.

Die in Fragmenten erhaltene Bibliothek Nietzsches gibt noch ungenutzte

Anhaltspunkte für sein Studium der Bild- und Baukünste, so sein Exemplar des

»Cicerone« von Burckhardt (2. Aufl. 1869) und des Reiseführers von Gsell-Fels, »Italien

in 60 Tagen« (2. Aufl. 1878), beide mit zahlreichen Anstreichungen. Als Bonner Student

war Nietzsche 1864/65 Mitglied des kunsthistorischen Instituts und begeisterter Hörer

des künstlerhaften Anton Springer. Nietzsches Mutter war besorgt, Friedrich könne

Ceorges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 1999



1 Zitiert bei Bertram, Ernst, Nietzsche.

Versuch einer Mythologie, Berlin 19215, S. 251.

2 Nietzsche, Friedrich, Briefe, KSA 4 (Kritische

Studienausgabe erschienen 1980), S. 60,
5. Oktober 1872 an seinen Naumburger Freund

Gustav Krug aus Chiavenna.

3 Nietzsche, Briefe, KSB 4 (Kritische Studienausgabe

der Briefe erschienen 1986), S. 67, Brief

an die Mutter vom 18. Oktober 1872. Splügen ist

ein Ort und Pass in Graubünden.

4 Nietzsche, Briefe, KSB 4, S. 80, an Malwida

von Meysenbug in Florenz, 7. November 1872

aus Basel. Nietzsche hatte die Absicht, Malwida

von Meysenbug in Florenz zu besuchen. Siehe

Montinari, Mazzino, Nietzsche mit Goethe in
Italien, in: Italienische Reise — Reisen nach Italien,

hrsg. von Italo Michele Battafarano, Gardolo di

Trento 1988, S 303f. Den Hinweis verdanke ich

Herrn Dr. Simon-Ritz, Weimar.

5 Nietzsche, Briefe, KSB 4, S. 196, Nr.563 vom
22. 10. 1876 an E. Förster-Nietzsche.

6 Siehe Gilman, Sander L. (Hrsg.), Begegnungen

mit Nietzsche, Bonn 1981, S. 302ff. Erstmals

erschienen in: von Ungern-Sternberg, Isabella,

Nietzsche im Spiegelbild seiner Schrift, Leipzig
(C. G. Naumann) 1902, S. 25ff. Siehe insbesondere

Janz, Curt Paul, Friedrich Nietzsche:

Biographie, 3 Bde., München/Wien 1932, Bd. I.,

S. 742ff. Ross, Werner, Der ängstliche Adler.

Friedrich Nietzsches Leben, Stuttgart 1980, DTV

München 1984, S. 492. Janz verzichtet darauf, die

Besichtigungen in Genua und Pisa anzugeben.

7 Gilman (wie Anm. 6), S. 304. Siehe auch

Förster-Nietzsche, Elisabeth, Friedrich Nietzsche

und die Frauen seiner Zeit, München 1935,

S. 149ff.

sich »in den schönen geistreichen Kunstgeschichtsprofessor zu sehr verlieben« und

einmal »Belletrist« werden. Nietzsches Nachschriften zweier Vorlesungen von Springer

über Michelangelo und über die deutsche Kunst des Mittelalters mit köstlich
windschiefen Grundrisszeichnungen vom Aachener Münster und anderen Bauten, sind un-

ediert. Sein angesehener Lehrer, der Altphilologe Friedrich Wilhelm Rietsehl empfahl

den unpromovierten 25-Jährigen auf den Lehrstuhl für klassische Philologie nach

Basel. Er wird berufen und lernt den lebenslang geliebten und verehrten Jacob

Burckhardt kennen, unter dessen Einfluss Italien in sein Blickfeld tritt.
Die »Berührung mit dem Süden«1 gelingt Nietzsche aber keineswegs auf Anhieb.

Die eigentliche Intention seiner ersten Italienreise waren »zwei edle italienische

Städte, mit herrlichen venetianischen Schildereien und deshalb von mir ausgewählt,

Bergamo und Brescia, Brescia und Bergamo!«2 Der erste »Versuch« im Oktober 1872

»nach Italien zu reisen misslang — ekelhafte weichliche Luft [...] Ich kam bis Bergamo

und reiste von dort Hals über Kopf, zurück nach dem Splügen.«3 Es war ein »plötzlich

ausbrechender Widerwille gegen Italien (namentlich Gemälde!)«, der Nietzsche

»schnell wieder zurücktrieb«4.

Es dauerte vier Jahre, bis Nietzsche eine zweite, nunmehr halbjährige

»Berührung mit dem Süden«, in Sorrent und Neapel, versucht. Am 19. Oktober 1876

bricht er von Genf aus mit dem Zug nach Italien auf. Am Nachmittag des 20. Oktober

kommt er in Genua an und schildert seiner Schwester den gesundheitlichen Zustand:

»mit heftigstem Kopfschmerz: sofort zu Bett, [...) Dauer des Zustandes 44 Stunden.

Heute Sonntag 122. 10.] besser [...] Schönste Abendruhe und -Farbe.«5 Nach acht Tagen

trifft er in Sorrent ein, wo er über ein halbes Jahr bleiben wird. Das scheint also eine

normale, beschwerliche, von Krankheit gezeichnete Reise gewesen zu sein, mit einer

flüchtigen Bekanntschaft zweier adliger Damen.

Eine der beiden, die baltische Baronin Isabella von der Pahlen, hat die gleiche
Reise aus ihrer Sicht in den lebhaftesten Farben geschildert. Hier die wesentlichen

Episoden:6 Isabella bestieg am 19. Oktober um 9.00 Uhr abends in Genf, mit dem

Fräulein Claudine von Bevern, den gleichen Zug und das gleiche Abteil, in dem »eine

männliche Gestalt [...] regungslos in der Ecke«, sass: Nietzsche. Nachdem es dem

»Grossen Unbekannten« nicht gelungen war, der »schlappen Hülle« eines Gummikissens

der Baronesse »seinen Geist einzublasen«, verbrachte man »die Nacht in lebhaftestem

Gespräch«: »eine Orgie des Gedankens fürwahr«, die der Chronistin dieser

Begegnung zeit ihres Lebens »in leuchtender Erinnerung geblieben ist«. In Genua

verbrachten die beiden Damen mit Nietzsche »einige Tage in regem Verkehr«.

Kopfschmerzen halber musste ein »Ausflug nach der Villa Pallavicini« abgesagt werden.

Baronesse Isabella schildert sodann »einen langen nächtlichen Spaziergang durch

Genuas malerische Gassen« als »Lichtpunkt« in ihrer Erinnerung: »Farbenreich und

plastisch zugleich liess Nietzsches Wort Genuas Vergangenheit vor unsrem geistigen
Auge wieder erstehn. Es erschloss uns das Verständniss für die Kunst der Renaissance

und des Barocks, die der Stadt der Paläste, Genova, la superba«, [...] ihren Stempel

aufgeprägt hatte. [...] Wie unbeschreiblich steigerte sich der Genuss an der malerischen

Umgebung, wo Nietzsches Beredsamkeit zum Zauber der Gegenwart noch die

Schatten der mächtigen Vorzeit heraufbeschwor.«7 Die beiden Damen fuhren am 23.

Oktober mit dem Zug nach Pisa, Nietzsche unterbrach die Schiffsreise in Livorno und

machte einen Ausflug gleichfalls nach Pisa. Isabella »jauchzte auf, da [sie] Nietzsche,

Tilmann Buddensieg



8 Vermutlich ist der Campo Santo in Pisa

auch in der Aufzeichnung Ende 1876 bis Sommer

1877 erwähnt, KSA 8, S. 474.

9 KSA 2, S. 178f„ KGA IV (Kritische
Gesamtausgabe, erschienen 1967ff.), 2: 180f. Siehe

schon den Aphorismus 3, KSA 2, MAM (Menschliches,

Allzumenschliches), S. 26: »Ehemals war

der Geist nicht durch strenges Denken in
Anspruch genommen, da lag sein Ernst im

Ausspinnen von Symbolen und Formen

10 Siehe hierzu den wichtigen Aufsatz von

Bacqué, Dominique, Le détour apollinien de

Nietzsche en Italie: ou la question des arts
plastiques dans la philosophie nietzschéenne, in:

Revue d'esthétique. N. S. 10,1986, S. 177ff.

11 Zu Nietzsches Bibliothek siehe Anm. 14.

12 Nietzsche, Ecce homo, KSA 6, S. 292.

13 Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft, KSA 3,

S. 531 f.

schwermüthig seines Weges ziehend, erblickte: So sahen wir zu dritt Dom, Baptiste-

rium und Campo Santo an [...].«8

In »Menschliches, Allzumenschliches«, geschrieben in Teilen in Sorrent, formuliert

Nietzsche erste Gedanken zur Baukunst, so den berühmten Aphorismus »Der

Stein ist mehr Stein als früher. — Wir verstehen im Allgemeinen Architektur nicht

mehr, wenigstens lange nicht in der Weise, wie wir Musik verstehen: Wir sind aus der

Symbolik der Linien und Figuren herausgewachsen. [...] An einem griechischen oder

christlichen Gebäude bedeutete ursprünglich Alles Etwas«: Die »Stimmung einer un-

ausschöpflichen Bedeutsamkeit lag um das Gebäude gleich einem zauberhaften

Schleier [...]. Schönheit milderte höchstens das Grauen [...] der Götternähe und

Magie. [...] Was ist uns jetzt die Schönheit eines Gebäudes? Das Selbe wie das

schöne Gesicht einer geistlosen Frau: etwas Maskenhaftes.«9

1878 hat diese Analyse den Charakter eines schmerzlichen Verlustes. Nietzsche

kleidet den Aphorismus in das Bild vom Wachstum des Menschen »vom ersten Augenblick

unseres Lebens«, über die »Entwöhnung« bis zum »Flerauswachsen«, aus einer

»Muttermilch der Bildung«, aus einem unbewussten Verständnis der »ursprünglichen,

unausschöpflichen Bedeutsamkeit« der alten Gebäude. Dieser Verlust reisst den

»zauberhaften Schleier« weg, und verwandelt die »griechischen oder christlichen
Gebäude« in den bedeutungsleeren Stein purer Form.

Seit Herbst 1880, bei seinem ersten Aufenthalt in Genua, entdeckt Nietzsche die

profane italienische Stadt- und Palastarchitektur.10 Er hatte sich auf Italien nach

eingehendem Studium von Burckhardts »Cicerone«, in Zustimmung und Ablehnung,
vorbereitet. Seine Schriften und sein erhaltenes Exemplar des »Cicerone« mit zahlreichen

Anstreichungen sind dafür ein eindrucksvoller Beleg." Nun empfindet er im Angesicht

der Arkaden-Hallen der Strassen, der Plätze und Paläste diesen Verlust der symbolischen

Bedeutsamkeiten des »Steines« als Gewinn, ja als eine Befreiung. Nietzsche

stellt die profanen Bauten der Mächtigen der Renaissance und des Barock gegen die

Dekadenz der Musik Richard Wagners, gegen die deutsche Kirchenkunst und gegen
»die plattgedrückte und feige Welt«12 der Städte des Nordens mit ihrer »allgemeinen

Lust an Gesetzlichkeit und Gehorsam [...] man erräth dabei jenes innerliche Sich-

Gleichsetzen, Sich-Einordnen, welches die Seele aller Bauenden beherrscht haben

muss.«13 Die glanzvolle Beschreibung der Genueser Paläste in der »Fröhlichen Wissenschaft«

von 1882 ist pointiert als Kontrast zu dieser »feigen Welt« der deutschen

Städte gestellt: »Ich habe mir diese Stadt, ihre Landhäuser und Lustgärten und den

weiten Umkreis ihrer bewohnten Höhen und Hänge eine gute Weile angesehen; endlich

muss ich sagen: ich sehe Gesichter aus vergangenen Geschlechtern, - diese

Gegend ist mit den Abbildern kühner und selbstherrlicher Menschen übersäet [...] Ich

sehe immer den Bauenden, wie er mit seinen Blicken auf allem fern und nah um ihn

her Gebauten ruht und ebenso auf Stadt, Meer und Gebirgslinien, wie er mit diesem

Blick Gewalt und Eroberung ausübt: Alles diess will er seinem Plane einfügen und

zuletzt zu seinem Eigenthum machen, dadurch dass es ein Stück desselben wird.
Diese ganze Gegend ist mit dieser prachtvollen unersättlichen Selbstsucht der Besitz-

und Beutelust überwachsen; und wie diese Menschen |...] in ihrem Durste nach Neuem

eine neue Welt neben die alte hinstellten, so empörte sich auch in der Heimat immer

noch Jeder gegen Jeden und erfand eine Weise, [...] zwischen sich und seinen Nachbar

seine persönliche Unendlichkeit dazwischen zu legen. Jeder eroberte sich seine

»Leere Form« und »grosser Stil« - Nietzsche und die italienische Baukunst



14 Ebenda. Nietzsche strich sich einen
verwandten Gedanken in seinem Exemplar von

Stendhal, Rome, Naples et Florence, Paris 1854,

S. 64, an-, »L'Italien I...I se moque fort de

l'approbation du voisin. Il ne songe à ce voisin que

pour s'en méfier ou le hair. Depuis le moyen âge

chaque ville exècre la ville voisine; l'habitude de

ce sentiment fortifie la défiance d'individu à

individu. L'Italie doit tout à son moyen âge
Ivon Nietzsche unterstrichen) I...) et ce beau

pays est autant la patrie de la haine que celle de

l'amour.« Siehe auch eine verwandte, von Nietzsche

angestrichene Bemerkung S. 382f.: »Les

Vénitiens et les Milanais se detestent... les haines

générales et réciproques sont le trait marquant
des villes d'Italie«. Stendhal berichtet, wie im

opulenten neuen Theater in Como die Mailänder

Sänger ausgepfiffen wurden, wie heute die

Mailänder Fussballspieler in Bergamo oder
Turin. - Siehe Bibliothek Nietzsches, Verzeichnis in

systematischer Anordnung nach Oehler, Weimar

1997, C 496.- In einer verworfenen Fassung des

Aphorismus Nr. 291 ist es schon Zarathustra/

Nietzsche, der »die Stadt, ihre Landhäuser und

Lustgärten und die Höhen und bebüschten

Hänge ringsherum gesehen hatte«. Er sagte,
»diese Gegend ist mit den Abbildern vieler kühner

Menschen übersät, ihre Häuser blicken uns

wie Gesichter an I...I Mit diesem unermesslichen

prachtvollen Egoismus ist hier alles überwachsen,

um jede Ecke biegend findest du den

ausbeutenden Aneigner.« (KSA 14, S. 265). Zur

Verwendung dieser Stelle durch Mussolini siehe

meine Einleitung in-, Nietzsche and »An

Architecture of Our Minds«, hrsg. von Alexandre

Kostka, Irving Wohlfarth, [Issues S Debates,

hrsg. von Julia Bloomfield, Michael S. Roth, Sal-

vatore Settisl, The Getty Research Institute
Publications and Exhibitions Program, Los Angeles

1999.

15 Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft, KSA 3,

S. 524. Eine Annäherung an diesen Gedanken

Nietzsches einer Autonomie purer Bauformen

findet sich in Burckhardts Bemerkung zu Alessis

S. Maria di Carignano in Genua: » - Das Ganze

im Grunde ein Bau der rein ästhetischen

Begeisterung für die Bauformen als solche, und für

jede andere ideale Bestimmung eben so geeignet

als für den Gottesdienst.« Burckhardt, Jacob,

Cicerone, S. 332.

16 Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft, KSA 3,

S. 524f. Siehe auch Vivarelli, Vivetta, Vorschule

des Sehens und stilisierte Natur, in-. Nietzsche-

Studien 1991, S. 142 mit einem Text des Aphorismus

280, der offenbar aus der italienischen
Übersetzung adaptiert ist. Hier auch der Hinweis

auf die Lektüre von Burckhardts Cicerone, der

Schriften von Stendhal und der Italienischen
Reise von Goethe.

17 Nietzsche, KSA 14, S. 263.

18 Siehe Anm. 24.

Heimat noch einmal für sich, indem er sie mit seinen architektonischen Gedanken

überwältigte und gleichsam zur Augenweide seines Hauses umschuf. (...1 Hier aber

findest du, um jede Ecke biegend, einen Menschen, welcher dem Gesetze und dem

Nachbar wie einer Art von Langeweile abhold ist und [...] seine Hand darauf-, seinen

Sinn« hineinlegt.14

Nietzsche feiert die Vielfalt der grossen Individuen, die sich in den Genueser

Palästen »unterscheiden« wollten, nicht die von Kunsthistorikern gar zu gern gepriesene

ästhetische »Einheit des Ganzen« eines Platzes oder eines ganzen Stadtbildes.

An einer anderen Stelle der »Fröhlichen Wissenschaft« verschärft Nietzsche den

Gedanken einer »redenden Architektur«. Eine »Architektur der Erkennenden« im

Empfinden und Denken nennt Nietzsche die Tempel, Kirchen und Schlösser, die

Paläste und die alten Städte. Deren Macht der Unterwerfung unter religiöse und höfische

Zeremonien, Botschaften und Kulte erlischt, »fällt ab«, zugunsten der Selbsterfahrung

des betrachtenden Besuchers: »Die Zeit ist vorbei, wo die Kirche das Monopol
des Nachdenkens besass.« Nietzsche benennt, »was vor Allem unseren grossen Städten

fehlt: stille und weite, weitgedehnte Orte zum Nachdenken, Orte mit hochräumigen

langen Hallengängen I...] Bauwerke und Anlagen, welche als Ganzes die Erhabenheit

des Sich-Besinnens und Bei-Seitegehens ausdrücken.«15 Die sakrale Architektur rede

»eine viel zu pathetische und befangene Sprache [...] als Prunkstätten eines überweltlichen

Verkehrs, als dass wir Gottlosen hier unsere Gedanken denken könnten.

Wir wollen u n s in Stein und Pflanze übersetzt haben, wir wollen in uns spazieren

gehen, wenn wir in diesen Hallen und Gärten wandeln.«16 Nietzsche beschreibt hier

unter der Erfahrung der Profanarchitektur italienischer Städte nicht mehr den Verlust

der Symbole und Bedeutsamkeiten der Sakralarchitektur als beklagenswert, wie noch

in »Menschliches Allzumenschliches«, sondern als notwendig für eine Selbstbesinnung

abseits von Ritualen »eines überweltlichen Verkehrs«. Nietzsche findet eine
ausserordentliche Metapher für die physische und psychische Aneignung der Baukunst: Das

»Wandeln« in »diesen Hallen« wird zum »Spaziergang« in uns selbst.

Abbau, Umbau, Neubau

In einer Vorstudie dieses Textes17 findet sich eine erstaunliche Variante: Nietzsche

verlangt darin den Neubau »stiller Stätten zum Nachdenken« und er will »die Kirchen

umbauen dazu. Die Erhabenheit des Denkens und sich Besinnens soll im Bau liegen
I...] es ist der Menschheit theuer zu stehen gekommen, dass die vita contemplativa
immer religiosa sein sollte! Vielleicht aber könnten wir viele ihrer Bauwerke neben

uns in unserem Sinn, zu unserem Sinn umbauen, umschmücken. Einstweilen ist in

einer reichen katholischen Kirche das Gefühl des Denkens befangen — ich wenigstens
bin nicht grob genug dazu, meine Gedanken an solchen Stätten denken zu können.«

Nietzsche formuliert und verwirft sogleich einen protestantisch-ikonoklastischen
Gedanken des materiellen »Wegthuns«18 der rituellen »Ausschmückung«, eines »Um-

bauens« der Sakralarchitektur. Hier klingt erstmals ein zerstörerischer Impuls der

Avantgarde an, der zum Futurismus und Dadaismus und zu den Pariser Abrissvisionen

Le Corbusiers führt, der »seine Gedanken« nicht in der alten historischen Stadt

»denken« wollte.

Tilmann Buddensieg



19 Siehe Schubert, Ernst, Der Naumburger

Dom, Halle (Saale) 1997, S. 206f. Nietzsche hat

mit grosser Sicherheit ähnliche steinsichtige Pu-

rifikationen im Basler und im Strassburger Münster

gesehen. Er wird nicht nur im Kreuzgang

des ersteren mit Jacob Burckhardt eine »3/4

Stunde im iMünsterl Kreuzgang auf und ab«

gegangen sein, wo ihm Burckhardt »neulich sein

Herz einmal ausschüttete«. Siehe Briefe, KSB 5,

S. 72; Brief an Gersdorff, 12.7.1875, gleichlautend

an die Schwester, 8.7.75; Briefe, KSB 5, S. 70f.

20 Wie Anm. 9.

21 Kunstführer durch die Schweiz, hrsg. von

der Gesellschaft für schweizerische Kunstgeschichte,

Bd. 3. Bern 19825, S. 40.

22 Worringer, Wilhelm, Abstraktion und

Einfühlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie, München

1913 (1. Auflage 1908), S. 21. Worringer
bezieht sich auf Stern, Paul, Einfühlung und

Assoziation in der modernen Ästhetik, München

1897.

23 Niemeyer, Wilhelm, Peter Behrens und die

Raumästhetik seiner Kunst, in: Dekorative Kunst

10, Januar 1907, S. 137ff. In diesem wichtigen
Aufsatz ist von »Urform«, »kubischer Grundform«

die Rede. Nietzsche wird auf S. 142f.

zitiert.

24 Nachgelassene Fragmente, 1875-1879, KSA

8, S. 291 (1876): »Der hinwegthut ist ein Künstler:

der hinzuthut ein Verläumder. —« Siehe hierzu

Hofmann, Werner, Die Kunst, die Kunst zu

verlernen, Wien 1993.

Es scheint mir möglich, diese seltsame Hoffnung eines Umbaus der Kirchen »in

unserem Sinn« auf die in Frankreich, Deutschland, aber auch in Italien in diesen

Jahren einsetzende »Reinigung«, insbesondere der mittelalterlichen Kirchen, von

ihren zumeist barocken Überformungen zu beziehen. Vielleicht hat Nietzsche die in

den siebziger Jahren des 19. Jahrhunderts beginnende radikale Entfernung aller
Einbauten und Ausschmückungen aus dem Naumburger Dom wahrgenommen, mit dem

illusionären Ziel, ihn »in seinen mittelalterlichen Zustand zurückzuversetzen«. Der

»Umbau« des Inneren und der faktische Neubau der Westtürme griff tief in die alte

Erscheinung des Baues ein. Mit »viel Gold und Ölfarbe war das gesamte Mittelschiff
überstrichen.«19 Die Freilegung der Wände führte exakt zu jenem in »Menschliches

Allzumenschliches« beschriebenen Zustand, der die Steine »zu mehr Stein als früher«20

machte. Nietzsche war in Naumburg genau zur Zeit dieser Reinigungsarbeiten im

Dom, vom 5. bis 24. April 1878, um die Korrektur von »Menschliches Allzumenschliches«

abzuschliessen. Darin findet sich jener schon ausführlich besprochene
Aphorismus über das »Herauswachsen« der »christlichen Gebäude« aus Symbolik, Linien

und Figuren und einer Reinigung des Steines »als Stein«. Selbst die gewollte
Künstlichkeit der Rückgewinnung eines fiktiven Mittelalters lässt sich mit Nietzsches

Vorstellung der sinnentleerten Form als »etwas Maskenhaftes« beschreiben. Umbauar-

beiten im Münster von Basel 1852—1857 »führten dazu [...], die Steinoberfläche zu

überarbeiten.«21 Man darf diesen Gedanken noch weiter führen: Die Freilegung der

bemalten mittelalterlichen Kirchenwände bis auf die steinernen Mauern, wie sie als

europäisches Phänomen von Speyer und Bari über Chartres nach Königslutter zu

beobachten war, die ästhetische Wiederentdeckung des nackten Steines im Gefolge

eines puristischen Mittelalterbildes, wie sie dann in Werkbund- und Bauhausideen

zum tragen kam, alles das gehört in diesen geschichtlichen Zusammenhang.

Nietzsches Sicht einer sinnentleerten Baukunst als ornamentloser Formenkunst,

— das ist im Kern schon eine Theorie der modernen Architektur als geometrischer
Urform. Architektur wird bei Nietzsche fast schon, wie eine Generation später bei

Wilhelm Worringer, »eine reine Instinktivschöpfung« architektonischer Urformen.22

Wilhelm Niemeyer sieht die Entwicklung der Architektur zu »reinen Elementarwerten

des Architektonischen«.23

Es vollzieht sich hier ein bedeutsamer kunsthistorischer Prozess. Nietzsche

»reinigt« die historische Architektur von ihrer vergangenen, ihn »befangen« machenden

Sprache religiöser Symbolik. Dieser Prozess des »Wegthuns« scheint ihm zunächst als

Sinnverlust, dann aber lohnend und hoffnungsvoll. Die zeitgenössische Architektur
verachtet er wegen ihrer bloss geborgten, »erschlichenen« Formensprache in Grund

und Boden. Eine ihm angemessene Architektur, in der er seine Gedanken denken

kann, ist eine Sakral-Architektur, deren Entleerung er mental vollziehen muss, aber

kurz auch als »Umbau« erwogen hat. Nietzsche leistet diese Reduktion der Baukunst

auf die Elementarformen jedoch nicht vor der Erfahrung einer architektonischen
Moderne, sondern im Angesicht einer verworfenen historischen Architektur.

Es dauerte nahezu ein Vierteljahrhundert, bis zum Tode Nietzsches, ehe die

Architektur und die Architekturhistoriker unter seiner Inspiration, seinem strengen
Sehen des »Wegthuns« nachzufolgen vermochten. Nietzsche formt als Künstler die

historische Architektur zur Gegenwart der Baukunst um. »Der hinwegthut ist ein

Künstler.«24 So kann dieser Künstler auch »keinem Dinge einen Werth zugestehen, es

257

»Leere Form« und »grosser Stil« - Nietzsche und die italienische Baukunst



sei denn, dass es Form zu werden weiss.«25 »Der Künstler empfindet das, was Nicht-

künstler >Form< nennen, als Inhalt.«26 Das Abfallen, das »Wegthun« des Inhalts machen

die Form zum Inhalt.

Auf einer anderen Ebene der Rezeption Nietzsches malt Giorgio de Chirico diese

von Nietzsche gewünschte »Leere« der Architektur in seinen Bildern mit einem
künstlerischen Ziel, das Nietzsches Gedanken des »Wegthuns« und des »Abfallens« der

Inhalte aufgreift: »Was vor allem nottut: Die Kunst von allem zu säubern was bisher ihr

Inhalt war. Jeden Gegenstand, jede Idee, jedes Denken und Symbol beiseite schieben.«27

Nietzsches Baukunst purer Formqualitäten und deren Wirkung auf Geist und

Körper des Betrachters wirkt in die Anfänge einer neuzeitlichen Architekturgeschichte

durch Wölfflin hinein. Wölfflins Dissertation »Prolegomena zu einer Psychologie

der Architektur« von 1886 ist dafür ein eindrucksvolles Zeugnis: »Den ganzen
Bau in funktionierende Glieder aufzulösen, wie in der Gotik, heisst: jeden Muskel

seines Körpers fühlen wollen.« Das ist wörtlich im Sinne Nietzsches gedacht und lag

gewiss nicht dem Kunstwollen der gotischen Baumeister zugrunde. Wenn Wölfflin die

Frage stellt: »Wie ist es möglich, dass architektonische Formen Ausdruck eines

Seelischen, einer Stimmung sein können«, so beantwortet Wölfflin sie mit Nietzsche: es

sei »die Analogie zum eigenen Körper«. Formen würden uns »bedeutend dadurch

allein, dass wir in ihnen den Ausdruck einer fühlenden Seele erkennen — unwillkürlich
beseelen wir jedes Ding.«28 Das ist das wörtliche Zitat von Burckhardt und Nietzsche

über »die Seele« der Tempel in Paestum und variiert den Gedanken vom Wandeln in

einem Bauwerk als Spazierengehen »in uns selbst«.29

Michelangelo: der Barock und die »neuen Werte«

25 Nachgelassene Fragmente, Herbst 1887 bis

März 1888, KSA 12, S. 475.

26 Nachgelassene Fragmente, Herbst 1887 bis

März 1888, KSA 13, S. 9.

27 Schmied, Wieland (Hrsg.), Giorgio de

Chirico. Wir Metaphysiken Gesammelte Schriften,

Berlin 1973.

28 Wölfflin, Heinrich, Prolegomena zu einer

Psychologie der Architektur, München 1986

S. 36.

29 Wie Anm. 16.

30 KSA 2, MAM, S. 437.

31 Am 6. August 1878 schreibt Nietzsche eine

Postkarte an die Musikerin und Freundin

Mathilde Maier in Mainz und fügt ein PS hinzu-.

»(Um Himmels Willen) lesen sie über Barockstil

J. Burckhardts Cicerone!!! (KSB 5, S. 345, Nr. 741),

ein wohl ambivalentes Lob!

Von grosser historiographischer Bedeutung ist Nietzsches Entdeckung des Barockstils.

Wer wie er die Steine reden hörte, in ihnen »spazieren« ging, um sich selbst zu

finden, der verstand notwendig Michelangelo und den Barockstil anders als die

Kunstgelehrten seiner Zeit, die in der Nachfolge der Winckelmann'schen Kritik der

nach-Raffaelischen Kunst verharrten.

Wieder ist die Musik die Brücke zur Baukunst. Nietzsche beschreibt »die Beredt-

samkeit der starken Affekte und Gebärden, des Hässlich-Erhabenen, der grossen

Massen, überhaupt der Quantität an sich — wie diess sich schon bei Michelangelo,
dem Vater oder Grossvater der italiänischen Barockkünstler, ankündigt —: die Dämme-

rungs- Verklärungs- oder Feuerbrunstlichter auf so starkgebildete Formen: dazu

fortwährend neue Wagnisse in Mitteln und Absichten, vom Künstler für die Künstler

kräftig unterstrichen [...] solche Köstlichkeiten hängen lange als verbotene Früchte

am Baume. [...] Es hat von den griechischen Zeiten ab schon oftmals einen Barockstil

gegeben, ebensowohl in der Architektur - und jedesmal hat dieser Stil, ob es ihm

gleich am höchsten Adel, an dem einer unschuldigen, unbewussten, sieghaften
Vollkommenheit gebricht, auch Vielen von den Besten und Ernstesten seiner Zeit wohl

gethan.«30 Apologetisch klingt diese Würdigung gegen jene »Schlechtunterrichteten

und Anmassenden«, die den Barockstil »abschätzig beurtheilen«.31

Nietzsche dürfte hier Jacob Burckhardt und dessen Reserve gegen Michelangelo

und den Barockstil gemeint haben. Burckhardt beklagt, dass in italienischen Städten

Tilmann Buddensieg



32 Burckhardt, Cicerone, S. 312.

33 Burckhardt, Cicerone, S. 310, 312.

34 Burckhardt, Cicerone, S. 313.

35 Nietzsche, Also sprach Zarathustra, KSA 4,

S. 211.

36 Nietzsche, KSA 2, MAM, S. 179f.

37 Burckhardt, Cicerone, S. 312. Nietzsche hat

sich zahlreiche Stellen über Michelangelo und

den Barock in seinem Exemplar des Cicerone,

München 1869 angestrichen. Zu diesem

Zusammenhang siehe Pfotenhauer, Helmut, Die Kunst

als Physiologie. Nietzsches ästhetische Theorie

und literarische Produktion, Stuttgart 1985,

S. 133f.

38 Nachgelassene Fragmente, April bis Juni

1885, KSA 11, S. 470f., KGA VII, 3:190. von Martin,

Alfred, Nietzsche und Burckhardt, München 1941,

S. 141.

39 Wölfflin, Heinrich, Renaissance und
Barock, Basel 1888. Siehe Wölfflin, Heinrich, Kleine

Schriften, Basel 1946. Zu anderen Quellen

Wölfflins siehe Wyss, Beat, Der Wille zur Kunst,

Köln 1996, S. 103ff. Zum Kontakt Wölfflins mit

der Moderne siehe auch die Geschichte des

Besuch Wölfflins und Fritz Wicherts der von
Behrens eingerichteten Kunstausstellung Mannheim

1907 und den Zeichenunterricht, den

Behrens den Hörern von Wölfflin nach dessen

Vorlesung erteilte, in meiner Industriekultur.
Peter Behrens und die AEG, Berlin 1979, S. D292

und D304.

40 Janz (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 193.

41 Briefe, KSB 6, S. 368.

wie Rom, Neapel und Turin neben den Meisterwerken der Gotik und der Renaissance,

der Barockstil ganz unverhältnismässig vorherrsche. Burckhardt begreift Michelangelo

vor allem unter dem Gesichtspunkt der »verwerflichsten« Regelverletzung und

Masslosigkeit.32 Seine Baukunst trage den allerpersönlichsten Charakter bis hin zur

absichtlichen Verhöhnung der Architekturgesetze in der Treppe der Bibliotheca Lau-

renziana in Florenz. Er habe das Grosse dem Bizarren geopfert,33 »Gesetze« schaffe

»der Meister sich selber«, so an der Porta Pia in Rom, die Burckhardt »ein verrufenes

Gebäude« nennt.34

Burckhardt hält vor Grenzen, jenseits derer Nietzsche das eigentliche Wesen des

architektonischen Ausdrucks als Selbstdarstellung einer »grosselnl Seele [...1 sich zum

Gleichnisse«35 sieht: »die Lust an erhöhten, weitgespannten Stimmungen, das Le-

bendig-werden-Wollen, die starke Reliefwirkung in Licht und Schatten.«36 Das ist ein

wörtlicher Bezug auf Burckhardts Kritik an Michelangelo, »die Baukunst dem

Ausdruck seiner Stimmungen dienstbar gemacht« zu haben. Burckhardt beschreibt »das

grosse Gegeneinanderwirken von Licht- und Schattenmassen.«37 Welche Wärme der

Selbstbeschreibung bei Nietzsche, der in Michelangelos Hallen eine »grosse Seele«

»sich selbst zum Gleichnisse« erkennt. Er scheut sich nicht, im Widerspruch zu Burckhardt,

Michelangelo »höher« als den gleichwohl bewunderten Raffael »zu ehren«. Sah

Burckhardt in Michelangelo abwehrend und abwertend den Regelverletzer und

Gesetzesbrecher, so bewundert Nietzsche den »Divino«, denn »Michelangelo aber sah

und empfand das Problem des Gesetzgebers von neuen Werten.«38

Burckhardts Basler Schüler Heinrich Wölfflin folgt in seiner Habilitationsschrift

von 1888 über »Renaissance und Barock« ganz Nietzsches Neubewertung des Barock.

Dessen »starke Reliefwirkung in Licht und Schatten, das brüske Nebeneinander der

Ekstase und des Naiven« werden bei Wölfflin zu den Grundkategorien des Barockstiles.

Er zitiert Wagners »Tristan«: »Ertrinken, Versinken, unbewusst, höchste Lust«

und Nietzsches Barock-Hymnus für sein im Fach der Kunstgeschichte epochemachendes

Bild des Barock.39

Zum ersten Mal war Nietzsche Ende April 1882 in Rom, wo er Lou Salomé kennenlernt.

Sie überliefert einen denkwürdigen Satz beim ersten Treffen in St. Peter: »Von

welchen Sternen müssen wir gefallen sein, um uns hier zu treffen.« Zum zweiten Mal

war Nietzsche in Rom vom 3. Mai bis 12. Juni 1883. »Die ruhig, in plätzschernder
Unterhaltung dahinfliessenden Tage hinterlassen indessen keine bedeutenden Spuren«.40

Das scheinen die Äusserungen Nietzsches an seine Freunde zu bestätigen: »Die ewige
Stadt! Ich bin ihr nicht gut gesinnt und komme nicht ihretwegen nach Rom«.41 Er

wohnt an der Piazza Barberini 56, ultimo piano: »Niemals habe ich so gut gewohnt«,

bei einer Schweizer Familie, dem Maler Max Müller (vgl. Abb. 2). An Franz Overbeck in

Basel beschreibt er sich »zu wenig vorbereitet, oder vielmehr: ich bin zu sehr schon

mit Vorbereitungen zu andern Dingen überladen, als dass ich noch genug freien

Willen hätte, mich auf so viel Fremdes und Neues einzulassen.« Er hat zwei antike

Porträtköpfe, Epikur und den bronzenen Brutus, »ebenso drei Landschaften von Claude

Lorrain« besichtigt. Das lässt sich aus seinem Gsell—Fels belegen, wo er sich die

Öffnungszeiten der römischen Privatsammlungen notiert. Ist also das antiquarisch-touristische

Interesse Nietzsches wie immer äusserst gering, so hat er auf seinen täglichen

Wanderungen durch Rom Wahrnehmungen gemacht, die als »persönliches Erlebniss«

in seinen zweiten Teil des Zarathustra eingehen, den er unmittelbar nach seinem

»Leere Form« und »grosser Stil« - Nietzsche und die italienische Baukunst



260

42 Förster-Nietzsche, Elisabeth, Das Leben

Friedrich Nietzsche's, Bd. 2, Leipzig 1904, S. 458.

Den Hinweis auf diese Stelle verdanke ich Fritz

Neumeyer.
43 KSA 4, S. Il7ff.

44 Dazu KSA 10, S. 424.

45 Nachgelassene Fragmente, Sommer 1883,

KSA 10, S. 425.

46 KSA 10, S. 347.

47 KSB 6, S. 379, 20. Mai 1883.

48 Förster-Nietzsche (wie Anm. 42), S. 458.

Romaufenthalt in Sils-Maria niedergeschrieben hat. Die nachgelassenen Fragmente
der Zeit von Frühjahr bis Sommer 1883, in die auch sein Romaufenthalt fällt, umfassen

bei Colli-Montinari über 250 Seiten. Deren aufmerksame Lektüre und des Zarathustra

II legen umfängliche Spuren seines Rom-Aufenthaltes frei. Elisabeth Förster-Nietzsche

berichtet in ihrem »Leben Friedrich Nietzsches«, es sei »viel von unserem römischen

Aufenthalt, trotz seiner Abneigung gegen Rom, in diesem zweiten Zarathustra-

Theil«.42 Einiges sei »doch schon in Rom entstanden«.

Das ganze Kapitel »Von den Priestern«43 ist aus der Rom-Erfahrung geschrieben,

mit seinen Bildern von blutenden Märtyrern und Kreuzen44, von »vermummter

Trübsal«. Der römische Weihrauchgeruch verfolgt ihn die ganzen vier Wochen und bis

an das Ende seiner bewussten Tage. Und noch ein Schreckbild protestantischen Ab-

scheus packte den Pfarrerssohn, der im profanen Licht der Dorfkirche in Röcken

aufwuchs: »Oh über dies verfälschte Licht, diese versüsste dumpfe Luft! Hier wo die Seele

nicht fliegen darf, sondern nur hinauf zur Höhe - knien soll.«45 Eine frühere Fassung

umschreibt die gleichen Eindrücke: »Kirche: verfälschtes Licht, versüsster Ernst des

Weihrauchs, Verführung zu falschen Ängsten, ich mag die Seele nicht, die zu ihrem

Gotte hinauf — kniet«.46 Das unmittelbare Erlebnis solcher religiöser Formen und

Rituale schildert Nietzsche in seinem Brief an Overbeck: »Und gestern sah ich gar
Menschen die heilige Treppe hinauf knien!«47

Tempeltrümmer feiert er in dem Kapitel »Von den Taranteln«, wiederum im

»römischen« zweiten Teil des »Zarathustra«: »Hier, wo der Tarantel Höhle ist, heben sich

eines alten Tempels Trümmer aufwärts, - seht mir doch mit erleuchteten Augen hin!

Wahrlich, wer hier einst seine Gedanken in Stein nach Oben thürmte, um das Geheim-

niss alles Lebens wusste er gleich dem Weisesten!« Das Aufrichten, das »nach oben

thürmen« des »alten Tempels« ist Nietzsche ein Gleichnis für »das Leben«, von dessen

»Geheimnis« der antike Baumeister ein »Wissen« gestaltet, gleich den antiken Philosophen,

den »Weisesten«. Dieses Aufbauen »in die Höhe«, mit »Pfeilern und Stufen«, baut

»das Leben selber« und ist deshalb heute vor diesen Trümmern als Botschaft des

Lebens erfahrbar. Es braucht diese Höhe, weil es »in weite Fernen« und hinaus nach

»seeligen Schönheiten« blicken will. Diese Höhe muss über »Stufen« erreicht werden

und den »Widerspruch der Stufen und Steigenden«, also über den Widerstand und die

Mühsal des Aufstiegs. Das wird zur Metapher des steigend sich überwindenden Lebens.

Sodann führt Nietzsche hier ein Gleichnis aus der Physis der Baukunst ein, den

»Kampf« von Stütze und Last. »Kampf« sei auch noch in der »Schönheit«, als Ausgrenzung

aus dem »Hässlichen« und »Krieg um Macht«. Nietzsche wählt die Metapher des

»Ringkampfes«, um den Gegensatz der Kräfte eines Gewölbes zu benennen: »Wie sich

göttlich hier Gewölbe und Bogen brechen wie mit Licht und Schatten sie wider
einander streben, die göttlich-Strebenden — Also sicher und schön«, wie diese

Tempeltrümmer »wollen wir wider einander streben«. Die Schwester berichtet, Nietzsche

habe diese Worte im »Zarathustra« an »einem unvergleichlichen Morgen, den wir in

der Basilica des Constantin verbrachten, schon ausgesprochen« (Abb. I).48

Die Pathetik der »Trümmer« eines »alten Tempels« stellt Nietzsche dem Bild der

christlichen Kirche gegenüber, der er erst sein »Herz zuwenden« wolle, wenn diese

»Gräber ihres Gottes« in Trümmern lägen, wie die antiken Tempel, diese »Gräber alter
Götter«: »Und erst wenn Gras und rother Mohn auf den Mauern wuchert und der

Himmel durch zerbrochne Decken blickt, will ich diesen Stätten eures Gottes mein

Tilmann Buddensieg



Herz zuwenden.«49 In der Imagination der Kirchenruinen schlägt sich Nietzsches

Vorstellung von dem Funktionsverlust und dem Bedeutungsabfall in den christlichen
Kirchen als Voraussetzung für einen profanen Kunstwert auch der christlichen Baukunst

und ihrer Ausstattung nieder.

Im Sommer 1883 entwickelt er unter dem römischen Eindruck der Kirchen und

der heidnischen Ruinen den Gedanken aus der »Fröhlichen Wissenschaft« zur Vorstellung

Zarathustras, die »alten Tempel« verdankten ihre Entstehung »Gedanken in

Stein« über das »Geheimnis alles Lebens«, also jene Gedanken, die er in den Kirchen

zu denken wünschte und meinte, erst nach dem »Umbau« denken zu können. Wie er

»frohlockend« neben den ausdrucksstarken Tempeltrümmern und Göttergräbern zu

sitzen vermag, so sieht er sich in Gedanken selbst Kirchen und Martyrien, »Gottes-

Gräber«, wie »Götter-Gräber«, »lieben«, wenn sie nach ihrem Bedeutungs- und

Funktionsverlust, den er immer weiter verschärfend seit 1878 erwog, zu gedankenreichen

Trümmern würden, dann von gleichem Gedankenreichtum wie die alten Tempel.

Das »Umstürzen« der Kirchen und der Bildsäulen, von »Allem was alters- und

tugendschwach ist«, sei notwendig, »dass ihr wieder zum Leben kommt.« Nietzsche hat

in diesem Bild des Sturzes der antiken Statuen und ihrer Wiederverwendung ihre

römische, nachmittelalterliche Wiederauferstehung wahrgenommen, in Antikengärten
der römischen Villen, auf öffentlichen Plätzen der Stadt. Wie viele der antiken

Abb. 1. »Konstantins-Basilika« (Maxentius
Basilika), Rom, Foto um 1880.

49 Nachgelassene Fragmente, Sommer 1883,

KSA 10, S. 447. E. Förster-Nietzsche bezieht diesen

Gedanken Nietzsches auf St. Peter (wie

Anm. 42), S. 457.

»Leere Form« und »grosser Stil« - Nietzsche und die italienische Baukunst



Abb. 2: Triton-Brunnen, Piazza Barberini, Rom,

1859.

2 62

50 Nietzsche, Also sprach Zarathustra II, KSA

4, S. 169.

51 Nietzsche, Ecce homo, KSA 6, S. 341.

52 Nachgelassene Fragmente, Mai bis Juni

1883, KSA 10, S. 363; wir folgen der Vers-Fassung

in den Fragmenten. Das ganze »Nachtlied« in:

Also sprach Zarathustra II, KSA 4, S. 136-138;

siehe auch KSA 14, S. 299, sowie Köhler, Joachim,

Zarathustras Geheimnis, Hamburg 1991, S. 471.

Statuen Roms waren umgestürzt, vergraben, verschüttet: »Im Schlamme eurer Verachtung

lag die Bildsäule: aber das ist gerade ihr Gesetz, dass ihr aus der Verachtung

wieder Leben und lebende Schönheit wächst! Mit göttlicheren Zügen steht sie nun auf

und leidenverführerisch.«50 Hier beschreibt er in zwei Sätzen die Entdeckung und die

Rückkehr der antiken Skulptur in das kulturelle Leben seit der Renaissance (Abb. 2).

Das ergreifendste Zeugnis innerster, bis zum Verschwinden des Gegenständlichen

umgeformter Aneignung eines römischen Kunstwerks ist das »Nachtlied« im

»Zarathustra 11«. Es betrifft den Triton-Brunnen von Bernini auf der Piazza Barberini.

Nietzsche selbst hat, ein seltener Fall, die Umstände der Entstehung des Gedichtes in

seinem Lebensrückblick im »Ecce homo« geschildert: »Auf ein loggia hoch über der

genannten piazza, von der aus man Rom übersieht und tief unten die fontana
rauschen hört, wurde jenes einsamste Lied gedichtet, das je gedichtet worden ist, das

N a c h 11 i e d « :51

»Nacht ist es — nun reden

Lauter alle springenden Brunnen

— und auch du, meine Seele

bist ein springender Brunnen.

Nacht ist es — nun erst erwachen

Alle Lieder der Liebenden.

Und auch du, meine Seele, bist

Das Lied eines Liebenden.«52

Nietzsche sieht sich selbst im Triton Berninis, der in den rauschenden Tönen

seiner Muschel und dem Sprudeln des steigenden und fallenden Wassers seine

Begierden zum Tönen bringt, in »die erhellten Nächte der Sehnsucht« bläst, eine »Kluft

zwischen Geben und Nehmen« besingt und betrauert Dem Wasserfall gleich,
der vor dem Sturze zögert. In dieser scharfen Beobachtung des Bernini'schen

Tilmann Buddertsieg



Wasserstrahles sieht Nietzsche die Analogie zur »Hand«, welche die entgegengestreckte

Hand zögernd zurückzieht. »Oh Einsamkeit aller Schenkenden« — das ist die

Trauer des wasserspeienden Triton, dessen Wasser auf ihn zurückfällt wie der leere

Gestus des Schenkenwollens. Das Gedicht schliesst mit der erneuten Anrede des Brunnens:

»Nacht ist es: nun bricht wie ein Born aus mir mein Verlangen, — nach Rede

verlangt mich. Nacht ist es: nun reden lauter alle springenden Brunnen. Und auch meine

Seele ist ein springender Brunnen.«53

Hier wäre eine Betrachtung von Nietzsches Methode der Wahrnehmung »der

Dinge der Form« erforderlich. Ich muss mich auf einige Hinweise beschränken: statt

einer »äusserlich-materiellen Bestandsaufnahme«54 der Monumente Roms, eines

historisch-antiquarischen — er selbst nennt es »ikonischen« — Nachdenkens, folgt Nietzsche

einer produktiv erregenden Geschichtsmalerei, einer »inneren Wahrnehmung«. Das

»draussen wird zum drinnen.«55 Benjamin nennt das in seinem Essay über den Surrealismus

eine »profane Erleuchtung«. Sie gelingt durch ein »verzichtendes Wissen«,

durch einen »ausschliessenden, wegscheuchenden«, einen auslesenden Trieb, welcher

nur gewisse Facta sich vorführen lässt. Nietzsche spricht von der Phantasie des Ver-

stehens als der subjektiven Wirkung auf das »mir Gleiche«. »Die Dinge rühren unsere

Saiten an, wir aber machen die Musik dazu.« Baudelaire stellt die Frage, ob die

»Gedanken [...1 nun von mir ausgehen oder von den Dingen herkommen«.56 Das richtet

sich gegen die »Diener der Wahrheit«, welche die »reine, folgenlose Erkenntnis, die

Wahrheit bei der nichts herauskommt« suchen.57

Der Palazzo Pitti und »der grosse Stil«

53 Nietzsche, Also sprach Zarathustra II, KSA

4, S. 138.

54 Bohrer, Karl Heinz, Die Grenzen des

Ästhetischen, München 1998, S. 119.

55 Ebd., S. 117.

56 Bohrer, Karl Heinz, Der Abschied. Theorie

der Trauer: Baudelaire, Goethe, Nietzsche,

Benjamin, Frankfurt/M. 1996, S. 115.

57 KSA 6, S. 287, Anm. 70; Meyer, Katrin,
Ästhetik der Historie. Friedrich Nietzsches »Vom

Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben«,

Würzburg 1998, S. 130.

58 Briefe, KSB 7, S. 176f.

59 Nachgelassene Fragmente, Frühjahr 1888,

KSA 13, S. 246f. Zu dieser Stelle siehe Vattimo,

Gianni, Friedrich Nietzsche, Stuttgart, Weimar

1992, S. 94f.

60 Nachgelassene Fragmente, März 1875, KSA

8, S. 15.

61 Burckhardt, Jacob, Ästhetik der Bildenden

Kunst, hrsg. von Irmgard Siebert, Darmstadt

1992, S. 120f.

Knapp drei Jahre später, Mitte April 1886, benennt Nietzsche in einem Brief an Carl

Fuchs den »grossen Stil«: »Verzeihung, wenn ich noch hinzufüge: wovon ein Decadenz-

Geschmack am entferntesten ist, das ist der grosse Stil: zu dem zum Beispiel der

Palazzo Pitti gehört, aber nicht die neunte Symphonie. Der grosse Stil als die

höchste Steigerung der Kunst der Melodie.«58 Im Jahr 1888 spricht er von einer
Architektur des »grossen Stils« als dem »Willen zur Macht als Kunst« und wieder ist der
Palazzo Pitti das Paradigma: »Über das Chaos Herr werden das man ist; sein Chaos

zwingen, Form zu werden; Nothwendigkeit werden in Form: logisch, einfach, unzweideutig,

Mathematik werden; Gesetz werden —: das ist hier die grosse Ambition.

Alle Künste kennen solche Ambitiöse des grossen Stils: warum fehlen sie in der

Musik? Noch niemals hat ein Musiker gebaut, wie jener Baumeister, der den Palazzo

Pitti schuf [...1 Gehört die Musik vielleicht in jene Cultur, wo das Reich aller Art
Gewaltmenschen schon zu Ende gieng?«59 Mit dieser Analogiebildung aus Musik und

Baukunst versteht man auch Nietzsches schon frühe Insistenz auf die »reine Form«60,

ihre »Leere« und Inhaltslosigkeit. Auch für Burckhardt beweist die Architektur wie die

Musik, »dass es ein hohes Kunstvermögen gibt, welches von der Nachahmung irgend
eines Seienden völlig frei« sei.61

Nietzsche sieht den «grossen Stil« des Palazzo Pitti nicht als Werk einer vergangenen,

hegelisch beendeten Vorzeit, sondern in der Hoffnung einer zukünftigen
Rettung vor der Dekadenz der Moderne. Burckhardt empfindet weder Hoffnung noch

Bewunderung, sondern distanzierte Furcht vor dem »übermenschlichen Wesen« des

»Leere Form« und »grosser Stil« - Nietzsche und die italienische Baukunst



2 6$

62 Das Wort »Platz« macht eigentlich keinen

Sinn. Ich vermute, dass im Manuskript
Burckhardts statt »Platz« besser »Palast« gelesen

werden sollte.

63 Burckhardt, Cicerone, S. 169, 176. Bei

seinem Besuch in Florenz hat Nietzsche neben

Burckhardts Cicerone den populären Reiseführer

von Gsell-Fels, Italien in 60 Tagen, Meyers

Reisehandbücher, Leipzig 1878 benutzt. Das

Exemplar ist in Nietzsches Bibliothek erhalten.

Er erbittet das Buch von seiner Schwester mit
Brief vom 12. Juli 1879: »Am Ende schickst Du mir
das Italien-Buch?«, KSB 5, S. 426. Bei Gsell-Fels

steht über Brunelleschis Palazzo Pitti der
lapidare Satz-, »Im Palazzo Pitti gab er das

Palastvorbild für alle Zeiten.« (S. 294). Schon am 26.

August 1881 notiert sich Nietzsche in Sils—Maria

ein zentrales Stück aus diesem Text Burckhardts:

»•allem Hübschen und Gefälligen aus dem Wege

gehen, als ein weltverachtender
Gewaltmensch-, sagt J. Burckhardt bei Palazzo Pitti.«

Nietzsche verwandelt eine distanzierte historische

Aussage Burckhardts in die Hoffnung auf

ein gegenwärtig und zukünftig fruchtbares Vorbild.

64 Burckhardt, S. !79f.

65 Mann, Thomas, Nietzsches Philosophie im

Lichte unserer Erfahrung, Berlin 1948, S. 28ff.

66 Götzen-Dämmerung, KSA 6, S. 118f.

Palazzo Pitti (Abb. 3). Er gibt, ein seltener Fall im Cicerone, eine ausführliche, sehr

persönliche Charakterisierung des Baues: »Vor allen Profangebäuden der Erde, auch

viel grössern, hat dieser Palast62 den höchsten bis jetzt erreichten Eindruck des

Erhabenen voraus. Seine Lage [...] und seine wirklich grossen Dimensionen begünstigen
diese Wirkung, im wesentlichen aber beruht sie auf dem Verhältnis der mit weniger

Abwechslung sich wiederholenden Formen zu diesen Dimensionen. Man frägt sich,

wer denn der weltverachtende Gewaltmensch sei, der mit solchen Mitteln versehen,

allem bloss Hübschen und Gefälligen so aus dem Wege gehen mochte«. Burckhardt

lässt bewusst offen, ob der Bauherr oder der Baumeister, vielleicht auch beide, als

diese »Gewaltmenschen« zu benennen wären. Die »Beschränkung des obersten
Stockwerkes auf die Mitte, wirkt allein schon colossal und giebt das Gefühl, als hätten

beim Verteilen dieser Massen übermenschliche Wesen die Rechnung geführt.« Später

sagt Burckhardt, der Palazzo Pitti stehe »ausser aller Linie«.63

Burckhardt ist sehr erleichtert, dass es solche »Gewaltmenschen« wie den

Bauherrn (und den Baumeister) des Palazzo Pitti nicht mehr gibt, — Nietzsche dagegen

beklagt das Verschwinden solcher Künstler, weil sie sich von der Masse, »der Heerde«

unterschieden, statt sie zur Anonymität zu verführen. Nietzsche stellt seinen
verehrten und bewunderten Basler Kollegen auf die Seite derer, die »in der Linie«

stehen, die die »bescheidenen Mittel« vorziehen, sich vor dem »Eindruck des

Erhabenen« und vor den »Gewaltmenschen« verstecken. Burckhardt wird nicht müde, die

vorbildlichen Tugenden, den »feinen Sinn« des Palazzo Guadagni in der ganzen
Kunstgeschichte zu suchen und zu preisen: »nur ein stattliches florentinisches Haus, [...]

rein und vollständig [...] mit bescheidenen Mitteln [...] trefflich durchgeführt.«64 Das

Burckhardt'sche Masshalten auf einem Aussichtspunkt auf halber Höhe, das auch

Thomas Mann, in seinem Versuch der Selbstrettung vor der Verzauberung Nietzsches,

festhält und verteidigt,65 steht mit eigenem Recht neben den Gratwanderungen und

dem »Höhenrausch« Zarathustras.

In der »Götzen-Dämmerung« von 1889 fasst Nietzsche ein Jahrzehnt des Nachdenkens

über die Baukunst als der Sprache der Mächtigen zusammen, in seinem vielleicht
bekanntesten und umstrittensten Text zur Baukunst: In der Architektur sei es »der

Rausch des grossen Willens, der zur Kunst verlangt. Die mächtigsten Menschen haben

immer die Architekten inspirirt; der Architekt war stets unter der Suggestion der

Macht. Im Bauwerk soll sich [...] der Wille zur Macht versichtbaren; Architektur ist

eine Art Macht-Beredsamkeit in Formen, bald überredend, selbst schmeichelnd, bald

bloss befehlend. Das höchste Gefühl von Macht und Sicherheit kommt in dem zum

Ausdruck, was g r o s s e n Stil hat.«66

Das ist indikativische Setzung, der Verzicht auf jede historische Begründung, auf

Burckhardt'sche Geschichtsschreibung. Der Palazzo Pitti wird nicht mehr genannt, es

fehlt jeder Hinweis auf ein Hegel'sches Ende des »grossen Stils« seit dem Ende der

Griechen und der Renaissance, verloren im Barock, vergessen in der Musik der

Romantik und der Décadence der Moderne. Hier manifestiert sich die schmeichelnde

und befehlende Macht Nietzsches, die Trauer über den Verlust vergangener Grösse in

die Sehnsucht nach deren Wiederkehr umzuwandeln. Er fördert nicht die angstvolle

Stilmaskerade, sondern den Impuls eines Neuanfangs zweier nicht nur deutscher

Generationen von Architekten der Avantgarde zwischen 1895 und 1930.

Nietzsche hat gegen plumpe Missverständnisse subtil vorgebaut: Er meint die

Tilmann Buddensieg



Abb. 3: Palazzo Pitti, Florenz, Foto nicht datiert. Machtberedsamkeit in Formen, in Dimensionen, für die ihm der Palazzo Pitti gross

genug war, weil seine Dimensionen, so Burckhardt, »wirklich gross« waren, als

Form und Stil, als die Selbstdarstellung eines grossen Individuums, nicht als Machtapparat

eines Staates, nicht als »grosse Quantität«. Genau und scharf ist hier der

unversöhnliche Abgrund beschrieben zwischen der grossen Form und dem Machtgeschwätz

der Quantitäten, erlebt vermutlich an den gründerzeitlichen Prunkbauten. Nietzsche

bewundert, »mit wie kleinen Massen die Griechen etwas Erhabenes auszusprechen

wissen.« Er geisselt schonungslos als »modern« die »Massenhaftigkeit und den Genuss

an der grossen Quantität als der Sprache des Erhabenen«67. Er hat damit seine Verachtung

einer Wilhelminischen »Zyklopen-Architektur« und der Nazi-Architektur

vorweggenommen. Deren uniforme Anonymität der massenhaften Masslosigkeit hätte er der

Dekadenz der Moderne zugeschrieben. Nichts wäre Nietzsche verhasster gewesen als

die »Machtberedsamkeit« des verachteten Staates oder eines Volkes und dessen

Kollektivdemonstrationen. Er wünscht sich die schmeichelnde Überredungskraft der

Kunst, den Sieg über die Schwere, nicht den Staat aus Stein, — ein klares Verdikt

gegen das schreckliche Missverständnis, als habe er so etwas wie die Nürnberger
67 Morgenröthe, 1881, KSA 3, S. 151f.

»Leere Form« und »grosser Stil« - Nietzsche und die italienische Baukunst



Parteitagsarchitektur eines Albert Speer herbeigehofft, oder vorwegnehmend legitimiert.

Speers willige Interpreten, wie Hubert Schrade, waren Meister im Zuschütten

des Grabens, der Speers monströse Masse »Staat« von dem Künstler als »Gewaltmensch«

des »Wegthuns« trennt.
Da nähert sich Le Corbusiers »Plan Voisin« viel eher einer Neuschöpfung durch

Abriss weiter Teile des historischen Paris von 1925 als »einsamer« Gestus den Vorstellungen

Nietzsches vom Künstler als Gesetzgeber neuer Werte, vom Schöpfer als dem

Brecher der Gesetzestafeln.68 Corbusier unterstreicht sich die Stelle in seinem erhaltenen

Zarathustra-Exemplar der frühen Jünglingsjahre.

Das Ende »im absoluten Höhentrieb«

266

68 Zarathustra III, Von alten und neuen Tafeln

26, KSA 4, S. 266.

69 KSB 8, S. 565. Über Nietzsche in Turin siehe

die grundlegende Studie von Verrecchia,

Anacleto, La catastrofe di Nietzsche a Torino,

Turin 1978 (deutsch Wien/Köln/Graz 1986).

70 Dieses Gebäude hat in der Architekturgeschichte

Italiens im 19. Jahrhundert einige
Bedeutung. Antonelli wollte mit seinem Gebäude,

das nicht, wie die französischen oder englischen

Bauten aus Eisen, also mit den Mitteln des

Ingenieurs gebaut ist, sondern, mit Mauerwerk

beweisen, dass die italienische Architektur in

einer Kunst, die sie seit der Renaissance

beherrscht habe, mit den überlieferten Mitteln das

höchste europäische Bauwerk von 165 m errichten

kann. Siehe Hitchcock, Henry-Russell,
Architecture 19th and 20th centuries, The Pelican

History of Art, Harmondsworth 1958, S. 145 und

440f. (Anm. 21). Siehe auch Burckhardt, Lucius,

in-. Canape News. Eidgenössische Technische

Hochschule Zürich 1973. Janz 3 (wie Anm. 6),

S. 30f.

Am 30. Dezember 1888 schreibt Nietzsche an seinen »alten Freund« Peter Gast: »vorhin

gieng ich an der Mole Antonelliana vorbei, dem genialsten Bauwerk, das vielleicht

gebaut worden, — merkwürdig, es hat noch keinen Namen — aus einem absoluten

Höhentrieb heraus, — ,«69 Er erwähnt hier staunend den Neubau des Architekten Ales-

sandro Antonelli (1798—1888), ursprünglich als die Turiner Synagoge geplant,
vollendet erst mit der Turmpyramide 1896.70 In einem Nachsatz zu seinem Brief vom 30.

Dezember schreibt er: »Ich war noch beim Begräbnis des uralten Antonelli zugegen
diesen November. Er lebte genauso lange, bis »Ecce homo« fertig war. Das Buch und

der Mensch dazu.«

Vor dem Zusammenbruch, am Ende seines lebenslangen Nachdenkens über die

Baukunst, steht Nietzsche erschüttert vor einem Bauwerk der Gegenwart, das ihm wie

die endliche Erfüllung aller Hoffnungen auf den »grossen Stil« erscheint. Nun ist es

nicht mehr das schlendernde Spazieren im Bau wie in sich selbst, er lauscht nicht nur
der Sprache der Steine. Tristan gleich, fast schon »unbewusst, in höchster Lust« erlebt

er die Verschmelzung mit dem Baumeister Antonelli und beider Werke: »aber Antonelli

war ich selbst.« An nichts erinnert ihn dieses Bauwerk »ausser an meinen
Zarathustra«. Er tauft den namenlosen Bau »Ecce homo« und gibt ihm »im Geiste einen

ungeheuren freien Raum herum«.

Nietzsche hat diesen Gedanken in vollkommener Klarsicht und in konsequenter

Fortsetzung älterer Text niedergeschrieben. In einem Brief an Franz Overbeck vom 6.

Februar 1884 nennt er seinen »Zarathustra III« »eine Symphonie — sehr artistisch und

schrittweise), wie man etwa einen Turm baut«. Curt Paul Janz fühlt sich »in der Beziehung

von Architektur und Musik I...I überrascht, denn es ist sonst nie und nirgends

eine Affinität Nietzsches zur Architektur aufzuzeigen.« Die Metapher vom Turmbau

trage »darum auch nicht weit«, — so Janz. Doch die Turmmetapher trägt in die Höhe

als einer lebenslangen archetypischen Erfahrung Nietzsches, bis in seine turmhohe

Wohnung mit 164 Stufen in Genua und dem »ultimo piano« der Wohnung an der Piazza

Barberini, mit dem weiten Blick über Rom und dem Blick hinunter zum »Tritone«.

»Dort wo die Treppen enden, dort beginnt meine Höhe.«

Das Turmmotiv taucht im »Zarathustra« mehrfach auf. Schon im zweiten, im

»römischen Zarathustra«, »thürmen« sich »eines Tempels Trümmer aufwärts«, »nach

oben«, sie bauen sich in die Höhe. Das Leben braucht diese Höhe, weil es »in weite

Fernen« blicken will.

Tilmann Buddensieg



Ich halte es nicht für ausgeschlossen, dass ein Echo dieses Zarathustra-Traumes

von Türmen, die sich »in die Höhe« bauen, auch den grossen amerikanischen
Architekten Louis Sullivan erreichte, nicht zuletzt wegen der gleichen Analogie zwischen

»Turm« und Musik und wegen der sprachlichen »Emotion«. In seiner Schrift »Das

grosse Bürogebäude künstlerisch betrachtet« von 1896 fragt er eingangs: »Welches ist

das Hauptmerkmal des grossen Bürogebäudes? Darauf antworten wir sofort: Es ist

sehr hoch. Und diese seine Höhe ist, vom Künstler aus gesehen, sein erregendes

Merkmal. Sie ist der mächtig schwingende, aufrufende Orgelton. Und das Gebäude

hinwiederum muss den Dominantakkord dieses Tones, der die Vorstellung reizt, zum

Ausdruck bringen. Es muss hoch sein — jeder Zoll an ihm muss hoch sein. Die Kraft

und Gewalt der Höhe müssen in ihm sein — der Glanz und der Stolz der Begeisterung.

Bis ins kleinste muss es stolz und jubelnd sein, muss sich emporrecken in reinem

Frohlocken darüber, dass es die frische ausdrucksvolle Überwindung der finstersten,

abstossendsten Bedingungen verkörpert.«71

Louis Sullivan war im Atelier von Adler mit dem Architekten Edelmann, einem gebildeten

deutschen Immigranten, befreundet. Dieser hat ihn auf Schopenhauer hingewiesen

und in Wagner-Opern in Chicago mitgenommen. Alle Schopenhauerianer und Wagnerianer

waren auch Nietzscheaner. Da liegt Edelmanns Hinweis auf Nietzsche und dessen

dionysischen Höhenrausch wahrlich nahe: Die »frohlockende« »Überwindung« der

niederen Bedingungen »vom Boden bis zum höchsten Punkt« der Höhe hinauf, — das scheint

mir reiner Nietzsche. Zarathustra als der Inspirator des amerikanischen Wolkenkratzers?

Eine seiner letzten Reisen macht Nietzsche 1887 nach Venedig. Sein Freund Peter Gast 267
besorgt ihm eine Wohnung, die ihm aber nicht zusagt. Er sucht sich eine andere in

dem Palazzo unmittelbar rechts vor der Rialto-Brücke, von S. Marco kommend. Gast

warnt ihn vor dem Lärm dieses belebten Ortes, er zieht trotzdem ein und entdeckt das

Haus entsetzt als ein Stundenhotel. Trotzdem bleibt er, weil er in unmittelbarer Nähe

der geliebten Brücke wohnen will. Offenbar wuchs in ihm schon sein schönstes, eines

der grossen Gedichte der deutschen Literatur, das nicht irgendwo in Venedig,
sondern an der Rialto-Brücke entstand.

» An der Brücke stand

jüngst ich in brauner Nacht.

Fernher kam Gesang:

goldener Tropfen guoll's
über die zitternde Fläche weg.

Gondeln, Lichter, Musik —

trunken schwamm's in die Dämmrung hinaus.

Meine Seele, ein Saitenspiel,

sang sich, unsichtbar berührt,
heimlich ein Gondellied dazu,

zitternd vor bunter Seligkeit.
— Hörte Jemand ihr zu? ,..«72

Schon am Ponte del Rialto erlebte Nietzsche eine surreale Symbiose seiner Exi-

71 Paul, Sherman, Louis Sullivan. Ein amerikanischer

Architekt und Denker, Frankfurt a. Main,

1963, S. 123.

72 Nietzsche, Ecce Homo, KSA 6, S. 291.

Stenz mit den Künsten und den Elementen: die Brücke, die Farben, Lichter, Gondeln

und braune Nacht, Musik und Wasser. Erschreckt hörte Overbeck Nietzsche zu, als er

dieses Gedicht in einer befremdlichen Melodie in dem Nachtzug nach Basel sang, der

»Leere Form« und »grosser Stil« - Nietzsche und die italienische Baukunst



ihn am 9. Januar 1889 in ärztliche Behandlung brachte. Die Brücke in Venedig und der

Turm in Turin sind die letzten wahrhaft umwerfenden Erfahrungen Nietzsches: - zwei

Werke der Baukunst, im Medium der Sprache und dem Klang der Musik.

Er möchte das Turiner Erlebnis mit seinem verehrten Basler Kollegen Burckhardt

teilen: In seinem letzten Brief vom 6. Januar 1889, bittet er ihn um eine Reise nach

Turin. Die Anzeichen der Krankheit veranlassen Jacob Burckhardt, sofort Overbeck zu

alarmieren: »Lieber Herr Professor, dieses Bauwerk sollten Sie sehn Turin ist nicht

weit.«

268

Tilmann Buddensieg


	"Leere Form" und "grosser Stil" : Nietzsche und die italienische Baukunst

