
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 6 (1999)

Artikel: Barocke Reliefs : "malerisch" oder "pittoresk"? : Zur Historiographie
zweier stilgeschichtlicher Begriffe

Autor: Felder, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sabine Felder

Barocke Reliefs - »malerisch«

oder »pittoresk«?

Zur Historiographie zweier stilgeschichtlicher Begriffe

Wittkowers Charakterisierung des römischen Seicento-Reliefs

1 Die folgenden Ausführungen erwuchsen

einer ausgedehnteren Beschäftigung mit dem

barocken Altarrelief im Rahmen meiner Dissertation,

die im Frühjahr 1998 an der Universität
Zürich unter dem Titel Die Supergareliefs. Form

und Bedeutung der Gattung Altarrelief im frühen

achtzehnten Jahrhundert angenommen wurde.
2 Wittkower, Rudolf, Art and Architecture in

Italy 1600-1750, Harmondsworth 1986 [19581.

3 Zu Domenico Guidi vgl. Bershad, David

Leonard, Domenico Guidi a 17th century sculptor,
Phil. Diss., UCLA Los Angeles 1970.

4 8, 58m x 4, 94 m.

5 Vgl. zum Attila-Relief insb. Wittkower 1986

119581 (wie Anm. 2), S. 270f.; Heimbuerger, Minna,

Alessandro Algardi scultore (Istituto Studi

Romani), Rom 1973, Kat.nr 51, S. 146-150; Neumann,

Enno, Mehrfigurige Reliefs von Alessandro

Algardi. Genese, Analyse, Ikonographie, Frankfurt

a. M., New York 1985, Kat.nr. 12, S. 212-263; Montagu,

Jennifer, Alessandro Algardi, 2 Bde., New

Haven, London 1985, 1, S. 138-146; 2, Kat.nr.

61—61D.9; Abb. 128—135; Preimesberger, Rudolf,

Eine Peripetie in Stein? Bemerkungen zu
Alessandro Algardis Relief der Begegnung Leos des

Grossen mit Attila, in: Festschrift für Hermann Fil-

litz zum 70. Geburtstag (Aachener Kunstblätter
des Museumsvereins, Band 60), Köln 1994,

S. 397-416.

6 Vgl. Burckhardt, Jacob, Der Cicerone. Eine

Anleitung zum Genuss der Kunstwerke Italiens,

Stuttgart 1941118551, S. 673.

7 Montagu 1985 (wie Anm. 5), S. 228: Das

Attila-Relief ist eine der wenigen Skulpturen, die

mit denselben Kriterien erfasst werden können

wie die Malerei, was bereits Belloris Beschreibung

des Attila-Reliefs verdeutlicht: »Grande fu

Barocke Reliefs waren bislang nur vereinzelt Gegenstand grösserer Untersuchungen.1

Gar keine Beachtung fand der historiographische Stellenwert der Ausführungen über

diese Kunstform. Es wurde nämlich weitgehend übersehen, dass in der Diskussion über

das Malerische, an welcher sich während des 19. und frühen 20. Jahrhunderts
zahlreiche namhafte Kunsthistoriker beteiligten, die Gattung des Reliefs — insbesondere

die barocke Ausprägung — eine Schlüsselrolle spielte. Ja, in der Beschäftigung mit dem

Barockrelief verbinden sich zwei Stossrichtungen zu einer Argumentationslinie. Diese

Leistung wurde namentlich von Albert Erich Brinckmann erbracht, der als der eigentliche

Entdecker des Barockreliefs in der modernen Kunstgeschichte gilt.
Die Essenz dieser Diskussion findet sich — allerdings viel später — in Rudolf

Wittkowers 1958 erstmals erschienenem Standardwerk zur italienischen Kunst und

Architektur der Barockzeit (1600—1750)2, und zwar an der Stelle, wo Wittkower zwei

Altarreliefs des Bildhauers Domenico Guidi (1628—1701)3 charakterisiert, die beide zu den

herausragenden Skulpturen des römischen Seicento zählen: die 1659-1676 entstandene

Pietä in der Cappella di Monte di Pietä und das Hochaltarrelief mit der Heiligen
Familie für S. Agnese in Agone (1676—1683). Wittkower vergleicht Guidis Reliefstil mit

demjenigen des um eine Generation älteren Alessandro Algardi (1598-1654). Auch wenn

Algardi zeitlebens im Schatten des überragenden Bernini stand, schuf er mit »Die Begegnung

Leos des Grossen mit dem Hunnenkönig Attila« (1646-1653) für den Altar Leos des

Grossen in St. Peter dennoch das spektakulärste und grösste4 Altarrelief der Epoche und

setzte mit diesem Werk einen Markstein in der Geschichte der Gattung (Abb. I).5 Bereits

Jacob Burckhardt bezeichnete dieses als das »grösste Relief der neuern Kunst«.6

Die in zwei vertikale Bildhälften geteilte Komposition thematisiert den wunderbaren

Sieg des Christentums über das Heidentum mit der Vertreibung der Hunnen aus

der Stadt Rom im Jahre 452. Im Zentrum der Darstellung steht die Begegnung zwischen

dem Papst und dem Hunnenkönig am Mincio. Die beiden Protagonisten sind als

Ceorges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischer) Instituts der Universität Zürich 1999



Abb. 1: Alessandro Algardi, Die Begegnung Leos

des Grossen mit dem Hunnenkönig Attila,
1646-1653, Rom, St. Peter (Ministero per i beni

culturali e ambientali, Roma).

l'industria di questo scultore nello studio de gli

ignudi, delli panni e disposizione dell'invenzione,

accomodata all'espressione e vivezza di bellissimi

moti ed attitudini in una machina cosi grande;
1...I« (Bellori, Giovan Pietro, Le vite de'pittori,
seultori e architetti moderni, hrsg. v. Evelina Bo-

rea, Turin 1976, S. 411.)

8 »Algardi created a new Baroque species in

his largest work, the relief representing the Meeting

of Leo and Attila I... 1 «, in: Wittkower 1986

119581 (wie Anm. 2), S. 270.

9 Ebd., S. 271.

10 Als neuere Übersicht zum florentinischen
Reliefschaffen vgl. Niehaus, Andrea, Florentiner

Reliefkunst von Brunelleschi bis Michelangelo,

München, Berlin 1998; Poeschke, Joachim, Die

Skulptur der Renaissance in Italien, 2 Bde., München

1990. Zur Bedeutung Ghibertis und Donatellos

für die Entwicklung des neuzeitlichen Reliefs

vgl. u. a. Pope-Hennessy, John, Donatello's

Relief of the Ascension with Christ giving the Keys

to St. Peter (Victoria andAlbert Museum), London

1949; Krautheimer, Richard, Lorenzo Ghiberti,

Princeton, New Jersey 1970 [19561, insb. 1,

S. 44-49; 137—155; Perrig, Alexander, Lorenzo

Ghiberti. Die Paradiesestür. Warum ein Künstler den

Rahmen sprengt, Frankfurt am Main 1987;

Poeschke 1990, 1, insb. S. 20f.; Pope-Hennessy,

John, Donatello Sculptor, New York, London, Paris

1993, insb. S. 115-136.

11 Zu den beiden Reliefs von Guidi vgl. Wittkower

1986 119581 (wie Anm. 2), S. 313; Bershad 1970

(wie Anm. 3), Kap. IV, S. 45ff.; Montagu 1985 (wie

Anm. 5), S. 215f.; Bacchi, Andrea (Hrsg.), Scultura

del! 600 a Roma, Mailand 1996, Abb. 459, 461.

12 Der Terracottabozzetto zum Hochaltarrelief

in S. Agnese weist prinzipiell dieselbe Komposition

auf, jedoch mit viel mehr Luftraum, was ihm

einen atmosphärischen Charakter verleiht; die

Einzelfiguren sind plastischer ausgebildet:

Terracottabozzetto, Privatbesitz, vgl. Bacchi 1996, (wie

Anm. II), Abb. 462-464, der zu diesem Bozzetto

einen Aufsatz ankündigte (im Druck).

13 Wittkower 1986 119581 (wie Anm. 2), S. 313.

14 Er und andere betrachteten dies als

typischen Ausdruck eines veränderten Verhältnisses

von Kunstwerk und Betrachter im sich anzeigenden

Spätbarock. Bershad 1970 (wie Anm. 3), S. 52,

sprach davon, die Figuren verlören ihren

gegenständlichen Charakter und würden zu einem

»unregelmässigen Muster«, der dekorative Aspekt

hätte an Bedeutung gewonnen: Er schloss damit

an Wittkowers »picturesque« an. Montagu 1985

(wie Anm. 5), S. 215f.: bezeichnete Guidis

Reliefgestaltung dagegen als eine Sackgasse. Sie zeigte

deren Limitiertheit und Zukunftslosigkeit auf,

indem sie Guidis Werken die beiden später
entstandenen Reliefs von Jean-Baptiste Théodon und

Pierre Legros in der Cappella di Monte di Pietà

(1702-1705) entgegenhielt, um damit die Rückkehr

zur mehrgründigen, räumlichen Bildkonzeption zu

dokumentieren. Da diese beiden Reliefs zu

Beginn des 18. Jahrhunderts tatsächlich hervorra-

annähernd freiplastische, überlebensgrosse Figuren ausgebildet und stehen vor der

Bildtafel auf einer vorragenden Standplatte. Mit eindringlicher Gebärde sucht der Papst

den Hunnenkönig zur Umkehr zu bewegen; tatsächlich steht dieser im Begriffe, sich

abzuwenden, erschreckt von der himmlischen Erscheinung der beiden

schwerterschwingenden Apostelfürsten Petrus und Paulus in der oberen Bildhälfte, die in einer

mächtigen Bewegung zusammengeführt, dem Papst und seinen Gefolgsmännern zu Hilfe

kommen. Hinter den beiden Hauptfiguren sind in schwächerem, abnehmendem Reliefgrad

und Massstab die Begleitfiguren, Kleriker auf der einen und Hunnenkrieger auf

Sabine Felder



Abb. 2: Domenico Guidi, Pietà, 1659-1676, Rom,

Cappella di Monte di Pietà (Bacchi 1996,

Abb. 459).

gende Beispiele bilden für eine reich differenzierte

Bildgestaltung, Figurenbildung, Variierung

im Reliefgrad und in der Grössenabmessung der

Figuren, erweist sich Bershads Versuch, Guidis

Einfluss auf Théodon und Legros als den führenden

Bildhauern um 1700 in Rom in kompositio-
neller Hinsicht geltend machen zu wollen, als

nicht sehr überzeugend: Er führte als gemeinsames

Kompositionsmuster die S-Form an (Bershad

1970 [wie Anm. 31, S. 55).

15 Toelken, E. H., Über das Basrelief und den

Unterschied der plastischen und malerischen

Composition, Berlin 1815.

16 Ebd., Kap. XII. Leonardo, der vom Primat der

Malerei über die Skulptur ausging, bezeichnete

das Licht ganz allgemein als einen »Hauptfeind«

des Bildhauers. Was speziell das Relief betrifft,
sprach er diesem eine gewisse Verwandtschaft

mit der Malerei hinsichtlich der Verwendung der

Perspektive zwar nicht ab, bezeichnete es aber

bezüglich Licht und Schatten als »!...] falsch,

sowohl als Sculptur, wie auch als Malerei« / »1...1 dice

lo scultore, che il basso rilevo è di specie di pit-

tura. Questo in parte si accetterebbe in quanto al

disegno, perché partecipa di prospettiva. Ma in-

quanto alle ombre e lumi, è falso in scoltura e in

pittura, perché le ombre di esso basso rilevo

(non) sono della natura del tutto rilevo, come

sono le ombre delli scorti, che non ha l'oscurità

della pittura o' scultura tonda. Ma questa arte è

una mistione di pittura e scoltura.« (Da Vinci,

Leonardo, Das Buch von der Malerei, herausgegeben,

übersetzt und erläutert von Heinrich Ludwig

(Quellenschriften für Kunstgeschichte, XV.], Wien

1882, S. 90/91.) Explizit auf Leonardo bezog sich

etwa Hauck in seiner Charakterisierung der

Renaissancereliefs, speziell der Reliefs von Ghiberti:

Die durch die natürliche Beleuchtung erzeugten
Schatten wirkten störend und mit den Verkürzungen

in direkten Widerspruch tretend. (Hauck,

Guido, Die Grenzen zwischen Malerei und Plastik

und die Gesetze des Reliefs, Berlin 1885, S. 14.)

Dass sich das Licht der Gestaltung des Bildhauers

entziehe, gebrauchte Schweinfurth gar als

Begründung dafür, dass »[...] das malerische Prinzip

der Gestaltung auf dem Gebiete des Reliefs völlig

unanwendbar I...]« sei. (Schweinfurth, Philipp,

Über den Begriff des Malerischen in der Plastik,

Phil. Diss., Strassburg 1910, S. 59f.) Schmarsow

seinerseits sprach den Lichtfaktor bei der Gattung

der Hochreliefs, womit er das griechische Hochrelief

meinte, an. Es dürfe nicht sein, dass durch

die freiplastische Bildung der Vordergrundfiguren

auf den umliegenden oder dahinter liegenden

Bildteilen ein Schatten entstehe: »Der Wert des

Hochreliefs aber besteht grade in diesem

Festhalten der Körpervorstellung im Sinne der echten

Plastik, also des organischen Menschenleibes vor

allen Dingen. Nur Einer Macht, die über sie alle

hingeht, haben sie ausserdem sich anzubequemen,

das ist die des Bundesgenossen, durch den

sie als Formgebilde sichtbar werden, das Licht.

Die Gliedmassen der Vorderseite mögen sich in

voller Rundung vom Rumpfe abheben; aber sie

177

der andern Seite, dargestellt. Diese Beschreibung des Bildgegenstandes bringt zum

Ausdruck, dass Algardi offensichtlich in Wettstreit mit der Malerei trat, in der

Vergegenwärtigung einer lebendigen und dramatischen »Istoria <.7

Wittkower zufolge schuf Algardi mit seinem Altarrelief in St. Peter eine neue

Barockgattung.8 Das Neue kennzeichne sich einmal durch die kolossale Grösse des

Reliefs; vor allem aber bringe Algardi in diesem Werk eine neue Raumauffassung zum

Ausdruck, die durch die Verbindung von imaginiertem Raum im Hintergrund mit dem

durch die körperliche Realität der Vordergrundfiguren erwirkten realen Raum

Barocke Reliefs - »malerisch« oder »pittoresk«?



charakterisiert ist. Damit aber, so Wittkower, gewänne das Relief gegenüber der

Malerei einen Vorteil, da es mit dem sukzessiven Übergang vom Betrachter- zum

Bildraum das zeitspezifische Bedürfnis besser erfülle, die Grenze zwischen Leben und Kunst,

zwischen Betrachter und Darstellung zu überwinden.9 Diese räumlich-illusionistische

Reliefkonzeption Algardis versieht Wittkower mit dem Adjektiv »malerisch« und meint

damit die neuzeitliche Relieftradition mit der Darstellung von Raum aufgrund der

Zentralperspektive, wie sie sich, ausgehend von Donatello und Ghiberti, im Quattrocento

zeitgleich zur Malerei entwickelte.10

Abb. 3: Domenico Guidi, Heilige Familie,

1676-1683, Rom, S. Agnese in Agone (Ministero

per i beni culturali e ambientali, Roma).

dürfen keinen Schatten werfen auf die Nachbarformen,

so dass diese dadurch zerrissen oder

unkenntlich werden - also die Deutlichkeit der

Erscheinungsform für die Erkennung des

Gegenstandes ist die erste Forderung.« (Schmar-

sow, August, Plastik, Malerei und Reliefkunst in
ihrem gegenseitigen Verhältnis Ißeiträge zur
Ästhetik der bildenden Künste, III], Leipzig 1899,

S. 170)

17 »Das Äusserste in dieser Art hat Algardi
geleistet, der in seinem ungeheuren Marmorrelief

in der römischen Peterskirche, welches die

Zurückschreckung Attilas auf seinem Zuge gegen
Rom vorstellt, mit Raphael selbst, der die nämliche

Begebenheit im Vatikan gemalt hatte, einen

Wettkampf im Reichthum versuchte. Lebensgrosse

Figuren treten hier zum Theil ganz aus

dem Marmor heraus, andere stehen hinter ihnen

und lassen in weiterer Ferne wieder noch andere

durchscheinen, so dass es fast unmöglich wird,

aus dem Gewühl und den durcheinander fahrenden

Schatten sich herauszufinden. Unmässig

wurde dies Riesenwerk angestaunt, und es gab

Anlass zu noch gewagteren Künsteleien. Die

Schwierigkeit schien den Eifer nur mehr zu

begeistern; die erhobene Kunst sollte durchaus zum

Gemälde werden. Allein es verlohnt der Mühe

nicht, so seltsame Werke hier näher zu erwähnen.«

(Toelken 1815 Iwie Anm. 151, Kap. X, S. 115f.)

18 Rauprich, Susanne, Aspekte der Betrachtung

und Rezeption von Plastik in der deutschen

Kunstwissenschaft des 18. und 19. Jahrhunderts.

Ein wissenschaftsgeschichtlicher Versuch, Köln

1995, S. 58-62, betonte die neue Bedeutung der

Begriffe des Malerischen und Plastischen in der

Verwendung durch von Rumohr, indem mit ihnen

ein künstlerisches Stilproblem verbunden wurde,

während sie bei früheren Autoren, Goethe, Hegel

und Schelling nur zufällig auftauchten.

19 Als »malerisch« bezeichnete von Rumohr

etwa perspektivische Kompositionen im Relief,

bewegte Gewänder und unsichere Standmotive

bei Statuen, während er mit »plastisch« die

Darstellung kraftvoller Körper, fester Standmotive

oder die ausgeglichene Haltung bei Statuen

meinte, vgl. dazu ebd., S. 59.

20 Vgl. ebd., S. 58-67.

21 Vgl. ebd., S. 60f. Kugler, Franz, Handbuch

der Kunstgeschichte, Stuttgart 1842.

22 Vgl. Rauprich 1995 (wie Anm. 18), S. 89.

23 Ebd., Kap. IV zu Burckhardt, S. 69ff., insb.

das Unterkapitel »Die Sonderstellung des Reliefs«,

S. 83-85.

24 Die Gattung sei seit dem 15. Jahrhundert
ihres »einzig wahren Stilprinzipes beraubt und zum

Gemälde in Marmor und Erz herabgesetzt I...)«

worden. Und weiter fragte sich Burckhardt, »was

eigentlich noch Relief heissen dürfte, seitdem die

Gruppenskulptur zu einer Wand- und Nischendekoration

geworden? Seitdem ganze Kapellenwände

mit Szenen von stark ausgeladenen le-

bensgrossen Stukkofiguren bedeckt waren?« Als

Beispiel führte er Algardis Attila-Relief an, das

»eher eine Wandgruppe heissen 1...1« müsste, vgl.

Sabine Felder



Burckhardt 194111855] (wie Anm. 6), S. 673.

25 Burckhardt, Jacob, Beiträge zur Kunstgeschichte

von Italien. Das Altarbild - Das Porträt

in der Malerei - Die Sammler, Basel 1898, S. 14:

»Vorwiegend aber findet sich der Marmorwandaltar

mit grossem erzählendem Relief (hie und

da zu beiden Seiten von Nischen mit Statuen

begleitet), und dieser hat dann seine eigene
Geschichte von der Renaissance bis zum Ausgang

des Barocco. Wenn sein Stil nur zu sehr ein
malerischer ist, so sollte dies den Beschauer doch

nicht unempfindlich machen gegen Geist und

Schönheit, wo sie sich im Einzelnen vorfinden.

Man betrachte die berühmten Altäre des Antonio

Rossellino und Benedetto da Majano in Monte

Oliveto zu Neapel, die Incoronata des Tullio Lom-

bardo in S. Giovanni Crisostomo zu Venedig, die

Assunte des Tribolo in S. Petronio zu Bologna,

und selbst die gewaltiggrossen, mit vollem
Aufwand behandelten Altäre aus der Manieristenzeit

im Dom von Mailand und in dem von Orvieto
(Altäre des Mosca); endlich wagte es der Barocco,

einzelne ganze Kirchen mit lauter grossen
marmornen Altarreliefs zu versehen, z. B. S. Agnese

in Piazza Navona zu Rom, und Algardis berühmtes

Kolossalrelief des Attila war vielleicht ein

erster Versuch, die sämtlichen Altäre von St. Peter

mit solchen Werken zu schmücken.«

26 Vischer, Robert, Über das optische Formgefühl,

Leipzig 1873: Im Kapitel 1, »Über die Formen

der räumlichen Auffassung«, das von der
optischen Erfassung der Dinge aus der Perspektive

des Künstlers handelt, nahm er die Unterscheidung

»Sehen-Schauen« vor. Das Sehen meint ein

blosses Hinsehen ohne Anstrengung; das Schauen

bezeichnet die eingehendere optische Erfassung

der Gegenstände. Dabei unterschied er zwei

Arten, die er mit »zeichnerisch« und »malerisch-plastisch«

bezeichnete: »Das eine Mal ist es ein

Linienziehen, wobei ich mir haarscharf, gleichsam mit

der Fingerspitze die Umrisse nachweise, das

andere Mal - und dies das Natürliche, weniger
Reflektierte - ist es ein Anlegen von Massen, wobei

ich den Flächen, Anschwellungen und Vertiefungen

eines Gegenstandes, den Bahnen der

Beleuchtung den Halden, Rücken, Mulden des

Gebirges gleichsam mit der breiten Hand nachfahre.

Das Erste ist das zeichnerische, das Zweite das

plastisch-malerische Verhalten. Als anziehendes

Exempel dienen hiefür die Silhouette und das

Relief nach seinen verschiedenen Entwicklungsformen.«

(S. 3)

27 Hauck 1885 (wie Anm. 16): Es handelt sich um

die Rede des damaligen Rektors und Mathematikers

Hauck anlässlich des Geburtstages des

deutschen Kaisers in der Technischen Hochschule Berlin,

1885. Zu Hauck vgl. auch Rauprich 1995 (wie

Anm. 18), S. 109.

28 »Sie betrifft den Begriff des Malerischen in

der Plastik und die Grenzen, die der Plastik

gegenüber der Malerei gesetzt sind. Die Frage ist

um so wichtiger, als sie ein klärendes Licht auf

das ebenso interessante als schwierige Problem

der mathematischen Theorie des Reliefs zu werfen

verspricht.« Hauck 1885 (wie Anm. 16), S. 4; zur

Reliefperspektive vgl. S. 15ff, sowie Brücke, Ernst,

Bruchstücke aus der Theorie der bildenden Künste,

Leipzig 1877, Kap. III.

Die Reliefs des jüngeren Guidi, langjähriger Mitarbeiter Algardis, sind dagegen

geprägt von einer gleichförmigen, auf den Hintergrund gesetzten Figurenkette. In der

Pietä (Abb. 2) beschreibt die Konfiguration eine Kurve, die sich von rechts oben nach

rechts unten über das ganze Bildfeld zieht. Die eigentliche Hauptgruppe rund um den

Leichnam Christi am unteren Bildrand verbindet sich darin nahtlos mit einer Gruppe von

Engeln und Gottvater. Dasselbe Schema der in einer Kurve zusammengefassten, zu einer

kompakten Einheit gefügten Figuren wandte Guidi auch im rund zwanzig Jahre später

begonnenen Hochaltarrelief in S. Agnese mit der Heiligen Familie an (Abb. 3)." Zur

Gleichförmigkeit der Ausbildung tritt hier ein niederer Reliefgrad, wodurch sich die

Tendenz zur unkörperlichen, abstrahierten Figurendarstellung noch stärker bemerkbar

macht.12

Im Vergleich der Reliefs von Algardi und Guidi konstatiert Wittkower eine

Abnahme des dramatischen Potenzials der Darstellung: Während Algardi seine Komposition,

ausgehend von den fast freiplastisch gebildeten Hauptfiguren im Vordergrund,

in die Tiefe arbeite und so das Interesse des Betrachters fessle, verzichte Guidi in der

Figurengestaltung auf eine Ausdifferenzierung des Reliefgrads, was zu einer »neutralization

of the dramatic focus« führe. Als Erklärung für die gleichförmige Verteilung

skulpturaler Elemente auf einer Oberfläche, wie sie für Guidis Reliefs bezeichnend ist,

führt Wittkower das Aufkommen der »pittoresken« Reliefkonzeption an.13

Er sieht in den monumentalen Altarreliefs des römischen Seicento somit einen

Wandel vom Malerischen zum Pittoresken.14 Diese Beobachtung ist auch von

begriffsgeschichtlichem Interesse. Denn sie basiert ohne Zweifel auf der kunsthistorischen

Diskussion über das Malerische, ohne allerdings deren Implikationen zu reflektieren. 1/9

Das Malerische in der Skulptur: ein Überblick

Die Frage der malerischen Gestaltungsweise in der Skulptur wurde von Beginn weg vor
allem anhand der Gattung des Reliefs erörtert, da sie zwischen Malerei und Skulptur zu

lokalisieren ist. Dabei lässt sich im Laufe der Zeit ein Bedeutungs- und

Wertewandel verfolgen.
1815 verfasste Toelken die Abhandlung »Über das Basrelief und den Unterschied der

plastischen und malerischen Composition«.15 Sich auf Winckelmann und Anton Raphael

Mengs berufend, vertrat Toelken einen klassischen Standpunkt und behandelte

demzufolge das griechische Relief als Vorbild für die Reliefgestaltung. Konsequenterweise

musste er die malerischen Gesetzmässigkeiten - d. h. mehrere Bildgründe, wie sie

mittels unterschiedlicher Reliefgrade erreicht werden, die Anwendung der Linearperspektive

u. a. m. - ablehnen. Er schrieb es - und stellte sich damit in eine bis auf

Leonardo zurückreichende Tradition — mehrheitlich der fehlenden Farbe sowie dem Licht zu,

das sich in der Bildhauerei als natürliches Licht dem Gestaltungswillen des Bildhauers

entzieht, dass die Resultate in Relief nie mit jenen in der Malerei zu konkurrieren vermochten.16

Als Gipfel des malerisch-neuzeitlichen Stils bezeichnete er das Attila-Relief, das in

der Folge zu noch schlimmeren Auswüchsen geführt habe.17 Die Erwähnung und Beschreibung

von Algardis Monumentalrelief — die im Übrigen von einer gewissen Bewunderung

für dieses Werk zeugt! — ist insofern bemerkenswert, als nachfolgend bei der Behandlung

der Frage des Malerischen die Werke des Seicento fast vollständig negiert wurden.

Barocke Reliefs - »malerisch« oder »pittoresk«?



29 Schmarsow 1899 (wie Anm. 16): »Die Schrift

I...1 sucht das Wesen der Plastik im Unterschied

von dem der Malerei, sowie von dem Überganggebiet

der Reliefkunst zu fassen und vor der

Verwechslung unter einem gemeinsamen -Problem

der Form in der bildenden Kunst« zu wahren, wie

es Adolf Hildebrand unter eben diesem Titel

verfolgt.« (Vorrede, S. V)

30 Hildebrands Schrift »Problem der Form« war

von grosser rezeptionsgeschichtlicher Bedeutung.

Wie Robert Vischer das Relief physiologisch

gesehen als die dem Bau der Augen am meisten

entsprechende Kunstgattung bezeichnete, so

hielt gemäss Hildebrand das Relief die

»Wirkungsform« eines Gegenstandes und nicht dessen

»Daseinsform« fest. Und diese war es, die es im

künstlerischen Prozess zu schaffen galt. Hildebrand

erklärte die »griechische Reliefvorstellung«

zur »allgemeinen künstlerischen Vorstellungsweise«.

Vgl. Hildebrand, Adolf, Das Problem der

Form in der Bildenden Kunst, Strassburg 1901

118931, Kap. V, »Die Reliefauffassung«, S. 73-94; zur

Entstehung des »Problem der Form« vgl. die

Einführung von Henning Bock in Adolf Hildebrand,

Gesammelte Schriften (Wissenschaftliche

Abhandlungen der Arbeitsgemeinschaft für

Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen, Band

39), Köln, Opladen 1969, S. 17-40; Rauprich 1995

(wie Anm. 18), S. 96-100.
31 In seiner ersten Schrift Zur Frage nach dem

Malerischen, sein Grundbegriff und seine

Entwicklung (Beiträge zur Ästhetik der bildenden

Künste 1), Leipzig 1896, reagierte Schmarsow auf

die Aktualität des Begriffs, den er als einen

Schlüsselbegriff des modernen Kunstempfindens

bezeichnete. Er untersuchte ihn vorerst anhand

der Malerei. Es war das Ziel, die Eigenart der

Malerei gegenüber den anderen Künsten über die

Bestimmung des Begriffs des Malerischen zu

ergründen-. »Ja, noch mehr, die Anerkennung ihrer

Selbständigkeit wird sich eben auf diesen Begriff

gründen müssen; ihre Existenzberechtigung
neben den anderen Künsten muss darin beschlossen

sein, auch wenn sie zum Vollbesitz ihrer Mittel,

wie zum Vollbewusstsein ihrer eigensten

Natur erst allmählich hindurchdringt.« (S. 11) Die

zweite Untersuchung beschäftigte sich mit dem

Malerischen in der Architektur: Barock und

Rokoko, eine Auseinandersetzung über das Malerische

in der Architektur (Beiträge II), Leipzig 1897;

vgl. auch Schmarsow 1899 (wie Anm. 16), Vorrede,

V. Vgl. auch Rauprich 1995 (wie Anm. 18),

S. 104-106.

32 Schmarsow 1899 (wie Anm. 16), S. 79: »Ihre

reinste Aufgabe sollte somit in der statuarischen

Kunst anerkannt werden, d.h. im Gebiet der

isolierten Rundplastik zunächst.«

33 Ebd., Kap. IV, S. 118-141; Kap. VI. S. 166-187.

34 Ebd., S. 118.

35 Ebd., S. 119.

36 Ebd., Kap. V, S. 142-165. Dass Schmarsow

seine Kritik an Hildebrand im fünften Kapitel gipfeln

liess, geschah wohl in kalkulierter Analogie

zu Hildebrands eigener Schrift, wo die Relief-Anschauung

als Ergebnis der Untersuchungen im

selben Kapitel behandelt ist.

37 Auch Burckhardt hatte das griechische Relief

als die vollkommenste Ausformung der Gattung

Eine systematische Verwendung fand der Begriff des Malerischen zusammen mit
dem Gegenbegriff des Plastischen bei Carl Friedrich von Rumohr und der »Berliner

Schule«. Die beiden Begriffe wurden dort als differenzierende Bewertungskriterien für

gleichzeitige Tendenzen in der Quattrocento-Plastik verwendet, wie Ghiberti und

Donatello sie exemplarisch verkörperten.18 Von Rumohr entwickelte diese These in

seinen »Italienischen Forschungen« von 1831: Ghiberti stellte er als Bildhauer dar, der

mehr malerisch veranlagt sei, während Donatello den wahren Bildhauer verkörpere.19

Verallgemeinernd kann man festhalten, dass das Malerische, auf die Skulptur

bezogen, von Beginn an Merkmale bezeichnete, die als nicht-plastisch und damit auch

als nicht-antik beurteilt wurden,20 wie sie vor allem im Relief zu finden waren. Franz

Kugler hielt in seinem »Handbuch der Kunstgeschichte« fest, die Reliefs von Ghiberti

zeigten am deutlichsten eine malerische Wirkung — was er im übrigen für die Entwicklung

der Skulptur als Nachteil wertete. Er sprach von »Zwitterwesen« und wies auf die

»üble Folge« dieser Neuerung hin.21

Jacob Burckhardt griff in der Tradition der »Berliner Schule« malerisch und

plastisch als Gegensatzpaar auf, um aber deren Bedeutung einer qualitativen Erweiterung

zu unterziehen: Malerisch war nun gleichbedeutend mit »christlich, bewegt,

vielschichtig«; plastisch dagegen mit »antikisch, ruhig, klar und eindeutig«.22 Was die

Einschätzung des malerischen Reliefs betraf, so verfocht Burckhardt wie die Vertreter
der »Berliner Schule« die Ansicht, die Gattung sei durch die Anwendung malerischer

Gesetzmässigkeiten vor allem durch Ghiberti und Donatello verdorben worden. Seine

Vollkommenheit hatte das Relief in der griechischen Antike erreicht.23

Hierzu passt Burckhardts ausschliesslich negative Beurteilung des barocken

Monumentalreliefs im »Cicerone«.24 Von grösstem Interesse ist aber seine Frage, was

denn in jener Zeit überhaupt als Relief gelten könne. Im Grunde genommen stellte

Burckhardt die gegenseitige Annäherung der Gattungen Freiskulptur und Relief fest,

was sich vor allem auf den Altären manifestierte.

Auch wenn er seine Meinung über das Barockrelief als dem Gipfelpunkt der

malerischen Entwicklung im Relief nicht grundsätzlich ändern sollte, bewiesen Burckhardts

späteren Äusserungen im Aufsatz zum Altarbild in den »Beiträgen« von 1898 doch eine

veränderte Sicht, insofern er eine kontinuierliche Entwicklungslinie des Typus

Marmorwandaltar mit grossem erzählendem Relief zeichnete, die schliesslich in den Altarreliefs

im 17. Jahrhundert mündete. Dabei hob er den Aspekt der Gesamtausstattung hervor, wie

er mit dem Altarrelief- und Statuenprogramm in S. Agnese realisiert und in S. Peter mit

Algardis Attila-Relief als Anfang womöglich intendiert gewesen war — so die These Burckhardts

.25 Gerade dadurch äusserte er implizit wenn nicht eine besondere Wertschätzung,

so doch zumindest Verständnis für den spezifischen Charakter der Gattung in ihrer Zeit.

Das Interesse am Relief als Kunstgattung und im Zusammenhang mit dem Begriff
des Malerischen war über den engeren kunstgeschichtlichen Kontext hinaus auch

allgemeiner theoretischer Natur. Dies lässt sich im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts

anhand mehrerer Beispiele verfolgen. Der Ästhetiker Robert Vischer gebrauchte in

seiner Abhandlung »Über das optische Formgefühl« das Relief als anschauliches

Exempel, um jene Art des Schauens, die er die »malerisch-plastische« nannte, zu

illustrieren.26 Im Kontext der Begriffsentwicklung ist bemerkenswert, dass er malerisch

und plastisch verband, während die beiden Begriffe in der »Berliner Schule«, bei

Burckhardt und auch später als Gegensätze verwendet wurden.

Sabine Felder



betrachtet, und zwar das nur eingründige
Hochrelief, bei dem die vollplastischen Figuren
nebeneinander wie »zwischen zwei Glasplatten«

aufgereiht sind, vgl. dazu Rauprich 1995 (wie

Anm. 18), S. 83.

38 Schweinfurth 1910 (wie Anm. 16).

39 Zu weiteren Positionen in dieser Diskussion

vgl. Rauprich 1995 (wie Anm. 18), S. 108-111.

40 Vgl. Burckhardt 194111855] (wie Anm. 6), Der

Barockstil, Die Kirchenfassaden: »Hier (bei Rainaldis

Fassade von S. Maria in Campitelli, Anm. d.

Verf.] offenbart sich besonders deutlich das

Vorwärts- und Rückwärtstreten der Mauerkörper als

ein malerisches Prinzip; Abwechslung in den

Linien und starke Schattenwirkung werden leitende

Rücksichten, im geraden Gegensatz zu aller strengen

Architektur.« Ebd., S. 352: »Das Auge hält,
zumal beim Anblick von der Seite, die Biegung für

stärker als sie ist und setzt die ihm durch

Verschiebung unsichtbaren Teile reicher voraus als

sie sind. Sodann ist auch hier ein malerisches

Prinzip tätig: dasjenige, die homogenen Bauglieder,

z. B. alle Fenstergiebel, alle Kapitelle desselben

Ranges dem Beschauer auf den ersten Blick

unter ganz verschiedenen Gesichtspunkten
vorzuführen, während die strengere Architektur ihre

Wirkung im geraden Gegenteil sucht.«

41 Gurlitt, Cornelius, Geschichte des Barockstiles

in Italien, Stuttgart 1887, 11. Buch. Der

italienische Barockstil. Einleitung, S. 225f. Wölfflin,
Heinrich, Renaissance und Barock. Eine Untersuchung

über Wesen und Entstehung des Barockstils

in Italien, Basel/Stuttgart 1986 (Nachdruck

der ersten Ausg. von 1888). Schmarsow 1897 (wie

Anm. 31): Verwies im Kapitel, in dem er auf die

Frage eines malerischen Stils zu sprechen kam

und wo er bereits im Titel ein Fragezeichen setzte

- »Ein malerischer Stil?« - auf Burckhardts

Wirkung: »Man hat sich gewöhnt, den Stil, in den die

Renaissance sich auflöst oder - wie man sich

öfter ausdrückt - in den die Renaissance entartet,«
(sie) unter dem Namen Barock zu begreifen. Als

wesentliches Merkmal dieses Stils wird aber

übereinstimmend von den Geschichtschreibern der

Kunst >der malerische Charakter« angegeben.
Besonders Jacob Burckhardt, dessen glänzende

Charakteristik für alle folgenden Versuche massgebend

geblieben ist, hat von dem -malerischen

Grundgefühl des Barockstiles« gesprochen und

mehr als ein Prinzip, das aller strengen Architektur

widerstreitet, in malerischen Grundsätzen

erkannt.« (S. 42f.) Riegl, Alois, Die Entstehung der

Barockkunst in Rom, 1987 (Nachdruck der

Ausgabe Wien 1908), sprach den Missbrauch an, der

mit dem Begriff des Malerischen betrieben werde,

durch die abweichende Verwendung von malerisch

und plastisch bei Wölfflin und bei Schmarsow:

Während Wölfflin die Eigentümlichkeit des

Barockstiles auch in der ersten Periode im

Malerischen sah, liess dies Schmarsow höchstens für

die zweite gelten (Einl., S. 15f.).

42 Wölfflin 1986 118881 (wie Anm. 41), im ersten

Teil seiner Untersuchung, »Das Wesen des

Stilwandels«, dort das Kapitel »Der Malerische Stil«:

»Übereinstimmend wird von den Geschichtsschreibern

der Kunst als wesentliches Merkmal

der Barockarchitektur der malerische Charakter

angegeben. Die Baukunst verlässt ihr eigenthüm-

Mit dem Thema des Malerischen im Relief beschäftigte sich auch der
Mathematiker Guido Hauck.27 Seine Darstellung zielte darauf ab, die Bedeutung der zu Ende

des 18. Jahrhunderts entdeckten so genannten Reliefperspektive zu mindern, mit der die

Gattung mathematisch definiert werden sollte.28 Denn im Gegensatz zur Malerei, so

Hauck, bildeten im Relief die »malerischen Scenerien« doch die Ausnahme, während das

Gewicht bei den Figuren liege.

August Schmarsows Abhandlung »Plastik, Malerei und Reliefkunst in ihrem

gegenseitigen Verhältnis« von 18 9 9 29 war als Replik auf Adolf Hildebrands aus der

Sicht des produzierenden Künstlers verfasste, 1893 erstmals erschienene Schrift »Das

Problem der Form in der bildenden Kunst«30 konzipiert. Sie bildete Schmarsows dritte
und letzte Beschäftigung mit dem Begriff des Malerischen; dieses Mal auf die Skulptur

bezogen, womit die Reliefkunst ins Zentrum der Untersuchung rückte.31 Schmarsow

sah in klassischer Tradition die Aufgabe der Skulptur in der Darstellung des

einzelnen menschlichen Körpers.32 Er behandelte aber sodann auch die Formen des

plastischen Schaffens, die von der eigentlichen Aufgabe, reine Körpervolumen zu

bilden, abweichen, nämlich die plastische Gruppe sowie die Reliefkunst.33 Dies gründete

in der Einsicht, dass eine idealtypische begriffliche Erfassung und Differenzierung

von Malerei und Skulptur und die konkrete Ausformung in den Werken zwei

verschiedene Dinge seien: »Zwischen dem Standpunkt des Bildners und dem des

Malers, wie wir sie heute klar auseinander zu halten und begrifflich scharf zu

definieren vermögen, indem wir bei jedem das entwickelte Stadium seiner Kunst ins

Auge fassen, wo diese ihrer eigenen Natur bewusst geworden und ihre besondere

Aufgabe kennt wie ihre besondern Mittel handhabt, liegt selbstverständlich ein

ganz allmählicher Übergang.«34 Und hier stellte sich für Schmarsow auch die Frage,

»wie kann seine [des Bildhauers, Anm. d. Verf.l Auffassung der menschlichen Gestalt

allein ganz natürlich, fast unmerklich in die malerische Anschauungsweise

übergleiten?«35

Um die Gesetzmässigkeiten des Reliefs zu untersuchen, widmete Schmarsow in

kritischer Auseinandersetzung mit Hildebrand ein Kapitel der »Relief-Anschauung«, die

von diesem zum allgemeinen künstlerischen Darstellungsprinzip erhoben worden war.36

Die Beschäftigung mit der Gattung des Reliefs, die als conditio sine qua non für die

Behandlung der Frage nach dem Malerischen in der Skulptur bezeichnet werden kann,

erreichte mit Schmarsows Abhandlung einen Höhepunkt. Schmarsow konzentrierte sich

allerdings wie vor ihm Hildebrand und Burckhardt weitgehend auf das griechisch-antike
Relief.37

Als Spiegel des damaligen Interesses kann Philipp Schweinfurths 1910 erschienene

Dissertation »Über den Begriff des Malerischen in der Plastik« bezeichnet werden, die

eine Zusammenfassung der zeitgenössischen Diskussion lieferte.38 Bezeichnend ist, dass

auch Schweinfurth sich zur Untersuchung der Wechselwirkungen des Plastischen und

Malerischen an konkreten Objekten auf die griechische Skulptur und die Skulptur der

Renaissance beschränkte.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die deutsche kunsttheoretische Diskussion

des 19. Jahrhunderts über den Begriff des Malerischen in der Skulptur und speziell im

Relief von einem klassischen Standpunkt geprägt war, von dem her malerische

Gesetzmässigkeiten negativ gewertet wurden. Unter dem Malerischen aber verstand man in

erster Finie Darstellungsmittel wie vor allem die Zentralperspektive, die primär in der

Barocke Reliefs - »malerisch« oder »pittoresk«?



liches Wesen und geht Wirkungen nach, die einer

andern Kunst entlehnt sind: sie wird malerisch.«

(S. 27)

43 »Im Uebrigen brauche ich hier nicht
auszuführen, wie weit die Übertragung des -Malerischen-

auf die Plastik getrieben wurde oder

getrieben werden kann. Ich breche diese

Bemerkungen ab, unser Thema ist die Architektur und

ich greife zurück auf den Anfangssatz: Im Barock

werde die Architektur malerisch und dies sei das

eigentliche Charakteristicum des Stils.« (ebd., S. 37)

44 Ebd., S. 37.

45 Wölfflin, Heinrich, Über den Begriff des

Malerischen, in: Logos, IV, 1913, S. 1-7.

46 Ebd., S. 2. Wölfflin hatte bereits 1888 (wie

Anm. 41) die Bewegung als ein grundlegendes
Element des malerischen Stils bezeichnet, was von

Schmarsow (1896 [wie Anm. 311, S. 8) als eine
willkürliche Behauptung abgetan wurde. Der

Zusammenhang zwischen der Entwicklung des Begriffes

des Malerischen seit »Renaissance und Barock«

durch Wölfflin und den drei Schriften zum

Malerischen von Schmarsow, 1896-1898, wäre ein

Thema, das hier zu erörtern aber nicht der Ort ist.

Lurz, Meinhold, Heinrich Wölfflin. Biographie

einer Kunsttheorie (Heidelberger Kunstgeschichtliche

Abhandlungen, 14), Worms 1981, dem es in

seiner Dissertation zu einer Biografie von Wölf-

flins Kunsttheorie vor allem um die Herausarbeitung

von Wölfflins einfühlungspsychologischer

Position ging, interpretierte Wölfflins
Definition des Malerischen als »quasi-ontolo-
gisch« (S. 104-107): »Seine Definienten werden

nicht einfach ontologische Prädikate sein,
sondern Prädikate, in denen ein subjektiver Eindruck

in Beziehung zu seiner empirischen Grundlage

gesetzt wird, und zwar derart, dass der Eindruck

quasi-ontologisch vom Gegenstand prädiziert
wird.« (S. 104)

47 Wölfflin, Heinrich, Kunstgeschichtliche

Grundbegriffe. Das Problem der Stilentwicklung

in der neueren Kunst, München 1915, Kap. I,

S. 20-79. Vgl. auch Rauprich 1995 (wie Anm. 18),

S. lOlf., zur Verwandtschaft dieses Gegensatzpaares

mit »plastisch-malerisch« bei Burckhardt.

48 »Es ist beidemal jene Manier eines Sehens in

Flecken statt in Linien, etwas, was wir malerisch

nennen und was ein unterscheidendes Merkmal

des 17. Jahrhunderts gegenüber dem 16. Jahrhundert

ist.« (Wölfflin 1915 (wie Anm. 471, S. 12) Die

Stilveränderung, die Wölfflin mit der Entwicklung

vom Linearen zum Malerischen beschreibt, ist im

Sinne einer Periodizität von allgemeiner Gültigkeit,

vgl. dazu Rauprich 1995 (wie Anm. 18).

49 Ebd., S. 66-68, Abb. S. 67. Im Abschnitt zur

Plastik werden als Gegensatzpaare zuerst zwei

Büsten von Benedetto da Majano und Bernini

(Kardinal Scipione Borghese) besprochen (Abb.

S. 62f.); als vollplastische Figuren sodann der hl.

Jakobus von Andrea Sansovino und Pierre Pugets

Andrea Sauli (Abb. S. 640.

50 Zum »Picturesque« vgl. von Buttlar, Adrian,

Der Landschaftsgarten. Gartenkunst des

Klassizismus und der Romantik, Köln 1989; Andrews,

Malcolm (Hrsg.), The Picturesque. Literary Sources

G Documents, 3 Bde., The Banks, Mountfield

1994, mit weiteren Literaturangaben. Eine Definition

des Pittoresken in der Bedeutung »wie ein

Malerei zur Anwendung gelangten. Das Relief bot sich als zwischen Malerei und

Skulptur zu lokalisierende Gattung an, um exemplarisch darzustellen, wie unbefriedigend
die hier erzielten Resultate im direkten Vergleich mit der Malerei letztlich waren.39

Das Malerische als spezifische Qualität der barocker) Kurist

In der Erörterung des Malerischen in der Skulptur spielte das barocke Relief praktisch
keine Rolle. Eine grosse begriffsgeschichtliche Wirkung übte aber neben der oben

skizzierten Diskussion Burckhardts Verwendung des Begriffs für die barocke Architektur im

»Cicerone« aus.40 Gurlitt, Wölfflin, Schmarsow und auch Riegl bezogen sich auf Burckhardts

Urteil, in der formalen Gestaltung dieses Zeitraums mache sich ein »malerisches

Prinzip« bemerkbar.41

Von grösstem Interesse sind in der Folge Heinrich Wölfflins Beiträge zum Thema,

der an Burckhardt anknüpfend, das Malerische zu einem Grundbegriff entwickelte. In

seiner Habilitationsschrift zur Entwicklung der Architektur von der Renaissance zum

Barock machte er das Urteil, das Eigentümliche der Barockarchitektur sei ihr
malerischer Stil, zum Ausgangspunkt seiner Untersuchungen.42 Wölfflin stellte hier auch

fest, dass die an der Architektur studierten, als malerisch bezeichneten formalen
Eigenschaften sich selbstredend auch in der barocken Skulptur finden Hessen.43

Auch wenn Wölfflin am Schluss zum Fazit gelangte, dass »der Begriff in seiner

Allgemeinheit nicht fähig ist, den Barock zu fassen«44, so erkannte er nichtsdestotrotz

im Malerischen eine grundlegende Art der künstlerischen Gestaltung. In seinem 1913

erschienenen Aufsatz »Über den Begriff des Malerischen« löste er ihn von der Bindung

an eine Gattung oder an eine bestimmte Epoche.45 In Abgrenzung zum Gegenbegriff des

Linearen beschrieb er den malerischen Stil als die Wiedergabe des Scheins der Dinge,

geprägt von konturlosen Massen, von alternierendem Hell-Dunkel: »Wo der Rand als

wesentliches spricht, da trennt sich Form von Form; die Flächen des malerischen Stils

mit unbetonter Grenze verbinden sich untereinander. Helligkeiten und Dunkelheiten

schiessen zusammen und es entsteht ein eigentümlicher Bewegungseindruck, dem

Wogen eines Stromes vergleichbar, wie ihn die lineare Kunst nicht kennt. Höhen und

Tiefen, Helles und Dunkles - sie scheinen demselben Element anzugehören.«46

In den 1915 erschienenen »Grundbegriffen« knüpfte Wölfflin am zwei Jahre früher
erschienenen Aufsatz zum Malerischen an, indem er als erstes Gegensatzpaar »das

Lineare und das Malerische« behandelte.47 Er bezeichnete nun aber das Malerische

wieder als ein spezifisches Merkmal der Kunst des 17. Jahrhunderts und bildete in der

Folge auch seine Gegensatzpaare generell aus Beispielen des 16. und 17. Jahrhunderts.48

Der Abschnitt zur malerischen Skulptur gipfelte in einer Charakterisierung von

Berninis Teresa-Gruppe.49

Der Einfluss des »Picturesque«

Das Verständnis des »malerischen Prinzips«, wie es zuerst von Burckhardt dargelegt
wurde, scheint offensichtlich beeinflusst zu sein von der ästhetischen Kategorie des

Pittoresken, die sich im Verlaufe des 18. Jahrhunderts im englischen Raum konstituierte.

Sabine Felder



Bild« findet sich bei Du Bos, 1719: »J'appelle

composition pittoresque, l'arrangement des objets

qui doivent entrer dans un tableau par rapport a

l'effet general du tableau.« (zit. nach Andrews

1994,1, S. 6)

51 Von Buttlar 1989 (wie Anm. 50), S. 71.

52 Gilpin, William, Essay I. On Picturesque

Beauty, 1791, publ. bei Andrews 1994 (wie Anm.

50), 2, S. 7-18.

53 Burckhardt 1941 [18551 (wie Anm. 6), S. 351.

54 Panofsky, Erwin, Die Scala Regia im Vatikan

und die Kunstanschauungen Berninis, in: Jahrbuch

der Preussischen Kunstsammlungen, XL,

1919, S. 241-278, S. 253. Im Unterschied zu einer

primär formalen Analyse erfuhr der Begriff bei

Panofsky eine Psychologisierung: Als subjektivi-
stisches Prinzip erhob er es zum bestimmenden

Darstellungsmodus seit dem zweiten Viertel des

17. Jahrhunderts: »[...1 geht dazu über, durch

eine systematische Ausbildung der wirklich sub-

jektivistischen Prinzipien, des Unzeichnerisch-

Malerischen, des Unplastisch-Theatralischen, des

Vieldeutig-Stimmungsmässigen, einen neuen

Darstellungsmodus zu schaffen [...!« (S. 258)

55 Wölfflin 1986 [18881 (wie Anm. 41), S. 27:

»Was bedeutet malerisch? Einfach ist es zunächst

zu sagen: malerisch sei das, was ein Bild abgebe,

was ohne weitere Zuthat ein Vorwurf für den Maler

sei.«

56 Ebd.: »Ein strenger antiker Tempel, der nicht

in Ruinen liegt, ist kein malerischer Gegenstand.

Der architectonische Eindruck mag in Wirklichkeit

noch so gross sein, im Bilde wirkt das Gebäude

einförmig; der moderne Künstler müsste sich die

äusserste Mühe geben, durch Beleuchtungsef-

fecte, Luftstimmung, landschaftliche Umgebung

das Object als Gemälde interessant zu machen,

wobei dann das eigentlich Architectonische

vollständig zurücktritt.« Vgl. auch Wölfflin 1913 (wie

Anm. 45), S. 5f. Auch Schmarsow 1897 (wie Anm. 31),

S. 20, bemühte das Bild der antiken Tempelruinen,

am Beispiel der Akropolis und der Tempel von

Paestum, um die malerische Verwandlung des

Bauwerks vor Augen zu führen. Bei Gilpin lautet

die entsprechende Passage folgendermassen: »Let

us then examine our theory by an appeal to

experience; and try how far these qualities enter into

the idea of picturesque beauty; and how far they

mark that difference among objects, which is the

ground of our inquiry. A piece of Palladian

architecture may be elegant in the last degree. The

proportion of it's party - the propriety of it's

ornaments - and the Symmetrie of the whole may be

highly pleasing. But if we introduce it in a picture,

it immediately becomes a formal object, and ceases

to please. Should we wish to give it picturesque

beauty, we must use the mallet, instead of the

chisel: we must beat down one half of it, deface

the other, and throw the mutilated members

around in heaps. In short, from a smooth building

we must turn it into a rough ruin. No painter, who

had the choice of the two objects, would hesitate

which to use.« (Gilpin 1791, publ. bei Andrews 1994

[wie Anm. 501, 2, S. 8)

57 Wölfflin 1986118881 (wie Anm. 41), S. 27f.: »Einer

reichen Barockarchitektur lässt sich dagegen

leichter eine malerische Wirkung abgewinnen: sie

hat mehr Bewegung, die freieren Linien, das

Ohne ausführlicher darauf eingehen zu können, seien nur wenige grundlegende Aspekte

des »Picturesque« genannt, die mir hier von Bedeutung zu sein scheinen: als erstes, dass

es sich dabei nicht primär um eine auf die bildenden Künste bezogene

Diskussion handelte, sondern um die rein ästhetische, von der Landschaftsmalerei eines

Poussin, Salvatore Rosa oder Claude Lorrain inspirierte Rezeption der Natur als Bild. In

diesem Sinne ist aufschlussreich, dass der Begriff ursprünglich ganz einfach »wie ein

Bild« meinte.50 Das »Picturesque« bezeichnete, um von Buttlar zu zitieren, »[...] nur mehr

ein ästhetisches System von Kompositionsregeln, Form- und Farbwerten, das heisst die

von jedem Inhalt, jeder Assoziation und Emotion losgelösten physischen Qualitäten der

Natur nach Licht, Schatten, Bewegung, Umriss, Textur und Kolorit in Hinsicht auf das

Malerisch-Reizvolle«.51 Als ästhetische Kategorie, wie es in Unterscheidung von

»beautiful« und »sublime« definiert wurde, beinhaltete es Irritierendes, Unregelmässigkeit,

Mannigfaltigkeit — »Roughness« sei der wesentliche Punkt, in dem sich das

»Picturesque« vom Schönen unterscheide, wie es etwa William Gilpin zu Ende des 18.

Jahrhunderts ausdrückte.52

Im Vergleich ergeben sich Parallelen zwischen der Definition des Pittoresken und

jener des »malerischen Prinzips« der Barockarchitektur: Man denke an die von

Burckhardt hervorgehobenen Punkte, »das Vorwärts- und Rückwärtstreten der

Mauerkörper«, »Abwechslung in den Linien und starke Schattenwirkung«.53 Bei Erwin Panofsky

bezeichnete malerisch all jene Stilelemente von Berninis Altararchitektur, die vom

klassischen Kanon abwichen: Schrägstellung der Säulenpaare, gesprengte Giebel,

verkröpftes Gebälk, überquellendes Relief, frei im Räume schwebende Gestalten.54

Bei Wölfflin schliesslich lassen sich offensichtliche Übereinstimmungen mit der

ästhetischen Theorie des Pittoresken feststellen. So verwies er in »Renaissance und

Barock« in der definitorischen Bestimmung des malerischen Stils zunächst auf die

ursprüngliche Bedeutung von pittoresk »wie ein Bild«.55 Und die folgenden
Bemerkungen zum antiken Tempel, der erst als Ruine zum malerischen Gegenstand geraten

könne, knüpften an entsprechenden Äusserungen Gilpins zur Architektur Palladios an.56

An solchen Präliminarien aus der englischen »Picturesque«-Theorie mass Wölfflin
sodann die barocke Architektur, mit der sich — als Bildmotiv — leichter als mit dem

Tempel und ohne Manipulation eine malerische Wirkung erzielen lasse.57

Wölfflin zog aus diesen Überlegungen einen Schluss, der seine Definition des

Malerischen im Kern weiterhin prägen sollte: »Pointirt könnte man sagen: Die strenge

Architectur wirkt durch das, was sie ist, durch ihre körperliche Wirklichkeit, die

malerische Architectur dagegen durch das, was sie scheint, durch den Eindruck der

Bewegung.«58

Später in den »Grundbegriffen« unterschied Wölfflin in der Einleitung zum Kapitel

»Das Lineare und das Malerische« zwischen malerischer Auffassung und malerischem

Motiv. In seinen Darlegungen ging es ihm um Ersteres, während er Letzteres — den

Bettler, die Ruine — eher in den populären Bereich verwies.59 Anhand von Rembrandt

stellte er die Entwicklung vom populären Ideal des motivisch Pittoresken — hier
verwendete er nun auch bewusst das Fremdwort zur besseren Unterscheidung — zum nicht

an den Bildgegenstand geknüpften malerischen Stil dar.60 Allerdings bildete das

malerische Motiv die notwendige Voraussetzung - »nur eine Vorstufe zu den höheren

Formen des malerischen Geschmacks« - zur »allgemein malerischen Auffassung der

Welt«.61

Barocke Reliefs - »malerisch« oder »pittoresk«?



belebte Spiel von Licht und Schatten, das sie bietet,

befriedigen um so mehr den malerischen

Geschmack, je mehr sie gegen die höheren Gesetze

der Baukunst Verstössen.«

58 Ebd., S. 28.

59 Wölfflin 1915 (wie Anm. 47), S. 26-31.

60 Ebd., S. 30.

61 Ebd.

62 Brinckmann, Albert Erich, Barockskulptur.

Entwicklungsgeschichte der Skulptur in den

romanischen und germanischen Ländern seit

Michelangelo bis zum 18. Jahrhundert, 2 Bde. (Handbuch

der Kunstwissenschaft), Berlin 1917, S. V.

63 Ebd. Auch Wölfflin vertrat letztlich ein
klassisches Skulpturverständnis und hegte eine
Vorliebe für die »plastische« Skulptur: vgl. Rauprich
1995 (wie Anm. 18), S. 104; zum Klassizisten Wölfflin

vgl. auch Nikolaus Meier, Heinrich Wölfflin -
Kunst und Natur, in: Georges-Bloch-Jahrbuch des

kunstgeschichtlichen Seminars der Universität
Zürich 1996, S. 197-208.

64 Brinckmann 1917 (wie Anm. 62), S. 1-10.

65 Ebd., S. 7.

66 Ebd., S. 6—9: »Das Ergebnis dieser Untersuchung

lautet also: das Malerische vermag einzig

Wesenseigentümlichkeit der Malerei zu werden.

In der Skulptur und Baukunst kommt ihm nur ein

akzessorischer Wert zu, dort stärker, hier geringer.«

(S. 9)

67 Ebd., S. 7: »Nur eine untrennbare Verbindung

geht die Malerei und mit ihr auch das

Malerische mit der Skulptur ein: im Relief. Hier gibt sie

wirklich einen Teil ihrer rein plastischen Werte

auf, bezieht andrerseits Werte der Malerei ein,

und kann infolgedessen leicht zur malerischen

Auflösung vordringen. Der kinästhetische
Charakter weicht dem rein optischen.«

68 Ebd. Brinckmann kritisierte an dieser Stelle

Hildebrand und warf ihm vor, bei der griechischen

Reliefkunst handle es sich nur um eine

individuelle und nicht um eine zeitlos gültige
Ausformung - denselben Einwand hatte bereits

Schmarsow gegen Hildebrand vorgebracht. Und

vor der Reliefkunst des Barock »!...] brechen die

Formulierungen eines Hildebrand ratlos zusammen«.

Brinckmann stellte dem System

Hildebrands die Kunst in ihrer tatsächlichen,
variationsreichen Ausformung gegenüber: »1...I Als ob

sich die Kunst in ihren lebendigen Komplizie-

rungsmöglichkeiten um die individuellen Sehgesetze

einer anders gerichteten Zeit zu kümmern

brauchte!«

69 Ebd., S. 266: Im Abschnitt zur »Ausbreitung

des Stils«, d. h. zur Epoche nach Bernini, konstatierte

er: »innerhalb der rein formalen Probleme,

die sich die Skulptur stellt, nimmt das Relief den

ersten Rang ein I...1«

70 Ebd., S. V.

71 Brinckmann kommentierte selbst die

Affinität seiner eigenen Zeit für »I...I die Art, wie die

Barockskulptur sich zum Träger seelischen

Ausdrucks macht I...I« (ebd., S. V). Zu Brinckmann als

Vertreter der »expressionistischen
Kunstgeschichte« vgl. Kultermann, Udo, Geschichte der

Kunstgeschichte, München 1990 119661, S. 198.

72 Brinckmann 1917 (wie Anm. 62), S. 266. Als

Beispiel führte Brinckmann das nach Berninis

Entwurf von Francesco Baratta geschaffene

Brinckmanns »Barockskulptur«: Eine neue Sicht der Epoche und
die Entdeckung des Beliefs

Unter dem direkten Eindruck der »Grundbegriffe« befasste sich auch der Wölfflin-
Schüler Albert Erich Brinckmann in seiner 1917 erschienenen »Barockskulptur« mit dem

Begriff des Malerischen. Und zwar geschah dies im Rahmen eines Werkes, mit dem

erstmals ein Überblick über die Geschichte der Barockskulptur gegeben wurde.62 In der

Tat verband Brinckmann damit auch den Anspruch einer Neubewertung der Epoche, die

in der Kunstgeschichte seit dem von Burckhardt im »Cicerone« gefällten Urteil negativ

eingeschätzt worden war.63

Die Auseinandersetzung mit Wölfflin äussert sich am deutlichsten in der begrifflichen

Systematisierung des künstlerischen Prozesses im Einleitungskapitel, wo

Brinckmann das Verhältnis der Gattungen Baukunst, Skulptur und Malerei definierte.64

Auf die Begriffe »Vorstellungsform« und »Erscheinungsform« folgten die drei Kategorien

des künstlerischen Denkens »Raum, Plastik, Farbe«, sodann die ihnen zugeordneten

Attribute »Linie« und »Fläche« als sich daraus ergebende polare Gegensätze der

künstlerischen Denk-, Vorstellungs- und Erscheinungsform »Einfach» und »Kompliziert».

An fünfter Stelle schliesslich kam Brinckmann auf das Malerische zu sprechen

und daran anschliessend auf das Relief als der Verbindung des Malerischen mit der

Skulptur.65 Die ganze Einführung zielte darauf ab, die Bedeutung des Malerischen zu

mindern, das Wölfflin als ein formales Grundprinzip aller Künste dargestellt hatte,

und es wieder ganz an das »Wesen« der Malerei zu binden.66 Von dieser Beschränkung

war einzig die Gattung des Reliefs ausgenommen.67 Die höchste Komplizierung in der

Verbindung plastischer und malerischer Werte aber erstrebte das Relief in der Barockzeit.68

Es ergibt sich hier folgendes Paradox, dass Brinckmann zwar das Malerische als

künstlerisches Prinzip in seiner Bedeutung für die verschiedenen Kunstgattungen einer

Relativierung unterzog, ihm aber im Rahmen seiner Darstellung eine Schlüsselrolle

zukommen liess, da es mit der Gattung Relief verbunden war, die er als die wichtigste,

zeitgemässeste Skulpturform des Seicento und Settecento auffasste.69 Bei einer
Darstellung, der es um »eine reinformale Betrachtungsart«70 ging, erhielt dieses Verdikt

umso grösseres Gewicht. Brinckmann fand dafür — durchaus zeitbedingt71 — eine

psychologische Erklärung: Die Gattung entspreche dem Äusserungsbedürfnis der Epoche

am besten und ermögliche dank der Fülle von Figuren die Darstellung psychischer

und physischer Aktion. Zudem sei das Relief rascher ausgeführt als die Freiskulptur, da

nur eine Ansicht der Figuren ausgearbeitet werden müsse. Schliesslich nannte Brinckmann

die malerischen Komponenten und meinte damit die Möglichkeit, die Bildfiguren

in einen illusionistischen Raumzusammenhang zu stellen. Aus diesen Gründen aber

neige auch die Freiskulptur dazu, zum Relief zu werden und Anlehnung an sichere

Hintergründe zu suchen.72

Brinckmanns Wertschätzung des Reliefs bildete offenbar die Schlussfolgerung aus

der bei Werken Berninis gemachten Beobachtung, dass sich die Rundskulptur dem

»malerischen Flächenbild« annähere.73 Darauf hatte vor ihm bereits Wölfflin im

Zusammenhang mit Berninis Teresa-Gruppe hingewiesen,74 und in neuerer Zeit wurde der

Flächencharakter verschiedentlich als Charakteristikum der römischen Freiskulptur des

17. und frühen 18. Jahrhunderts beschrieben.75

Sabine Felder



Abb. 4: Benvenuto Cellini, Perseus befreit Andromeda,

1545-1554, Florenz, Bargello (Poeschke 1990,

lI.Taf. 234).

Franziskus-Relief in S. Pietro in Montorio an, das

er somit als eine im Kern als Freiskulptur angelegte,

weiter entwickelte Skulpturform interpretierte.

Und mit dem Emerenziana-Relief von Fer-

rata wies er einem weiteren Relief »I...1 jene
Mittelstellung zwischen Relief und Freiskulpturengruppe

I...1« zu.

73 Ebd., S. 230.

74 Wölfflin 1915 (wie Anm. 47), S. 66, Abb. 67: Im

ersten Kapitel zu den Begriffen des Linearen und

Malerischen illustrierte er anhand der Teresa-

Gruppe Berninis Skulpturauffassung, die eine

In seinem Verständnis des Malerischen im Relief folgte Brinckmann im Grunde den

schon angesprochenen klassizistischen Positionen. Dies wird etwa in seiner Besprechung

von Benvenuto Cellinis Andromeda-Relief auf dem Sockel der Perseus-Statue

deutlich (Abb. 4), das er als einen Angelpunkt in der Stilgeschichte wertet: »Das

Formale ist eine Offenbarung: in seinen künstlerischen Gesetzen und seinen

künstlerischen Notwendigkeiten beweist sich in ihm das malerische Relief! Reliefgrund
besteht, aber leicht gerauht wirkt er wie tiefe Atmosphäre. Fast frei gearbeitete plastische

Formen stufen sich in die Tiefe ab bis zum zartesten rilievo schiacciato, wo die

Formen in Unbestimmtheit malerisch verschwimmen. In ersten Ahnungen alles, aber doch

bewusst verwendet. Wohl hatten auch ein Antonio Rosselino, ein Francesco di Giorgio
eine Bildszene gestaltet, diese atmosphärische Tiefe haben sie nicht erreicht. Nur das

Barocke Reliefs - »malerisch« oder »pittoresk«?



»bildmässige Wirkung verfolgt 1...I«.

75 Es ist in erster Linie Preimesberger, der bei

verschiedenen Gelegenheiten auf den

Flächencharakter der Freiskulptur jener Zeit zu sprechen

kam: vgl. bspw. Preimesberger, Rudolf, Entwürfe

Pierre Legros' für Filippo Juvarras Capella Anta-

moro, in-. Römische Flistorische Mitteilungen, 10.

Heft, 1966/67, S. 200-215: zur Filippo-Neri-Statue

von Pierre Legros; ders., Zu einigen Werken und

der künstlerischen Form Pierre Pugets, in-, Wiener

Jahrbuch für Kunstgeschichte 22, 1969,

S. 86—119: zur flächigen, unkörperlichen
Gestaltungsweise Pierre Pugets; ders./Weil, Mark, The

Pamphili Chapel in SantAgostino, in-. Römisches

Jahrbuch für Kunstgeschichte 15,1975, S. 183-198,

S. 196: stellten bei Melchiorre Cafä im unreali-

sierten Entwurf des S. Tommaso di Villanova-Altars

in S. Agostino, beim Caterina-Relief und beim

Eustachius-Relief eine durch zwei diagonale Ebenen

bewirkte, bewusste Ausflachung der Komposition

als Kompositionsprinzip fest; dasselbe

Kompositionsprinzip sahen sie aber auch bei Al-

gardis Hochaltargruppe von S. Nicola da Tolen-

tino und bei den Reliefs in S. Agnese verwirklicht.

Wittkower 1986 119581 (wie Anm. 2), S. 308:

bezeichnete Cafàs S. Caterina als eine »neue berni-

neske Kategorie einer malerischen an die Wand

gestellten Gruppe«. Bisseil, Gerhard, Studien zu

Pierre Le Gros d. J., Diss., Erlangen-Nürnberg
1993/94: machte für Legros grundsätzlich auch bei

der Rundskulptur einen flächenhaften Aufbau,

eine Reliefstruktur geltend, vgl. die entsprechenden

Abschnitte im Einleitungskapitel, S. 25f.; 28.

76 Brinckmann 1917 (wie Anm. 62), S. 123.

77 Wittkower 1986 119581 (wie Anm. 2), S. 3l2f.:

»The plane of the relief is covered by figures without

much qualifying differentiation, resulting in

a flickering farrago of plastic form.«

78 Ebd., S. 313.

79 Wölfflin 1986 118881 (wie Anm. 41), S. 30f.

80 Ebd., S. 31.

81 Ebd.

82 Ebd., Anm. 1: »Nie aber gehen die Italiener

bis zu jenem Unsicher-flimmernden fort, das die

Holländer zu geben lieben. Sie bleiben ihrer

plastischen Natur auch hier treu, die Lichteffecte

sind gross und einfach, man hält sich im Wesentlichen

an bewegte Gestalten, nicht an die

unbestimmte Bewegung des Luft- und Lichtlebens,

worin ein Rembrandt so gross ist.«

83 Riegl, Alois, Spätrömische Kunstindustrie,

Wien 1927 119011. Der vollständige Titel der

Erstausgabe lautete Die spätrömische Kunstindustrie

nach den Funden in Österreich-Ungarn, I. Teil.

84 Ebd., S. 142, Abb. 23: Sarkophag des Alexander

Severus und der Julia Mammaea, Kapitolinisches

Museum.

85 Wölfflin 1913 (wie Anm. 45), S. 7: »Das ist

dann der entschiedene Sieg des Malerischen. Eine

Rokokodekoration, wie die des Residenztheaters

in München, ist grundsätzlich nicht mehr darauf

berechnet, im Einzelnen gesehen zu werden. Die

künstlerische Absicht geht in erster Linie auf den

faszinierenden Rhythmus einer flimmernden

Gesamtbewegung.«

86 Wöfflin 1915 (wie Anm. 47), S. 61.

87 Brinckmann 1917 (wie Anm. 62), S. 268:

Brinckmann nannte Retti irrtümlicherweise Loti.

Relief, das die Verwandtschaft mit der Malerei unterstreicht, vermag solche

unbestimmte Tiefen zu geben, malerisch zu werden.«76

Das Kriterium, welches über den malerischen Charaker beim Relief entscheidet, ist

somit die illusionistische Raumdarstellung, wie sie die Malerei kennt. Im Unterschied

zu den früheren Autoren stand Brinckmann dieser Erscheinung aber als

gattungsspezifische Gestaltungsmöglichkeit, die im Barockrelief den Gipfelpunkt erreichte,

positiv gegenüber.

In Wittkowers konzeptionellem Vergleich von Algardis und Guidis

Reliefschöpfungen, der diesen Ausführungen als Einstieg diente, spiegelt sich die Diskussion

über das Malerische, wie sie hier nur überblicksweise dargestellt werden konnte. Es war

Brinckmann gewesen, der die beiden grob skizzierten Stränge in seiner Wertschätzung

des barocken Reliefs zusammengeführt hatte; in Wittkowers Nachtrag erreichte die

Diskussion eine letzte Stufe, indem innerhalb des Barockreliefs eine stilistische

Entwicklung aufgezeigt wurde: vom Malerischen, im Sinne der illusionistischen
Raumdarstellung, zum Pittoresken, wo der dekorative Oberflächeneindruck der Formen zählt.

Der Begriff des »Flimmernden« von Wölfflin bis Wittkower: die

Veranschaulichung des Malerischen

Abschliessend soll hier noch zur Sprache kommen, wie Wittkower das Pittoreske, das

er in Guidis Werken realisiert sieht, charakterisiert. Er beschreibt es folgendermassen.-

»Der Reliefgrund ist bedeckt mit Figuren ohne grosse qualitative Differenzierungen, was

zu einem flimmernden Mischmasch plastischer Formen führt.«77 Und er vergleicht Guidis

Arbeiten hierin mit spätantiken Sarkophagreliefs.78

Beides, sowohl das Wort »Flimmern« als auch der Vergleich mit den spätantiken

Sarkophagreliefs, ist der oben skizzierten Diskussion über das Malerische entlehnt. Es

war Wölfflin, der nachgerade eine kleine kunsthistorische Tradition des Begriffs
»Flimmern« begründete, die schliesslich in der zitierten Wendung bei Wittkower mündete.

Im ersten Kapitel seiner Schrift »Renaissance und Barock«, in dem er den malerischen

Stil als das Wesensmerkmal des Barock untersuchte, erläuterte Wölfflin anhand von

Raffaels Stanza d'Eliodoro zwei seiner hauptsächlichen Eigenschaften, das Denken in

»Massen« mit den Elementen Licht und Schatten und die »körperliche Rundung«.79

Raffael verschärfte bewusst den Kontrast von Hell und Dunkel, so Wölfflin, um die

Plastizität der Darstellung zu steigern, bis zum Eindruck eines wahren »Herausspringens«

der Bildelemente.80 Bei der Vertreibung Heliodors ist die dramatische Wirkung »[...]

durch die einzeln aufblitzenden Lichter auf dunklem Grund wesentlich gesteigert«.81 An

dieser Stelle verwies Wölfflin in der Fussnote auf eine Entwicklung dieses Stils, wie sie

nicht die Italiener, sondern die Holländer vollzogen hätten: während sich die Italiener
nämlich an die »bewegten Gestalten« hielten, führten die Holländer die Entwicklung in

der Darstellung fort bis zum »Unsicher-flimmernden«.82 Er verwendete also das Wort,

um die atmosphärische Qualität des Bildes, »die unbestimmte Bewegung des Luft- und

Lichtlebens«, zu beschreiben.

Alois Riegl gebrauchte es adjektivisch in der erstmals 1901 erschienenen

»Spätrömischen Kunstindustrie«.83 Bei einem Sarkophagrelief aus der mittleren Kaiserzeit sah

Riegl die »unklassische Unklarheit«, welche er für diese Epoche als charakteristisch

Sabine Felder



Das Papstgrabmal Clemens' X. Altieri wurde um

1682 nach Plänen Mattia de' Rossis von mehreren

Bildhauern, Ferrata (Papststatue), Aprile, Carcani,

Mazzuoli, Morel Ii und Retti, ausgeführt, vgl.
Bacchi 1996 (wie Anm. 11), Abb. 389; zu Retti vgl.

ebd., S. 837.

88 Riegl las im Wintersemester 1894/95 zur

»Kunstgeschichte des Barockzeitalters«; im WS

1898/99 die unter Ausscheidung des nichtitalienischen

Stoffes überarbeitete Fassung »Italienische

Kunstgeschichte von 1550 bis 1800«; im WS

1901/02 dann »Italienische Kunstgeschichte von

1520 bis 1700« ohne Berücksichtigung Berninis:

Aus diesen hinterlassenen Vorlesungsskripten

publizierten Max Dvorak und Arthur Burda 1908 Die

Entstehung der Barockkunst in Rom. 1902

erschien auch Riegls bearbeitete und kommentierte

Ausgabe der Vita Gianlorenzo Berninis von Bal-

dinucci. Zum Zusammenhang zwischen Riegls

Beschäftigungen mit dem Barock und der Spätrömischen

Kunstindustrie vgl. Pächt, Otto, Art
Historians and Art Critics - vi: Alois Riegl, in: The

Burlington Magazine, CV, 1963, S. 188-193, S. 188;

Kultermann 1990 (1966) (wie Anm. 71), S. 155.

89 In älteren deutschen Wörterbüchern wird
»Flimmern« nur in seiner alltäglichen und

poetischen Bedeutung aufgeführt: »es flimmerte und

flammerte«: vgl. Deutsches Wörterbuch von
Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, 3, Leipzig 1862,

Sp. 1798.

90 Zum optischen Begriff vgl. bspw. Lexikon der

Optik, hrsg. v. Fleinz Haferkorn, Leipzig 1988,

Stichwort »Flimmerfrequenz«: »Der vom menschlichen

Auge zeitlich wahrnehmbare Wechsel von

Färb- und Leuchtdichtdifferenzen je Zeiteinheit.

Man unterscheidet Färb- und Helligkeitsflimmern.

LI«
91 Von Helmholtz, A., Handbuch der physiologischen

Optik, Hamburg, Dresden 1896

(1856-18661, Zweiter Abschnitt, »Die Lehre von

den Gesichtsempfindungen«, 6 23, »Die Veränderungen

der Reizbarkeit: Farbenerscheinungen der

Nachbilder«, S. 516—534, »Flimmernde Rotierende

Scheiben«.

92 Vgl. ebd., S. 531: »Bei noch schnellerer Rotation

kann man die verschiedenen Sectoren nicht

mehr von einander scheiden, man sieht dann das

Feld fein gesprenkelt, und die Flecke zwischen

violettem Rosa und Grüngrau hin und her

flimmern.«

93 Vgl. Riegl 1987119081 (wie Anm. 41), bspw. im

Kapitel »Werden des Barockstiles«, wo im Falle

von Michelangelo unter 1. auf das »bewusste

Losgehen auf optischen Effekt« (S. 35) hingewiesen

ist. Im Kapitel zum Naturalismus spricht er vom

»optischen Sehen« oder vom »optischen Subjektivismus«

bei Künstlern wie Caravaggio (S. 201).

Vgl. auch Gombrichs knappe Beschreibung dessen,

was die Spätrömische Kunstindustrie
darzustellen beabsichtigte, nämlich die Wandlung von

einem »haptischen« (Altes Ägypten) zu einem

»optischen« (Spätantike) Kunstwollen, zit. bei Kemp,

Wolfgang, Alois Riegl (I8S8-I90S), in: Altmeister

moderner Kunstgeschichte. Herausgegeben von

Heinrich Dilly, Berlin 1990, S. 36-60, S. 44. Wölf-

flin 1915 (wie Anm. 47) beurteilte die Entwicklung

vom Linearen zum Malerischen als eine Entwicklung

hin zu einer »Auffassung, die dem blossen

bezeichnete, im »flimmernden Wechsel von Licht und Schatten« erwirkt.84 Offensichtlich

hatte Wittkower Riegls Darstellung der spätantiken Reliefs vor Augen, als er Guidis

Reliefs mit diesen verglich.
Wölfflin selbst griff das lautmalerische Wort zumindest zweifach auf, als er sich

zum Malerischen äusserte. Im Aufsatz von 1913 bezeichnete er die »flimmernde

Gesamtbewegung« als die eigentliche »künstlerische Absicht« des malerischen Stils.85

In den »Grundbegriffen« sprach er im Zusammenhang mit dem Malerischen in der

Skulptur von der »flimmerndeln] Erscheinung etwa eines Reliefs von Antonio Ros-

sellino«.86 War es bei Wölfflin ein Quattrocento-Werk, so führte Brinckmann das

spätbarocke Sarkophagrelief von Leonardo Retti am Papstgrabmal Clemens' X. in St.

Peter als Beispiel an »für die flimmernd malerische Oberflächenbehandlung, der das

Relief in seiner äussersten Entwicklung zustrebt«.87

Es fällt sofort auf, dass der von Wölfflin lancierte Terminus »Flimmern« stets im

Kontext von expliziten Ausführungen zum malerischen Stil verwendet wurde, ausser

bei Riegl. Mit Ausnahme der erwähnten Stellen aus Wölfflins »Renaissance und

Barock« und aus dessen Aufsatz von 1913 ging es zudem jeweils um die Charakterisierung

eines Reliefs. Daneben sind weitere Gemeinsamkeiten zwischen den zitierten

Beispielen festzustellen: In Wölfflins »Renaissance und Barock« und bei Riegl enthält

das Wort eine Negativkomponente, indem es mit Begriffen kombiniert wird,
denen das Präfix »Un« vorangestellt ist. Bei Riegl, bei Brinckmann, in Wölfflins Aufsatz

von 1913 zum Begriff des Malerischen sowie bei Wittkower dient es ausserdem

dazu, anhand des Reliefs das Spezifische einer Spätzeit — Spätantike und Spätbarock,

Rokoko — zu veranschaulichen. In diesem Zusammenhang sei am Rande darauf

hingewiesen, dass Wittkower mit seinem Vergleich zwischen den Altarreliefs von Guidi

und den spätantiken Sarkophagreliefs etwas auf den Punkt brachte, nämlich eine

Verwandtschaft zwischen den durch diese beiden Werke repräsentierten Spätzeiten,

was bereits Riegl sah; bekanntlich beschäftigte er sich zeitgleich mit der Kunst der

beiden Epochen.88

»Die malerische Erscheinung«

Die mehrfachen, sich teilweise überschneidenden Übereinstimmungen können kaum

nur dem lautmalerischen Klang89 des »Flimmerns« zuzuschreiben sein. In der Tat handelt

es sich beim »Flimmern« um einen in der Wissenschaft der Optik gebräuchlichen

Begriff, mit welchem der vom menschlichen Auge wahrnehmbare Wechsel von Farb-

und Leuchtdifferenzen bezeichnet wird.90 In der Zeit der hier angesprochenen

Textpassagen war der Begriff in dieser Bedeutung durchaus geläufig. Helmholtz' »Handbuch

der physiologischen Optik«, das 1856—1866 erstmals erschien, beschreibt etwa

Experimente mit rotierenden Scheiben, welche schwarze und weisse Sektoren
aufweisen:91 Beim Rotieren können die verschiedenen Sektoren ab einer bestimmten

Geschwindigkeit nicht mehr voneinander unterschieden werden; es treten dann neue

Farberscheinungen auf, weil ein zwischen Rosa und Grüngrau sich bewegendes

Flimmern wahrzunehmen ist.92

Die Verwendung des Terminus »Flimmern« in den weiter oben angesprochenen

Textpassagen lässt bei den Autoren auf Kenntnisse zeitgenössischer naturwissen-

Barocke Reliefs - »malerisch« oder »pittoresk«?



optischen Schein sich zu überlassen imstande ist

und auf die -greifbare- Zeichnung verzichten

kann«. (Einleitung, S. 15)

94 Vgl. Anm. 30; vgl. dazu auch Rauprich 1995

(wie Anm. 18), S. 97f.

95 Ich verweise nur auf Eduard Hüttinger, der

in seinen Schriften wiederholt auf dieses Phänomen

hinwies, vgl. Gottfried Boehms Einleitung
«Hermeneutische Gelassenheit» zu dem Sammelband

Hüttinger, Eduard, Porträts und Profile. Zur

Geschichte der Kunstgeschichte, St. Gallen 1992,

S. 19.

96 Die Neoimpressionisten interessierten sich

nachweislich für optische Theorien wie diejenige

von Helmholtz oder von Augustine Fresnel: vgl.

Gauss, Charles E., The Aesthetic Theories of
French Artists, Baltimore 1966, S. 21f. Zur

Entmaterialisierung des Objekts, das nur noch im

Augenblick seiner Wahrnehmung existiert, vgl.

Asendorf, Christoph, Ströme und Strahlen. Das

langsame Verschwinden der Materie um 1900

(Werkbund-Archiv, Band 18), Berlin 1989: Er

thematisiert die Einflüsse naturwissenschaftlicher

Erkenntnisse, der neuen Medien wie die Fotografie
und technischer Neuerungen wie die Elektrizität

auf die Kunst jenes Zeitraums.

97 Hamann, Richard, Der Impressionismus in
Leben und Kunst, Berlin 1907, S. 27.

98 Ebd.: »Die Merkmale dieser malerischen

Ansicht in modernen Bildern sind jedem geläufig. Es

fehlt den Gegenständen die Deutlichkeit, ihre

Konturen sind verwaschen. Es kommt nicht zum

Eindruck einer festen und klaren Form, vielmehr

bleibt alles in einer flächenhaften, unbestimmten

Verschwommenheit. «

99 1888 (wie Anm. 41) noch stellte Wölfflin

»linear« (Renaissance) den »Massen« (Barock)

gegenüber.

100 Vgl. Wölfflin 1913 (wie Anm. 45), II., S. 3: »Mo-

net hat schliesslich nur noch farbigen Lichtstaub

gemalt. Und wenn das ein extremer Fall ist, so

bleibt doch so viel wahr, dass für das malerische

Auge von Anfang an die malerische -Erscheinungsich

als etwas eigenes von der -Sache- scheidet.«

101 Vgl. Mach, E., Die Analyse der Empfindungen

und das Verhältnis des Physischen zum Psychischen,

Jena 1906, bspw. S. 8, zu einem geraden

Bleistift, der, schief ins Wasser gehalten, geknickt

scheint: »Was berechtigt uns aber, eine Thatsache

der andern gegenüber für Wirklichkeit zu

erklären und die andere zum Schein

herabzudrücken? In beiden Fällen liegen doch Thatsa-

chen vor, welche eben verschieden bedingte,

verschiedenartige Zusammenhänge der Elemente

darstellen. Der eingetauchte Bleistift ist eben

wegen seiner Umgebung optisch geknickt, hap-

tisch und metrisch gerade.«

schaftlicher Beobachtungen zu optischen Phänomenen wie jene von Helmholtz

schliessen. Diese Vermutung wird durch die Tatsache untermauert, dass zur Definierung

der barocken Kunst seit Burckhardt der optische Charakter des Kunstwerkes, der

Vorrang der Erscheinung, betont wurde. Ich erwähne nur Riegl, der »optisch« immer

wieder gebraucht.93 Das Optische bildete somit einen zentralen Aspekt des »malerischen

Prinzips«. In der zeitgenössischen Diskussion über die Skulptur, wie sie weiter
oben überblicksartig dargestellt wurde, spielte es ebenfalls eine grosse Rolle.

Hildebrand betrachtete die optische Wirkung, die »Wirkungsrealität«, für den Wert

eines Kunstwerkes als entscheidend, wie er dies in seiner wichtigen Schrift »Das

Problem der Form«, festhielt.94

Epilog: Der Impressionismus als »Endstil von Kulturen« oder
aber »jedefm] zu gegebener Stunde seinen Barock«

Es ist längst bekannt, dass kunsthistorische Interpretationsmuster von der zeitgenössischen

Kunst beeinflusst werden.95 So kann auch hier, im Zusammenhang mit dem

Phänomen des »Flimmerns«, beobachtet werden, dass die Auflösung der Materie, der
Scheincharakter der Dinge, in der Kunst desselben Zeitraums eine wichtige Rolle spielt. Für

die betreffenden Künstler ist ihrerseits das Interesse an optischen Phänomenen belegt,
und Untersuchungen der neuesten Zeit, wie etwa jene von Asendorf, zeigten auf, wie

der Einfluss naturwissenschaftlicher Erkenntnisse massgeblich auf die Kunst um 1900

einwirkte.96

Bei einem Blick auf die zeitgenössische kunsthistorische Literatur zum Impressionismus

lassen sich verblüffende Analogien mit den hier angesprochenen Darstellungen

zum »malerischen Prinzip« des Barockstiles feststellen. Richard Hamann definierte 1907

den Impressionismus in der Malerei als »eine Art der Darstellung und eine Ansicht, die

im vollsten Sinne malerisch genannt wird, im Gegensatz zu einer plastisch-linearen«.97

Dessen Merkmale beschrieb er in ähnlichen Worten, mit denen das Pittoreske definiert
worden war.98

Umgekehrt aber scheint Wölfflins Gegensatzpaar »linear-malerisch« unter dem

Einfluss dieser Definition des Impressionismus von Hamann zustande gekommen

zu sein, wo das Gegensatzpaar »plastisch-linear — malerisch« bereits verwendet

worden war.99

Der Impressionismus als Kunstströmung im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts
kommt denn auch in Wölfflins Darstellung des Malerischen, wie er es 1913 als ein

abstraktes Grundprinzip der künstlerischen Produktion und Rezeption formulierte,

explizit zur Sprache. Und zwar im zweiten Teil des Aufsatzes, wo er die malerische

Malerei behandelte, die nur den Schein der Dinge wiedergebe, und die in Monet gipfle,
welcher nur mehr den »farbigen Lichtstaub« male.100 Nochmals sei auf die direkten
Parallelen in diesem Passus zu Themen hingewiesen, wie sie in naturwissenschaftlichen

Abhandlungen diskutiert wurden, indem Wölfflin der »Sache« die »Erscheinung« gleichsam

ebenbürtig gegenüberstellte: etwas, was bereits der Mathematiker Ernst Mach

postuliert hatte.101 Im selben Abschnitt nannte Wölfflin am Beispiel des rollenden Rades

auch die kinetische Malerei, wo der Zusammenhang mit optischen Experimenten wie

jenem der rotierenden Scheiben mehr als deutlich zutage tritt.

Sabine Felder



Nicht zufällig verfestigte sich die begriffliche Vorstellung vom malerischen

Charakter der Barockkunst unter dem Eindruck des Impressionismus und der

nachfolgenden Kunstströmungen, in denen das Dargestellte in Farbflecken aufgelöst wurde,

um erst vom Betrachter wieder verdinglicht zu werden.102 Gemeinsam ist den damaligen

Autoren das Interesse an der Spätzeit — ob Impressionismus, spätrömische Antike10'oder

Barock. So konnte bei Hamann der Impressionismus als »Endstil von Kulturen«, wie sie

der Hellenismus und das Rokoko verkörpern,104 schliesslich gar zum Synonym des

Malerischen werden. Wölfflin konnte demgegenüber festhalten, »alle Perioden der

abendländischen Kunst haben bisher im Malerischen geendigt«.105 Und in anderem

Zusammenhang auch, »dass jeder Stil zu gegebener Stunde seinen Barock habe. Bedingung

ist, dass die Bildphantasie sich lange genug mit einer gleichbleibenden Formenwelt

hat beschäftigen können.«106

102 Nur am Rande sei bemerkt, dass auch der

Skulptur, namentlich jener von Auguste Rodin

(1840-1917), malerischer Charakter attestiert
wurde, so dass etwa der Bildhauer Carl Burck-

hardt 1920 resümierend von Rodin als dem

»Schöpfer des Malerischen in der Skulptur« sprechen

konnte, vgl. Burckhardt, Carl, Rodin und das

plastische Problem, Basel 1921, S. 11.

103 Für das Interesse an der »Spätzeit«, am

»Unklassischen«, war Riegls bereits oben zitierte
Spätrömische Kunstindustrie (wie Anm. 83)

wegweisend. Wichtig aber auch Wickhoff, Franz,

Römische Kunst (Die Wiener Genesis), Berlin 1912.

In dieser erstmals 1895 erschienenen Arbeit
studierte Wickhoff die Entwicklung von der

hellenistischen zur römischen Kunst als einer illusionistischen

Kunst. Letztere beschrieb er, durchaus

»mit impressionistischem Auge«, als Nebeneinander

verschiedener Farbflecken und Punkte, die

sich erst im Seh-Akt des Beschauers zu Formen

konstituieren, (bspw. S. 1350. Wölfflin erwähnte

in den »Grundbegriffen« (wie Anm. 47, Vorwort,
S. VI) Wickhoff, der in dem besagten Text »[...]

über das Malerische aus starker Anschauung heraus

ein paar bedeutende Seiten geschrieben hatte

[...)«, als wichtigen Vorreiter einer begrifflichen
Erforschung der Kunstgeschichte.

104 Hamann 1923 11907) (wie Anm. 97), IX. »Der

Impressionismus als Endstil von Kulturen.

Hellenismus. Rokoko«, S. 249-292.

105 Wölfflin 1913 (wie Anm. 45), S. 1.

106 Vgl. Kunstgeschichtliche Grundbegriffe. Eine

Revision (1933), in: Wölfflin, Heinrich, Gedanken

zur Kunstgeschichte. Gedrucktes und Ungedrucktes,

Basel 1947 [1940], S. 18-24, S. 23.

Barocke Reliefs - »malerisch« oder »pittoresk«?




	Barocke Reliefs : "malerisch" oder "pittoresk"? : Zur Historiographie zweier stilgeschichtlicher Begriffe

