
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 6 (1999)

Artikel: La Musée ou la tradition en éclat : les artistes et le Musée du XIXe
siècle

Autor: Renault, Monique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Monique Renault

Le Musée

ou la tradition en éclat

Les artistes et le Musée du XIXe siècle

Jean Auguste Dominique Ingres, »Vénus et

l'Amour«, d'après Sustris, 1796-1806, Mine de

plomb, 17,7 x 20,6 cm, Montauban, Musée Ingres

(© Musée Ingres).

1 Bazin 1967, p. 171.

2 Cuzin 1993, p. 35.

3 Monnier, Georges, L'art et ses institutions

en France. De la Révolution à nos jours, Paris

1995, p. 92.

4 Lacambre, Geneviève, Le Musée du Luxembourg

en 1874. Peintures, catalogue d'exposition,

Paris 1974, p. 7. Voir aussi, du même auteur:

Les achats de l'Etat aux artistes vivants: le musée

du Luxembourg, dans: La Jeunesse des

musées. Les musées de France au XIXe siècle,

catalogue d'exposition, Paris 1994, pp. 269-277.

5 La question avait fait l'objet d'un article,

malheureusement très daté aujourd'hui, d'un

conservateur des Antiquités grecques du

Louvre: Pottier, Edmond, L'origine des musées

et leur rôle dans l'éducation de l'artiste
moderne, dans-. Gazette des Beaux-Arts XIII, 1917,

pp. 9—24.

6 On consultera avec intérêt à ce sujet: Pou-

lot, Dominique, Musée, nation, patrimoine,
1789-1815, Paris 1997.

7 Pour ce qui concerne le Louvre, on consultera

Copier Créer 1993, ainsi que: Georgel, Chantai,

Le musée, lieu d'enseignement, d'instruction

et d'édification, dans: La Jeunesse des musées

1994 (cf. note 4), pp. 58- 70. Nombreux sont par

ailleurs les musées qui se sont développés à

partir des collections d'originaux ou de copies

constituées par des académies ou des écoles

d'art, comme le souligne Bazin 1967, p. 145.

C'est sous la plume des muséologues qu'apparaît l'idée que le musée du Louvre a été »le

grand laboratoire« de l'art moderne1, et qu'il a été »complice de toutes les ruptures«2;

les historiens de l'art suggèrent quant à eux que »l'ouverture aux artistes des collections

publiques bouleverse plus qu'on ne le pense généralement le travail artistique

proprement dit; alors qu'au XVIIIe siècle un peintre comme Watteau devait à la position
sociale de son protecteur, Audran, l'accès aux Rubens du Luxembourg, le peintre du XIXe

siècle dispose, à travers les collections publiques, d'un champ de références élargi. De

Courbet à Manet, de Couture à Matisse, qui ont amplement pratiqué la copie dans les

musées, toute une partie de la production artistique doit être interprétée en fonction
de cette nouvelle possibilité.«3

Tel est notre but: analyser comment le Musée, habituellement regardé comme le

foyer et le promoteur de l'art officiel et de l'art académique - ce que fut de manière

assez exemplaire le Musée des artistes vivants du Luxembourg4—, a pu permettre aussi

un certain nombre de ruptures, ou du moins prolonger, amplifier sinon accélérer

certaines des tendances et des mutations qui étaient alors en train de se produire au sein

de l'art du XIXe siècle. Il a très certainement été un facteur de développement(s), un

moteur de transformation(s), en tout cas un acteur dont on ne peut négliger l'importance.

Force est de constater, à la lumière de l'histoire des musées et de l'analyse de

leur fonctionnement spécifique, que des rapports étroits peuvent et doivent être établis

dans l'espace historique et artistique commun aux deux disciplines de la muséologie et

de l'histoire de l'art: le Musée, et plus particulièrement ici le musée du Louvre, en tant

que nouveau lieu d'apprentissage des artistes5 et qui, à partir de la Révolution

française et tout au long du siècle suivant, va être lié à l'enseignement des disciplines

artistiques et aux »progrès« des arts et des artistes5, en étant le lieu de l'étude des maîtres

et de la copie, de la recherche et de la consultation des modèles.7

La question qui se pose est de savoir en quoi et comment cette formation que les artistes

vont acquérir dans l'espace du Musée diffère, voire s'oppose aux précédentes conditions

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zurich 1999



8 Selon la définition de l'atelier qu'en donne

le Dictionnaire de Trévoux (1773) comme -le lieu

aussi bien que l'ensemble des ouvriers groupés

dans ce lieu où l'on travaille sous un
même maftre«, cité dans-. Mondzain-Bau-

dinet, Marie-José, Atelier (Art), dans: Encyclopaedia

Universalis 3, 1996, p. 320; nous

soulignons.

9 Bazin 1967, p. 171.

10 Stech, V.V. Za plotem domova (Au-delà de

nos clôtures), Prague 1970, reproduit dans-.

Visiteurs du Louvre. Un florilège composé par
J. Galard, Paris 1993, p. 84.

11 Cuzin 1993, p. 30.

12 Selon les propos de Matisse rapportés par
Christian Zervos en 1931 dans la revue Cahiers

d'Art, et cités dans. Copier Créer 1993, p. 348.

13 Boime, Albert, The Academy and French

Painting in the Nineteenth Century, London

1971, p. 71.

14 Boime 1971 (cf. note 13), p. 124, et Alphant,

Marianne, Claude Monet. Une vie dans le pay-

sage, Paris 1993, p. 77.

15 Cuzin 1993, p. 30.

16 Schneider 1984, p. 721.

d'apprentissage, et plus spécialement à la formation en atelier »où l'on travaille sous
un même maître«8, puisque les élèves vont passer d'une relation plus ou moins étroite

et privilégiée avec un ou plusieurs maftres dans son atelier, à des relations, plus

nombreuses et plus diversifiées, avec des oeuvres anciennes exposées dans les musées.

Cette formation ne constitue pas une nouveauté seulement par le passage de l'un

au multiple, du continu à l'alternatif, mais aussi par la nature de son mode de

transmission: dans le premier cas, l'enseignement est donné par quelqu'un en chair et en os,

par un artiste vivant avec ses joies et ses peines, son histoire, sa personnalité et son

caractère (éventuellement son charisme); l'apprentissage des rudiments techniques et

artistiques notamment, se transmet au sein d'un vécu intersubjectif, relationnel — ce

qui d'ailleurs n'est pas sans évoquer le sens étymologique du terme de la tradition, reliant,

pour ainsi dire biologiquement, des générations d'artistes entre elles.

C'est à ce lien vivant, prépondérant et diachronique (continu), qu'il convient de

comparer ce que le Musée va proposer, à savoir une polysémie artistique,
discontinue et synchronique, un éclatement dans l'espace des références anciennes:

les artistes en effet vont être mis en présence d'une profusion simultanée d'ouvrages du

passé déjà réalisés, émanant d'auteurs, d'écoles, de styles et d'époques hétérogènes, »un

parterre de fleurs variées à l'infini«, selon la métaphore éloquente que la Commission du

»Muséum de la République« avait employée au moment de l'ouverture de celui-ci en 1793.9

»Le Louvre a toujours été un musée chaotique. Il a grandi, longtemps, sans plan

préconçu, sans unité. Mais c'est probablement à cette abondance anarchique - si différente
de l'esprit de synthèse des collections berlinoises par exemple — qu'est due l'attraction
vivante et troublante qu'exerce ce témoignage porté sur l'humanité et sur les hommes.

Ici on peut errer, comparer, découvrir de nouvelles visions, de nouveaux mondes.«10

Cette mise en présence, dont il ne faut sans doute pas sous-estimer l'impact des

premiers chocs, a évidemment été médiatisée et parfois contrôlée par des maftres qui,

via les académies et les écoles d'art, vont intégrer les ressources du Musée dans leur

enseignement selon de nombreuses modalités qu'il n'est pas dans notre propos d'é-

numérer ici, mais dont les contradictions donnent à réfléchir sur la nature paradoxale
du Musée. Soit il permet d'asseoir encore plus fortement l'autorité des maftres du passé,

et tout particulièrement des références antiques, contribuant ainsi aux développements

de l'art néo-classique;11 il peut aussi habiliter, prolonger et renforcer notamment
certains types de formations académiques: ainsi William Bouguereau recommandait l'étude

de Guido Reni seulement,12 et Thomas Couture emmenait ses élèves dans des visites

périodiques au Louvre pour examiner le Corrège et les Vénitiens.13 Soit au contraire, il favorise

une attitude moins directive et surtout plus relative de la part du pédagogue:

c'était le cas de Jean-Dominique Ingres qui se déclarait n'être que l'assistant des

»instructeurs« qu'étaient les maftres anciens (mais qui n'en envoyait pas moins ses

élèves étudier Raphaël avec interdiction de regarder Rubens);14 c'était aussi le cas de

David quand il recommandait à ses élèves de »copier les peintres accordés à leur

tempérament«15. Et dans le cas d'une attitude plus libérale de l'enseignant, le Musée permet

une ouverture, un élargissement de l'apprentissage des élèves à la pratique de la

multiplicité, de l'hétérogénéité, de la discontinuité des références. Ainsi Gustave

Moreau, le »maître admirable« comme l'appelait Matisse,16 »recommandait d'étudier les

Maîtres les plus divers, tous ceux chez qui ils trouveraient à apprendre. 11 les arrêtait
aussi bien devant les Poussin et devant les Lorrain que devant les Memling, les Ingres,

Monique Renault



165

Edouard Manet, »La Barque de Dante«, d'après

Delacroix, vers 1855, Huile sur toile, 38 x 46 cm,

Lyon, Musée des Beaux-Arts (© Musée des

Beaux-Arts de Lyon).

17 Matisse à Zervos (cf. note 12), p. 348.

18 Schneider 1984, p. 70.

19 Rewald, John, Histoire de l'impressionnisme,

I, 1855—1873, Paris 1965, p. 106.

20 Gasquet, Joachim, Pau! Cézanne, reproduit
dans: Conversations avec Cézanne, Paris 1978,

p. 134.

les Breugel ou les Brouwer. [...I II admettait dans son enseignement même les œuvres

qui contredisaient ses propres tendances spirituelles comme celles de Rubens, des

Flamands et des Hollandais.«17 Et n'est-ce pas précisément l'expérience de cette discontinuité

qui fait encore dire à Matisse: »Moreau a mis ses élèves non pas dans un chemin,

mais hors des chemins. 11 leur a donné l'inquiétude.«18 De plus en plus, parce qu'il va

pouvoir fournir au jeune artiste les moyens concrets et tangibles, éprouvés et fiables,

de remettre en cause un enseignement jugé périmé, sectaire ou non approprié, le

contenu du Musée va devenir le nouvel atelier, le nouveau laboratoire des artistes en quête

d'indépendance: ce fut le cas pour une part importante de la génération des

impressionnistes qui a été formée au Louvre où, écrit John Rewald, »ils pouvaient choisir librement

leurs maîtres«19 et qui a été, avec la nature bien sûr, leur atelier direct — c'est ce

que Cézanne confiait à Joachim Gasquet dans les salles mêmes du Louvre: »On doit

apprendre son métier. Seulement, on doit l'apprendre ici, par soi-même, dans la

fréquentation des maîtres.«20

Le Musée ou la tradition en éclat



166

21 »Et il y a une historicité de vie, dont il [le

Muséel n'offre que l'image déchue: celle qui
habite le peintre au travail, quand il noue d'un
seul geste la tradition qu'il reprend et la tradition

qu'il fonde, celle qui le rejoint d'un coup à

tout ce qui s'est jamais peint dans le monde,

sans qu'il ait à quitter sa place, son temps, son

travail béni et maudit, et qui réconcilie les

peintures en tant que chacune exprime l'existence

entière«. Merleau-Ponty 1960, p. 79.

22 Quatremère de Quincy avait déjà envisagé
le problème quand il écrivait que l'étude des

ouvrages anciens demande »un effort, une

pénétration, un esprit philosophique qu'on ne

retrouve guère dans le commun des étudiants; il

faut rechercher des routes dont les indications

sont perdues; il faut deviner des procédés dont
la perfection même de l'art a effacé le

mécanisme; il faut retrouver des traces que le temps

et bien d'autres causes ont fait disparoftre«lsic|.

Quatremère de Quincy 1989 (1815), p. 235.

23 Merleau-Ponty 1960, p. 78.

24 Merleau-Ponty 1960, p. 78; nous

soulignons. Sur les rapports du musée avec le chef-

d'œuvre, nous renvoyons à: Belting, Hans, Le

musée et la conception du chef-d'œuvre, dans:

Histoire de l'histoire de l'art, sous la direction
d'Edouard Pommier, I, De l'Antiquité au XVIIIe

siècle, Paris 1996, pp. 347- 360.

25 »Tout ceci est inhumain, tout ceci n'est

point pur.« Valéry, Paul, Le problème des

musées (1938), dans: Œuvres 1988 (I960), p. 1291.

26 Quatremère de Quincy 1989 (1815), p. 235.

27 Haskell, Francis, Le peintre et le musée,

dans: Le débat 49, 1988, p. 55.

28 Bardon 1995, p. 180.

29 Nous renvoyons au numéro spécial de la

Revue de l'Art. Copies, répliques, faux(21,1973),

ainsi qu'à la bibliographie du catalogue Copier
Créer 1993, pp. 468—473, de même qu'à la liste
des expositions ayant eu lieu sur ce thème,

pp. 474-477.

30 Le nombre d'inscriptions annuelles de

copistes que le Louvre a enregistrées entre 1834 et

1864 est à cet égard assez parlant. 1834: 307

»artistes« et 784 »élèves«; 1844: 208 artistes et 427

élèves; 1854: 265 artistes et 623 élèves; 1861: 174

artistes et 434 élèves; 1864: 130 artistes et 370

élèves. Cf. Dupuy, Marie-Ange, Les copistes à

l'œuvre, dans-. Copier Créer 1993, p. 46. »On peut
dire sans exagérer que du milieu du XIXe siècle

jusqu'à la Grande Guerre on assiste à une sorte

d'âge d'or du musée. Le Louvre apparaft définitif

et glorieux, avec ses accrochages surabondants,

ses décors somptueux.« Cuzin 1993, p. 33.

31 Quatremère de Quincy 1989 (1815), p. 32: il

précisait que cet exercice »ne doit pas sortir du

cercle des écoles«.

32 On consultera: Boime, Albert, Le Musée des

Même si la médiation de certains professeurs a pu restaurer en partie le lien vivant et

didactique inhérent à l'apprentissage d'atelier d'autrefois, les ouvrages du passé que
les jeunes artistes vont copier ou étudier ont été transformés par le Musée, ayant subi

d'abord cette première »déperdition« de »l'historicité de vie« que Maurice Merleau-

Ponty relève en définissant le Musée comme »l'historicité de mort«21. Non pas que ces

créations n'aient pas une vie propre, ce que nous allons voir par la suite. Non pas qu'elles

n'aient pas non plus en elles-mêmes la capacité d'enseigner, ce qu'elles possédaient

déjà bien avant la naissance des musées.

Cependant, la question qui se pose est de savoir jusqu'à quel point le Musée n'a

pas paradoxalement différé les ouvrages en les présentant sur ses cimaises. Dans un

premier temps, parce qu'en les ayant dissociés d'avec leur auteur comme pédagogue

actif de leur genèse22, il a converti des »tentatives« en »œuvres«23, c'est-à-dire qu'il a

transformé en objets achevés ce qui, ayant appartenu à une praxis, faisait partie d'un

processus vivant d'élaboration, d'expérience et de recherche.

Dans un deuxième temps, parce que les premiers musées qui vont être aménagés

dans des anciens palais royaux ou princiers, tout comme ceux qui vont se construire
dans le style néo-classique, à cause de la majesté, de la solennité et même de la

grandiloquence de leur architecture, élèvent ces œuvres sur un piédestal, les idéalisent ou

les mythifient, voire les convertissent encore, dans certains cas, en chefs-d'œuvre: »le

Musée, écrivait Maurice Merleau-Ponty, ajoute un faux prestige à la vraie
valeur des ouvrages en les détachant des hasards au milieu desquels ils sont nés et

en nous faisant croire que des fatalités guidaient la main des artistes depuis toujours.«24

Ce à quoi il faut ajouter le considérable accroissement avec le temps des collections,

qui va amplifier encore davantage la sensation d'écrasement, parfois même d'»inhu-

manité« éprouvée par le jeune artiste.25

Toutes ces raisons ont probablement engendré chez les praticiens peu
expérimentés un sentiment d'infériorité, comme le prévoyait déjà Quatremère de Quincy en

arguant que »les collections qui ne nous présentent qu'un choix des chefs-d'œuvre de

chaque maitre, sont quelquefois plus désespérantes qu'instructives pour les élèves«.26

C'est sans doute aussi ce que John Constable redoutait en prenant parti contre le Musée

qui, selon lui, risquait de détruire l'avenir du jeune artiste parce que ses œuvres allaient

être jugées à l'aune des maîtres anciens.27

»Ainsi, dès son origine, le musée est travaillé par une contradiction: il est une

rupture avec le passé, une innovation culturelle progressiste, en même temps il hérite
du passé, de son culte idéaliste de l'art, de ses œuvres déracinées dont la perte des sources

vives va conforter cet idéalisme.«28

La pratique de la copie et de l'étude d'après les maîtres présentés au Musée, qu'il n'est

pas dans notre propos d'examiner ici,29 a connu un essor considérable dans la deuxième

moitié du XIXe siècle et notamment au Louvre.30 Qu'elle ait été médiatisée, contrôlée,

corrigée ou bien seulement directe, solitaire et indépendante, cette pratique pourrait,
aussi paradoxal que cela puisse paraître, avoir contribué également à différer les

productions anciennes.

A force de copier et de travailler d'après des maîtres, choisis en fonction de critères

personnels et variés et non plus nécessairement selon un programme pédagogique

continu, à force donc de s'entraîner à cet exercice que Quatremère de Quincy avait déjà

Monique Renault



167

Edgar Degas, »Minerve chassant les Vices du

jardin de la Vertu«, d'après Mantegna, vers

1860, Pastel, 73 x 92 cm, Paris, Musée d'Orsay

(© Réunion des Musées Nationaux).

copies, dans: Gazette des Beaux-Arts LX1V, 1964,

pp. 237— 247, ainsi que Duro, Paul, Le Musée des

copies de Charles Blanc à l'aube de la IIIe

République. Catalogue, dans: Bulletin de la Société

de l'Histoire de l'Art français 1985, pp. 283-313.

33 Lettre à Emile Bernard lAix, 19051, reproduite

dans: Cézanne, Paul, Correspondance, Paris

1978, pp. 313-314.

34 Et il ajoutait: »les académiques s'y noient«.

Cité par Dorival, Bernard, La génération de 1848,

dans-. Histoire de l'art. Gallimard, Encyclopédie

de la Pléiade, IV. Du réalisme à nos jours, Paris

1969, p. 53.

35 Matisse, Henri, Ecrits et propos sur l'art,
Paris 1972, n. 21, p. 84; selon Pierre Schneider, la

multiplicité et la diversité des expériences
annulaient la tentation d'y rechercher des recettes

(Schneider 1984, p. 57).

qualifié de »scolastique«31, et qui était largement encouragé à cause de l'existence d'un

marché conséquent, tant de la part des particuliers français et étrangers que de l'Etat

français - notamment par l'intermédiaire du Musée des copies de Charles Blanc;32 à

force enfin de s'essayer à ce qui va devenir au pire des formules toutes faites contre

lesquelles Cézanne prévenait Emile Bernard en lui déconseillant de se »contenter de

retenir les belles formules de nos illustres devanciers«33. Dans quelle mesure les artistes

ne vont-ils pas, non point rejoindre l'un des chemins offerts par la tradition, mais

bien plutôt faire retour sur eux-mêmes, sur leur propre individualité artistique constituée

à partir de ce qu'ils auront retiré de tel maître et de tel autre et de tel autre encore,

ainsi que de bien d'autres expériences. C'est ce qui faisait dire à Courbet qu'il avait
»traversé la tradition, comme un bon nageur passerait une rivière«34, et à Matisse: »Je dois

mon art à tous les peintres«.35 Dans quelle mesure enfin leur apprentissage, s'exerçant
à partir de modèles et de références les plus dissemblables, ne va-t-il pas les conduire

graduellement, avec l'aide d'autres facteurs bien sûr (dessin d'après modèle d'atelier,

rapports avec des »maîtres« vivants, pratique du plein-air, développement d'un nouveau

marché, etc.), à élaborer un style qui va à son tour participer de cette hétérogénéité

Le Musée ou la tradition en éclat



168

36 Gaehtgens, Thomas, Le musée Napoléon et

son influence sur l'histoire de l'art, dans:

Histoire de l'histoire de l'art, sous la direction
d'Edouard Pommier, 2, XVIIIe et XIXe siècles, Paris

1997, pp. 91-112.

37 Sur le Salon des artistes vivants, cf.: Mon-

nier 1995 (cf. note 3), pp. 122-150.

38 11 s'agit des »Sabines« et de »Léonidas aux

Thermopyles«. Cf.: Chaudonneret, Marie-Claude,

Permanence et innovation. Le musée du Louvre

dans les années 1820, dans: Hommage à Michel

Laclotte. Etudes sur la peinture du Moyen Age

et de la Renaissance, Milan/Paris 1994, p. 533.

Sur le Comte de Forbin, on pourra également
consulter Angrand, Pierre, Le Comte de Forbin

et le Louvre en 1819, Lausanne 1972.

39 Chaudonneret 1994, pp. 536—537.

40 Bazin 1967; on consultera aussi du même

auteur-. La peinture au Louvre, Paris 1990,

pp. 59-65.
41 Cuzin 1993, p. 31. C'est toujours au Louvre

que Bonington a rencontré en 1819 James Roberts,

grâce à qui il entrera dans l'atelier de Gros (Copier

Créer 1993, p. 94).

42 Alphant 1993 (cf. note 14), p.107.

muséale, et qui sera un nouvel élément pouvant prendre place dans ce tout polysémique

qu'est le Musée et que l'exemple même du Musée autorise - étant lui-même un

rassemblement des œuvres du passé dont les singuliers raccourcis spatio-temporels ont
abouti finalement à augmenter, révéler, faire jaillir les différences, les divergences, les

individualités des maîtres du passé.

Cette diversité stylistique était certes plus évidente dans la disposition »en

parterre de fleurs« qui était celle du »Muséum central des arts«, avant que le directeur du

»Musée Napoléon«, Vivant Denon, ne réorganise les collections par écoles et

chronologiquement'6; il subsistera tout de même jusqu'à la Grande Guerre un condensé de cette

présentation discontinue dans le Salon carré où était installé ce qu'on appelait le

»Panthéon des chefs-d'œuvre«; c'est d'ailleurs lui que l'on devait décrocher

périodiquement pour faire place au Salon des artistes vivants qui eut lieu au sein du Louvre

depuis la Révolution jusqu'à l'Exposition Universelle de 1855.37

En outre, la diversité n'est pas seulement inhérente à l'art du passé. Elle a aussi

été engendrée par cette soudaine et progressive pénétration de l'art vivant dans les

salles du Louvre. Ce qui fut d'abord causé bien sûr par la co-présence, annuelle ou

bisannuelle, des artistes »contemporains« exposés au Salon non loin des maîtres anciens; ce

qui fut également causé par les conséquences de la création, en 1818, du Musée des artistes

vivants du Luxembourg, puisqu'il va petit à petit injecter ses acquisitions dans les

collections du Musée du Louvre, afin de combler les vides provoqués par les restitutions
d'œuvres d'art aux pays vainqueurs de Napoléon. Les initiatives du nouveau directeur
des Musées Nationaux qu'était le Comte Auguste de Forbin n'y sont pas pour rien: c'est

à lui en effet que l'on doit l'achat d'un certain nombre d'œuvres émanant d'artistes de

son temps tels que Géricault et Delacroix, c'est également à lui que l'on doit l'entrée

au Louvre, en 1826, de deux toiles de celui dont il avait été l'élève et qui n'était autre

que David, et qui y seront accrochées quelques mois seulement après la mort de leur

auteur;38 et pour finir, c'est encore lui qui prit l'initiative de commander à des artistes

vivants comme Antoine-Jean Gros, Horace Vernet, Eugène Devéria, François-Joseph

Heim, Abel de Pujol, etc., un certain nombre de réalisations pour décorer les plafonds
des salles du Musée.39 C'est ainsi qu'un peu plus tard, sous la direction de Frédéric Villot

cette fois, prendra tout naturellement place, à partir de 1851, l'»Apollon terrassant le

serpent Python« de Delacroix au plafond de la galerie d'Apollon.40

Enfin, il ne faut pas négliger non plus les effets produits par la présence, dans les

espaces du Musée, de nombreux copistes dont chaque œuvre, pendant son élaboration,

va participer à son tour de cette hétérogénéité muséale. C'est tout de même dans les

salles du Louvre que Delacroix et quelques autres découvriront le style enlevé des

aquarellistes anglais tels que Richard Parkes Bonington et William Etty,41 et c'est encore au

Louvre que Manet remarquera l'audace d'un copiste qui n'était autre que Degas, dont

il fera alors la connaissance.42

C'est ainsi que le Musée aurait singulièrement rétréci les dimensions spatiales de

l'apprentissage des artistes, puisqu'ils vont pouvoir faire des économies considérables

de temps et de déplacement pour accéder à des ouvrages se côtoyant désormais dans

l'espace alors qu'auparavant, ils se succédaient dans le temps (vécu) de la formation. Il

a également réduit les dimensions temporelles de l'histoire de l'art en présentant sur

ses cimaises un résumé des créations des temps anciens confrontées à celles du temps

présent. C'est ce qu'en d'autres termes, Walter Benjamin avait déjà observé: »Si le

Monique Renault



modernisme [...], par son idée d'une culture de musée, a nivelé la tension entre
connaissance et pratique, dans le domaine historique il a également nivelé la tension entre

présent et passé.«45 Les conséquences d'un tel »nivellement« sont, non seulement d'avoir

accéléré l'histoire, mais aussi d'avoir précipité l'histoire de l'art, en ayant sensiblement

activé le(s) processus de rupture des artistes modernes par rapport à la tradition. Car,

dans les possibilités qu'il offrait d'ouverture, de comparaisons, de confrontations et de

contradictions, le Musée a autant renforcé des choix et nourri la culture des artistes, il

a autant mis en valeur les maftres anciens qu'il les a exposés, mis en péril, en les détachant

ainsi de la tradition.
Il est troublant de constater que le Musée se serait comporté un peu à la manière

de la photographie qui va servir à la reproduction de l'oeuvre d'art. Tous deux en effet

vont provoquer un »ébranlement de la tradition«, porter atteinte à »l'autorité de la

chose« ainsi transmise, mais aussi assurer une actualisation de l'œuvre reproduite,

comme l'écrivait Walter Benjamin au sujet des techniques de reproduction de l'œuvre

d'art.44 On ne peut enfin négliger la situation provoquée par la multiplication des

musées d'art au XIXe siècle et au cours du siècle suivant, ce qui va participer de ce que

Paul Valéry avait nommé »l'ubiquité« de l'art: »Ni la matière, ni l'espace, ni le temps ne

sont depuis vingt ans ce qu'ils étaient depuis toujours. 11 faut s'attendre que de si grandes

nouveautés transforment toute la technique des arts, agissent par là sur l'invention

elle-même, aillent peut-être jusqu'à modifier merveilleusement la notion même de

l'art«.45

43 Benjamin, Walter, Histoire littéraire et

science de la littérature (1931), dans-. Essais, 1,

1922-34, Paris 1983, p. 146.

44 Benjamin, Walter, L'œuvre d'art à l'ère de

sa reproductibilité technique (1936), dans:

Essais, II., 1933-40, Paris 1983, pp. 92-93.

45 Valéry, Paul, La conquête de l'ubiquité
(1938), dans: Œuvres 1988 (1960), p. 1284.

46 Quatremère de Quincy 1989; Malraux,

André, Le Musée imaginaire, Paris 1951; Pomian

1989; Deloche, Bernard, Museologica.
Contradictions et logique du musée, Mâcon 1989;

Déotte, Jean-Louis, Le musée, l'origine de

l'esthétique, Paris 1993.

47 Quatremère de Quincy 1989 (1815), p. 38. A

ce sujet, on lira avec intérêt les commentaires

des thèses de cet écrivain dans: Pommier,

Edouard, L'art de la liberté. Doctrines et débats

de la Révolution française, Paris 1991,

pp. 423-443. La décontextualisation est aussi

inhérente à l'essence de toute collection, comme

le montre très bien Krzysztof Pomian (Pomian,

Krzysztof, Collectionneurs, amateurs et curieux.

Paris, Venise: XVIe- XVIIIe siècle, Paris 1987)

dans le premier chapitre intitulé: Entre l'invisible

et le visible : la collection (pp. 15-59).

48 Déotte 1993 (cf. note 46), p. 90.

49 Quatremère de Quincy 1989 (1815), p. 17.

La »perte des sources vives« comprend plus fondamentalement encore une autre grande

transformation que le Musée réalise, qui a déjà été largement étudiée par ailleurs et

qui est la décontextualisation des œuvres muséales46: à la différence d'une

création d'atelier que l'élève regarde s'élaborer sous ses yeux à partir d'une commande

et pour une fonction précises, à la différence d'une œuvre que l'artiste étudie à

l'intérieur du lieu pour lequel elle a été réalisée et dont elle participe moralement,
spirituellement et esthétiquement, les ouvrages exposés dans le Musée ont été extraits de

ce contexte social avant d'y avoir été transplantés. Quatremère de Quincy avait très

précocement prévu le danger de cet »inconvénient principal, d'enlever aux Arts ce qui est

leur légitime patrimoine, de les déshériter, en quelque sorte, en les bannissant de tous

les emplois politiques, religieux et moraux.«47

Les auteurs contemporains ont à leur tour beaucoup insisté sur cette
»suspension des destinations«,48 c'est-à-dire de ce qui reliait l'art du passé à la société,

et qui en faisait une activité plus intégrée qu'elle ne l'est actuellement. Ils ont, à

l'exception de Malraux, davantage insisté sur cette situation de perte (ou

d'amputation), mais ils n'en ont pas beaucoup développé les conséquences positives.
En fait, le Musée serait l'auteur d'une double métamorphose: en atténuant, en

altérant ou en occultant certains des éléments ayant rapport au sens (moral,
social, religieux,...), il aurait dans le même temps mis en valeur, ou participé à la

valorisation d'une autre dimension du contenu muséal, plus purement visuelle

cette fois, ce que Quatremère pressentait déjà lorsqu'il imaginait la disparition de

»l'imminente propriété [que les ouvrages] ont de plaire à l'âme et à l'esprit, pour
y substituer la faculté si inférieure de plaire aux yeux et de flatter les sens«.49 C'est

la thèse que propose Krzysztof Pomian: »Quand il entre dans un musée, un tableau

Le Musée ou la tradition en éclat



170

50 Pomian 1989, p. 7.

51 Quatremère de Quincy 1989 (1815), p. 38.

52 Denis, Maurice, Théories 1890-1910. Du

Symbolisme et de Gauguin vers un nouvel ordre

classique, Paris 1920, p. 1. Pomian cite cette
formule comme -définition non du tableau en soi,

mais du tableau dans une collection ou dans un

musée« (Pomian 1989, p. 7).

53 -Ainsi, a résumé Françoise Bardon, le

paradoxe du Musée serait que, originairement
ouvert à la consultation et à la connaissance de

tous, il soit le lieu de clôture de l'art sur lui-
même.« (Bardon 1995, p. 183).

54 Merleau-Ponty 1969, p. 78; -Se mettre à

l'école de l'Histoire, c'est se soustraire à l'instinct

créateur, à la vie«, Schneider, Pierre, Les

dialogues du Louvre, Paris 1991, p. 23. Sur les

liens entre musée et histoire de l'art, cf. Pommier,

Edouard, Winckelmann : l'art entre la

norme et le caprice, dans : Histoire et théories

de l'art. De Winckelmann à Panofsky, Revue

Germanique Internationale 2, 1994, pp. 11-28;

Bardon 1995, chap. IV: »Quelle histoire de l'art?«;

Gaehtgens 1997 (cf. note 36).

55 Benjamin 1936 (cf. note 44), p. 97.

56 Claude Monet: -Nous nous promenions, les

jeunes peintres, au Louvre, et nous mettions nos

manchettes près des collerettes de Rembrandt.

Ces collerettes qui, à l'origine, avaient été

blanches comme nos manchettes, étaient devenues

affreusement jaunes«. Alphant 1993 (cf.

note 14), p. 107.

57 Redon, Odilon, A soi-même. Journal.
1867-1915, Paris 1961, p. 109.

58 Delacroix, Eugène, Journal. 1822-1863, Paris

1980, p. 279.

59 -Nous verrons éclore une harmonie jusque-
là prisonnière, et dans cette harmonie les plans

se mettront à jouer, les reliefs à saillir, les

nuances à pétiller. Le tableau bougera sur sa

toile. Les formes prendront cette animation
particulière qui est la vie de l'image«. Salles,

Georges, Le Regard, Paris 1992, p. 13.

est détourné de ses finalités originaires. 11 est désormais le principal, sinon

l'unique objet du regard et non ce à travers quoi nous est présenté quelque chose

d'autre.«50

Mais il y a plus encore: le Musée va également contribuer à convertir ce qu'il
renferme, non seulement en objet du regard, mais en objet même de l'art, ce dont
Quatremère avait encore eu l'intuition, car il redoutait que le Musée ne crée l'habitude de

juger de l'art »comme on juge d'un concours; on distribue les rangs entre les artistes.
On ne s'occupe plus qu'à comparer dessin avec dessin, couleur contre couleur.«51 C'est

ainsi que le Musée pourrait avoir cautionné un art en lui-même objet ou finalité de l'art,
ce dont atteste la célèbre formule de Maurice Denis: »se rappeler qu'un tableau — avant

d'être un cheval de bataille, une femme nue, ou une quelconque anecdote — est
essentiellement une surface plane recouverte de couleurs en un certain ordre assemblées«.52

Le Musée aurait été un facteur de développement d'un art en quelque sorte autonome

puisque libéré des contraintes sociales extérieures, c'est-à-dire un art qui a sa source

dans l'art et se nourrit de l'art53 — ce que la pratique de la copie a pu, en un certain

sens, rendre familier, puis alimenter et peut-être aussi justifier, et finalement entraîner

—, un art enfin s'inscrivant dans une autre historicité, celle que le Musée a instaurée

ou déterminée en constituant précisément des séquences aux raccourcis multiples qui

prendront le nom d'Histoire de l'art (»officielle et pompeuse«54).

Mais cette métamorphose, que Benjamin avait qualifiée de »théologie négative«55,

se prolonge à notre avis bien au-delà de cette dimension. Car ce que le Musée va rendre

plus manifeste encore, ce qu'il va restaurer, c'est l'art, et notamment la peinture,
dans tout son éclat, dans toute la puissance de sa visibilité. Lorsque soudain, à partir

du 10 août 1793, l'ensemble des artistes et non plus certains privilégiés, vont être mis

en présence des créations du passé, ce sont les originaux qu'ils vont pouvoir enfin
contempler — même si par ailleurs ils en avaient déjà une certaine idée (essentiellement

du point de vue de l'iconographie, du dessin et de la composition) grâce aux nombreux

albums et recueils de gravures puis de photographies qu'ils avaient à leur disposition.
A partir de ce moment-là, ce que les originaux vont révéler, ce sont non seulement les

dimensions réelles, qui vont rétablir les œuvres dans leur force intégrale, mais

aussi et surtout leurs couleurs véritables qui, bien que passées et vieillies,56

ont dû être sources d'étonnement, d'émerveillement ou de révélation chez plus d'un

artiste — »c'est la couleur qui fait la joie des musées« écrivait Odilon Redon.57 C'est

précisément au retour de l'inauguration des nouvelles salles du Louvre, le 6 juin 1851, que
Delacroix consignait dans son journal, à propos des peintures de Le Sueur, se »rendre

compte du degré de force que la couleur peut ajouter à l'expression. Contre l'opinion
vulgaire, je dirais que la couleur a une force beaucoup plus mystérieuse et peut-être

plus puissante; elle agit pour ainsi dire à notre insu. Je suis convaincu même qu'une

grande partie du charme de Lesueur est due à sa couleur.«58

C'est enfin l'impact visuel des œuvres qui va prendre toute sa puissance,

parce que l'espace du Musée, comme espace spécifiquement et pour ainsi dire exclusivement

réservé au sens de la vue, favorise tout ce qui, de l'ordre perceptif et donc

phénoménologique, peut désormais s'instaurer en présence de l'original, ce que ni la

gravure, ni la reproduction photographique du XIXe siècle ne pouvaient évidemment pas

restituer. C'est ce que le muséologue Georges Salles appelle »cette animation particulière

qui est la vie de l'image«59 et qui hantera plus d'un artiste moderne; c'est la

Monique Renault



Paul Cézanne, »La Médée«, d'après Delacroix,

1880-1885, Crayon et aquarelle sur papier,

39,5 x 26,1 cm, Zurich, Kunsthaus (© Kunsthaus

Zürich).

17/

60 Gasquet 1978 (cf. note 20), pp. 132 et 118.

61 Cité dans-. Laude, Jean, Picasso et Braque,

1910-1914: la transformation des signes, dans: Le

Cubisme, Saint-Etienne 1985, p. 19.

62 Matisse 1972 (cf. note 35), n. 16, p. 50.

63 Laude 1985 (cf. note 61), p. 19.

64 Klee, Paul, Exploration interne des choses

de la nature: réalité et apparence (1956), dans-.

Théorie de l'art moderne, Genève 1977, p. 54.

»grande ondulation colorée « pour laquelle Cézanne, sous la plume de Joachim Gasquet,

se passionne pour »Les Noces de Cana« de Véronèse et qui lui donnera la conviction que
»la peinture est une optique, d'abord«60; c'est la »combinaison de lignes et de tons qui

se font valoir« que spécifie Degas;61 c'est bien sûr »la mécanique du tableau« dont parle

Matisse,62 c'est encore le »fait pictural« en quoi le travail de Braque devait selon lui

consister,63 c'est enfin »l'art comme émission de phénomènes« que recherchait Paul Klee.64

Le Musée ou la tradition en éclat



Aussi pourrions-nous écrire que le Musée a fait passer les œuvres de la vie à la

vue, de leur historicité à leur visibilité, et que cet »oubli actif«65 qu'est le Musée est l'un
des multiples facteurs qui vont permettre à l'art, et notamment à »la peinture en tant

qu'art pur«66, de connaître les nombreux développements qu'ils prendront tout au long
de notre siècle. Si enfin le Musée a contribué à mettre la tradition en éclats (par

l'hétérogénéité et la discontinuité de son contenu, tout autant que par la perte de la

vie et la décontextualisation réifiante qu'il en effectue), il en a aussi révélé tout

l'éclat en réalisant au fond le souhait que formulait Merleau-Ponty au sujet d'une

peinture qui »réveille, porte à sa dernière puissance [ce] délire qui est la vision même«67

ou dans laquelle »le cerveau se fait rétine pure«, comme l'écrivait Paul Valéry.68

Ouvrages fréquemment cités

Bardon 1995

Bardon, Françoise, Le »Concert champêtre«. Première partie. Un défi à l'Histoire de l'Art, Paris 1995.

Bazin 1967

Bazin, Germain, Le temps des musées, Liège/Bruxelles 1967.

Copier Créer 1993

Copier Créer. De Turner à Picasso: 300 œuvres inspirées par les maîtres du Louvre, catalogue d'exposition Musée du Louvre,

Paris 1993.

Cuzin 1993

Cuzin, Jean-Pierre, Au Louvre d'après les maîtres, dans: Copier Créer. De Turner à Picasso: 300 œuvres inspirées par les

maîtres du Louvre, catalogue d'exposition Musée du Louvre, Paris 1993, pp. 27—39.

Merleau-Ponty I960

Merleau-Ponty, Maurice, Le langage indirect et les voix du silence, dans: Signes, Paris 1960, pp. 77—79.

Pomian 1989

Pomian, Krzysztof, Le musée face à l'art de son temps, dans: L'art contemporain et le musée, Cahiers du Musée National d'Art
Moderne 1989, pp. 5-10.

Quatremère de Quincy 1989 0815)

Quatremère de Quincy, Antoine, Considérations morales sur la destination des ouvrages de l'art, ou de l'influence de leur
emploi sur le génie et le goût de ceux qui les produisent ou qui les jugent, et sur le sentiment de ceux qui en jouissent et

en reçoivent les impressions, Paris 1989 (1815).

Schneider 1984

Schneider, Pierre, Matisse, Paris 1984.

Valéry 1988 (1960)

Valéry, Paul, Œuvres, II, Paris 1988 (1960).

65 Déotte, Jean-Louis, Le musée, lieu de

mémoire?, dans: Analyser le musée. Travaux du

Centre de Recherches Sémiologiques 64, 1996,

p. 36.

66 C'est le titre d'un article de Kandinsky paru
dans »Der Sturm« en septembre 1913. Kandinsky,

Wassily, Regards sur le passé et autres textes.

1912- 1922, Paris 1974, n. 134, p. 287. Comme

l'écrivait Merleau-Ponty: »le Musée 1...1 fonde

notre conscience de la peinture comme peinture«

(Merleau-Ponty I960, p. 77).

67 Merleau-Ponty, Maurice, L'Œil et l'Esprit,
Paris 1964, p. 26.

68 Valéry, Paul, Degas Danse Dessin (1938),

dans. Œuvres 1988 (1960), p. 1179.

Monique Renault






	La Musée ou la tradition en éclat : les artistes et le Musée du XIXe siècle

