
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 6 (1999)

Artikel: Das Geschlecht des schönen Körpers : Vincenzo Scamozzi, Lucrezia
Marinelli, Moderata Fonte und die "Genera dicendi" des venezianischen
Hauses

Autor: Imesch, Kornelia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kornelia Imesch

Das Geschlecht

des schönen Körpers

Vincenzo Scamozzi, Lucrezia Marinelli, Moderata Fonte
und die »Genera dicendi« des venezianischen Hauses

»Genera dicendi« und Architektur, gesellschaftlicher Stand und
Geschlecht: Einführung und Überblick

1 Zur Verbindung von Rhetorik, Ethik und

Ästhetik bei Vitruv vgl. Pollitt, J. J., The Ancient

View of Greek Art: Criticism, History, and

Terminology, New Haven/London 1974; Pochat,

Götz, Geschichte der Ästhetik und Kunsttheorie.

Von derAntike bis zum 19. Jahrhundert, Köln 1986,

S. 72; zur Bedeutung der Rhetorik ebd., S. 70-79,
S. 117f., S. 207f„ S. 294-297; zum Verständnis

Albertis Biermann, Veronica, Ornamentum.
Studien zum Traktat »De re aedificatoria« des Leon

Battista Alberti, Hildesheim/Zürich/New York

1997, S. 92-119. Alberti postuliert die rhetorischen

Genera dicendi in seinem Architekturtraktat explizit

für die Malerei (Alberti, Leon Battista,

L'architettura / De re aedificatoria, hrsg. und

übers, von Giovanni Orlandi und Paolo Porto-

ghesi, 2 Bde., Mailand 1966, IX, 4, S. 804).

2 Barbaro, Daniele, Vitruvio. I Died Libri dell'
Architettura, tradotti e commentati da Daniele

Barbaro, 1567, hrsg. von Manfredo Tafuri und

Manuela Morresi, Mailand 1987, I, 2, fol. 36.

Zum Modusbegriff bzw. der Moduslehre der antiken

Musik vgl. Pochat 1986 (wie Anm. 1),

S. 316—319. Zu den »modi« der Säulenordnungen

vgl. Anm. 19.

3 Zu den drei Stilen, den Genera dicendi, der

antiken Rhetorik vgl. Lausberg, Heinrich, Handbuch

der literarischen Rhetorik. Eine Grundlegung

der Literaturwissenschaft, 2 Bde.,

2. Aufl., München 1973, S. 519-525; Lausberg,

Heinrich, Elemente der literarischen Rhetorik,

10. Aufl., Ismaning 1990, S. 154; Rover, Anne,

Bienséance - Die ästhetische Situation im

Ancien Régime: Pariser Privatarchitektur,
Hildesheim/New York 1977, S. 4-6.
4 Lausberg 1990 (wie Anm. 3), S. 60, S. 154.

Zur geschlechtlichen Konnotation von Stilen der

Seit Vitruv und Alberti spielte die Rhetorik für die Architektur und Architekturtheorie

eine wichtige Rolle.1 Wie die Redekunst wurde die Architektur als ein Kommunikationssystem,

als Sprache betrachtet. Für den Vitruv-Herausgeber Daniele Barbaro (1567)

gleichen die Arten des Sprechens (»maniere del parlare«) den Arten der Gebäude

(»maniere de gli edificij«). Denn wie die Rhetorik, so seine Argumentation, verfügt die

Architektur über verschiedene »maniere« oder »modi«, die je nach Gebäudefunktion und

Stand des Auftraggebers zur Anwendung kommen.2 Diese Arten oder Modi inspirieren
sich an den »Genera dicendi« der antikenRhetorik mitsamt ihren zahlreichen Variationen,

nämlich dem »stilus humilis«, »mediocris« und »gravis«.3

Der niedrige und einfache Stil (»stilus humilis«) zeichnet sich durch rednerische

Klarheit, Einfachheit und Reinheit aus. Er besitzt wenig Schmuck. Seine Funktion besteht

im Lehren und Beweisen, im »docere« und »probare«. Er ist der Prosa angemessen. Der

mittlere Stil, der »stilus mediocris«, hat lieblichen Schmuck. Er hat den Zuhörer zu

erfreuen und besitzt Grazie (»gratia«) und Lieblichkeit (»suavitas«). Er empfiehlt sich für
die Poesie. Der dritte Stil, der »stilus gravis« oder das »Genus grande«, ist prunkvoll und

besitzt eine moralische Funktion. Er wird mit Heroik, Erhabenheit, Grösse, Herrlichkeit
und einer kraft- und wirkungsvollen Schönheit assoziiert. Im Gegensatz zum

grundsätzlich weiblich konnotierten »stilus mediocris« ist sein Schmuck männlich, sakral

und festlich (»ornatus virilis, fortis, sanctus«).4 Im Cinguecento empfiehlt ihn Tasso für
das »poema eroico«, denn er ist grossartig und erhaben, »magnifico o sublime«.5 Mit ihm

soll der Zuhörer erschüttert werden. Von den Affekten ist ihm das Pathos zugeordnet.
Er wird deshalb für die Tragödie und deren Bühnenbild eingesetzt (Abb. I).6 Vitruv
behält ihn dem Tempelbau und der königlichen Architektur vor. Seine architektonischen

Vokabeln sind Dreieckgiebel, Tempelfront (Abb. 2) oder Säulenordnungen.7 Er ist
Bestandteil jener Architektur, die in ihrer Eigenschaft als »virtü heroica« nach Daniele

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischer) Instituts der Universität Zürich 1999



Abb. 1. Daniele Barbaro, La Pratica della

Perspettiva, Venetia 1569, »Seena tragica«

(Nachdruck Bologna 1980).

bildenden Kunst der frühen Neuzeit vgl. Sohm,

Philip, Gendered Style in Italian Art Criticism

from Michelangelo to Malvasia, in-. Renaissance

Quarterly 18, Nr. 3, 1995, S. 759-808.
5 Tasso, 12-932, zit. nach Battaglia, Salvatore,

Grande Dizionario della lingua i taliana, Bd. 9,

Turin 1975, S. 472.

6 Lausberg 1973 (wie Anm. 3), S. 522; zum

Pathos auch ebd., S. 143-144. Zum Bühnenbild

der scena tragica vgl. Anm. 7.

7 Zu den drei Bühnenbildern und ihrem

Architekturvokabular bei Vitruv: Vitruvii,
De Architectura Libri Decern / Vitruv, Zehn

Bücher über Architektur, übers, und hrsg. von
Curt Fensterbusch, 5. Aufl., Darmstadt 1991,

V,vii,9, S. 233, S. 235; Barbaro, Vitruv, 1567,

Ed. 1987 (wie Anm. 2), V, 8, fol. 256.

8 Zu dieser Charakterisierung der Architektur

durch den (römischen) Begriff des

Heroischen und die Bindung der Baukunst an

göttliche Weisheit vgl. Barbaro, Vitruv 1567,

Ed. 1987 (wie Anm. 2), 1, fol. 7. Zum Begriff in der

Kunsttheorie des Cinquecento vgl. Shearman,

John, Only Connect... Art and the Spectator in
the Italian Renaissance (The A. W. Mellon

Lectures in the Fine Arts 1988), Princeton N. J.

1992, S. 209-212, S. 222.

9 Aristoteles, Nikomachische Ethik, übers,

und komm, von Franz Dirlmeier (Aristoteles

Werke in deutscher Übersetzung, hrsg. von

Ernst Grumach, Bd. 6), 5. Aufl., Berlin 1969,

IV/4—6, 1122a—1123a, S. 76-79.
10 Dazu Imesch, Kornelia, Magnificenza als

architektonische Kategorie. Individuelle

Selbstdarstellung versus ästhetische Verwirklichung

von Gemeinschaft in den Villen Palladios und

Scamozzis, Manuskript 1998. Zur Literatur zum

Begriff ebd., S. 18, Anm.l.
11 Pontano, Giovanni, I trattati delle virtu
sociali. De Libera Ii ta te, De Beneficentia, De

Magnificentia, De Splendore, De Conviventia

(1498), hrsg. von Francesco Tateo, Rom 1965,

S. 248.

12 Dazu Rover 1977 (wie Anm. 3), S. 80. Dazu

auch Alberti (vgl. Anm. 1).

13 Lausberg 1973 (wie Anm. 3), S. 524.

14 »Item sunt très styli, secundum très status

hominum: pastorali vitae convenit stylus

humilis, agricolis medioeris, gravis gravibus

personis quae praesunt pastoribus et agricolis.«

(Zit. nach Pochat 1986 (wie Anm.11, S. 133)

15 Zur mittelalterlichen »rota Virgilii« vgl.

Lausberg 1990 (wie Anm. 3), S. 154.

16 Vgl. Memmo, Gio. Maria, Dialogo I...I nel

quale dopo alcune filosofiche dispute si forma

un perfetto Prencipe et una perfetta republica

et parimente un senatore, un cittadino, un

soldato et un mercatante, Venetia 1564, II, foil.

74-82. Dazu Imesch 1998 (wie Anm. 10),

S. 175-182.

17 »1...1 essendo la Città nostra divisa in tre

qualité di huomini corne piace al Prencipe de

Filosofi (la quale openione noi seguendo,

habbiamo ordinate le tre piazze predette) di

Barbaro (1567) zur wahren Erkenntnis und göttlichen Weisheit führt.8 Der hohe Stil ist

damit identisch mit der ästhetisch-ethischen Kategorie der Magnificenza (Grossartigkeit),

der aristotelischen Grossgeartetheit.9 Sie war in der frühen Neuzeit die Tugend

Gottes und des Reichen, der Republiken, der Städte und des Adels.10 Seit Giovanni

Pontanos Magnificenza-Traktat (1498) wird mit ihr ein Architekturstil identifiziert, der

die erwähnten Vokabeln enthält und sich an der Baukunst der (römischen) Antike

orientiert." In der Malerei gehören zum Genus grande die hehren Sujets aus der

römischen Geschichte oder griechischen Mythologie.12

Diese Genera kamen in der Rhetorik normalerweise nicht rein zur Anwendung.

So rät Quintilian davon ab, eine Stilart einheitlich anzuwenden. Der Theoretiker

empfiehlt vielmehr für jeden formalen und thematischen Teil einer Rede den hierzu

passenden Stil oder die passende Stilvariante einzusetzen. Dies schreiben Cicero und

Isidor besonders für den stilus gravis vor, mit dem der Zuhörer erschüttert und

beeindruckt werden soll. Man darf ihn nicht ohne Unterbrechung in der ganzen Rede

einhalten, sondern bloss zur Hervorhebung der inhaltlichen Höhepunkte einsetzen."

Die Genera dicendi wurden seit dem Mittelalter auf die Gesellschaft und ihre drei

Stände übertragen und in Analogie zu ihnen entwarf man Idealstädte. In der »Poetria«

des Johannes von Garlandia (um 1200) bezeichnet der niedrige Stil das Hirtenleben, der

mittlere das Leben der Bauern und das hohe Genus das Leben der Vornehmen, der

sozialen Oberschicht.14 Deren architektonischer »Ort« bzw. Bauwerk ist nach der »rota

Virgilii« die Stadt oder Burg (bzw. der Palast).15

In Entsprechung zum »stilus gravis«, »medioeris« und »humilis« konzipierte der

Venezianer Giovan Maria Memmo in seinem Dialogtraktat zur idealen Stadt und Gesellschaft

(1564) die drei städtischen Hauptplätze mitsamt den zugehörigen öffentlichen

Kornelia Imesch



Abb. 2: Andrea Palladio, Villa Foscari in Mira,

Teilansicht mit Portikus.

Cittadini, di mercatanti, 8 di artefici 1...1.«

(Memmo 1564 (wie Anm. 161, II, fol. 79). Zu den

drei Haustypen ebd., II, foil. 80-82.
18 Zum sakralen Konzept der Mitte vgl. Eliade,

Mircea, Das Heilige und das Profane. Vom

Wesen des Religiösen, Frankfurt a. M. 1990,

S. 36-44. Die »in-medio-Lokalisierung« spielte
in Venedig aufgrund ihrer sakralen Bedeutung

eine wichtige Rolle. Zur Kirche San Salvador

oder zum Rialto, situiert »in medio«, vgl. Tafuri,

Manfredo, Venezia e il Rinascimento. Religione,

scienza, architettura, Turin 1985, S. 36f.; Tafuri,

Manfredo, Alvise Cornaro, Palladio e Leonardo

Donà. Un dibattito sul bacino marciano, in:

Palladio e Venezia, hrsg. von Lionello Puppi,

Florenz 1982, S. 18.

19 Zur Tempelarchitektur vgl. Vitruv, Ed. 1991

(wie Anm. 7), l,ii,5, S. 39-41; Alberti, L'Architettura,

Ed. 1966 (wie Anm. 1), VII, 3, S. 548. Alberti weist

an anderer Stelle darauf hin, dass die Ordnungen

in Entsprechung zu den Genera (hoch, mittel,

niedrig) verschiedene Stile in der Architektur

repräsentieren (Ebd., IX, 5, S. 816). Zu den

Säulenordnungen, ihren Modi und ihrer Ikono-

logie vgl. Forssman, Erik, Dorico, ionico, corin-

zio neir architettura del Rinascimento, mit
einem Vorwort von Leonardo Benevolo (Biblio-

teca Universale Laterza, 232), 2. Aufl., Rom/Bari

1989, S. 45-94; Onians, John, Bearers of
Meaning. The Classical Orders in Antiquity, the

Middle Ages, and the Renaissance, Princeton N.

J. 1988.

20 Zu den verschiedenen Anspruchsniveaus in

der französischen Architekturtheorie der frühen

Neuzeit vgl. Rover 1977 (wie Anm. 3) sowie

besonders neuerdings Langer, Axel, Die

»Distribution'- in der französischen Architektur im 18.

Jahrhundert unter Einbezug der »Décoration

intérieure«. Das Pariser Privathaus zwischen

»Magnificence, Commodité und Économie«,

Lizentiatsarbeit Universität Zürich 1997. Die

Unterscheidung von »hoch« und »niedrig« bezog

sich nicht nur auf die verschiedenen

Distributionstypen, sondern diente auch zur

Unterscheidung der verschiedenen Räume innerhalb

ein und desselben Haustyps (Ebd., S. 36-37).

21 Während in Memmos Idealstadt die

Kategorien Magnificenza und Comodità nur der

obersten Hauskategorie, dem »palagio del

cittadino« angemessen sind (Memmo 1964

Iwie Anm. 161, II, foil. 79, 80-81), ist Commodité

in der französischen Architekturtheorie
Bestandteil sowohl des aristokratischen als

auch des bürgerlichen Distributionstyps
(Langer 1997 Iwie Anm. 20], S. 44). Die von

Langer erwähnte Bindung von Économie an den

bürgerlichen Haustypus (Ebd., S. I2f., S. 43) ist im

italienischen Cinquecento in der auf Economia

gründenden bürgerlichen Architekturauffassung

Alvise Cornaros vorgebildet. Dazu sowie

zur Verbindung von Magnificenza und Comodità

in der obersten Hauskategorie bei Memmo

(1564), Palladio (1570) und Scamozzi (1615) vgl.

Imesch 1998 (wie Anm. 12), S. 68-76., S. 115-118.,

S. 158f.

Gebäuden.16 Sie und die drei Kategorien des privaten Wohnhauses, nämlich der

»palagio del Cittadino«, die »casa del mercatante« und die »stanza dell' artefice«,

repräsentieren die drei gesellschaftlichen Stände der hierarchisch strukturierten

Gemeinschaft, nämlich die Bürger, Kaufleute und Handwerker.17 Dem »in medio«

gelegenen Hauptplatz und dem Haus des Bürgers sind dabei der stilus gravis mit seinen

sakralen Konnotationen angemessen,18 dem hiervon gebührend abgesetzten

zweitwichtigsten Platz und Haus der Kaufleute der stilus mediocris und dem marginal

situierten Platz und Haus der Handwerker der stilus humilis. Rhetorische Stillehre und

ästhetisches sowie sozial-ethisches Zentrum-Peripherie-Modell sind wechselseitig
miteinander verbunden und konstituieren den Aufbau der idealen Stadt und Gesellschaft

in ihrer Dialektik von Sakral und Profan.

In Anlehnung an das hierarchische Dreistufenmodell der Rhetorik wurden in der

Architektur die drei Gebäudegattungen voneinander unterschieden: die hohe (Sakralbau),

mittlere (öffentliche Bauten) und niedrige Kategorie (Wohnbauten), wobei die

jeweilige Säulenordnung mit ihrem spezifischen Modus dem Bauwerk zusätzlich einen

einfachen, mittleren oder reichen, einen männlichen oder weiblichen Ausdrucks- und

Stilcharakter verlieh.19 In Entsprechung zu den Genera konnten zudem verschiedene

Anspruchsniveaus beim privaten Wohnhausbau artikuliert werden,20 die sich in der

italienischen Cinque- und Seicento-Theorie oder im französischen 18. Jahrhundert mit

ihren von Langer untersuchten Distributions-Kategorien Magnificence, Commodité und

Economie ebenfalls am rhetorischen Dreigestirn orientieren. Magnificence ist dabei die

Kategorie des aristokratischen, Economie des bürgerlichen Haustyps.21

In Orientierung an genanntem Modell der Rhetorik (Genera) oder der Musiktheorie

(Modi) unterschied man auf verschiedenen Ebenen des Vergleichs hohe, mittlere und niedrige

Anspruchs- und Stilebenen voneinander. Sie standen in Bezug zur jeweiligen
Bauaufgabe und machten den Stand des Bauherrn, dessen soziale Position und Bedeutung

erkennbar.

Das Geschlecht des schönen Körpers



22 Dies kommt in der Vorstellung des Hauses

als »piccola cittä« zum Ausdruck, wie sie sich

z. B. bei Alberti oder Palladio findet. Zu diesem

Konzept bei Alberti vgl. Kruft. Hanno-Walter,

Geschichte der Architekturtheorie. Von der

Antike bis zur Gegenwart (Studienausg.),
2. Aufl., München 1991, S. 47-50. Zur Körper-

metaphorik, die dieser Vorstellung zu Grunde

liegt, vgl. Mirzoeff, Nicholas. Bodyscape. Art,

modernity and the ideal figure, London/

New York 1995, bes. S. 58ff.; KörperBilder —

KörperPolitiken, hrsg. von Sabine Barz, Sabine

Fuchs et al., in: Zeitschrift für Kulturwissenschaften

11, 1998.

23 Zur Bedeutung des Geschlechts im

Normativen und in der Realität des

16. Jahrhunderts vgl. Koch, Elisabeth, Maior

dignitas est in sexu virili. Das weibliche

Geschlecht im Normensystem des 16.

Jahrhunderts (Studien zur Europäischen

Rechtsgeschichte 57), Frankfurt a. M. 1991.

24 Scamozzi, Vincenzo, L 'Idea della Architettura

Universale, Venetia 1615, Nachdruck in 2 Bde. (Testi

e fonti per la Storia dell" Architettura II), Verona

1997. Zum Architekturtraktat und zur Palast- und

Villenarchitektur Scamozzis vgl. Barbieri, Franco,

Vincenzo Scamozzi, Vicenza 1952; Breiner, David

M., Vincenzo Scamozzi, 1548-1616: A Catalogue

Raisonné, 2 Bde., Ph. D. Cornell University 1994, Ann

Arbor, Michigan 1995.

25 Für Scamozzis Selbst- und Gesellschaftsverständnis

ist neben der Idea auch sein

Testament aufschlussreich: Timofiewitsch,

Wladimir, Das Testament Vincenzo Scamozzis

vom 2. September 1602, in: Bollettino del CISA 7,

Nr. 2, 1965, S. 316-328.

26 Zum Problem, inwieweit die Autorinnen
der frühneuzeitlichen Geschlechterdebatte als

Feministinnen bezeichnet werden können,

vgl. die Diskussion in-, Bock, Gisela, »Querelle

du féminisme« im 20. Jahrhundert: Gab es

»Feminismus« in Spätmittelalter und Früher

Neuzeit? Eine historiographische Montage

(Mit Texten von Beatrice Gottlieb, Gerda Lerner,

Karen Offen et. al.). in: Querelles. Jahrbuch für

Frauenforschung 2, 1997 (Die europäische

Querelle des Femmes. Geschlechterdebatten seit

dem 15. Jahrhundert, hrsg. von Gisela Bock und

Margarete Zimmermann), Stuttgart/Weimar 1997,

S. 341-371.

27 Zu den Autorinnen und ihren Schriften

vgl. Anm. 128 und 136. Marinelli heisst in der

Literatur mitunter auch Marinella.

28 Zur Analogie von Architektur und Rhetorik,

von Redner und Architekt, vgl. Scamozzi, Idea,

1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte I, libro I, cap. 13,

S. 43; cap. 23, S. 69; cap. 25, S. 77; auf Quintilian

rekurriert Scamozzi auch in cap. 3, S. llf.

29 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),

parte I, libro I, cap. 3, S. 12: Zu den Begriffen
»fabrica« und »discorso« im Zusammenhang mit

der Architektur vgl. auch cap. 5, S. 16; cap. 16,

S. 52 und cap. 22, S. 65. Barbaro übersetzt das

lateinische »ratiocinatio« Vitruvs mit dem in der

Rhetorik häufig verwendeten italienischen

Begriff »discorso« im Sinn von »ragionamento«

(Barbaro, in: Vitruv 1567, Ed. 1987 [wie Anm. 21,

I, Proemio, foil. 7-10), Francesco di Giorgio

Bei den Gebäuden der sozialen Oberschicht, die als Staat und Stadt im kleinen

betrachtet wurden,22 floss das rhetorische Stilprinzip schliesslich auch ein in die

Unterscheidung der öffentlichen Gebäudeteile von den privaten, der repräsentativen von den

funktionalen und der männlichen von den weiblichen Wohnbereichen. Denn das

Geschlecht23 bestimmte in der damaligen Gesellschaft gemäss Decoro den »Ort« und

dieser wiederum den ihm gemässen Stil und Stilcharakter.

Im ersten Teil meiner Ausführungen wird diese Thematik anhand von Scamozzis

(1548—1616) Idealhaus-Entwürfen und seinen Haus-Projekten für venezianische Edelleute

behandelt, die er in seinem Architekturtraktat von 1615 publizierte.24 In ihnen

verarbeitet der Architekt seine Auseinandersetzung mit dem antiken Idealhaus nach

Vitruv und der nachfolgenden Architekturtheorie (vor allem Barbaro und Palladio), und

in ihnen gelangt sein bzw. das traditionelle patriarchale Gesellschaftsverständnis zum

Ausdruck.25 Es basiert auf der Familie und Ehe und baut auf klaren hierarchisch

strukturierten geschlechtsspezifischen Rollen auf, die in der westlichen bürgerlichen Kultur

bis ins 20. Jahrhundert hinein vorherrschend blieben.

In der venezianischen Geschlechterdebatte um 1600 wird dieses Gesellschaftsbild

einer kritischen Sicht unterzogen. In ihr entwerfen zum ersten Mal Frauen selbstbewusst

und witzig Gegenwelten, in welchen die Geschlechter gleichberechtigt sind, ja die Frau

dem Mann moralisch und ethisch überlegen ist. Dies artikuliert sich unter anderem in

der geschlechtlichen Umdeutung des schönen männlichen Körpers der Architekturtheorie,

welcher aus dieser »feministischen «26 Perspektive weiblich wird. Die Thematik

steht im zweiten Teil des Essays im Vordergrund. Sie wird anhand von Lucrezia

Marineiiis Traktat »La Nobiltà et F eccellenza delle donne co' diffetti, e mancamenti

de gli huomini« (1600) und Moderata Fontes »II merito delle donne« (1600) behandelt.27

Die Rahmenhandlung letzterer Schrift ist in einem städtischen Freiraum angesiedelt, in

einem »Garten der Frauen«. Er fungiert als Gegenwelt zum damaligen Haus als Sozialform

der patriarchalen Gesellschaft.

Scamozzis Idealhaus als Sozialform: Rhetorische Stilart, Stand,
Ort und Geschlecht

Die Orientierung an der antiken Rhetorik und Moduslehre spielt in Vincenzo

Scamozzis Architekturtraktat (1615) in mehrfacher Hinsicht eine wichtige Rolle. Mit Bezug

auf Quintilian postuliert der italienische Theoretiker explizit die schon von Barbaro

betonte Analogie von Redekunst und Architektur.28 Ohne Barbaro zu nennen,
übernimmt er dessen rhetorisch konnotierte Übersetzung der vitruvianischen Definition der

Baukunst, bestehend aus »fabrica, e di discorso«, mit ihrem Akzent auf der erwähnten

Bedeutung der verschiedenen »maniere« für die Architektur als solche und für das

Bauwerk.29 Die Analogie von Rhetorik und Architektur kommt ferner zum Ausdruck in
den Säulenordnungen und im Stil- und Anspruchscharakter der Bauten, die verschiedenen

Niveaus entsprechen: Seine drei Villentypen, die »ville communi, honorevoli,
e magnifiche«, orientieren sich denn auch am rhetorischen Dreigestirn der Stilarten.30

Diese drei Haustypen für den gehobenen Landaufenthalt des Adligen bzw. Städters

finden ihre Entsprechung in den verschiedenen Niveaus, die Scamozzi bei der antiken

Architektur und ihren Architekten in Bezug auf den vollendeten Gebäudeentwurf und

Kornelia Imesch



Abb. 3: Vincenzo Scamozzi, Villa Molin alla

Mandria.

verwendet dagegen noch den vitruvianischen

Begriff »racicinazio« (sie): Martini, Francesco di

Giorgio, Trattati di architettura ingegneria
e arte militare, hrsg. von Corrado Maltese und

Livia Maltese Degrassi (Trattati di architettura
3), 2 Bde., Mailand 1967 (Über die Tempel), S. 36f.

30 »Le case suburbane, G in Villa possono
esser di moite sorti; mà per hora le redurremo

in tre specie; cioè commune, honorevoli,

e magnifiche I...1.« (Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997

(wie Anm. 24], parte I, libro 111, cap. 13, S. 271).

Zum Vergleich von Architektur und Rhetorik bei

Scamozzi im Zusammenhang mit den

Säulenordnungen vgl. Germann, Georg, Einführung
in die Geschichte der Architekturtheorie,
Darmstadt 1980, S. 156-157.

31 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),

parte I, libro I, cap. 21, S. 64.

32 Ebd., parte I, libro 111, cap. 1, S. 222.

33 Pontano 1498, Ed. 1965 (wie Anm. 11),

S. 277-278; Doni, Anton Francesco, Le Ville

[1565/661, hrsg. von Ugo Bellocchi, Modena 1969,

S. 32; Palladio, Andrea, / Quattro Libri delT

Architettura (1570), hrsg. von Licisco Magagnato und

Paola Marini (Trattati di Architettura 6), Mailand

1980, II, 13, S. 144 und ebd., 12, S. 142.

34 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),

parte I, libro III, cap. I, S. 222.

die Formen unterscheidet: »[...] hebbero diversi gradi differenti l'uno dall'altro.
Alcuni de' quali furono comuni, altri medioeri, et altri come perfetti.«31

Da die Genera dicendi zur Artikulation verschiedener Anspruchsniveaus im

privaten Wohnhausbau und zur Etablierung eines spezifischen Ausdruckscharakters

gemäss Decoro dienten, unterscheidet Scamozzi in seinem Architekturtraktat
verschiedene »Generi«, die davon abhängen, ob man »delitiosamente, e nobilmente«

wohnen will, was das Bauen in vornehmer Weise, nämlich »alla grande«, notwendig
macht, »overo per comoditä, ö per starsene civilmente«.32 Der Stil »alla grande« ist zwar

in erster Linie für die Paläste der sozialen Oberschicht geboten, aber er soll und darf
auch für deren villa suburbana und Landhaus adaptiert werden. Schon Giovanni

Pontano schreibt in seinem Traktat zum »Splendore« (1498) für den gehobenen Villenbau

einen Architekturstil vor, welcher der Magnificenza städtischer Paläste in nichts

nachsteht. Städtische und ländliche Grossartigkeit stellen auch Anton Francesco Doni

(1566) und Andrea Palladio (1570) auf ein und dieselbe Stufe. Denn wie die Paläste

hatten auch die Villen »private Öffentlichkeit« in schicklicher Weise zu artikulieren.33

Die Unterscheidung verschiedener so genannter »generi« beim Land- und Stadthaus

erfolgt gemäss gesellschaftlicher Schicht und Gebäudefunktion. Die ländlichen Bauten

beispielsweise, in denen die Bauern wohnen und die der Landwirtschaft dienen, die so

genannten »case rurali«, sind nach Vorschrift der niedrigsten Kategorie zu errichten,
nämlich einfach und solid. Das Stadthaus des Bürgers bzw. das Landhaus des Padrone

hingegen »di maniera grave«,34 somit der höchsten Kategorie entsprechend, wie dies

auch Memmo in seinem eingangs erwähnten Idealstadtentwurf für die Paläste der

»Cittadini« vorsieht. Die venezianische Villa als »cittä piccola« mit ihrer spezifischen

Verbindung von Landwirtschaftsgebäuden und Dominikaikörper verbindet dabei die

beiden Anspruchsniveaus auf analoge Weise wie die Idealstadt die drei ständischen

Flaustypen.

59

Das Geschlecht des schönen Körpers



60

Abb. 4: Vincenzo Scamozzi, Villa Pisani bei

Lonigo.

Abb. 5: Vincenzo Scamozzi, Villa Molin alla

Mandria, Mittelsaal.

35 Zum Prinzip der aristotelischen Médiocrité

in Venedig und bei Domenico Morosini

vgl. Cozzi, Gaetano, Domenico Morosini e il
»De bene instituta re publica«, in-, Studi

Veneziani XII. 1970, S. 405-458; Tafuri 1985

(wie Anm. 18); King, Margaret L., Venetian

Humanism in an Age of Patrician Dominance,

Princeton, N. J. 1986, S. 147—149. Die regierende
Klasse hatte deshalb nach Morosini aus den

»Mediocri«, den Gemässigten, zu bestehen.

36 »Gli antichi Greci, G i Romani fecero la

maggior parte delle loro case di maniera

leggiadra I...1; e perö lodiamo, che si faccino ad

esempio loro le case de' nobili di Venetia

(Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 241,

parte I, libro III, cap. 1, S. 222). Scamozzi rät
zudem im Bauschmuck auf überflüssige
»delicatezze« zu verzichten, die dem Gebäude

weder Majestät noch Anstand (Decoro)
verleihen würden (ebd.).

37 Dazu Forssman 1989 (wie Anm. 19), S. 71f.,

S. 73, S. 75. Forssman bezeichnet Palladio

deshalb als Architekt der »giusta misura«, der

Mediocritä (ebd., S. 69).

38 Palladio, Quattro Libri, 1570, Ed. 1980

(wie Anm. 33), IV. 2, S. 253.

39 Über die ionische Ordnung vgl. Serlio, Buch

IV, zit. nach Forssman 1989 (wie Anm. 19), S. 69;

Kruft 1991 (wie Anm. 22), S. 83.

40 Zur Orientierung des Privatbaus an den

öffentlichen Gebäuden und der öffentlichen

Gebäude am Sakralbau vgl. Alberti, L'Architettura,

Ed. 1966 (wie Anm. I), IX, 1, S. 782, S. 784. Zum Ornament

der sakralen Bauten auch ebd., IX, 1, S. 784.

Dazu bei Palladio Quattro Libri, 1570, Ed. 1980

In Nachahmung der alten Griechen und Römer will Scamozzi den Grossteil von

Palast und Villa dem mittleren Stil entsprechend, nämlich »di maniera leggiadra« errichtet

wissen. In Stil bzw. Ornament und Anspruchscharakter soll gemäss Mediocritä die

Mitte zwischen einfach und reich gehalten werden. Mediocritä resultiert dabei aus der

Schicklichkeit, die sich für jeden Gegenstand und jeden Bereich je auf seine Weise ziemt.

Sie war im republikanischen Venedig das wichtigste ethische Prinzip. In Domenico Moro-

sinis »De bene instituta re publica« (1508) wird sie zum Grund- und Leitmotiv des

venezianischen Staatswesens und infolgedessen der Stadtgestaltung erhoben.35 Scamozzi

empfiehlt denn auch den stilus mediocris für die »case de' nobili di Venetia«.36 Seine

Schönheit basiert nach rhetorischer Stillehre auf den weiblich konnotierten Kategorien
Grazie und Lieblichkeit. Ihm entspricht in der Architektur die ionische Ordnung, wie sie

Palladio und Scamozzi vor allem für ihre Villen einsetzten (Abb. 2, 3, 4, 7).37 Sie hält die

Mitte zwischen der einfachen männlichen Dorika und der reichen jungfräulichen
Korinthia.38 Durch sie wird das Gebäude als weiblich-reif und matronal und seine

Bauherren als Gelehrte charakterisiert, die als »uomini letterati e di vita quieta« ein

zurückgezogenes Leben in Studium und Musse führen.39

Scamozzi situiert seine Paläste und Villen damit gemäss Theorie: Denn der gehobene

Wohnhausbau hat sich in seinem Ornament in schicklicher Weise an den profanen
öffentlichen Bauten zu orientieren.40 Besonders bei den Villen mit ihren grösseren
Freiheiten kann es an den öffentlichen Gebäudeteilen partiell durch Elemente und

Architekturvokabeln des stilus gravis der höchsten Baugattung (Tempelbau), durch Dreieckgiebel

und Tempelfront (Abb. 3, 4), überhöhend angereichert werden, obwohl der

Hausbau selbstverständlich nicht diesem Anspruchsniveau entspricht. Dies schickt sich

für die besonders reich geschmückte Hauptfassade mit Haupteingang. Man hat sie grossartig,

würdig und schön zu gestalten, so dass sie immer »la piü nobile, e magnifica, S

anco la piü ornata, e bella dell'altre« ist.41 Im Gebäudeinneren findet sie ihr Äquivalent

im grossen Mittelsaal, der nach Scamozzi das Herz des Gebäudes ist (Abb. 5). Da er in

Venedig die Familie repräsentierte und mit ihr deren Oberhaupt, findet in ihm die

Kornelia Imesch



Abb. 6: Andrea Palladio, Villa Emo in Fanzolo.

Abb. 7: Vincenzo Scamozzi, Villa Ferretti in

Sambruson del Dolo.

(wie Anm. 33), III, »proemio«, S. 189; IV, »proe-

mio«, S. 249. Dazu im Zusammenhang mit dem

Palast des »Prencipe« vgl. Scamozzi, Idea, 1615,

Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte I, libro 111, cap. 6,

S. 241. Biermann dagegen geht davon aus, bei

Alberti orientiere sich bereits die niedrige
(private Wohnbauten) Kategorie der Gebäudegenera

grundsätzlich am Ornament der Tempel

(Biermann 1997 Iwie Anm. 1], S. 182-185).

41 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),

parte I, libro 111, cap. 22, S. 322. Dazu auch ders.-.

»[...I di ornar sempre più le faccie principali,
S i luoghi maggiori, e quelli che sono in vista d'

ogn 'uno à differenza de gli altri I...1.« (ebd., parte
I, libro III, cap. 6, S. 241). Zur Fassadengestaltung

auch ebd., parte I, libro III, cap. 9, S. 255.

42 Zur Vorstellung der zentralen Sala als Herz

des Gebäudes und als Saal der Familie vgl.

Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte
I, libro III, cap. 19, S. 304; sowie cap. 6, p. 243.

43 Nach Temanza soll sich Scamozzi denn auch

an den »eccellenti modi« Palladios orientiert
haben: Temanza, Tommaso, Vita di Vincenzo

Scamozzi Vicentino architetto, Venedig 1770,

fol. II. Zur Konzeption und Innenausstattung der

zentralen Sala bei Palladio vgl. Imesch 1998

(wie Anm. 10), S. 87-90, S. 96.

44 Vgl. Lausberg 1973 (wie Anm. 3), S. 524.

45 Aus der umfangreichen Bibliografie zu den

Villen Palladios seien hier genannt Zorzi,

Giangiorgio, Le ville e i teatri di Andrea Palladio,

Venedig 1969-, Puppi, Lionello, Andrea Palladio

(DTV-Ausg.), 2. Aufl., München 1984; Battilotti,

Donata, Le ville di Palladio, Mailand 1990-,

Boucher, Bruce, Palladio. Der Architekt in seiner

Zeit, München 1994, S. 73-105, S. 127-169;

Selbstdarstellung und Verherrlichung des Geschlechts, der »gens« statt.42 Schon in

den Villen Palladios verwendete man deshalb für die dekorative Ausstattung dieses

Raums die heroischen und männlichen Themen und Darstellungen des »stilus gravis«,

welche aus der römisch-griechischen Mythologie und der römisch-antiken Geschichte

stammten (Abb. 6).43

Die stilmässige Differenzierung des Gebäudekomplexes und der partielle Einsatz

des stilus gravis im Zentrum des Bauwerks, sowohl Aussen als auch Innen, deckt sich

mit den eingangs erwähnten rhetorischen Anweisungen, denen zufolge das höchste

Genus — die herrliche und pathetische Stilart — nur zur Hervorhebung der inhaltlichen

Höhepunkte und Hauptgedanken verwendet werden soll.44 Übertragen auf das

Bauwerk ist der stilus gravis in seinen Pathosformeln somit nur im Zentrum des Gebäudes

schicklich. Der Architekt gestaltet den Baukörper damit auf analoge Weise wie der

Orator den Redekörper und strukturiert ihn auf seine inhaltlichen und formalen

Höhepunkte bzw. Hauptteile hin. Diese Gestaltung des Baukörpers in Anlehnung an die

rhetorischen Stile kommt besonders anschaulich in der venezianischen Villa zum

Ausdruck, deren Entwurf im mittleren Cinquecento durch Scamozzis Vorgänger Palladio

revolutioniert worden ist.45 In der erwähnten Verbindung von Landwirtschaftsgebäuden

und Dominikaikörper vereinigt sie den stilus humilis mit dem stilus mediocris, wobei

Letzterer durch Vokabeln des stilus gravis partiell überhöht sein kann (Abb. 7, 8, 9).

Beim Palast können die verschiedenen Genera oder Manière dabei auch zur

ständischen und statusmässigen Unterscheidung der einzelnen Wohngeschosse und

-bereiche des Bauwerks eingesetzt werden. Scamozzi schlägt vor, diese in Entsprechung

zu den drei Ständen der Stadt grundsätzlich in drei Teile zu gliedern, in ein

ebenerdiges, in ein mittleres und in ein oberes Geschoss. Da das Erdgeschoss häufig feucht

und dunkel ist, bisweilen melancholisch stimmt und vor Dieben nicht ausreichend

Sicherheit bietet, das zweite und weitere Obergeschosse hingegen unbequem zu

erreichen und zudem Wind und Sonne zu stark ausgesetzt sind,46 empfiehlt er in der

Regel das »piano di mezo« für den herrschaftlichen Wohnbereich. Das Unter- und zweite

6l

Das Geschlecht des schönen Körpers



Abb. 8: Vincenzo Scamozzi, Villa Trevisan in San

Donà, Grund- und Aufriss.

Abb. 9. Vincenzo Scamozzi, Villa Cornaro al

Paradiso di Castelfranco Veneto.

Andrea Palladio, Le ville, CD-ROM, Centro di

studi Andrea Palladio, Vicenza 1997.

46 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),

parte I, libro III, cap. 1, S. 222.

47 Ebd.

48 Zur Vorstellung der sakral konnotierten

Mitte in Bezug auf den Fürsten, den fürstlichen

Palast in der Stadt, Hauptplatz, Villa und Hauptkirche

bei Scamozzi vgl. ebd., parte I, libro II,

cap. 21, S. 170f.; parte I, libro 111, cap. 12, S. 270.

Zur Idee des Menschen als Mikrokosmos und

zum Nabel des vitruvianischen Homo quadratus

als Zentrum vgl. parte 1, libro 1, cap. 12, S. 38. Zur

Analogie von Stadtzentrum und Nabel des

Menschen schon Francesco di Giorgio,
3. Traktat, Bd. 2, Ed. 1967 (wie Anm. 29), S. 363

sowie Bd. 1, S. 20.

49 Zu Memmo vgl. Anm. 16 und 17.

50 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),

parte I, libro 111, cap. 1, S. 222.

51 Ebd., parte I, libro 111, cap. 3, S. 2261., sowie

cap. 6, S. 243.

52 Ebd., parte I, libro III, cap. 14, S. 280.

53 Vgl. Doni, Le ville, Codice reggiano 1566,

Ed. 1969 (wie Anm. 33), S. 34, 38. Schon

Francesco di Giorgio fordert nur für die oberste

Kategorie seiner fünf Haustypen, für die »case di

principi«, die Trennung nach Geschlechtern

(Francesco di Giorgio, Ed. 1967 Iwie Anm. 291,

S. 351-353). Zur geschlechtlichen Trennung der

Wohnbereiche als Kennzeichen aristokratischen

Wohnens vgl. Thornton, Peter, The Italian

Renaissance Interior, 1400-1600, London 1991,

S. 295, S. 312. Zur Trennung der Geschlechter bei

Alberti vgl. Wigley, Mark, Untitled: The Housing

of Gender, in: Sexuality 8 Space, hrsg. von

Beatriz Colomina (Princeton Papers on

Architecture I), Princeton 1992, S. 327-389; Imesch,

Kornelia, Misogynie im literarischen und

architekturtheoretischen Werk Leon Battista Alber -

tis, in: Theorie der Praxis. Leon Battista Alberti

als Humanist und Theoretiker der bildenden

Künste, hrsg. von Kurt W. Forster und Hubert

Locher, Berlin 1999, S. 233-273.

54 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),

parte I, libro III, cap. 9, S. 255f. Zur Separierung

der Geschlechter und der männlichen und

weiblichen Wohnbereiche in Scamozzis Idealhaus

vgl. auch ebd., parte 1, libro III, cap. 19, S. 306f.

Zur Unterbringung der »donne« und »serve« im

römischen Palast nach Scamozzi ebd., cap. 4,

S. 233. Zu den weiblichen Wohnbereichen im

römischen Palast Waddy, Patricia. Seventeenth-

Century Roman Palaces. Use and the art of the

plan, New York/Cambridge (Mass.) 1990,

S. 25-30; zu den Wohn- und Arbeitsbereichen

der »Famiglia« ebd., S. 31-46.

55 >Le stanze per servitori, e per le serve

deono esser separate queste da quelle I...I;

mà ne' luoghi comodi, e pronti a' loro Padroni,

S a' servitij c' hanno à fare; pur che non

Obergeschoss sollten dagegen für die Dienstboten und die zahlreichen Dienst- und

Hauswirtschaftsräume zur Verfügung stehen: »Laonde si puö concludere saldamente, che

sia molto maggior honorevolezza, comodità, e sanitä l'habitare nel piano di mezo

lasciando guello à piana terra per gl' impedimenti délia casa, e per guelli, che servono,

e simiglianti cose, lequali non stanno cosi bene ad alto, nè meno ne' luoghi destinati

per uso de' padroni: si come nella parte superiore s' allogheranno le serve, e parimente

tutte quelle cose, che deono esser custodite, e governate da esse, che non hanno à stare

à pie piano, S à questo modo il tutto sarà disposto à suo luogo, 8 i Padroni habitaranno

con maggior decoro, e comodità.«47

j
GtarJino | |i'itJi yi jj T

Corte

Corte

Cafa Cornera al Paradiso.Fabmbe delta lit. Corte Rurale

fiHMitflirWUrtttfI /th H /ma\_jmrtinSitliiinîf
C antifwP. «os

StvacJa

Kornelia Imesch



apportino impendimento, e disturbatione alia

Casa.« (Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997

Iwie Anm. 241, parte I, libro 111, cap. 19, S. 307).

56 Scamozzi, Vincenzo, Taccuino di viaggio da

Parigi a Venezia (14 marzo — 11 maggio 1600),

hrsg. von Franco Barbieri, Venedig/Rom 1959.

57 Für die Paläste der »principali Signori« und

»Gentilhuomini« fordert er: »AI padre di

famiglia si suol dare le stanze nella parte
dinanzi délia Casa, G alla madré di famiglia nelle

altre parti più à dentro; affine, che elle siano

anco più comode al rimanente delle cose

famigliari délia Casa. Le stanze coniugali, che

i Greci chiamano Talami deono esser trà l'uno,

e l'altro appartamento, corne parte, che unisce

insieme tutto il corpo [...1.« (Scamozzi, Idea, 1615,

Ed. 1997 Iwie Anm. 241, parte 1, libro 111, cap. 19,

S. 307). Dazu auch schon Francesco di Giorgio
Bd. 2, 1967 (wie Anm. 29), S. 350. Eine weitere

Übereinstimmung von Scamozzis Idealhaus mit

jenem Albertis ist auch beim Zimmer der älteren

Söhne gegeben, das in der Nähe des Eingangs zu

liegen hat (Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997

[wie Anm. 241, parte I, libro III, cap. 19, S. 307)

oder in der Beschreibung der Küchen und ihrer

Situierung (ebd., S. 311).

58 So Serlio: »La maggior parte delle citä de

Italia tengono un altro modo di fabricare molto

différente da costume di Vinezia, et massima-

mente i gentiluomini di buon grado I...1.« (Serlio,

Sebastiano, Architettura civile. Libri sesto,

settimo e ottavo nei manoscritti di Monaco

e Vienna, hrsg. von Francesco Paolo Fiore und

Tancredi Carunchio, Mailand 1994, S. 139).

59 Zur Trennung der Geschlechter hier, indem

die männlichen wiederum im vorderen, die

weiblichen im inneren oder hinteren Gebäudeteil

angeordnet werden, Scamozzi, Idea, 1615,

Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte 1, libro III, cap. 6,

S. 243.

60 Ebd., parte I, libro III, cap. 6, S. 242. Zur

Andersartigkeit der Lebensweise der Venezianer

ebd., S. 243.

61 Vgl. ebd., parte 1, libro 111, cap. 19, S. 306;

S. 308f.

62 Ebd., parte I, libro III, cap. 14, S. 276.

63 »Alcune di queste stanze per uso

de' Senatori, e per i parti delle moglie si

lasciavano dell'altezza délia Sala, e l'altre poi

per uso de' piccioli figliuoli, e per le Balie, e

talhor delle Cucine, si fanno amezate, e quello
che si dice di questo piano, s' intende anco del

terzo nelle case maggiori: overo d' un mezo

Ordine per stanze da serve, ô altri impedimenti
délia casa, e questo, e l'uso più regolato delle

case di Venetia.« (ebd., parte I, libro 111, cap. 6,

S. 243).

64 Zur Unterscheidung der saisonalen

Appartamenti vgl. ebd., parte 1, libro III, cap. 6,

S. 241, sowie cap. 19, S. 307, wo er auch auf den

Zusammenhang zwischen Comoditä und

Magnificenza bzw. auf die saisonale Bedingtheit

von Grossartigkeit eingeht, da sie besonders in

den hohen Räumen zum Ausdruck gelangt, die

im Sommer genutzt werden. Zu ihnen sowie zu

den Appartamenti allgemein vgl. Waddy 1990

(wie Anm. 54), S. 14-24; Thornton 1991

(wie Anm. 53), S. 300-312.

Das »habitare nel piano di mezo« ist nach Scamozzi grundsätzlich am würdigsten,

bequemsten und gesündesten. Deshalb ist es allein der Herrschaft des Hauses

vorbehalten, damit sie hier mit grösserem Anstand und Bequemlichkeit, »con maggior
decoro, e comoditä«, residieren kann. Das »habitare nel mezo« ist dabei realiter und in

übertragenem Sinn identisch mit dem erwähnten Prinzip »in medio«, das seine

Entsprechung im Nabel des Mannes bzw. im Erdnabel hat.48 In Memmos erwähntem

Idealstadtentwurf kennzeichnet es die Situierung von Hauptplatz und Palast der

»Cittadini« inmitten der Stadt.49

Die Wahl der sakral konnotierten Mittel-Lage begründet sich wiederum auch mit
dem aristotelischen Ethik-Prinzip: Denn nicht nur im Stil, sondern auch in der Situierung
des herrschaftlichen Wohngeschosses im Haus einerseits oder des Palastes innerhalb

der Stadt andererseits hat Mediocritä, somit das richtige Mass und Mittel zwischen zwei

Extremen, vorzuherrschen: »[...] certa cosa è, che quello di mezo farä di maggior decoro,

comoditä, e sanitä de gli altri due; perche non è dubbio alcuno, che in tutte le cose

naturali, ö artificiali, gli estremi sono men buoni, e lodevoli delle altre parti.«50

»Habitare nel mezo« gilt bei der Villa auch bezogen auf den gesamten Gebäudekomplex,

da er als Sinnbild der Stadt und des Staats auch deren soziales Gefüge

architektonisch repräsentiert: Der auf die gesellschaftliche Spitze der Hierarchie hin

orientierte Wohn- und Repräsentationsbereich muss dabei wie beim antiken griechischen

Haus frei von Behinderungen und Belästigungen bleiben.51 Dies hebt Scamozzi zum

Beispiel bei der zentralsymmetrisch konzipierten ehemaligen Villa Cornaro (Abb. 9)

al Paradiso di Castelfranco Veneto (1607) hervor: »E poi frä queste fabriche
[Wirtschaftsbauten und Höfe], e la Dominicale, vi sono congiunte le stanze della Castaldia,

e Fattoria, e più quà le Cucine, e Dispense, e Stanze da servitori; la ove la parte
de' Padroni resta nel mezo, e del tutto libera da ogni impedimento, e molestia.«52

Da das Wohnhaus der sozialen Oberschicht mit seinen verschiedenen Geschossen

die gesellschaftliche Hierarchie abbildet, und, wie erwähnt, als Staat und Stadt im

Kleinen betrachtet wurde, reflektiert es zugleich Stand und Status der Geschlechter. Sie

kommen in der Trennung der Wohnbereiche von Männern und Frauen zum Ausdruck.

Diese fordern Scamozzi und andere Autoren des 15. und 16. Jahrhunderts für die aristo-

kratisch-patrizische Gebäudekategorie, weshalb nur Donis oberster Villentypus, die

»villa civile«, eine derartige Sonderung kennt (1566).53 So empfiehlt Scamozzi für die

»case de' Gentilhuomini di Terra ferma« die Wohnräume der Familie dergestalt
anzuordnen, »che stiano separati gli huomini dalle donne: per ogni rispetto d'honore [...].«

Dies fordert er auch für die -case de' lureconsulti, e Lettori di Studio, e gran letterati
in Terra ferma« oder für die Häuser der Bankiers und Kaufleute. Für beide Haustypen

gilt dem Theoretiker zufolge, dass »Gli appartamenti delle stanze delle donne facciansi

alquanto scoste da' luoghi dove possono transitare i Clienti, e Forastieri, per levare tutti
gli accidenti, che possono occorrere [...]«, und dass die Wohnbereiche der Frauen deutlich

getrennt von jenen der Männer zu halten sind: »Gli appartamenti de gli huomini

siano molto separati da quelli delle donne: per tutti i rispetti I...].«54

Für die Situierung der Männer- und Frauengemächer innerhalb des Wohnhauses — die

für diesen Haustypus auch für das Dienstpersonal eine räumliche Trennung vorsieht55 —

empfiehlt Scamozzi verschiedene Formen der Disposition, zumal er die kulturell bedingte

Abhängigkeit der Wohn- und Lebensverhältnisse berücksichtigt, was auch in den Architektur-

und Hausbeschreibungen seines Reisetagebuches zum Ausdruck gelangt (1600).56

Das Geschlecht des schönen Körpers



64

Abb. 10: Vincenzo Scamozzi, Prokuratorenpalast

Venedig, Vorderansicht, Detail.

Abb. 11: Vincenzo Scamozzi, Prokuratorenpalast

Venedig, Rückseite.

65 »I...I gli appartamenti principali per
habitatione de' Signori à piano terra, per

maggior comodità di far i loro congressi, ove

siano Portici, e Loggie da trattenersi, e

passeggiare. Di sopra sono gli appartamenti
delle Signore, e tutte le donne di rispetto I...1.«

(Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24],

parte I, libro III, cap. 6, S. 241).

66 Über das erste Geschoss in den Palästen

Spaniens-. »Si come nel primo piano di questi
Palazzi per esser più comodo, e fresco l'Estate;

(posciache il paese di sua natura è molto caldo)

habitano i Signori principali; cosi nel secondo

piano vi stanno le matrone, e madri di famiglia,

e più ad alto nelle Soffitte, ö sotto a' Tetti all'uso

d' Italia vi ripongono gli impedimenti della

Casa, e parte delle serve.« (ebd, parte I, libro III,

cap. 8, S. 250). Dazu auch Waddy 1990 (wie

Anm. 54), S. 19.

67 »II primo piano è di bellissima altezza,

e destinato per habitatione del Padrone,

G amici, e nel secondo piano sono gli

appartamenti delle donne, con tutte le loro

Bei den Palästen der italienischen »principali Signori« und »Gentilhuomini« sind

die Gemächer des Hausherrn grundsätzlich im vorderen, die Zimmer der Hausherrin

(und der Kinder) dagegen im hinteren, stärker abgesonderten und schwerer zugänglichen

Wohnbereich unterzubringen. Beide Appartamenti sollen durch ein gemeinsames

Schlafzimmer miteinander verbunden werden, wie dies schon Alberti in seinem

Architekturtraktat fordert, dessen Idealhaus Scamozzi in mehrfacher Hinsicht
adaptiert.57 Dieselbe Anordnung empfiehlt dieser auch für die venezianischen Häuser,

deren »forma«, wie schon Serlio bemerkte,58 »[...] assai différente da quelle delle

altre« ist.59 Scamozzi erklärt dies übrigens nebst der spezifischen Lebensweise und den

Raumverhältnissen und Spezifika der Stadt mit dem republikanischen Egalitätsprinzip

der Venezianer: »I...1.quasi tutti i padroni de' siti cercano di tenir il suo, ne vo-

gliono ceder l'un l'altro, tenendosi tutti eguali di nobiltà; benche differenti di

ricchezza, e cosi comporta una ordinata Republica«, so dass hier »infinite case di

mediocre grandezza [anzutreffen seien]: mà pochissimi quelli, che precedino di molto

all 'altre; perche le facoltà sono spartite in molti, e non in pochi corne si vede nelle

Città di terra ferma.«60

Die Anzahl und Höhe der Räume, ihre jeweiligen Proportionsverhältnisse sowie ihre

Wölbungsart und Dekoration sind ebenfalls dem Decoro unterworfen und haben dem

Stand der Person und der Gebäudekategorie Rechnung zu tragen.61 Gewölbt und von

ansehnlicher Höhe sind deshalb nur die »appartamenti per padroni«62 und Zimmer zu Seiten

Kornelia Imesch



comodità.« (Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997

[wie Anm. 24], parte I, libro III, cap. 16, S. 292).

In Frankreich dagegen scheint das Piano nobile

das Stockwerk der Dame des Hauses gewesen

zu sein, die im Gegensatz zu den Venezianerinnen

des Cinque- und Seicento gesellschaftlichrepräsentative

Aufgaben hatte. Dazu im

Zusammenhang mit D'Aviler und Briseux vgl.

Langer 1997 (wie Anm. 20), S. 31.

68 Dies war zum Beispiel im Palazzo Borghese

in Rom der Fall, wo allein dem Hausherrn,

Giovanni Battista Borghese, ein zweites, im

Winter zu nutzendes Appartement zur
Verfügung stand, das dank Feuerstellen beheizt

werden konnte (Waddy 1990 [wie Anm. 541,

S. 19).

69 Zum Bau der Neuen Prokuratien mit seiner

komplizierten Baugeschichte, in der sich der

Konflikt zwischen Giovani und Romanisti

in Venedig reflektiert, der zugleich ein

Konflikt zwischen republikanischer Modestia

und oligarchischer Magnificenza war, vgl.

Timofiewitsch, Wladimir, Ein Beitrag zur

Baugeschichte der »Procuratie Nuove«, in: Arte

veneta 18,1964 (Per gli ottant' anni di Giuseppe

Fiocco), S. 147-151; Talamini, Tito, Le Procuratie

nuove, in: Piazza San Marco, I' architettura la

storia le funzioni, hrsg. von Giuseppe Samonà,

Umberto Franzoi et al., Padua 1970, 177—184;

Tafuri 1985 (wie Anm. 18), S. 252-271; Morolli,
Gabriele, Vincenzo Scamozzi e la fabbrica delle

procuratie nuove, in-. Le procuratie nuove in

piazza San Marco, Rom 1994, S. 13-116.

70 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),

parte I, libro 111, cap. 6, S. 243.

71 Ebd. Dieselbe Unterteilung was Représentations-

und privaten Wohnraum betrifft auch

für das 2. Geschoss (Ebd.). Dazu auch Cicognara,

Leopoldo, Diedo, Antonio, Selva, Giannantonio,

Fabbriche e monumenti cospicui di Venezia,

Bd. 1, 2. Aufl., Venedig 1857, S. 302.

72 Zum Prokuratorenpalast: »[...) il quai modo

d' habitare si puö assimigliare à quello de gli
antichi Greci, e per l'habitar liberi gli huomini,

dal!' impedimento delle donne.« (Scamozzi,

Idea, 1615, Ed. 1997 [wie Anm. 24], parte 1, libro
111, cap. 6, S. 243). Dieselbe Begründung schon

bei Alberti, vgl. Imesch, Alberti (wie Anm. 53).

73 Maclean, lan, The Renaissance Notion
of Woman. A Study in the Fortunes of Scholasticism

and Medical Science in European Intellectual

Life, Cambridge/New York 1980, S. 49f. Zum

Mann als Oberhaupt in der Familien- und Haus-

haltslehre der venezianischen Aristoteliker
Francesco Barbaro und Giovanni Caldiera (um

1400-1474) vgl. King, Margaret L., Caldiera and

the Barbaros on Marriage and the Family, in:

Journal of Medieval and Renaissance Studies 6,

1976, S. 19-50; King 1986 (wie Anm. 35),

S. 92-98, S. 101-105. Zur Zugehörigkeit des Mannes

zu Staat und Öffentlichkeit nach Machiavelli

vgl. Pitkin, Hanna Fenichel, Fortune is a Woman.

Gender and Politics in the Thought of Niccolô

Machiavelli, Berkeley/Los Angeles/London 1984,

S. 109-137.

74 Zu diesen Vorstellungen und Topoi Passi,

Giuseppe, / Donneschi diffetti. Nuovamente

formati, e posti in luce 1...1, 2. Aufl. der Ausg.,

des Mittelsaals. Im venezianischen Palast können sie ebenso hoch sein wie dieser. Sie sind

den Senatoren, einige Räume auch deren Gattinnen vorbehalten. Die Zimmer der übrigen

Familienmitglieder sind demgegenüber nur halb so hoch. In der unterschiedlichen Raumhöhe

bildet sich demnach die gesellschaftliche und familiäre Hierarchie ab.63

Aufgrund von Geschlecht und damit Status konnte die erwähnte schichtspezifische

Unterscheidung in der Vertikalen auch für die Anordnung der männlichen und

weiblichen Wohnbereiche übernommen werden. Dieser Dispositionstypus kommt vor allem

bei den saisonalen Appartamenti zur Anwendung.64 Bei ihnen sind Kultur und Klima

nebst Decoro und Status die bestimmenden Faktoren für die Zuordnung der Geschlechter

zu den verschiedenen Wohngeschossen: In den Palästen Neapels werden die männlichen

Wohnräume im kühlen, repräsentativen und leicht zugänglichen Erdgeschoss

eingerichtet (»piano terra«),65 in denjenigen Spaniens dagegen ausschliesslich im Piano

nobile (»primo piano«). Im Geschoss darüber sind die Gemächer der Frauen und über

diesen, im heissesten Teil des Gebäudes, die Zimmer der Dienerschaft untergebracht.66

Diese Anordnung übernimmt Scamozzi für die Villa des Venezianers Domenico Trevisan

in San Dona (1609), wo er die Räume des Hausherrn ins »primo piano« mit seiner — im

Dienst von Grossartigkeit stehenden - »bellissima altezza« verlegt. Hier logieren auch

die Gäste, während die Frauen mit all ihrer »comoditä« im ebenfalls höchst würdigen,

doch schwerer zugänglichen Geschoss darüber wohnen (Abb. 8).67 Eine geschlechtliche

Hierarchie liess sich auch am Umstand ablesen, dass nur das Familienoberhaupt über

zwei saisonal unterschiedene Appartamenti verfügte.68

Eine nach Geschlechtern differenzierte Disposition realisierte Scamozzi auch in

seinem Prokuratorenpalast in Venedig (Abb. 10).69 Er führt sie auf das antike griechische

Wohnhaus zurück.70 Der vordere, auf die Piazza San Marco orientierte Gebäudeteil,

der sich im Fassadentypus an Sansovinos prachtvoller Libreria der Piazzetta

orientiert, enthielt ein »appartamento di gala«. In ihm waren die Amts- und Wohnräume

des Prokurators untergebracht, da die neuen Prokuratien als Amts- und Repräsentationsgebäude

sowie als Wohnhaus der hohen Beamten dienten. Dieses Appartamento
umfasste grosse Säle, »gabinetti«, und ein »studiolo«. Im hinteren Teil, der mit dem

vorderen durch eine Galerie verbunden war, befand sich dagegen der Wohnbereich der

Familie, gegliedert in je zwei Geschosse, in ein Normal- und in ein Mezzaningeschoss.

Er enthielt ungefähr zehn Zimmer sowie eine Sala, die auf den rückwärtigen Kanal

ausgerichtet war (Abb. II).71 Diese Unterteilung ermöglichte den Hausherrn nach

antikem Vorbild, was Scamozzi auch für das Verhältnis zwischen Herrschaft und

Dienerschaft als wichtig erachtet, nämlich »habitar liberi [...] dall' impedimento«,

diesmal aber »delle donne«.72

Das Idealhaus als Spiegelbild gesch lechtlicher Holle
und Identität

Die Anordnung der männlichen Wohnbereiche im vorderen öffentlichen Gebäudeteil,

jene der Frauen und der Familie im hinteren, stärker abgesonderten Wohnteil bzw. die

Situierung der männlichen Appartamenti im Piano nobile der Médiocrité deckt sich mit

den damaligen Vorstellungen von Status und Rolle der Geschlechter bzw. begründet sich

mit diesen.

Das Geschlecht des schönen Körpers



Venedig 1599. Zu diesem misogynen Frauenbild

aristotelischer und patristisch-scholastischer
Herkunft, das von der Mehrzahl der damaligen

Humanisten vertreten wurde, vgl. Maclean 1980

(wie Anm. 73), S. 50-67; Conti Odorisio, Ginevra,

Donna e società nel seicento. Lucrezia Marinelli

e Arcangela Tarabotti, Rom 1979, S. 35-47.

75 Zur Stellung der venezianischen Patrizierin

innerhalb von Staat und Familie vgl. Junkerman,

Anne Christine, Bellissima Donna: An

Interdisciplinary Study of Venetian Sensuous

Half-Length Images of the Early Sixteenth

Century, Ph. D., University of California 1988,

Ann Arbor 1988, S. 144ff., 161ff. Zur rechtlichen,

sozialen und ökonomischen Unterdrückung der

Frau und ihrer Unterordnung unter den Mann in

der frühen Neuzeit allgemein vgl. Maclean 1980

(wie Anm. 73). S. 6-27, S. 47-67, S. 68-81.

Die italienische Frau konnte in der frühen Neuzeit

normalerweise nicht als Zeugin auftreten,

keine Verträge abschliessen oder, von wenigen
Ausnahmen abgesehen, Besitz verwalten.

Rechtlich gleichgestellt war sie dem Mann

grundsätzlich nur im Strafsystem (Maclean 1980

Iwie Anm. 73], S. 77-79).

76 Barbaro, Francesco, Das Buch von der Ehe.

De re uxoria (I4IS), übers, von Percy Gothein,

Berlin 1933; Alberti, Leon Battista, I Libri della

Famiglia, in-, ders., Opere volgari, Bd. 1, hrsg.

von Cecil Grayson, Bari 1960 oder Passi: »I...1

esser proprio dell' huomo il comandare, e della

donna l'ubidire. Quindi i morali danno per legge

di buon costume, che la moglie chiami il marito

signore (Passi 1599 (wie Anm. 741, fol. 11). Zu

den damaligen Haushaltslehren vgl. Richarz,

Irmintraut, Oikos, Haus und Haushalt. Ursprung

und Geschichte der Haushaltsökonomik,

Göttingen 1991; Richarz, Irmintraut, Oeconomia-.

Lehren vom Haushalten und Geschlechterperspektiven,

in: Geschlechterperspektiven.

Forschungen zur Frühen Neuzeit, hrsg. von
Heide Wunder und Gisela Engel, Königstein/
Taunus 1998, S. 316-336.

77 Maclean 1980 (wie Anm. 73), S. 63f.; Jordan,

Constance, Renaissance women and the

question ofclass, in-. Sexuality G Gender in Early

Modern Europe. Institutions, texts, images,

hrsg. von James Grantham Turner, Cambridge

1995, S. 93.

78 Zitiert nach Zimmermann, Margarete,
Die italienische »Querelle des Femmes«: Feministische

Traktate von Moderata Fonte und Lucrezia

Marinella, in: Trierer Beiträge, Sonderheft 8,

1994, S. 53-61, hier S. 53. Zur frauenfreundlichen

Literaturgattung der italienischen frühen Neuzeit

vgl. Anm. 122. Zur Problematik einer vereinfachenden

Unterscheidung von frauenfreundlichen

und frauenfeindlichen Schriften männlicher

Autoren, da beide in der Regel ein gemeinsames

moralisches Bezugssystem besitzen, das Frauen

stark abwertet vgl. Lauer, Esther, -Bellezza« und

»ornamenti« im italienischen Geschlechterstreit

um 1600, in: Querelles 1997 (wie Anm. 26),

S. 269-291, hier S. 270. Dies ist z. B. der Fall in

Speroni, Sperones, Della Dignità delle Donne,

in: Trattatisti del Cinquecento, Bd. 1, hrsg. von

Mario Pozzi, Mailand/Neapel 1978, S. 565—584,

weshalb das Traktat bzw. sein Autor von

Der italienische Mann der sozialen Oberschicht wurde in der frühen Neuzeit als ein

von Natur aus gutes, starkes, aktives, vernünftiges und sittliches Wesen betrachtet. Er

war das Abbild Gottes und des Fürsten, das Oberhaupt von Ehefrau und Familie. Seine

Domäne war der öffentliche Bereich, das staatliche und wirtschaftliche Leben. Ihm

allein war deshalb das damalige Bildungswesen unbeschränkt zugänglich.73

Die Frau hingegen galt als ein von Natur aus schwaches, wankelmütiges,
unvernünftiges und lasterhaftes Wesen. Mit diesen angeblichen Eigenschaften und Schwächen

wurden ihre Beherrschung und Domestizierung durch Vater und Ehegatten legitimiert.74
Sie war dem Mann gesellschaftlich und rechtlich untergeordnet und zu absolutem

Gehorsam verpflichtet.75 Der Venezianer Francesco Barbaro (»De re uxoria«, 1415), Leon

Battista Alberti (»Della famiglia«, 1434) oder der Jesuit Giuseppe Passi (»Donneschi

diffetti«, 1599), stellen gemäss der christlich-paulinischen Ethik (Eph. 5, 21-24)

kategorisch fest, dass der Ehegatte zu befehlen, die Ehefrau zu gehorchen habe.76

Dieses Herrschaftsverhältnis konnte im patriarchalen System nur durch die

mangelnde oder gar fehlende Bildung der Frauen aufrechterhalten werden. Der

Ausschluss der Frauen vom Bildungswesen wurde dabei mit ihrer angeblich begrenzten

Vernunftbegabtheit und den eingeschränkten intellektuellen Fähigkeiten begründet.
Sieht man von höchsten Hofkreisen und so genannten »exzentrischen« Humanistenfamilien

ab, wurde nach Maclean in der Regel wenig Gewicht auf die intellektuelle

Bildung und Erziehung der Mädchen und jungen Frauen gelegt. Sie waren vom

damaligen Bildungswesen weitgehend ausgeschlossen. In seinem »Dialogo della

institutione delle donne« (1545) vertritt Lodovico Dolce die Ansicht, dass Mädchen

ungeachtet ihres sozialen Standes ausschliesslich für die Haushaltsausübung erzogen
werden sollten. Derselben Meinung war auch Giovanni Michele Bruto (»Institutione di

una fanciulla nata nobilmente«, 1555).77 Selbst in so genannten frauenfreundlichen
Traktaten raten männliche Autoren davon ab, Mädchen und Frauen einen ungehinderten

Zugang zum Bildungswesen zu ermöglichen. So warnt der anonyme Autor des Anhangs

von Vincenzo Maggis »Un brieve Trattato dell' eccellentia delle Donne« (1545) vor
gebildeten, redegewandten und wissbegierigen Frauen, die sich neuerdings in Akademien

zusammenschliessen würden. Er fordert die Männer dazu auf, sich von den Frauen nicht

übertreffen zu lassen und ihnen die Bücher zu entreissen und (wieder) durch

Spinnrocken und Nadel zu ersetzen: »Die Frauen meinen, wir Männer hätten sie früher

mit Hilfe der Kultur unterjocht. Jetzt haben auch sie damit begonnen, zu studieren und

sich mit griechischer und lateinischer Literatur, mit heiligen und profanen Themen zu

befassen [...].«78

Auch im republikanischen Venedig erhielten nur etwa 5-6% aller Patrizierinnen
in einem mehrjährigen Klosteraufenthalt oder im Elternhaus eine rudimentäre
schulische Ausbildung. Die öffentlichen Schulen waren den Frauen nicht zugänglich.79 Die

1592 verstorbene venezianische Schriftstellerin Moderata Fonte, mit der wir uns weiter

unten ausführlicher beschäftigen werden, eignete sich deshalb den Lehrstoff der

Grammatikschule über ihren Bruder an.80 Die Mädchen wurden vielmehr auf ihre
traditionelle Rolle als Ehegattin, Mutter und Hausfrau vorbereitet. Diese Rolle beinhaltete

ein Tugendideal, zu dem Schweigsamkeit, Sittsamkeit, Demut, Bescheidenheit,

Gehorsam und Keuschheit gehörten.81 Sittsamkeit und Demut hatten bürgerlichen
Vorstellungen entsprechend auch in schlichter Kleidung und dem Verzicht auf Schminke

zum Ausdruck zu gelangen. Denn eine schöne, geschmückte und selbstbewusste Frau

Kornelia Imesch



Lucrezia Marinelli in deren Nobiltà et eccellenza

delle Donne (1600/1601) kritisiert wird. Vgl.

Marinelli, Opinioni dello Speroni raccontata e

distrutta, abgedruckt in Conti Odorisio 1979 (wie

Anm. 74), S. 149-150. Zu Marineiiis Traktat vgl.

Anm. 128.

79 Cox, Virginia, The Single Self: Feminist

Thought and the Marriage Market in Early
Modern Venice, in: Renaissance Quarterly 18,

Nr. 3, 1995, S. 513-581, hier S. 529, Anm. 41.

80 Dies erwähnt ihr Biograf und Förderer

Doglioni Gio. Nicolo, Vita della Sig.ra Modesta

Pozzo de Zorzi nom ina ta Modéra ta Fonte [...],

1593, abgedruckt in-. Fonte, Moderata, 11 merito

delle donne ove chiaramente si scuopre quanto
siano elle degne e più perfette de gli uomini,

hrsg. von Adriana Chemello, Milano/Venedig
1988, S. 5. Sie selbst unterrichtete später ihre

Kinder, Jungen und Mädchen gleichermassen,

im männlichen Bildungs- und Lehrstoff (Ebd., S. 7).

81 Zu diesen weiblichen Idealtugenden in der

bürgerlichen und teils auch höfischen Gesellschaft

der frühen Neuzeit und ihrer sozialen

Überwachung vgl. Maclean 1980 (wie Anm. 73),

S. 22f., S. 58-60; Kelly, Joan, Did Woman have a

Renaissance?, in: dies., Women, History, and

Theory: The Essays of Joan Kelly, Chicago/London

1984, S. 19-50, bes. S. 21, 35, 42; Stallybrass,

Peter, Patriarchal Territories: The Body Enclosed,

in: Rewriting the Renaissance. The Discourses of

Sexual Difference in Early Modern Europe, hrsg.

von Margaret W. Ferguson et al., Chicago/London

1986, S. 123-142.

82 Leon Battista Alberti fordert der Sittsamkeit

und Ehre der gesamten Familie wegen in

seinem Familientraktat die Frau dazu auf, sich

nicht zu schminken. Dies hat der Ehemann zu

kontrollieren und gegebenenfalls sicherzustellen

(Alberti 1960 [wie Anm. 76], 3. Buch

S. 223-228). Giuseppe Passi ist in seinem

misogynen Traktat von 1599 der Ansicht, dass

einer schönen Frau nie zu trauen ist und

körperliche Schönheit bei Frauen ein Zeichen

ihrer Verworfenheit sei, die dem Mann zum

Verderben gereiche (Lauer 1997 [wie Anm. 781,

S. 273). In der frauenfreundlichen Traktatgattung

werden deshalb die weiblichen

Ornamenti verteidigt. Dazu Anm. 168.

83 Zum prachtvollen und selbstbewussten

Auftreten der Venezianerinnen in der frühen

Neuzeit, das dem angeführten Tugendideal

entgegenstand, vgl. die interessante Beschreibung

der Frauen durch den Engländer Coryate,

Thomas, Beschreibung von Venedig (1608),

hrsg. und übers, von Birgit Heintz und Rudolf

Wunderlich, Heidelberg 1988, S. 179-185. Zum

aristokratischen Decoro vgl. Rogers, Mary, The

decorum of women's beauty: Trissino, Firenzuola,

Luigini and the representation of women in

sixteenth-century painting, in: Renaissance Studies

2, 1988, S. 47-88. Zu den Luxusgesetzen vgl.

Anm. 92.

84 Dazu Chojnacki, Stanley, Patrician Women

in Early Renaissance Venice, in: Studies in the

Renaissance 21,1974, S. 176-203; ders., Laposizione

della donna a Venezia nel Cinquecento, in-. Tiziano

e Venezia. Convegno internazionale di studi.

Venezia, 1976, Vicenza 1980, S. 65-70. Aufgrund

wurde als moralisch verwerflich und gefährlich für den Mann betrachtet.82 Dass diese

Vorstellungen in der Praxis jedoch nicht griffen, zeigen die zahlreichen Luxusverbote

und der häufige Gebrauch von Kosmetika durch Frauen in Venedig. Nur bei festlichen

und speziellen Anlässen war in der Lagunenstadt offiziell das aristokratische Decoro

schicklich. Es schloss bei der Frau neben Schmuck und Kleidung auch Pracht und

Grossartigkeit ein.8}

Eine eingeschränkte rechtliche und ökonomische Unabhängigkeit besass die

Venezianerin nur im Bereich ihrer Mitgift. Sie konnte diese im Witwenstand eigenständig

verwalten und stets selbstbestimmt vererben, was ihr nach Chojnacki die Möglichkeit

gab, massgeblich Einfluss auf die Ökonomie der Republik zu nehmen, zumal im

Cinque- und Seicento die Mitgiften Schwindel erregende Höhen erreichten.84 Ansonsten

war die Frau von allen wirtschaftlichen Tätigkeiten und einem Leben in der Öffentlichkeit

ausgeschlossen. Das Aktionsfeld der Patrizierin war der Privatbereich des Hauses.

In ihm hatte sie ruhig und bescheiden ihre häuslichen Pflichten zu verrichten, indem sie

den Vorstellungen des Gatten entsprechend den Haushalt leitete und die Kleinkinder

betreute oder betreuen liess.85 Der geforderten weiblichen Keuschheit und Sittsamkeit

wegen hatte sie normalerweise im Haus eingeschlossen zu leben.86 Dies betraf nach Ce-

sare Vecellio (1590) ganz besonders junge, noch unverheiratete Frauen, die vom »pater

familias« häufig selbst vor der nächsten Verwandtschaft versteckt gehalten wurden.87

Die venezianische Nonne Arcangela Tarabotti (1604—1652) weist denn auch in ihrer

posthum erschienenen Schrift »Da La semplicitä ingannata« (1654) auf den ursächlichen

und wechselseitigen Zusammenhang zwischen dem damaligen Frauenbild, der

rechtlichen und sozialen Unterdrückung der Frau durch den Mann, ihrer Eingeschlossenheit

im Haus und ihrem Ausschluss vom Bildungswesen hin. Die Männer könnten die Frauen

nur unterdrücken, weil sie ihnen eine gute Bildung vorenthielten, argumentiert auch

sie: »Non prezzate adunque, o non meno maledici che maligni, la qualitä dell' ingegno

delle donne, se ristrette in chiuse stanze, denegati loro gli studij e l'haver maestri

di quai si sia dottrina o altra precognitione di Iettere, riescono goffe nei discorsi e

imprudenti nei consigli, perché questo succédé per colpa di voi, mentre invidiosamente

dinegate loro quei mezzi che ponno renderle scientifiche, non mancando loro intelletto

e dispositione naturale per riuscir al pari degl' huomini in ogni impresa, in ogni sorta

di dottrina [...] e date loro per diretrice negl' insegnamenti un' altra femina, pur anche

inerudita e che malamente le amaestra ne' primi elementi che concernono al saper

leggere senza cognition alcuna di filosofia di Ieggi di teologia. [...] Proibite le Iettere

alle donne acciö non possano difendersi dalle vostre inventioni e poi le publicate per

ignoranti e Vinte.«88

Die Autorin, deren erzwungener Nonnenstand die Extremform dieser geschlechtlich

bedingten weiblichen Marginalisierung darstellte, macht im »L'inferno monacale«

(um 1650) für den Missstand dieser Zwangsinternierung zwar einerseits den Geiz und

die Tyrannei der Väter, doch andererseits auch die Unwissenheit, Naivität und den

grenzenlosen Gehorsam der Töchter verantwortlich.89 Die gesellschaftliche
Unterdrückung der Frau war nicht zuletzt deshalb so erfolgreich, weil sie von der Mehrzahl

der Frauen akzeptiert, internalisiert und damit erfolgreich weitertradiert wurde.90

Eine wichtige Rolle spielte die Venezianerin jedoch als wirtschaftliches und

politisches Bindeglied bei Familienallianzen und als Gebärerin von legitimen Erben.91

In dieser Hinsicht stand sie familiär und staatlich im Mittelpunkt. Bei Festen, besonders

Das Geschlecht des schönen Körpers



Abb. 12: Jacopo Tintoretto, Doge Pietro Loredan

verehrt die Muttergottes, Detail, Venedig,

Dogenpalast.

dieser Entwicklung wurden viele Frauen

gezwungen, zwecks Einsparung einer grossen

Mitgift ins Kloster einzutreten. Dieses Schicksal

erlitt die berühmte Venezianerin Arcangela

Tarabotti (vgl. Anm. 88 und 89). Zum

Zusammenhang zwischen Mitgift und Heiratsmarkt im

frühneuzeitlichen Venedig vgl. Cox 1995 (wie

Anm. 79), S. 513-581.

85 So wiederum Passi, Bezug nehmend auf

Gregor von Nazianz-. »[...] essorta le donne à star

quietamente nelle sue case, amministrare le

cose pertinenti à loro, e particolarmente
attendere alla lana, al lono, alia tela, G al fuso,

dicendo.« (Passi 1599 Iwie Anm. 74], fol. 56).

86 Dies erwähnt z. B. auch Coryate 1608, Ed.

1988 (wie Anm. 83), S. I88f. Die Forderung, dass

die Frau im Haus eingeschlossen zu sein hat,

findet sich sowohl in Familientraktaten wie in

explizit misogynen Schriften. Zu den

Familientraktaten vgl. Albertis Deila Famiglia: Alberti

I960 (wie Anm. 76), 3. Buch, S. 217; zur zweiten

Passis 1599 (wie Anm. 74), fol. 54. Zur Situation

in Florenz vgl. Brown, Judith C., A Woman's

Place Was in the Home: Women 's Work in Renaissance

Tuscany, in: Rewriting the Renaissance. The

Discourses of Sexual Difference in Early Modern

Europe, hrsg. von Margaret W. Ferguson et al.,

Chicago/London 1986, S. 206-224.

87 Vecellio, Cesare, Degli habiti antichi et
moderni di diverse parti del mondo, libri due,

Venedig 1590, fol. 124v., zit. nach Trebbi,

Giuseppe, La società veneziana, in: Storia di

Venezia, vol. VI. Dal Rinascimento al Barocco,

hrsg. von Gaetano Cozzi und Paolo Prodi, Rom

1994, S. 157.

88 Arcangela Tarabotti, Da la semplicità

ingannata, teilweise ediert in-. Le stanze

ritrovate. Antologia di Scrittrici Venete dal

Quattrocento al Novecento, hrsg. von Antonia

Arslan, Adriana Chemello et al., Mirano/Venedig

1991, S. 121f. Zu Tarabotti vgl. Conti Odorisio 1979

(wie Anm. 74), S. 79-111. Zur Thematik allgemein

vgl. Gelehrsamkeit und kulturelle Emanzipation,

in-, Querelles. Jahrbuch für Frauenforschung 1,

1996.

89 Arcangela Tarabotti, L' inferno monacale

(um 1650), hrsg. von Francesca Medioli, Turin

1990, libro I, S. 31.

90 Dazu Anderson, Bonnie S. und Judith
P. Zinsser, Le donne in Europa, 2. Nei Castelli

e nelle città, Rom/Bari 1992, S. 284f.

91 Memmo fordert deshalb die sorgfältige
Auswahl der Gattin, da sie das »terreno« für den

männlichen Samen ist (Memmo 1564 [wie

Anm. 161, I, fol. 20). Mit derselben Sorgfalt, wie

man Haustiere auswählt, soll man für die

Zeugung von Nachkommenschaft eine schöne und

ehrenhafte Frau aussuchen (ebd., foil. 20f.).

92 Dazu Junkerman 1988 (wie Anm. 75), S. 160,

S. 195f., S. 218f., S. 220ff. Zu den venezianischen

Luxusgesetzen Bistort, Giulio, II magistrato alle

pompe nella Republica di Venezia, (Nachdruck

der Ausg. Venedig 1912), Bologna 1969.

93 Zur venezianischen Dogaressa vgl.

Hochzeiten und Geburten, kam ihr die Rolle eines glänzenden Schmuckstücks zu, eine

Rolle, die sie sehr selbstbewusst und eigenständig zu inszenieren wusste. Sie

verkörperte bei diesen Gelegenheiten Pracht, Reichtum und Wohlstand des einzelnen

Patriziers und der gesamten Republik.92 Ansonsten hatte sie keine gesellschaftlichen
und repräsentativen Aufgaben. Diese Stellung innerhalb des Gemeinwesens kommt

anschaulich anhand der staatlichen Bedeutungslosigkeit der Dogaressa zum Ausdruck,

jene des Mannes hingegen anhand der hohen Bedeutung des Dogen (Abb. 12). Er

verkörperte den heiligen Staat, in ihm sakralisierten sich die Patrizier des venezianischen

Patriarchats.93 Von feierlichen Prozessionen, die der grossartigen Visualisierung der

»Santissima Repubblica« dienten, waren Volk und Frauen deshalb gleichermassen

ausgeschlossen (Abb. 13). Damaligen Vorstellungen entsprechend fehlten ihnen »tutte le

cose buone«.94 In Entsprechung zu ihrer Marginalisierung fungierten Frauen und »plebe«

am Rand des heiligen männlichen Geschehens als blosse Zuschauer (Abb. 14).

Rolle und Status der Geschlechter der sozialen Oberschicht erklären somit die

erwähnte Disposition des Prokuratorenpalasts, der damit realiter und in übertragenem
Sinn die venezianische Sozialform des patrizisch-patriarchalen Hauses und damit der

Stadt und des Staats repräsentiert:95 Der vordere Gebäudeteil ist der öffentliche oder

halböffentliche. Er steht gemäss Theorie nur dem Familienoberhaupt bzw. den Männern

zu, da sie allein Haus, Familie und Staat vertraten. Hier befinden sich die »luoghi

d' importanza«96 mit ihren »proportioni, e bellezze delle forme, (quasi come doni

Kornelia Imesch



Abb. 13: Giacomo Franco, Prozession in Venedig

am Fest Corpus Domini, Detail, Venedig, Museo

Correr.

Abb. 14: Matteo Pagan, Dogenprozession am

Palmsonntag, Detail.

Scarabello, Giovanni, Le dogaresse, in: I Dogi,

hrsg. von Gino Benzoni, Mailand 1982, S.

163-182; Pasquinucci, Mirella und Olga Premoli

Taiti, La dogaressa, in: Il serenissimo doge,

hrsg. von Umberto Franzoi, Treviso 1986,

251-283. Zum Dogen vgl. Benzoni, Gino (Hrsg.),

I Dogi, Milano 1982; Franzoi, Umberto (Hrsg.),

II serenissimo doge, Treviso 1986.

94 Zum »plebe« vgl. Scamozzi, Idea, 1615,

Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte 1, libro II, cap. 17,

S. 153. In Thomas Smyth's De republica anglorum
(1583) gehören die Frauen zur selben Kategorie
wie die Leibeigenen (Delumeau, Jean, Angst im

Abendland. Die Geschichte kollektiver Ängste

in Europa des 14. bis 18. Jahrhunderts, Hamburg

1989, S. 496). In den venezianischen
Villenbüchern des Cinque- und Seicento wird denn

auch dem Padrone geraten, seine Frau auf

analoge Weise zu unterdrücken wie die Bauern

(Ackerman, James S., The Villa. Form and

Ideology of Country Houses, London 1990,

S. 120).

95 In Fontes Traktat II merito delle donne

wird der Palast in diesem stadtstaatlichen

Kontext thematisiert (dazu Anm. 170).

96 Die Bezeichnung bei Scamozzi, Idea, 1615,

Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte 1, libro III, cap. 19,

S. 311.

97 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),

parte II, proemio.
98 Serlio: »(...] le più magnifiche abitazioni

sono nella parte davanti per trattenere amici et

forestieri; e corne la parte davanti è più larga et

coppiosa di ornamenti, ella rapresenta maggior

magnificenzia.« (Serlio IV, Ed. 1994 [wie

Anm. 58], S. 139).

99 Zur öffentlichen Funktion der Sala, der

Portiken und Loggien des venezianischen

Hauses und ihrem Schmuck vgl. Scamozzi, Idea,

1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte 1, libro III,

cap. 6, S. 241, S. 243 und cap. 19, S. 304. Das Zitat

bezogen auf das antike Rom vgl. ebd., parte 11,

libro VI, cap. 10, S. 30.

100 Scamozzi empfiehlt aus diesem Grund auch

eine gleichmässige Verteilung der Kirchen und

Klöster in der Stadt, damit die Frauen »di

qualità« sich zwecks täglichen Kirchenbesuchs

nicht zu weit von ihrem Haus entfernen müssen

celesti)«97 und die grossartigsten Appartamenti, die »piii magnifiche abitazioni«, was

schon Serlio als Merkmal der venezianischen Paläste nennt.98 Sie machen zusammen mit

Saal, Vestibül, Portikus, Loggia und Fassade den Hauptteil des Gebäudes aus und sind

deshalb besonders reich und prachtvoll auszuschmücken. Daher ist hier auch der

mittlere Stil der profanen öffentlichen Bauten und partiell gar der hohe der sakralen

mit seinen »termini molto Eroici, e pieni di magnificenza« angemessen.99

Der Wohnbereich der Frauen, der Kinder beider Geschlechter und des Dienst- 69

personals soll hingegen vom Gebäudetrakt des mittleren und hohen Genus in

ausreichender und schicklicher Weise getrennt sein. Die Frauen gehörten im Gegensatz

zu den Männern nicht zur Öffentlichkeit und hatten sich — zumindest in dieser

Gesellschaftsschicht — in ihr nicht oder nur selten aufzuhalten.100 Dem weiblichen Geschlecht

sind aus Gründen der Keuschheit vielmehr die »luoghi di rispetto, e con maggior

guardia dell'honore« zuzuweisen, was die Anordnung der Zimmer der Hausherrin

(und der Kinder) im hinteren, stärker abgesonderten und schwerer zugänglichen
Wohnbereich notwendig macht. Dieser Bereich des Wohnhauses ist gemäss Stand des Hausherrn

und Familie der Frau zwar ebenfalls bequem und würdig auszustatten, 101 aufgrund

seiner — in tatsächlichem und übertragenem Sinn — marginalen Situierung sind ihm

grundsätzlich nicht der mittlere oder hohe Stil bzw. eine Mischung zwischen beiden,

sondern der stilus humilis, der Stil der Modestia, angemessen (Abb. 15).102 Er war in

Venedig aus republikanischer Sicht der Genus des Privatbereichs. Für ihn war der

vollständige Verzicht auf die Ordnungen, auf Bauschmuck und prachtvolle architektonische

Portale und Fenstereinfassungen charakteristisch. Die Fassaden wurden in äusserster

architektonischer Schlichtheit und Anspruchslosigkeit gehalten.103

Die Marginalisierung des weiblichen und privaten Bereichs kann sich dabei auch

in der Vertikale artikulieren, in der Anordnung der Frauengemächer über dem männlichen

Piano nobile des Repräsentationsbereichs. In diesem Fall befinden sich die

weiblichen Wohnbereiche jedoch ebenfalls im hohen Palastbereich, situiert »in medio«

(Abb. 8), was dem aristokratischen Decoro entspricht.
Der abrupte Wechsel des Genus vom männlich-öffentlichen hin zum

weiblichfamiliären und privaten im Prokuratorenpalast entspricht deshalb letztlich bürgerlich-

Das Geschlecht des schönen Körpers



70

s Iß9n ai— "mtrmnn " Bt"ilîi

Abb. 15: Vincenzo Scamozzi und Francesco di

Bernardin, Prokuratorenpalast in Venedig,

Rückseite.

Abb. 16. Vincenzo Scamozzi, Prokuratorenpalast,

Venedig, 2. Innenhof.

Abb. 17. Francesco di Bernardin, Prokuratorenpalast,

Venedig, 3. Innenhof.

(ebd., parte I, libro II, cap. 21, S. 171).

101 Ebd., parte I, libro III, cap. 19, S. 306, sowie

cap. 6, S. 240. Demgegenüber sollen die männlichen

Wohnbereiche nach Scamozzi im leichter

zugänglichen Gebäudeteil angeordnet sein

(cap. 19, S. 306). Zur Keuschheit als zentrale

weibliche Tugend im Zusammenhang mit der

Internierung von Frauen in damaligen
Armenhäusern vgl. Bock, Gisela, Frauenräume und

Frauenehre. Frühneuzeitliche Armenfürsorge in

Italien, in: Frauengeschichte - Geschlechtergeschichte,

hrsg. von Karin Hausen und Heide

Wunder, Frankfurt/New York 1992, S. 25-49.

102 Zur marginalen, seitlichen Platzierung der

Frauengemächer vgl. auch Scamozzi, Idea, 1615,

Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte 1, libro III, cap. 3,

S. 230, unter Rekurs auf die alten Griechen.

103 Dazu Imesch 1998 (wie Anm. 10), S. 133-145.

104 Dies obwohl Venedig ein Staat »egalitärer«

Patrizier war. Der sich daraus ergebende
Widerspruch zwischen bügerlichem und

aristokratischem Anspruch spielte im Cinque- und

Seicento eine wichtige politische Rolle. Die

republikanischen Kräfte forderten gemäss

Egalitätsprinzip für den Privatbereich das

bürgerliche Decoro der Modestia, die oligarchi-
schen Familien hingegen für alle
Lebensbereiche das aristokratische der Magnificenza.
105 Timofiewitsch 1964 (wie Anm. 69).

106 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),

parte I, libro III, cap. 19, S. 306. Zur Trennung
der Geschlechter im antiken Wohnhaus als

Lösung »all'antica« vgl. auch Pellecchia, Linda,

Reconstructing the Greek House: Giuliano da

Sangallo's Villa for the Medici in Florence, in:

Journal of the Society of Architectural Historians

52, Nr. 1993, S. 331, S. 338. Zu Vitruvs griechischem

republikanischen Vorstellungen.104 Die Radikalität, in welcher der Genuswechsel beim

Prokuratorenpalast vorgenommen wurde, deckt sich zwar mit der damaligen venezianischen

Norm im städtischen Palastbau, geht jedoch über das hinaus, was Scamozzi bei

diesem Gebäude ursprünglich intendierte. Dies zeigen die zehn ersten östlichen Joche

des ersten und zweiten Innenhofs (Abb. 16) und die zwei ersten östlichen Joche des

rückwärtigen familiären Gebäudeteils (Abb. 11). Sie stammen nachweislich von Scamozzi und

sind noch mit Ordnungen in Säulen- und/oder Pilasterform geschmückt. Ein radikaler
Genuswechsel hin zum privaten Decoro wurde erst unter Scamozzis Nachfolger
Francesco di Bernardin vollzogen (Abb. 17). Er entspricht dem ausdrücklichen Wunsch

der Prokuratoren, die diese klare Unterscheidung des öffentlichen vom privaten Bereich

bzw. Decoro aus Kostengründen und ethischen Gründen explizit verlangten.105

Die Sonderung der Geschlechter im Wohnhaus sowie die Anwendung des

mittleren oder gar hohen Stils im männlichen Wohnbereich legitimiert Scamozzi mit dem

antiken Wohnhaus nach Vitruv (Abb. 18, 19): »I greci fecero l'habitationi de gli huomini

separati da quelle delle lor donne; chiamando questi Gineconiti, e quelli Androniti;
come habbiamo mostrato nella Casa Greca, S anco nella Romana: e perciö ancor noi

nelle Case ben regolate debbiamo osservare, che gli appartamenti delle stanze de

gli huomini siano in parte piü libera, 8 espedita; cosi per comoditä del proprio padrone,

come ancora di quelli, che vengono à trattar seco; mä gli appartamenti delle donne

vogliono esser ne' luoghi di rispetto [,..].«106

Schon Barbaro (1567) und Palladio (1570) hatten in ihrer Rekonstruktion des

vitruvianischen Hauses das hohe Genus anhand des Magnificenza-Begriffs ausschliesslich

für die Wohnbereiche der Männer eingeführt. Dies übernimmt Scamozzi. Auch er hält
deshalb fest, dass der männliche Wohnbereich im antiken Haus »nel tutto, e nelle sue parti

era molto piü ampia, e Magnifica [als der weibliche sei]; con l'entrate proprie [...]«.107 Er

fordert deshalb die Paläste und Villen der Venezianer dem antiken Vorbild entsprechend

zu gestalten: »che si faccino ad esempio loro le case de' nobili di Venetia <.108

Darüber hinaus ist das Gebäude als hervorragender Ort und Körper, als »luogo

conspicuo« und »corpo conspicuo«, in seiner die Gesellschaft und den Staat

Kornelia Imesch



Abb. 18: Vincenzo Scamozzi, Rekonstruktion des

antiken griechischen Hauses, Grundriss.

Abb. 19: Vincenzo Scamozzi, Rekonstruktion des

antiken griechischen Hauses, Aufriss.

Haus und seiner Rezeption in der italienischen

frühen Neuzeit ebd., S. 330-338, sowie Pellecchia,

Linda, Architects Read Vitruvius: Renaissance

Interpretations of the Atrium of the Ancient

House, in-. Journal of the Society of Architectural

Historians 51,1992, S. 377-416.

107 Im Gegensatz zu Barbaro und Palladio

Cesarianos Vitruveditiorv. Cesariano, Cesare,

Vitruvius De Architectura, Nachdruck der

Ausg. Como 1521, München 1969, VI, S. 102. Vgl.

Barbaro, Vitruv, 1567, Ed. 1987 (wie Anm. 2), VI,

10, S. 300; Palladio, Quattro Libri, 1570, Ed. 1980

(wie Anm. 33), II, 11, S. 139; Scamozzi, Idea, 1615,

Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte I, libro III, cap. 3,

S. 226. Zur Magnificenza des antiken römischen

Hauses vgl. ebd., cap. 4, S. 233, sowie cap. 5,

S. 238.

108 Ebd., parte I, libro III, cap. 1, S. 222. Dies gilt

ganz allgemein für die Kategorie der »Palazzi

de' principali Signori« (ebd., parte I, libro III,

cap. 6, S. 241). Zur Vorbildfunktion des antiken

griechischen und römischen Hauses für den

frühneuzeitlichen Palastbau vgl. auch ebd.,

cap. 3, S. 231.

109 Im Zusammenhang mit der ionischen

Ordnung ebd., parte II, libro VI, cap. 22, S. 86).

110 Vgl. ebd., parte 1, libro 1, cap. 12, S. 38, 39.

Zur Analogie von menschlichem Körper und

Architektur bei Scamozzi vgl. Kruft 1991

(wie Anm. 22), S. 110.

111 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 [wie Anm. 241,

parte 1, libro I, cap. 12, S. 38f.

112 Schon nach Alberti kann deshalb eine Frau

nie Architektin sein: Alberti, Leon Battista,

Momus oder vom Fürsten. Momus seu de principe.

Lateinisch-deutsche Ausg., übers., komm, undein-

gel. von Michaela Boenke, München 1993, S. 203.

113 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),

parte I, libro I, cap. 21, S. 64.

114 Ebd., parte I, libro I, cap. 2, S. 9.

115 Ebd., parte I, libro I, cap. 16, S. 55.

116 Über Rom schreibt Scamozzi: »[...] la sua

magnificenza, e le sue grandezze si possono

comprendere dalle rovine de' suoi proprij
edifici. I...] da certi tempi in quà (la Dio mercè)

si è andato introducendo tante, e cosi varie
forme di bellissime fabriche-. del tutto fuori di

quella tanta barbara, G invecchiata usanza; le

quali da eccellenti, G ingegnosi Architetti sono

state trasportate dall'uso antico, de' Greci, e de'

Romani, e d' altri popoli politici, e civili.«
(ebd., parte I, libro I, cap. 16, S. 55).

117 Zu Francesco di Giorgios Stadttheorie vgl.

Reudenbach, Bruno, Die Gemeinschaft als

Körper und Gebäude. Francesco di Giorgios
Stadttheorie und die Visualisierung von

Sozialmetaphern im Mittelalter, in-. Gepeinigt,

begehrt, vergessen. Symbolik und Sozialbezug

des Körpers im späten Mittelalter und in der

frühen Neuzeit, hrsg. von Klaus Schreiner und

Norbert Schnitzler, München 1992, S. 171-198.

118 Zur Darstellungstradition der Tugenden als

1' ami iiiti
DI DENTRO DEILA CASA GRECA

repräsentierenden Struktur und abstrakten Schönheit ein grundsätzlich männliches

Gebilde, auch wenn, wie erwähnt, seine »maniera« durch die Säulenordnung bzw. das

Ornament weiblich konnotiert sein kann.109 Denn seinem formvollendeten und vorzüglichen

Körper, seinem »corpo perfetto di forma eccellente«, liegt nach Scamozzi die

männliche Form (»forma virile« zugrunde. Sie ist dem Theoretiker zufolge das Richt-

mass per se, nämlich »metro, e misura di tutto quello, che dipende dal medesimo

genere«.110 Sie steht für die vorzüglichsten, aussergewöhnlichsten und hervorragendsten

Formen, für die »forme piü eccellenti, G anco le piü riguardevoli«."1

Ebenso männlich ist nach Scamozzi die Architektur,112 sofern sie den höchsten

der fünf Perfektionsgrade erreicht hat, die der Architekt in seinem hierarchisch

angelegten Entwicklungsmodell der Baukunst unterscheidet. Dieses Niveau der absoluten

Perfektion, der Erkenntnis göttlicher Weisheit, auf dem sich die ästhetisch und

Mäll

Vtni'.Scoa-Anh'.FIANTA DELLA CASA DE' PRINCIPALI GRECI

Das Geschlecht des schöner) Körpers



Frauen bzw. die Personifikationen von Staaten,

Städten und Ländern als Frauen vgl. Möbius,

Helga, Frauenbilder für die Republik, in-. Zeichen

der Freiheit. Das Bild der Republik in der Kunst

des 16. bis 20. Jahrhunderts, hrsg. von Dario

Gamboni und Georg Germann, Bern 1991, S. 66,

S. 72f.; Stercken, Angela, Enthüllung der

Helvetia. Die Sprache der Staatspersonifikation

im 19. Jahrhundert, Berlin 1998. Zum Problem

der weiblichen Allegorie und Personifikation im

männlichen Staat vgl. zudem die Einführung in:

Allegorien und Geschlechterdifferenz, hrsg. von

Sigrid Schade, Monika Wagner und Sigrid

Weigel, Köln/Weimar/Wien 1994, S. 1-7.

119 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),

parte I, libro III, cap. 9, S. 254-256.

120 Zur Thematik von Ort und Geschlecht

allgemein vgl. zahlreiche Beiträge in-.

Frauengeschichte-Geschlechtergeschichte, (wie Anm. 101),

darin besonders Hausen, Karin, Frauenräume,

S. 21-24; Bock 1992 (wie Anm. 101).

121 Zur italienischen und europäischen

Geschlechterdebatte vgl. Kelly, Joan, Early

Feminist Theory and the Querelle des femmes,

1400-1789, in-, dies., Women, History, and

Theory: The Essays of Joan Kelly, Chicago/

London 1984, S. 65-109; Bock, Gisela und

Margarete Zimmermann, Die »Querelle des

Femmes« in Europa. Eine begriffs- und

forschungsgeschichtliche Einführung, in-,

Querelles 1997 (wie Anm. 26), S. 9—38;

Zimmermann 1994 (wie Anm. 78), S. 53-61; dies.,

Vom Streit der Geschlechter. Die französische

und italienische Querelle des Femmes des IS. bis

17. Jahrhunderts, in-. Die Galerie der Starken

Frauen. Regentinnen, Amazonen, Salondamen,

hrsg. von Bettina Baumgärtel und Silvia

Neysters, München/Berlin 1995, S. 14—33; Lauer

1997 (wie Anm. 78); Maihofer, Andrea, Die

»Querelle des femmes«: Lediglich literarisches

Genre oder spezifische Form der gesellschaftlichen

Auseinandersetzung um Wesen und

Status der Geschlechter?, in: Geschlechterperspektiven.

Forschungen zur Frühen Neuzeit,

hrsg. von Heide Wunder und Gisela Engel,

Königstein/Taunus 1998, S. 262-272.

122 Vgl. Capra, Galeazzo Flavio, Deila

Eccellenza e Dignità delle Donne, hrsg. von
Maria Luisa Doglio (Biblioteca del Cinquecento

40), Rom 1988. Zu den italienischen Traktaten

dieser Gattung vgl. Fahy, Conor, Three Early

Renaissance Treatises on Women, in: Italian
Studies 11, 1956, S. 30-55. Zu den Schriften über

die weibliche Schönheit vgl. Anm. 132.

123 Zu den Schriften dieser Autorinnen vgl.
Anm. 128 und 136. Zum venezianischen

»Feminismus« um 1600 vgl. Zimmermann 1994

(wie Anm. 78); dies. 1995 (wie Anm. 121), S. 25-31;

Chemello, Adriana, Weibliche Freiheit und

venezianische Freiheit. Modéra ta Fonte und die

Traktatliteratur über Frauen im 16. Jahrhundert,
in-. Querelles 1997 (wie Anm. 26), S. 239-268.

Nach Schätzungen von Merry Wiesner-Hanks

kam in der Regel auf Hundert Schriften von

Männern über oder gegen Frauen bloss eine

Schrift einer Frau, war doch deren wichtigste
Tugend ihre Schweigsamkeit, Unwissenheit und

mangelnde Bildung (Wiesner-Hanks, Merry,

ethisch höchsten Kategorien Eccellenza (Vorzüglichkeit) und Magnificenza
(Grossartigkeit) realisieren, ist das theoretisch-wissenschaftliche.113 Es fällt überein mit der

höchsten Kulturstufe, die Scamozzi im antiken Griechenland und im alten Rom

verwirklicht sieht. Im römischen Imperium wurde die Architektur — von Scamozzi

allegorisch personifiziert — auf ihrer langen Wanderschaft durch Zeiten und Völker

männlich und vollkommen, »virile« und »perfetta«."4 Diese Perfektion artikuliert sich

in einem Architekturstil, den er als »uso antico, de' Greci, e de' Romani« bezeichnet

und den er dem gotischen Architekturvokabular entgegensetzt, jener »tanta barbara,
S invecchiata usanza«.115 Diesen richtigen und wahren Stil und mit ihm auch die

wahre Magnificenza und Grandezza der Alten habe man, so Scamozzi, neuerdings
wieder eingeführt."6

Das Gebäude als Körper, sein Architekturstil sowie die vollendete und wahre

Architektur, deren Schönheit nicht auf dem weiblich konnotierten Schmuck, sondern auf

Erkenntnis beruht, deren Grundlage ihrerseits die maskulinen Kategorien Proportion
und Ratio sind, sind somit männlich. Schon bei Francesco di Giorgio ist deshalb dem

Stadt- und Kirchengrundriss eine männliche Idealfigur einbeschrieben;"7 dies, obwohl

damals Stadt, Kirche und Staat aufgrund ihrer gemeinschaftsbildenden Funktion

weiblich allegorisiert wurden."8

Scamozzis Idealhaus ist damit dem patriarchalen Gesellschafts- und Staatsmodell

der italienischen frühen Neuzeit verpflichtet. So wie nach Scamozzi der Stand der

Person über den Standort seines Hauses innerhalb der Stadt und dessen Nähe zur

Piazza entscheidet,"9 so entscheiden Geschlecht — und damit Stand und Status jedes

Familienmitglieds - über die Lokalisierung und Ausstattung seiner Räume im Gebäude.120

Das Geschlecht bestimmt darüber, ob sich seine Wohnräume im halböffentlichen
Palastbereich des »stilus mediocris« oder im privaten des »stilus humilis« befinden.

Diese Dispositionsform beruht auf einem traditionellen Gesellschaftsbild, dem ein

misogynes Frauenbild zu Grunde lag. Es wurde in den mehrheitlich volkssprachlich
verfassten Schriften der italienischen Geschlechterdebatte des 16. und 17. Jahrhunderts

bekämpft. In ihnen wurden ein positives Frauenbild vertreten und die Klugheit, Würde,

Ehre und Tugend der Frauen verteidigt.121 Eines der frühen bedeutenden Traktate dieser

Gattung ist Galeazzo Capras »Deila Eccellenza e Dignità delle Donne«, dazu können

auch die verschiedenen Cinquecento-Schriften männlicher Autoren über die weibliche

Schönheit gezählt werden.122

Um und nach 1600 greifen erstmals drei Frauen, nämlich die Venezianerinnen Lucrezia

Marinelli (1571—1653), Moderata Fonte (1555—1592) und Arcangela Tarabotti (1604—1652), mit

Werken auf höchstem literarischem oder philosophischem Niveau in die bis dahin von

Männern beherrschte Geschlechterdebatte ein. In ihnen geht die Kritik an den bestehenden

Verhältnissen mit der Forderung nach der Gleichstellung der Geschlechter einher. Männliche

Mythen, Vorstellungen und Topoi werden deshalb weiblich oder frauenfreundlich

umgedeutet.123 Dies erklärt, wie wir sehen werden, warum in den Traktaten Marineiiis und

Fontes der schöne männliche Körper der zeitgleichen Architektur- und Staatstheorie im

selben Diskussionskontext weiblich wird. Die drei Autorinnen, deren Schriften Venedig zum

Zentrum der Geschlechterdebatte um 1600 machten, lassen zusammen mit der verhältnismässig

grossen Zahl von venezianischen Schriftstellerinnen im Cinque- und Seicento124 auf

ein weibliches Selbstbewusstsein schliessen, das der damaligen gesellschaftlichen Marginali-

sierung der Frau und ihrem Ausschluss vom Bildungswesen entgegensteht.

Kornelia Imesch



Einführung in-, Erdmann, Axel, My Gracious

Silence. Women in the Mirror of 16th Century

Printing in Western Europe, Luzern 1999,

S. vii-xxiii). Zur Umdeutung männerfreundlicher

Mythen vgl. Zimmermann 1994

(wie Anm. 78), S. 56.

124 Vgl. die Zusammenstellung in-, Arslan/

Chemello 1991 (wie Anm. 88). Dazu auch

Rosenthal, Margaret F., Venetian women writers

and their discontents, in-. Sexuality 8 Gender in

Early Modern Europe. Institutions, texts,

images, hrsg. von James Grantham Turner,

Cambridge 1995, S. 107-132.

125 Passi 1599 (wie Anm. 74). Zu dieser Polemik

Bronzini, C., Delia Dignità, et Nobiltà delle

Donne, Florenz 1622, fol. 31—33, zit. nach Collina,

Beatrice, Moderata Fonte e »II merito delle

donne«, in: Annali d'ltalianistica 7, 1989,

S. 142-164, hier S. 143. Die Autorin datiert Passis

Traktat irrtümlicherweise auf 1595 vor. Die

Polemik schmälerte nicht den Erfolg der Schrift.

Sie erhielt in 23 Jahren vier erweiterte Neuauflagen,

zwei davon allein im Erscheinungsjahr
1599, und wurde in zahlreiche Sprachen

übersetzt.

126 Collina 1989 (wie Anm. 125), S. 144. Zu

dieser Schrift, der jedoch im Gegensatz zu den

I Donneschi diffettider moralische Impetus und

der Wunsch des Autors abgeht, Leser und

Leserin von seiner Meinung zu überzeugen,

vgl. auch Lauer 1997 (wie Anm. 78), S. 272f.

127 Collina 1989 (wie Anm. 125), S. 149.

128 Vgl. Marinella, Lucrezia, La Nobiltà

et l'eccellenza delle donne co' diffetti,
e mancamenti de gli huomini, 1. Aufl. Venedig

1600, 3. Aufl. Venedig 1621. Zu Marineiiis Traktat

vgl. Conti Odorisio 1979 (wie Anm. 74), S. 47-57;

Chemello, Adriana, Lucrezia Marinelli, in:

Arslan/Chemello 1991 (wie Anm. 88), S. 95-108,

mit italienischer Teiledition des Traktats
S. 100-108; Chemello, Adriana, La donna,

il modello, /' immaginario: Moderata Fonte e

Lucrezia Marinella, in: Nel cerchio della luna.

Figure di donna in alcuni testi del XVI secolo,

hrsg. von Marina Zancan, Venedig 1983,

S. 95-170; Zimmermann 1994 (wie Anm. 78); dies.

1995 (wie Anm. 121).

129 Sansovino 1581, zit. nach Chemello 1991

(wie Anm. 128), S. 97. Die Zusammenstellung

ihres Gesamtwerks ebd., S. 96.

Anlass zur Debatte in Venedig gab bekanntlich die Publikation der bereits

angeführten misogynen Schrift »I Donneschi diffetti« von Giuseppe Passi (1599). In ihr
popularisierte der Jesuit aus Ravenna erneut die herkömmlichen frauenfeindlichen Vorstellungen

aristotelischer, patristischer und scholastischer Tradition. Die Frau wird als

schlechtes, eitles, untreues, dummes, unvernünftiges Wesen charakterisiert, das vom

Mann domestiziert und gesellschaftlich unterdrückt werden muss. Dieses literarisch

und philosophisch völlig unbedeutende Werk ist aufgrund der Polemik, die sein Erscheinen

hervorrief, von höchstem Interesse, wobei die Reaktion und das tatkräftige
Eingreifen von Frauen in Ravenna und Venedig bemerkenswert ist.125

In Ravenna machten einflussreiche Frauen der Stadt die »Accademia degli Informi«

verantwortlich für das Pamphlet, da Passi ihr Mitglied war. Die Akademie veranlasste

daraufhin die öffentliche Lesung eines Sonetts von Giacomo Sasso, in welchem die

Schönheit, Würde und Tugend der Frauen gelobt wird. Passi wurde darüber hinaus von

den Akademiemitgliedern gezwungen, noch im selben Jahr eine Schrift über den

Ehestand (»Dello stato maritale«) zu verfassen. 1603 erschien von ihm zudem eine sogenannt
männerfeindliche Schrift, »La monstruosa fucina delle sordidezze de gl' huomini«.126

In Venedig provozierte Passis Traktat im Jahr 1600 das Auftragswerk Lucrezia

Marineiiis, »La Nobiltà et l'eccellenza delle donne« und die Veröffentlichung von Moderata

Fontes »11 Merito delle donne«. Beide Werke sind für die frauenfreundliche Gattung

aussergewöhnlich, weil sie nicht von Männern verfasst und nicht im höfisch-fürstlichen,

sondern republikanisch-bürgerlichen Kontext entstanden sind.127

Der schöne weibliche Körper und der männliche
»stilus humilis« in Lucrezia Marineiiis »La Nobiltà et
l'eccellenza delle donne« (1600)

Marineiiis Traktat über den Adel und die Vorzüglichkeit der Frauen entstand im Auftrag

des venezianischen Verlegers Ciotti Senese als Antwort auf die frauenfeindliche Schrift

Giuseppe Passis. Es wurde 1600 in Venedig publiziert und stiess, worauf seine drei

Auflagen bis 1621 hinweisen, offensichtlich auf eine grosse Leserschaft. Die zweite erweiterte

Edition erschien bereits 1601.128

Die Autorin war die Tochter des venezianischen Arztes und Philosophen Giovanni

Marinelli. Sie wurde 1571 in Venedig geboren, wo sie im Alter von zweiundachtzig

Jahren 1653 verstarb. Dank ihrem liberalen Elternhaus konnte sie sich als Frau eine

aussergewöhnlich gute Bildung aneignen. Ihr umfangreiches Oeuvre, bemerkenswerterweise

nicht unter einem Pseudonym verfasst, umfasst eine Vielzahl von Schriften,
mehrheitlich religiöse Dichtkunst. Ihre früheste Publikation erschien 1595. Sansovino

beschreibt sie als intelligente, geistreiche Dame, die sich entgegen dem damaligen

Frauenideal den ganzen Tag ihren humanistischen Studien gewidmet haben soll:

»standosene nella sua camera tutto il giorno rinchiusa, e attendendo con vivo spirito a

gli studij delle belle lettere, vi ha fatto maraviglioso profitto.«129 Ebenso unüblich war
ihre späte Verheiratung mit dem Arzt Girolamo Vacca, mit dem sie zwei Kinder hatte.

Doch auch sie entrann trotz ihrer Aufgeklärtheit nicht den internalisierten
Wertvorstellungen, wenn sie in ihrem Testament bloss ihren Sohn als Universalerben einsetzt,

während sie ihrer Tochter »per segno di amore« nur einen Silberpokal vermacht.

Das Geschlecht des schönen Körpers



130 Diese Schrift wurde eben erst durch den

Artikel von Nicoletta Rivetto Lucretia Marinella

(1571-1653) bekannt, publ. in: Frauen der

italienischen Renaissance. Dichterinnen,

Malerinnen, Mäzeninnen, hrsg. von Irmgard
Osols-Wehden, Darmstadt 1999, S. 131-143, hier
S. 141 f. Er konnte für den vorliegenden Aufsatz

nicht mehr berücksichtigt werden. Dies gilt auch

für Margarete Zimmermanns Aufsatz zu

Moderata Fonte im selben Buch (S. 97-109). Zum

Testament vgl. Chemello 1991 (wie Anm. 128),

S. 97.

131 Darauf verweist Kelly 1984 (wie Anm. 121),

S. 81.

132 Marinelli rezipiert dabei eine

Traktatgattung, zu welcher auch Castigliones

Cortegiano (1528), Firenzuolas Discorsi Sopra le

Perfette Bellezze delle Donne (1548) oder

Luiginis Libro della Bella Donna (1554) gehören.

Zur weiblichen Schönheit in den genannten drei

Schriften vgl. Rogers 1988 (wie Anm. 90);

Althoff, Gabriele, Weiblichkeit als Kunst. Die

Geschichte eines kulturellen Deutungsmusters,

Stuttgart 1991, S. 61—104. Zur Schönheit der Frau

und des Frauenkörpers vgl. zudem Cropper,

Elizabeth, The Beauty of Woman: Problems in
the Rhetoric of Renaissance Portraiture, in.

Rewriting the Renaissance. The Discourses of
Sexual Difference in Early Modern Europe, hrsg.

von Margaret W. Ferguson et al., Chicago/
London 1986, S. 175-190.

133 »1...1 Che la beltà delle donne guidi alia

cognitione di Dio e alle superne intelligenze e

dimostri la via di andare al cielo, lo manifesta il

Petrarca (...1. Concluderemo adunque, che le

donne essendo più belle de gli huomini, sieno

altresi più nobili di quelli per diverse ragioni
[...].« (Marinelli zit in-, Chemello 1991 [wie

Anm. 1281, S. !05f. sowie S. 103f.).

134 »Se le donne adunque sono più belle de gli
huomini, che per lo più rozzi e mal composti si

vedono, chi negherà giamai che quelle non
sieno più singolari de' maschi?« (ebd., S. 98f.).

135 Zum Gesamtwerk Fontes vgl. Chemello,

Adriana, Moderata Fonte, in: Arslan/Chemello

1991 (wie Anm. 88), S. 70.

Ihrer streitbaren Jugendschrift steht denn auch ein 1645 in Venedig veröffentliches

Werk gegenüber, die »Esortationi alle donne et a gli altri, se à loro saranno a grado«.

Es bringt die Ernüchterung Marineiiis gegen Ende ihres Lebens zum Ausdruck. In ihm

fordert die Autorin die Frauen erneut dazu auf, sich auf die Haushaltsführung und den

Privatbereich zu beschränken, da ihnen eine andere Rolle oder ein anderer Aktionsbereich

von der Gesellschaft nicht zugestanden werde.130

Marineiiis selbstbewusstes Plädoyer für die Frauen in ihrem Traktat über den Adel

und die Vortrefflichkeit der Frauen (1600) greift polemisch und witzig die Sichtweise Pas-

sis bzw. des misogynen Patriarchats an und widerlegt sie mit scharfsinnigen und scharf-

züngigen Argumenten. Als Gründe für die Frauenfeindlichkeit gebildeter Männer führt sie

zum Beispiel Eigenliebe und Narzissmus, Neid und Mangel an Talent sowie frustrierte

männliche Sexualität an.131 Sie verteidigt dabei nicht nur die Ehre und Tugend der Frauen,

sondern stellt mit dem Argument des schöneren weiblichen Körpers, der »eccellenza del

corpo femminile«, die Überlegenheit der Frauen über die Männer in den Vordergrund.132

Dies kommt auch im Titel ihrer Schrift in der Übertragung des Eccellenza-Begriffs auf das

weibliche Geschlecht zum Ausdruck. Dieses wird zum Glanz des Paradieses, zum »splendor

del Paradiso«. Bei Scamozzi steht der Begriff dagegen für den Mann, seine intellektuelle

Leistung und für den männlich vollendeten Körper des Bauwerks.

Da die Frauen nach Marinelli schöner sind als die Männer und die körperliche

Würde, Schönheit und Vorzüglichkeit im Sinn Piatons sowie Petrarcas Ausdruck des

weiblichen Seelenadels ist, sind die Frauen den Männern nicht nur körperlich, sondern

auch moralisch-ethisch überlegen. Dies legitimiert die Gleichstellung der Frauen mit

den Männern. Die ästhetisch-moralische Überlegenheit des weiblichen Geschlechts

gründet in Gott, was erklärt, dass nicht die männliche, sondern allein die weibliche

Schönheit zur wahrhaftigen Gotteserkenntnis führt, da nur sie ihren Ursprung in jener
Gottes hat.133

Lucrezia Marinelli deutet damit die männliche Vorstellung von Schönheit als einer

auf Vernunft und Ratio beruhenden Erkenntnis der Architektur- und Staatstheorie

geschlechtlich um und verbindet sie mit der weiblichen von Schönheit als Ornament,

als Schmuck. Die Apologie der grösseren weiblichen Schönheit und deren Beschreibung

im Sinn Petrarcas wird zum Indiz der Einzigartigkeit und Überlegenheit der Frauen

gegenüber den Männern. Scamozzis »Stile rozzo«, der stilus humilis, wird aus dieser

feministischen Perspektive mit der Kategorie des Männlichen identifiziert, denn die

Männer seien, so Marinelli »per lo più rozzi e mal composti«.134

Mit einer analogen geschlechtlichen Umdeutung und dem Argument der

Überlegenheit und Einzigartigkeit der Frauen verbindet auch Moderata Fonte ihre Forderung

nach Gleichberechtigung der Geschlechter. Ihrem Traktat wende ich mich nun

ausführlicher zu.

Moderata Fontes »Ii merito delle donne« (1600): Ein »Garten der
Frauen« als Gegenwelt des patriarchalen Hauses?

Die Venezianerin Modesta Pozzo de Zorzi schrieb und publizierte ihre Werke unter dem

Pseudonym Moderata Fonte.135 Ihre wichtigste Schrift, das Traktat über die Verdienste

der Frauen (»II merito delle donne«), dürfte zwischen 1587 und 1592 entstanden und einen

Kornelia Imesch



Abb. 20: Bildnis von Moderata Fonte im Alter

von 34 Jahren, in: Moderata Fonte, il merito

delle donne [...], Venedig 1600.

136 Fonte, Moderata, II merito delle donne ove

chiaramente si scuopre quanto siano eile degne

e più perfette de gli uomini, Venedig, Editore

Imberti, 1600, hrsg. von Adriana Chemello,

Mirano/Venedig 1988; Chemello, Adriana, Gioco

e dissimulazione in Moderata Fonte, Einführung

in: Fonte, II merito delle donne, ebd.,

S. IX—LXI1I. Zu Moderata Fontes Traktat

vgl. dies. 1983 (wie Anm. 128), S. 95-170;

dies. 1991 (wie Anm. 135), S. 69-82; Collina 1989

(wie Anm. 125), S. 142-164; Malpezzi Price, Paola,

A Woman 's Discourse in the Italian Renaissance:

Moderata Fontes »II merito delle donne«, in:

Annali d' Italianistica 7, 1989, S. 165-181;

Zimmermann 1994 (wie Anm. 78); dies. 1995

(wie Anm. 121); Chemello 1997 (wie Anm. 123).

137 Das Widmungsschreiben an die Herzogin

von Urbino, Livia Feltria della Rovere, stammt

von Fontes Tochter Cecilia, die in ihm erwähnt,
dass die Mutter das Traktat einen Tag vor ihrem

Tod im Kindbett beendet hatte. Die drei Sonette

zu Ehren der Verstorbenen sind von Fontes Sohn

Pietro (Fonte 1600). Zur Kurzbiografie vgl. Do-

glioni 1593/1600, Ed. 1988 (wie Anm. 80),
S. 3-10.

138 Sansovino (1581), nach der erweiterten

Ausg. von Stringa 1604, zit. nach Chemello 1988

(wie Anm. 136), S. LIV, Anm. 6.

139 Lauer 1997 (wie Anm. 78), S. 269. Der vierte

Gesang des Floridoro ist abgedruckt in Conti

Odorisio 1979 (wie Anm. 74), S. 197f.

140 Collina 1989 (wie Anm. 125), S. 142, S. 150.

Collina zieht deshalb zu Recht in Betracht, dass

nicht alle Teile des Traktats authentisch sein

müssen.

Vera moderate fontiseffigtes;
ATATCT SVTiL. ANNO XXXUli.

«•

(- —

Tag vor der Geburt ihrer vierten Tochter abgeschlossen gewesen sein.136

Die Autorin starb im Kindbett. Das Werk wurde deshalb erst 1600 posthum von ihren

Kindern veröffentlicht, die der Publikation ein Widmungsschreiben an die Herzogin von

Urbino, drei Sonette zu Ehren der Autorin, deren Kurzbiografie (1593) von Giovanni

Nicolö Doglioni, ihrem Onkel, Freund und Förderer, und ein als authentisch

bezeichnetes Porträt Fontes (»Vera Moderatae Fontis effigies, aetatis suae anno XXX1I1I«)

beigaben. Das Bild zeigt Fonte im Alter von vierunddreissig Jahren als selbstbewusst,

distanziert und intellektuell wirkende Venezianerin (Abb. 20).137 Haartracht und

Kleidung entsprechen der damaligen Mode, der Lorbeerkranz auf ihrem Haupt attestiert

ihr dichterisches Genie. Francesco Sansovino rühmt sie in seiner »Venetia cittä
nobilissima« für ihre Gelehrtheit, Begabung und ihren wachen Intellekt.138

Schon in ihrem »Floridoro« (1581), einem Heldenepos, hatte Fonte im vierten Gesang

die Verteidigung des weiblichen Geschlechts thematisiert.139 In ihrem »Merito delle

donne« widmet sie diesem Thema die gesamte Schrift. Die Publikation durch ihre

Familie dürfte aus demselben aktuellen Anlass der Geschlechterdebatte heraus erfolgt
sein wie Marineiiis Entgegnung auf Passis misogyne Schrift. Denn Marineiiis »La nobiltà

et T eccellenza delle donne« wurde im August, Fontes »II merito delle donne« im November

1600 veröffentlicht.140

Das Geschlecht des schönen Körpers



141 Doglioni 1593/1600, Edition 1988 (wie

Anm. 80), S. 3, S. 4f., S. 7. Dazu auch Chemello

1988 (wie Anm. 136), S. XI; Collina 1989

(wie Anm. 125), S. 147f.

142 Doglioni 1593/1600, Edition 1988 (wie

Anm. 80), S. 9 sowie S. 6—10. Die musikalischen

Fertigkeiten und Künste gehörten damals vor
allem zum Anspruchsprofil der Edel-Prostituier-

ten, wie sie zum Beispiel die berühmte Veronica

Franco repräsentierte. Zu Franco vgl. Rosenthal,

Margaret F., The Honest Courtesan. Veronica

Franco, Citizen and Writer in Sixteenth-Century

Venice, Chicago/London 1992.

Moderata Fonte bzw. Modesta Pozzo stammte aus einer venezianischen Bürgersfamilie,

aus einer der so genannten Cittadini originari. Sie wurde am 15. Juni 1555 als

zweites Kind des Hieronimo Pozzo und der Marietta dal Moro in Venedig geboren. Ihre

Eltern starben ein Jahr später. Zusammen mit ihrem Bruder wurde sie zunächst im Haushalt

Cecilia de' Mazzis grossgezogen, ihrer Grossmutter mütterlicherseits, die in zweiter

Ehe mit Prospero Saraceni verheiratet war. Anschliessend lebte sie während

mehreren Jahren im Frauenkloster Santa Marta in Venedig. Hier wurde man Doglionis
Vita (1593) zufolge auf ihre aussergewöhnlichen intellektuellen Fähigkeiten und ihren

lebendigen Geist, »il vivace suo spirito«, aufmerksam. Die Nonnen führten das hoch

begabte Mädchen, das so offensichtlich von der damaligen weiblichen Norm abwich, den

Klosterbesuchern als Wunderkind und damit als wundervolles Ungeheuer, als »quasi

stupendo mostro notabile« vor. Sie galt als »spirito senza corpo «. Mit neun Jahren kehrte

sie wieder in den Haushalt der Familie Saraceni zurück. Die letzten Jahre vor ihrer

Verheiratung lebte sie bei ihrem Onkel und Schwager Doglioni, der sich mit der

Tochter der Saraceni verheiratet hatte. Von ihm wurde sie in ihrer literarischen Tätigkeit

und in ihren wissenschaftlichen Studien massgeblich gefördert. Er führte sie zudem

in die intellektuellen Zirkel Venedigs ein und verhalf ihr »come amico della virtü« zur

Publikation ihrer frühen Werke. 1582 verheiratete er sie mit Filippo de Zorzi.141

Doglioni lobt in seiner Biografie der Autorin deren ausserordentliche Kenntnisse

in Latein, in Arithmetik und Orthografie sowie ihre Begabung für die Poesie und den

Gesang. Er hebt ihre grossen Fertigkeiten in der Zeichen- und Stickkunst, im Nähen, im

Harfen- und Lautenspiel hervor. Ihre aussergewöhnlich gute Bildung soll Fonte auch

ihren beiden Söhnen und ihrer Tochter vermittelt haben, indem sie sie in Latein und

Gesang unterrichtete. Als sie über der Geburt ihrer vierten Tochter 1592 verstirbt, bringt
Doglioni seine Trauer um ihren Tod auf sehr persönliche und zarte Weise zum Ausdruck.

Als Verwandter, Freund und Förderer trauere er um ihren Verlust. Er sei ihr stets

»compartecipe di ogni suo bene e male« gewesen. Wenn Doglioni im Rahmen der

damaligen Norm die unweiblichen Fähigkeiten Fontes hervorhebt, nämlich ihr ausser-

gewöhnliches Gedächtnis, ihre sprachliche Eloquenz oder ihren geradezu prophetischen

göttlichen Geist (»un qualque divino spirito di profezia«), so unterlässt er zu ihrer

Ehrrettung nie, ihre genuin frauliche und eigentliche Tugend hervorzustreichen, die in

der tüchtigen Führung des Haushalts, im »governo in casa«, und in der Kindererziehung

besteht. Ihre intellektuellen Leistungen, ihre gleichsam übermenschlich stilisierte
Intelligenz und Tugend (»sopra umana intelligenza e virtü«), werden damit durch den

Hinweis auf ihre traditionell-weiblichen Fertigkeiten entschärft. Dazu dient auch die

Bemerkung, wie wenig Zeit die Autorin angeblich für ihre schriftstellerische Tätigkeit
aufgewendet haben soll. Um sich vollumfänglich ihren eigentlichen Aufgaben als

ehrbare Ehegattin, Hausfrau und Mutter zu widmen und diese nicht zu vernachlässigen,
habe sie ihre Werke jeweils innert kürzester Zeit — zum Beispiel über Nacht —

geschrieben: »Nelle composizioni era si presta, che si riputava miracolo [...]; percioché

come donna attendeva ad offizi donneschi del cucire e non voleva lassar quelli per
l'abuso, che corre oggidi in questa cittä, che non si vol veder donna virtuosa in altro,
che nel governo di casa.«142

Doglioni bringt damit den Zwiespalt zum Ausdruck, in welchem sich Fonte aufgrund
ihres Geschlechts befunden haben muss. Er ist auch im Rückgriff auf das Pseudonym

fassbar — denn eine intellektuelle Tätigkeit brachte eine Frau moralisch leicht in

Kornelia Imesch



143 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 13f.

144 Rosand, David, Venetia figurata: The

Iconography of a Myth, in: Interpretazioni
veneziane. Studi di storia dell' arte in onore di

Michelangelo Muraro, hrsg. von David Rosand,

Venedig 1984, S. 177-196; ders., Venezia e gli dei,

in-. -Renovatio urbis«. Venezia nell' età di

Andrea Gritti (1523-1538), hrsg. von Manfredo

Tafuri, Rom 1984, S. 201-215, hier S. 208. Zur

weiblichen Allegorisierung von Staaten und

Städten in der frühen Neuzeit vgl. Anm. 118.

145 »In questa dunque veramente città divina,

residenzia de tutte le grazie ed eccellenze

sopranaturali, fra le più chiare e reputate
famiglie si trovarono, non ha gran tempo ed

ancor si trovano alcune nobili e valorose donne

di età e stato diferenti, ma di sangue e costumi

conformi, gentili, virtuose e di elevato ingegno,
le quali, percioché molto si confacevano

insieme, avendo tra loro contratto una cara e

discreta amicizia, spesse volte si pigliavano il

tempo e l'occasione di trovarsi insieme in una

domestica conversazione (Fonte 1600,

Ed. 1988 Iwie Anm. 1361, S. 14). Weiter unten

exemplifiziert Fonte ihr Lob auf Venedig auch

an namentlich genannten Frauen aus den

prominentesten damaligen Patrizier-Familien

Venedigs (ebd., S. 149—152).

146 Chemello 1991 (wie Anm. 135), S. 74. Corinna

will sich nie einem Mann unterstellen: »[...1 più

tosto morrei che sottopormi ad uomo alcuno;

troppo beata vita è quella che io passo cosi con

voi senza temer di barba d' uomo che possa

commandarmi.« (Fonte 1600, Ed. 1988

[wie Anm. 1361, S. 17). Zu Scamozzis Testament

vgl. Anm. 25.

147 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 15,

S. 17.

148 Ebd., S. 15. Zur utopischen Dimension von

Venedig vgl. Sansovino (1561/62), zit. nach

Puppi, Lionello, »Rex sum justicie«. Note per una

storia metaforica del Palazzo dei dogi, in:

Benzoni 1982 (wie Anm. 93), S. 188. Zum

angeblichen Gründungsdatum vgl. Sansovino,

Francesco, Venetia città nobilissima et

singolare (1581), con le aggiunte di Giustiniano

Martinioni, 1663. Nachdruck Venedig 1968,

S. 509f., S. 519; Doglioni, Gio. Nicolö, Venetia

trionfante, et sempre libera. Dove per ordine

de' tempi si legge la sua origine, G augumento;
la potenza in soccorrer altri Prendpi; le vittorie

ottenute; le Città soggiogate per forza, ô di suo

volere /.../, Venedig 1613, fol. 2r, 2v.

Verruf - und spiegelt sich in den Stellungnahmen einiger Gesprächsteilnehmerinnen
ihres »Merito delle Donne«.

Ihre Frauenverteidigungsschrift legte die Autorin in der im 16. Jahrhundert
üblichen Dialogform an. Sie ist in zwei Teilen konzipiert, in so genannte »giornate«. In

ihnen diskutieren mehrere fiktive Frauen in Meinung und Gegenmeinung den männlichen

Charakter und die Beziehungen der Geschlechter untereinander. Die zentralen

Themen der Diskussion sind die Ehe, die Liebe, die Freiheit der Frau und die

Gleichberechtigung von Mann und Frau. Als deren Voraussetzung wird die Anerkennung der

weiblichen Verdienste durch die Männer genannt, worauf sich der Titel der Schrift

bezieht. Im »Merito delle Donne« wird dabei jenes erwähnte Frauenbild kritisiert, das

den Alltag des weiblichen Geschlechts und seinen Standort in der patriarchalen Gesellschaft

bzw. im Idealhaus als Sozialform bestimmte.

Fonte beginnt ihr Traktat mit dem traditionellen Lob von Venedig, wie es sich

analog auch in zeitgleichen Schriften männlicher Autoren findet und Venedigs Mythos

konstituierte. Sie lobt die prachtvollen Bauten, edlen Männer, schönen und keuschen

Frauen. Venedig überragt an Würde jede andere Stadt. Flier erlebt man alle erdenklichen

Wonnen und Vergnügungen, hier herrschen zugleich aber auch wahre Sittsamkeit

und Sittlichkeit vor.143

Diese hochheilige Republik wird von den frühneuzeitlichen Historiografen zwar

weiblich personifiziert, nämlich als Venezia-Venus-Vergine-Giustizia-Maria,144 doch

paradoxerweise trotzdem ausschliesslich mit den männlichen stimmberechtigten
Patriziern identifiziert. Fonte dagegen bindet sie an sieben Frauen, die sozusagen
leibhaftig Venezia verkörpern und repräsentieren, indem sie mit Ausnahme des Nonnenstands

für alle Formen weiblicher Existenz im Erwachsenenalter — und zwar jeweils als

junge und ältere Frau — stehen.145 Auf zwei Gruppen verteilt fällt ihnen entweder die

Rolle der Anklägerinnen oder der Verteidigerinnen der Männer zu. Zur ersten Gruppe

gehören die Gastgeberin Leonora, eine junge, zufriedene Witwe, ferner Cornelia, eine

junge, seit kurzem verheiratete Frau, und die intellektuelle Corinna, die eigentliche

Hauptfigur des Traktats. Sie ist die Vertreterin des Feminismus und repräsentiert die

gelehrte Junggesellin, die sich zu Gunsten der Studien zeitlebens der Ehe — und damit

der traditionellen weiblichen Daseinsform — verweigern will. Chemello sieht in ihr die

Identifikationsfigur Moderata Fontes. In Corinna wird jenes männlich-humanistische

Ideal weiblich umgedeutet, das zum Beispiel Scamozzi in seinem Testament für sich bzw.

für den gelehrten Mann als vorbildlich nennt.146

Verteidigt werden die Männer von der frisch verheirateten Elena, der langjährigen
Ehefrau und Hausmutter Lucrezia und der jungen, unerfahrenen Verginia, die aufgrund
ihrer hohen Mitgift bald verheiratet werden soll. Deren Mutter Adriana übernimmt als

lebenskluge Matronin und Witwe die Rolle der Königin des Gesprächs.147Zusammen mit

Lucrezia steht sie für das von der patriarchalen Gesellschaft geforderte und von vielen

Frauen internalisierte weibliche Rollenideal.

Der fiktive Ort des Gesprächs ist der Garten eines Palastes. Er vereinigt in sich die

Freiheit, Schönheit und Einzigartigkei von Venedig als Staatswesen und als realisierter

Utopie. In ihm ist jene Vorstellung des immerwährenden Frühlings und des Erwachens

der Natur enthalten, an welche die Seerepublik seit dem 14. Jahrhundert ihre angebliche

Stadtgründung am 25. März 421 zu binden pflegte.148

Dieser Garten — »locus amoenus« und marianischer »hortus conclusus« zugleich —

Das Geschlecht des schönen Körpers



149 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 22.

Zum Garten als locus amoenus und hortus

conclusus vgl. Zimmermann 1994 (wie Anm. 78),

S. 59.

150 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 14.

151 Ebd., S. 33. So antwortet die junge Witwe

Leonora auf den Vorschlag Adrianas sich wieder

zu verheiraten: »Rimaritarmi eh? 1...I più tosto
mi affogherei che sottopormi più ad uomo

alcuno-, io sono uscita di servitù e di pene
e vorresti che io tornassi da per me ad

avviluparmi? Iddio me ne guardi.« (ebd., S. 21).

Zum Thema Ehe in Fontes Traktat vgl. Cox 1995

(wie Anm. 79), S. 558-569.
152 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 16,

S. 33, S. 67.

153 So Corinna. »L I poiché anzi la donna

pigliando marito entra in spese in figliuoli e in

fastidi e ha più bisogno di trovar robba che di

darla; poiché stando sola senza marito, con la

sua dote puô viver da regina secondo la sua

condizione.L.l Mirate, che bella ventura d'una

donna è il maritarsi: perder la robba, perder se

stessa e non acquistar nulla se non li figliuoli
che le danno travaglio e l'imperio d'un uomo,

che la domini a sua voglia.« (ebd., S. 69).

154 Zum Frauenbild der Männer ebd., S. 41.

155 So Lucrezia: »Se noi vogliamo poi dire il

vero (...1 noi non stiamo mai bene se non sole e

beata veramente quella donna che puô vivere

senza la compagnia de verun' uomo.«

(ebd., S. 17).

156 Ebd., S. 94, S. 166, S. 169.

157 Ebd., S. 139f.

158 Ebd., S. 28.

ist eine Oase in realem und übertragenem Sinn. An ihn bindet Fonte die Konstruktion

einer explizit weiblichen Gegenwelt zur Daseinsform innerhalb der patriarchalen Gesellschaft.

Der Thematik des »Merito delle Donne« entsprechend verdankt er seine

Entstehung der eingeforderten und gelebten Freiheit einer Frau, die sich der Ehe zeitlebens

verweigert und ein selbstbestimmtes Leben geführt hatte. Diese Frau ist in Fontes

Traktat die Tante der lebenslustigen Gastgeberin (Leonora), von der die Nichte, wie sie

ihren Gästen berichtet, den weiblichen Frei- und Schutzraum innerhalb der Stadt samt

Palast geerbt hat: »Sappiate che questa casa, insieme con questo orto, era di una mia

zia, come sapete, per averlo inteso. [...] Ella, essendo fanciulla, non volse mai maritarsi
e cosi vivendo con buona facoltà che l'avolo mio le lasciö, fece ridur (non guardando

a spesa, per il molto diletto, che ne aveva) il giardino a questa bellezza che voi vedete

In seinem Zentrum befindet sich ein Brunnen mit allegorischen Frauenfiguren,
entworfen von der Gründerin des Gartens, der einerseits auf den richtigen Namen

(Pozzo), andererseits auf das Pseudonym (Fonte) der Autorin anspielt. Hier findet —

unter explizitem Ausschluss von Männern (»senza aver rispetto di uomini che le no-

tassero, o l'impedissero, tra esse ragionavano di quelle cose che più loro a gusto veni-

vano [...]«) — das Gericht über die Männer statt.150 Der Garten als nicht institutionalisierter

Raum steht jedoch auch — wie wir sehen werden — für die gesellschaftlichen
Grenzen der in ihm entworfenen weiblichen Lebenswelt, da sie ohne politische und

gesellschaftliche Konsequenzen bleibt; dies nicht zuletzt aufgrund der widersprüchlichen

Selbstbegrenzung der Frauen am Ende des Traktats. Ihr war auch die Autorin
in der Widersprüchlichkeit ihrer unvereinbaren Rollen als Intellektuelle und Ehefrau

zeitlebens ausgesetzt.
Moderata Fonte verurteilt im »Merito delle Donne« zu Beginn des Traktats die Ehe

als gesellschaftliche Institution. Sie wird als Mittel der Unterdrückung der Frauen

dargestellt. Mit ihr, so die Argumentation des Dialogs, wird die Gleichstellung der

Geschlechter verhindert, die Frau entrechtet, ökonomisch und gesellschaftlich abhängig

und zur Sklavin des Mannes gemacht. Die Frauen würden durch den Ehestand, so die

Argumentation, keine Freiheit gewinnen, vielmehr wären sie »piü soggette che mai;

ed a guisa di bestie, confinate tra le mura, essersi sottoposte, in vece d' un caro marito,
ad un odioso guardiano.«151 Mit der Ehe geht die Frau das Martyrium ein. Sie ist stets

den Launen, der Willkür und Böswilligkeit ihres Mannes ausgesetzt, muss im Haus

eingeschlossen leben, darf sich nicht in der Öffentlichkeit aufhalten und hat die Eifersucht

ihres Gatten zu ertragen.152 Mit ihr büsst sie den eigenständigen Nutzungsanspruch ihrer

Mitgift ein - von deren Ertrag sie unverheiratet bestens leben könnte - und damit ihre

ökonomische Unabhängigkeit und Freiheit. Als Lohn hierfür erntet sie Arbeit, Mühsal

und Kinder.153 Mit der Ehe unterzieht sie sich einer Rolle, die von Männern zwecks

gesellschaftlicher Unterdrückung der Frau selbstsüchtig entworfen worden ist.154 Glücklich

ist nur jenes weibliche Individuum, das ohne Mann zu leben vermag.155 Denn die

Männer sind von Natur aus lasterhafte, eitle Wesen von zweifelhaftem Charakter, die

die Frauen stets täuschen und hintergehen,156 wobei die Junggesellin Corinna eine

akkurate Grammatik des männlichen Fehlverhaltens erstellt.157 Ihr Erbe hinterlassen die

Väter vor allem ihren Söhnen,158 als Väter und Ehegatten verhindern die Männer die

Bildung der Frauen, so dass viele weder Lesen noch Schreiben können. Dies ist umso

schlimmer, als viel eher ein Unwissender bzw. eine Unwissende irrt, als ein gebildeter

Kornelia Imesch



159 »Sogliono anco molti a questo proposito
[...] proibir alle lor donne l'imparar a legger e

scriver, allegando ciö esser ruina di molte

donne, quasi che dalla virtù ne segua il vizio suo

contrario; e pur non si aveggiono che, come voi

avete detto del pulirsi, cosi, e con più ragione si

dee dir dell' imparar alcuna scienza, poiché è da

creder che più facilmente possi cascar in errore

un ignorante, che un saputo ed intelligente;
poiché si vede per esperienza, esser molto più le

impudiche ignoranti, che le dotte e virtuose.«

(ebd., S. 168).

160 Ebd., S. 170.

161 Ebd., S. 166f. Dieser Zusammenhang findet

sich im umgekehrten Sinn bei den damaligen

Humanisten (vgl. Anm. 82).

162 So Corinna: »[...] Se l'uomo contiene in sé

qualche buon costume, lo ha dalla donna con

cui pratica, o madre, o sorella, o balia, o moglie
che ella si sia; che a lungo andare è pur forza,

che egli prenda qualche buona qualité da lei.

Anzi, oltra el buono essempio che egli ne cava,

tutte le belle e virtuose azioni I'uomo acquista
solamente per amar le donne I...).« (Fonte 1600,

Ed. 1988 Iwie Anm. 136], S. 25). Zu den wenigen

tugendlichen Männern zählt die fingierte
Corinna Nicolö Doglioni, den Onkel Fontes.

Er wird als »spirito gentilissimo« bezeichnet

(ebd., S. 84).

163 So Leonora (ebd., S. 27 sowie auch S. 26).

164 Ebd., S. 49, S. 61-63, S. 169.

165 Ebd., S. 145f„ S. 153f.

166 Ebd., S. 68. Zur Frau als Himmelsgeschenk

vgl. die etymologische Ableitung des Worts
»donna« durch Corinna als Entgegnung auf die

frauenfeindliche Ableitung durch Lucrezia.

Letztere vertritt den von Frauen internalisierten

Männerhass-. »In somma — disse Lucrezia — voi

con tutte queste vostre ragioni non negarete

giä che le donne sono state e sono cagion di

mille danni nel mondo e perciô si chiamano

donne, quasi danno. Anzi - rispose Corinna - si

chiamano donne, quasi dono celeste e senza il

quai non vi è cosa di bello, né di buono I...].«

(ebd., S. 55). Zur frauenfeindlichen
Argumentation vgl. auch die Ansicht, die Frauen

würden von den Männern deshalb nicht geliebt

werden, weil sie es nicht verdienten (ebd., S. 61),

oder das Argument, die Frau sei nach dem Mann

geboren worden, um ihm zu dienen (ebd., S. 114).

167 Elena fragt und Corinna antwortet: »Chi fu

cagion della nostra perdizione, salvo che Eva,

che fu prima donna? Anzi fu Adam — rispose
Corinna - poiché ella a buon fine desiderosa

d'intender la scienza del ben e del male si lasciô

trasportar a gustar del vietato frutto. Ma Adam

non per ciô mosso, ma per avidità e per gola,

udendo dirle ch'era saporito, lo mangiô, che fu

peggior intenzione [...].« (ebd., S. 56).

168 Ebd., S. 166, S. 168. Zu dieser Thematik

anhand von Marineiiis, Fontes und Passis

Traktat vgl. Lauer 1997 (wie Anm. 78) sowie

Zimmermann 1994 (wie Anm. 78), S. 60f.

169 Auch in den damaligen philosophischen

und staatstheoretischen Traktaten ist der

schöne Körper stets männlich. Nach Filarete

besitzt Adam den schönsten Körper, nach

und gelehrter Mensch.159 Wäre es den Frauen möglich, eine den Männern ebenbürtige
Ausbildung zu erhalten, würden sie diese weit überflügeln: »[...] se ci fusse insegnato
da fanciulle 1...J gli eccederessimo in gual si voglia scienza ed arte che si venisse

proposta.«160 Die Forderung der weiblichen Bildung geht dabei, wie wir sehen werden,

in Fontes Traktat mit der Verteidigung der weiblichen Ornamenti einher, welche die

schöne, selbstbewusste und gut gepflegte Venezianerin ausmachen.161

Gute Eigenschaften eignet sich der Mann bloss durch den Umgang mit der Frau an

und indem er ihr zudem jene Liebe schenkt, die sie aufgrund ihrer grossen »meriti«

verdient. Da nur wenige tugendliche Männer löbliche Ausnahmen ihres Geschlechts

darstellen,162 gründet die gesellschaftliche Vormachtstellung und Dominanz der Männer

nicht auf Tugend und Überlegenheit, sondern auf der Arroganz eines ungerechtfertigten
Machtanspruchs: »I...1 se siamo loro inferiori d'auttorità, ma non di merito, guesto è un

abuso, che si è messo nel mondo, che poi a lungo andare si hanno fatto lecito ed

ordinario [...].« 163 Die Frauen sollen deshalb ihre Freiheit und Gleichheit mit den

Männern einfordern, die ihnen so lang verwehrt geblieben ist. Denn sie sind natur-

gemäss bessere und würdigere Wesen und den Männern in jeder Hinsicht überlegen.
Davon zeugen die körperliche Schönheit, Seelengrösse, Tugend, Güte, der Grossmut und

die Vaterlandsliebe der Frauen.164 Wie in Lucrezia Marineiiis »La nobiltà et F eccellenza

delle donne« wird die Schönheit des weiblichen Körpers im Sinn Piatons und der Liebeslyrik

Petrarcas als Ausdruck der edlen Seele gedeutet und zum Argument der

moralischen weiblichen Überlegenheit erhoben.165 Ohne Frauen gibt es keine Fröhlichkeit

auf Erden, sie sind deren eigentliches Ornament, weshalb gerade die Geburt eines

Mädchens besonders festlich gefeiert werden müsse. Die Frau wird zum göttlichen
Geschenk, zum »dono celeste«.166 Für die Verdammnis des Menschengeschlechts ist

deshalb nicht Eva, sondern Adam verantwortlich, da sie aus dem Wunsch nach Erkenntnis,

er hingegen aus Gier und Gefrässigkeit sündigte.167 Dem positiven Frauenbild

entsprechend werden deshalb, wie erwähnt, auch modische weibliche Kleidung, das

(Blond)färben der Haare und Schminke befürwortet, modische und kosmetische

Massnahmen, mit denen sich die Frau ein selbstbestimmtes Aussehen und ein von ihr geschaffenes

Gesicht verleiht. Sie sind Ausdruck der im »Merito delle donne« eingeforderten
weiblichen Freiheit und Selbstbestimmung, weshalb sie auch von der »feministischen«

Corinna explizit befürwortet werden.168

Mit der Verteidigungsstrategie der Frauen und der Kritik an der patriarchalen
Gesellschaft ist auch in Fontes Traktat die geschlechtliche Umdeutung des schönen

Körpers verbunden, der die gesellschaftlichen Autoritäts- und Machtverhältnisse

allegorisiert. In den Architekturtraktaten von Alberti, Filarete, Francesco di Giorgio,
Cattaneo oder Scamozzi ist der schöne und vollendete, dem Bauwerk zu Grunde liegende

Körper männlich und wird mit Adam oder Christus identifiziert.169 Bei Fonte hingegen

wird der schöne Körper weiblich. Die daraus abgeleitete Superiorität der Frau leitet sich

aus Ort und Zeitpunkt der Erschaffung der Frau ab, wozu die patriarchale
Heilsgeschichte »feministisch« uminterpretiert wird.

Fontes Version zufolge wurde Adam ausserhalb des Paradieses und aus blosser

Erde, die Frau hingegen aus menschlichem Fleisch und auf Gottes ausdrücklichen
Wunsch hin inmitten des irdischen Paradieses erschaffen. Das Verhältnis von »einfachem

Mann« und »sublimierter herrlicher Frau« findet seine Entsprechung im Bauwerk und

zwar im Vergleich von Unter- und Überbau. Es kehrt bzw. interpretiert die damaligen

Das Geschlecht des schönen Körpers



Cattaneo Christus als alter Adam. Zu Alberti

vgl. Imesch, Alberti (wie Anm. 53), zu Filarete

vgl. Oeningen, Wolfgang von, Antonio Averlino

Filarete's Tractat über die Baukunst neben

seinen Büchern von der Zeichenkunst und den

Bauten der Medici, Wien 1890, S. 54. Zu Cattaneo

vgl. Kruft 1991 (wie Anm. 22), S. 88. Zu Francesco

di Giorgio und Scamozzi vgl. Anm. 110,112 und 117.

170 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 26.

171 Ebd., Seconda Giornata. So z. B.: »I...I

ritornando al caso nostro, con tutto ciô che si

è ragionato di stelle, di aria, di uccelli, di acque,

di pesci e di tante qualità di animali, di erbe e di

piante, non si ha già ritrovato cosa ancora di tal

virtii, che potesse far mutar animo a questi
uomini per tenir conto di noi e per amarci di

buon core come meritamo.« (ebd., S. 128 sowie

auch S. 132f.).

172 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136),

S. 140-143. Wir wissen nicht, wie erwähnt, ob

Fontes Traktat in allen Teilen authentisch ist

oder ob es von der Familie der Autorin für die

Publikation überarbeitet wurde.

173 Corinna hebt denn auch die Bedeutung der

Rhetorik mit ihren vom Gegenstand abhängigen
Genera dicendi hervor (ebd., S. 145).

174 Zur Komponente des Spiels und der

Verstellung in Fontes Traktat vgl. Chemello 1988

(wie Anm. 136), S. IX-LXIII. Zum Lob der schönen

und tugendlichen Frau, wobei Fonte einige
Patrizierinnen namentlich nennt, vgl. Fonte

1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 145f„ S. 148-153.

175 »In tutti Ii Regni e Republiche - disse

allora Lucrezia - credo ben che vi siano leggi

e giudici per ben regger i popoli, ma non

meglio quanto in questa nostra gloriosa cittä,
dove son leggi santissime, degne di esser

abbracciate ed essequiete da qualonque domi-

nio 1...1. De nostri senatori che giudicano, poi

non si puö esprimer con lingua umana la

prudenza, la giustizia e la benignità. - Si certo

- aggiunse la Regina — ma dite pur délia bontà

e gentilezza singolare di tutta la nobiltà di

questa terra. [...). Ma che diremo poi - disse

Corinna (...1 delle tante divine eccellenzie del

nostro serenissimo Prencipe? [...] '1 nome

célébré di PASQUAL CICOGNA, Prencipe di

Venezia, apporta sempre 1...I onor ed allegrezza

notabile a questa repubblica. - Egli è pur il bel

veder - disse Verginia - quando passa egli per

gir a qualche solennité, accompagnato con tutta
la pompa e corte de gli ambasciatori stranieri,
di senatori gravissimi e di nobilissimi secretari
1...I. Questi son quelli che la governano, che la

sostentano e che, dopo Dio, la provedeno

d'ogni cosa necessaria.« (ebd., S. 140f.). Zu den

öffentlichen Auftritten des Dogen vgl. Foscari

Malacrea, Marina, II Doge nelle cerimonie

pubbliche, in: Franzoi 1986 (wie Anm. 93),

S. 105-192.

176 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 141.

geschlechtlichen Machtverhältnisse ästhetisch um: Zuerst legt man mit wertlosem

Material das (männliche) Fundament an, um darauf die (weibliche) Herrlichkeit und

Grossartigkeit des glänzenden und reich geschmückten Palastes zu errichten: »Sono nati
[die Männerl inanzi di noi [...] non per dignità loro, ma per dignitä nostra; poiché essi

nacguero dell' insensata terra perché noi poi nascessimo della viva carne e poi, che

rileva guel nascere inanzi? Prima si gettano le fondamenta in terra di niun valore o

vaghezza, e sopra vi s'ergono poi le sontuose fabriche, con gli adorni palagi; [...] E di

più si sa che Adamo primo uomo fu creato nel mondo nei campi Damasceni, dove la

donna per maggior sua nobiltà, volse Dio crearla nel Paradiso terrestre [...].«17°

Da die Frauen die lasterhaften Männer paradoxerweise trotzdem lieben,
diskutieren die Gesprächsteilnehmerinnen Mittel und Wege, die Männer zur Liebe und

Anerkennung für das weibliche Geschlecht zu führen. Zu diesem Zweck werden in einem

gelehrten Disput der Kosmos und die Natur mit ihren Tieren und Kräutern erkundet

sowie das Heilmittel der Sprache erörtert.171

Zur kritischen Haltung der männlich dominierten Gesellschaft gegenüber kontrastiert

in der zweiten Hälfte des Traktats die idyllische Darstellung der spezifisch

venezianischen Verhältnisse und deren Anerkennung durch die Frauen.172 Diese

Passagen schliessen zwar inhaltlich an das erwähnte »Städtelob « an, exemplifizieren es nun

jedoch an den patriarchalen Institutionen der Republik, an spezifischen Personen (Männern)

und Bauten aus der Entstehungszeit des Traktats. Thema und Diskussionsstil erfahren

einen eigentlichen Genuswechsel,173 der nicht mit der Dialektik des Werks und seiner

von Chemello analysierten Tendenz des Spiels und der Verstellung befriedigend zu

erklären ist. Es wird hier vielmehr ein Paradigmenwechsel zurück zur Allegorie des schönen

männlichen Körpers vollzogen, auch wenn Fonte im Anschluss an diese Stellen zum

Lob des schönen Frauenkörpers und damit zur feministischen Sichtweise zurückkehrt.174

Die fingierten Verteidigerinnen der Männer, zusätzlich unterstützt durch die Autorität

der intellektuellen Corinna, sind sich einig in ihrem Lob für die venezianischen

Institutionen, die heiligen staatlichen Gesetze, die weisen Senatoren, das edle männliche

Patriziat, den grossartigen Dogen Pasquale Cicogna (1585—1595). Venedig ist das

staatliche Exempel per se. Die Pracht, Würde, Einzigartigkeit und Güte der Republik

visualisiert sich in den öffentlichen Auftritten des Dogen und in den übrigen staatlichen

Prozessionen. An ihnen nehmen jene Teil, die das hochheilige Staatswesen

repräsentieren und regieren, somit nur Männer der sozialen Oberschicht.175 Sie stehen für die

genuin göttlichen und männlichen Eigenschaften und Attribute, denen die Republik ihre

Existenz und ihren Wohlstand verdankt: »(...] la fortezza, il conseglio, la sapienzia,
la scienza, F intelletto, la pietà ed il vero timor di Dio, per Ii quali si mantiene 1' esser

ed il ben esser di tanta republica.«175

Die Männer dieses Staatswesens sind deshalb das wahre Abbild Gottes. Sie sind

zwar Herren, doch liebevolle Väter zugleich, die stets nur das Wohl ihrer Untertanen

bzw. Kinder vor Augen haben. Sie lieben alle, werden von allen geliebt und geschätzt.

Wie das stets gegenwärtige Auge Gottes bewachen sie wohltätig vorsorgend den Schlaf

ihrer Untertanen, sehen für den Erhalt der Lagune und alle notwendigen städtischen

Bauten und Einrichtungen vor: »Questi benché siano signori, tuttavia come padri
amorevoli sempre studiano, sempre si affaticano e sempre si ingegnano per giovar a

tutti, non guardando a spesa, né a fatica alcuna per commun beneficio. Questi servono
la giustizia, soccorrono a poveri [...], oltra che sempre proveggiono il ben publico

Kornelia Imesch



177 Ebd., S. I41f.

178 Ebd., S. 142. Über das Lob an den

venezianischen Staat, an seine Amtsträger und an

das männliche Patriziat durch die Königin und

Lucrezia vgl. auch ebd., S. 143. Neben dem

Prokuratorenpalast wird auch die neue Rialto-

Brücke gelobt. Dazu die fingierten
Gesprächsteilnehmerinnen beider Parteien (Cornelia,

Adriana und Corinna): ebd., S. 142f. Zum Lob der

Dichter, Gelehrten, Künstler und Musiker

der Stadt vgl. ebd., S. 154-162, wobei die

Harmonie von Musik und Kunst als Vorbild der

gewünschten geschlechtlichen
Übereinstimmung propagiert wird.

179 Ebd., S. I43f. Cornelia nutzt Leonoras

Einwand als Anlass zum Themenwechsel. Corinnas

Zustimmung beschränkt sich auf die Bemerkung,

dass Leonora stets die »passi essenziali«

anzusprechen wüsste, was Leonora jedoch

entkräftet, indem sie ihre eigenen Worte als

nutz- und wirkungslos bezeichnet: »Poco dico e

poco vaglio [...] con le mie parole e come per lo

passato mi giovô nulla il mio dire I...1.«

(ebd., S. 144).

180 So fragt Verginia ihre Mutter in Bezug auf

den Ehemann »1...1 E se egli fusse rigoroso e ter-

ribile, come farei? Disse Verginia. - E tu pazi-

ente e tacita lo soporta — ripigliö la madré. I...I

E se fusse geloso, come averei da governarmi?

Aggiunse la figlia. - Non gli darai occasione di

esservi — disse la Regina I...1 se non vuole che tu

esci di casa e tu contentalo I...I. Se questa vita

non ti piace [...] imaginati che se non ti marito,

medesimamente ti converrä star sempre in casa

e vestir sobria I...1.« (Ebd., S. 1700. Zum

gesellschaftlichen Schutz einer Frau durch den Mann

vgl. ebd., S. 171f.

181 Vgl. die Dedikation des Buchs an die

»Serenissima Republica Veneta« in Tarabotti

1650, Ed. 1990 (wie Anm. 89), S. 27f.

diligentemente I...]; e quando gli altri dormono, essi pensano e sotto l'ali loro, come

figliuoli sotto i padri e le madri, i loro sudditi sicuri e spensierati si riposano.«177

»O santi pensieri, o santi ordini, o sante leggi, o santi padri; ben è misero e sciocco

quello che non sa viver sotto si santa e felice protezione«, beschliesst Corinna ihre

Hymne auf das sakralisierte venezianische Patriarchat. Von der Herrlichkeit, Autorität,
Macht und Gerechtigkeit dieses männlichen Staatswesens, »governato con gran sa-

pienza« durch »uomini di gran senno e di gran bontà nel regger e determinar le cose

di esso« zeugt die Pracht des Prokuratorenpalasts von Scamozzi, zu dessen Lob

paradoxerweise erneut die feministische Corinna eines ihrer Sonette vorträgt.178

Nur eine einzige Frau, die Gastgeberin Leonora, teilt nicht die Meinung der

übrigen Gesprächsteilnehmerinnen. Ihr ärgerlich vorgebrachter kurzer Einwand, was

die Frauen denn mit dieser männlich dominierten Gesellschaft zu schaffen hätten, deren

Ziel die Unterdrückung der Frau ist, wirkt wenig überzeugend, da er nicht zum Thema

des Gesprächs erhoben wird, sondern bloss dem Themenwechsel dient: »[...1 io

trasecolo, io impazzisco de fatti vostri I...]. Che avemo a far vi prego con magistrati,

corti di palazzo e tali disviamenti? Or non fanno tutti gli uomini questi offici contra di

noi? [...] Non procurano per loro in nostro danno?«179

Die Thematik dieses Paradigmenwechsels wird erneut gegen Ende des Traktats

aufgegriffen. Der eingangs erwähnten Ablehnung der Ehe steht hier nun deren

Befürwortung entgegen. Die junge, naive Verginia will sich wie Corinna keinem Mann

unterwerfen. Hier greift ihre Mutter, die erfahrene Matrone, ein und verteidigt den Ehestand

als beste Lebensform für eine Frau, da mit ihr in der männlich dominierten Gesellschaft

der Schutz der Frau durch einen Mann verbunden ist. Sie gibt ihrer Tochter deshalb

Ratschläge für ihr späteres Verhalten als Ehefrau, welche die Quintessenz der patriarchalen,

von Frauen selbst internalisierten Ideologie darstellen: Die Frau soll sich selbst einem

hochmütigen, tyrannischen und eifersüchtigen Ehemann stets demütig und gehorsam

unterziehen, ihn schweigsam und geduldig ertragen, ihn lieben, auch wenn er Fehler

hat und gegen seinen Willen nie das Haus verlassen. Denn ein besseres Leben wird sie

selbst unverheiratet nie haben, hat sie doch stets im Haus eingeschlossen zu leben und

sich einfach zu kleiden.180 in diesen Gesprächen über Venedig und die Ehe führt Fonte

die fiktiven Frauen sowie Leserin und Leser des Traktats aus der weiblichen Lebenswelt

des utopischen Gartens wieder hinaus in jene Realität zurück, die Scamozzis Idealhaus

als Sozialform zu Grunde liegt.

Gegen diese Realität weiblicher Existenz trat vehement und widerspruchslos die

bereits erwähnte Nonne Arcangela Tarabotti an. In ihrem »Inferno monacale« (um 1650)

wird aus Fontes idyllischem Venedig-Lob mit seiner Anerkennung der staatlichen
männlichen Autorität und gesellschaftlichen Macht die scharfe Kritik der despotischen

»Serenissima Republica Veneta«, deren Töchter unter der väterlichen Tyrannei der

Senatoren und Dogen zeitlebens leiden und nie in den Genuss der viel gerühmten
venezianischen Freiheit kommen.181

Das Geschlecht des schönen Körpers


	Das Geschlecht des schönen Körpers : Vincenzo Scamozzi, Lucrezia Marinelli, Moderata Fonte und die "Genera dicendi" des venezianischen Hauses

