Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich

Band: 6 (1999)

Artikel: Das Geschlecht des schénen Korpers : Vincenzo Scamozzi, Lucrezia
Marinelli, Moderata Fonte und die "Genera dicendi" des venezianischen
Hauses

Autor: Imesch, Kornelia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720024

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kornelia Imesch

Das Geschlecht

1 Zur Verbindung von Rhetorik, Ethik und
Asthetik bei Vitruv vgl. Pollitt, J. J., The Ancient
View of Greek Art: Criticism, History, and
Terminology, New Haven/London 1974; Pochat,
Gotz, Geschichte der Asthetik und Kunsttheorie.
Von der Antike bis zum 19. Jahrhundert, K5In 1986,
S. 72; zur Bedeutung der Rhetorik ebd., S. 70-79,
S. N7f, S. 207f., S. 294-297; zum Verstandnis
Albertis Biermann, Veronica, Ornamentum. Stu-
dien zum Traktat »De re aedificatoria« des Leon
Battista Alberti, Hildesheim/Ziirich/New York
1997, S. 92—119. Alberti postuliert die rhetorischen
Genera dicendi in seinem Architekturtraktat expli-
zit fir die Malerei (Alberti, Leon Battista,
Larchitettura / De re aedificatoria, hrsg. und
ibers. von Giovanni Orlandi und Paolo Porto-
ghesi, 2 Bde., Mailand 1966, IX, 4, S. 804).

2 Barbaro, Daniele, Vitruvio. I Dieci Libri dell’
Architettura, tradotti e commentati da Daniele
Barbaro, 1567, hrsg. von Manfredo Tafuri und
Manuela Morresi, Mailand 1987, I, 2, fol. 36.
Zum Modusbegriff bzw. der Moduslehre der anti-
ken Musik vgl. Pochat 1986 (wie Anm. 1),
S. 316-319. Zu den »modi« der Saulenordnungen
vgl. Anm. 19.

3 Zu den drei Stilen, den Genera dicendi, der
antiken Rhetorik vgl. Lausberg, Heinrich, Hand-
buch der literarischen Rhetorik. Eine Grund-
legung der Literaturwissenschaft, 2 Bde.,
2. Aufl., Minchen 1973, S. 519-525; Lausberg,
Heinrich, Elemente der literarischen Rhetorik,
10. Aufl., Ismaning 1990, S. 154; Rover, Anne,
Bienséance — Die dsthetische Situation im
Ancien Régime: Pariser Privatarchitektur,
Hildesheim/New York 1977, S. 4-6.

4 Lausberg 1990 (wie Anm. 3), S. 60, S. 154.
Zur geschlechtlichen Konnotation von Stilen der

des schonen Korpers

Vincenzo Scamozzi, Lucrezia Marinelli, Moderata Fonte
und die »Genera dicendi« des venezianischen Hauses

»Genera dicendi« und Architektur, gesellschaftlicher Stand und
Geschlecht: Einfihrung und Uberblick

Seit Vitruv und Alberti spielte die Rhetorik fiir die Architektur und Architekturtheorie
eine wichtige Rolle.! Wie die Redekunst wurde die Architektur als ein Kommunikations-
system, als Sprache betrachtet. Fiir den Vitruv-Herausgeber Daniele Barbaro (1567)
gleichen die Arten des Sprechens (»maniere del parlare«) den Arten der Gebdude
(>maniere de gli edificij<). Denn wie die Rhetorik, so seine Argumentation, verfiigt die
Architektur tiber verschiedene »maniere« oder »modi«, die je nach Gebaudefunktion und
Stand des Auftraggebers zur Anwendung kommen.? Diese Arten oder Modi inspirieren
sich an den »Genera dicendi« der antikenRhetorik mitsamt ihren zahlreichen Variatio-
nen, niamlich dem »stilus humilis«, »mediocris« und »gravis«.3

Der niedrige und einfache Stil (>stilus humilis«) zeichnet sich durch rednerische
Klarheit, Einfachheit und Reinheit aus. Er besitzt wenig Schmuck. Seine Funktion besteht
im Lehren und Beweisen, im »docere« und »probare«. Er ist der Prosa angemessen. Der
mittlere Stil, der »stilus mediocris«, hat lieblichen Schmuck. Er hat den Zuhérer zu
erfreuen und besitzt Grazie (~gratia«<) und Lieblichkeit (suavitas«). Er empfiehlt sich fiir
die Poesie. Der dritte Stil, der »stilus gravis«< oder das »Genus grande«, ist prunkvoll und
besitzt eine moralische Funktion. Er wird mit Heroik, Erhabenheit, Grosse, Herrlichkeit
und einer kraft- und wirkungsvollen Schonheit assoziiert. Im Gegensatz zum grund-
satzlich weiblich konnotierten »stilus mediocris« ist sein Schmuck mannlich, sakral
und festlich (~ornatus virilis, fortis, sanctus«).* Im Cinquecento empfiehlt ihn Tasso fiir
das »poema eroico«, denn er ist grossartig und erhaben, »magnifico o sublime«.5 Mit ihm
soll der Zuhorer erschiittert werden. Von den Affekten ist ihm das Pathos zugeordnet.
Er wird deshalb fiir die Tragodie und deren Biihnenbild eingesetzt (Abb. 1).6 Vitruv
behalt ihn dem Tempelbau und der koniglichen Architektur vor. Seine architektonischen
Vokabeln sind Dreieckgiebel, Tempelfront (Abb. 2) oder Sidulenordnungen.” Er ist
Bestandteil jener Architektur, die in ihrer Eigenschaft als »virtii heroica« nach Daniele

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitdat Zirich 1999

55



56

Abb. I: Daniele Barbaro, La Pratica della
Perspettiva, Venetia 1569, »Scena tragica«
(Nachdruck Bologna 1980).

bildenden Kunst der frithen Neuzeit vgl. Sohm,
Philip, Gendered Style in Italian Art Criticism
from Michelangelo to Malvasia, in: Renaissance
Quarterly 18, Nr. 3, 1995, S. 759—808.

5  Tasso, 12-932, zit. nach Battaglia, Salvatore,
Grande Dizionario della lingua italiana, Bd. 9,
Turin 1975, S. 472.

6  Lausberg 1973 (wie Anm. 3), S. 522; zum
Pathos auch ebd., S. 143—144. Zum Biihnenbild
der scena tragica vgl. Anm. 7.

7 Iu den drei Bithnenbildern und ihrem
Architekturvokabular bei Vitruv: Vitruvii,
De Architectura Libri Decem / Vitruv, Zehn
Biicher iiber Architektur, tibers. und hrsg. von
Curt Fensterbusch, 5. Aufl., Darmstadt 1991,
Vvii,9, S. 233, S. 235; Barbaro, Vitruv, 1567,
Ed. 1987 (wie Anm. 2), V, 8, fol. 256.

8  Zu dieser Charakterisierung der Architek-
tur durch den (romischen) Begriff des
Heroischen und die Bindung der Baukunst an
gottliche Weisheit vgl. Barbaro, Vitruv 1567,
Ed. 1987 (wie Anm. 2), I, fol. 7. Zum Begriff in der
Kunsttheorie des Cinquecento vgl. Shearman,
John, Only Connect... Art and the Spectator in
the Italian Renaissance (The A. W. Mellon
Lectures in the Fine Arts 1988), Princeton N. .
1992, S. 209-212, S. 222.

9  Aristoteles, Nikomachische Ethik, ibers.
und komm. von Franz Dirlmeier (Aristoteles
Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg. von
Ernst Grumach, Bd. 6), 5. Aufl., Berlin 1969,
1V/4-6, 1122a—1123a, S. 76-79.

10 Dazu Imesch, Kornelia, Magnificenza als
architektonische Kategorie. Individuelle Selbst-
darstellung versus dsthetische Verwirklichung
von Gemeinschaft in den Villen Palladios und
Scamozzis, Manuskript 1998. Zur Literatur zum
Begriff ebd., S. 18, Anm.1.

Il Pontano, Giovanni, / trattati delle virtu
sociali. De Liberalitate, De Beneficentia, De
Magnificentia, De Splendore, De Conviventia
(1498), hrsg. von Francesco Tateo, Rom 1965,
S. 248.

12 Dazu Réver 1977 (wie Anm. 3), S. 80. Dazu
auch Alberti (vgl. Anm. 1).

13 Lausberg 1973 (wie Anm. 3), S. 524.

14 »Item sunt tres styli, secundum tres status
hominum: pastorali vitae convenit stylus
humilis, agricolis mediocris, gravis gravibus
personis quae praesunt pastoribus et agricolis. «
(Zit. nach Pochat 1986 [wie Anm.1], S. 133)

15  Zur mittelalterlichen »rota Virgilii« vgl.
Lausberg 1990 (wie Anm. 3), S. 154.

16  Vgl. Memmo, Gio. Maria, Dialogo [...] nel
quale dopo alcune filosofiche dispute si forma
un perfetto Prencipe et una perfetta republica
et parimente un senatore, un cittadino, un
soldato et un mercatante, Venetia 1564, 11, foll.
74—82. Dazu Imesch 1998 (wie Anm. 10),
S. 175-182.

17 »l...] essendo la Citta nostra divisa in tre
qualita di huomini come piace al Prencipe de
Filosofi (la quale openione noi seguendo,
habbiamo ordinate le tre piazze predette) di

sty Tenb b o ek e g Kt el i 4 e

e eduts s ch
fadl punts b, tragusrdands ompis it d Jaricar

Ltﬁy&ﬂ*tu&:{hdfzz’{mhwx g, f‘ /s punte i, n&’f.’.'?.'ﬂ

dal co. grlalimea maldhrm j,ulg’in!

 fegmarala,
ma:.:;ﬂ;:";::«-‘::;a%wﬁ-«w

Barbaro (1567) zur wahren Erkenntnis und gottlichen Weisheit fiihrt.® Der hohe Stil ist
damit identisch mit der dsthetisch-ethischen Kategorie der Magnificenza (Grossartig-
keit), der aristotelischen Grossgeartetheit.® Sie war in der frithen Neuzeit die Tugend
Gottes und des Reichen, der Republiken, der Stadte und des Adels.'° Seit Giovanni
Pontanos Magnificenza-Traktat (1498) wird mit ihr ein Architekturstil identifiziert, der
die erwiahnten Vokabeln enthilt und sich an der Baukunst der (romischen) Antike
orientiert." In der Malerei geh6éren zum Genus grande die hehren Sujets aus der
romischen Geschichte oder griechischen Mythologie."

Diese Genera kamen in der Rhetorik normalerweise nicht rein zur Anwendung.
So rat Quintilian davon ab, eine Stilart einheitlich anzuwenden. Der Theoretiker
empfiehlt vielmehr fiir jeden formalen und thematischen Teil einer Rede den hierzu
passenden Stil oder die passende Stilvariante einzusetzen. Dies schreiben Cicero und
Isidor besonders fiir den stilus gravis vor, mit dem der Zuhorer erschiittert und be-
eindruckt werden soll. Man darf ihn nicht ohne Unterbrechung in der ganzen Rede
einhalten, sondern bloss zur Hervorhebung der inhaltlichen Hohepunkte einsetzen.”

Die Genera dicendi wurden seit dem Mittelalter auf die Gesellschaft und ihre drei
Stande iibertragen und in Analogie zu ihnen entwarf man Idealstadte. In der »Poetria«
des Johannes von Garlandia (um 1200) bezeichnet der niedrige Stil das Hirtenleben, der
mittlere das Leben der Bauern und das hohe Genus das Leben der Vornehmen, der
sozialen Oberschicht." Deren architektonischer »Ort« bzw. Bauwerk ist nach der »rota
Virgilii« die Stadt oder Burg (bzw. der Palast).”

In Entsprechung zum »stilus gravis<, »mediocris« und »humilis« konzipierte der
Venezianer Giovan Maria Memmo in seinem Dialogtraktat zur idealen Stadt und Gesell-
schaft (1564) die drei stddtischen Hauptpldatze mitsamt den zugehorigen offentlichen

Kornelia Imesch



Abb. 2: Andrea Palladio, Villa Foscari in Mira,
Teilansicht mit Portikus.

Cittadini, di mercatanti, & di artefici [...].«
(Memmo 1564 [wie Anm. 16], 11, fol. 79). Zu den
drei Haustypen ebd., II, foll. 80-82.

18 Zum sakralen Konzept der Mitte vgl. Eliade,
Mircea, Das Heilige und das Profane. Vom
Wesen des Religiésen, Frankfurt a. M. 1990,
S. 36—44. Die »in-medio-Lokalisierung« spielte
in Venedig aufgrund ihrer sakralen Bedeutung
eine wichtige Rolle. Zur Kirche San Salvador
oder zum Rialto, situiert »in medio«, vgl. Tafuri,
Manfredo, Venezia e il Rinascimento. Religione,
scienza, architettura, Turin 1985, S. 36f.; Tafuri,
Manfredo, Alvise Cornaro, Palladio e Leonardo
Dona. Un dibattito sul bacino marciano, in:
Palladio e Venezia, hrsg. von Lionello Puppi,
Florenz 1982, S. 18.

19 Zur Tempelarchitektur vgl. Vitruv, Ed. 1991
(wie Anm. 7), 1,ii,5, S. 39—4l; Alberti, L ‘Architettura,
Ed. 1966 (wie Anm. 1), VII, 3, S. 548. Alberti weist
an anderer Stelle darauf hin, dass die Ordnun-
gen in Entsprechung zu den Genera (hoch, mit-
tel, niedrig) verschiedene Stile in der Architek-
tur reprasentieren (Ebd., IX, 5, S. 816). Zu den
Saulenordnungen, ihren Modi und ihrer Ikono-
logie vgl. Forssman, Erik, Dorico, ionico, corin-
zio nell" architettura del Rinascimento, mit
einem Vorwort von Leonardo Benevolo (Biblio-
teca Universale Laterza, 232), 2. Aufl., Rom/Bari
1989, S. 45-94; Onians, John, Bearers of Mea-
ning. The Classical Orders in Antiquity, the
Middle Ages, and the Renaissance, Princeton N.
].1988.

20 Zuden verschiedenen Anspruchsniveaus in
der franzosischen Architekturtheorie der frithen
Neuzeit vgl. Réver 1977 (wie Anm. 3) sowie
besonders neuerdings Langer, Axel, Die »Distri-
bution« in der franzosischen Architektur im 18.
Jahrhundert unter Einbezug der »Décoration
intérieure«. Das Pariser Privathaus zwischen
»Magnificence, Commodité und Economie«,
Lizentiatsarbeit Universitat Zirich 1997. Die
Unterscheidung von »hoch«und »niedrig« bezog
sich nicht nur auf die verschiedenen Distribu-
tionstypen, sondern diente auch zur Unter-
scheidung der verschiedenen Raume innerhalb
ein und desselben Haustyps (Ebd., S. 36-37).

21 Wihrend in Memmos Idealstadt die
Kategorien Magnificenza und Comodita nur der
obersten Hauskategorie, dem »palagio del
cittadino« angemessen sind (Memmo 1964
[wie Anm. 16], 11, foll. 79, 80—8l), ist Commodité
in der franzosischen Architekturtheorie
Bestandteil sowohl des aristokratischen als
auch des birgerlichen Distributionstyps
(Langer 1997 [wie Anm. 20], S. 44). Die von
Langer erwéhnte Bindung von Economie an den
biirgerlichen Haustypus (Ebd., S. 12f., S. 43) ist im
italienischen Cinquecento in der auf Economia
griindenden birgerlichen Architekturauffas-
sung Alvise Cornaros vorgebildet. Dazu sowie
zur Verbindung von Magnificenza und Comodita
in der obersten Hauskategorie bei Memmo
(1564), Palladio (1570) und Scamozzi (1615) vgl.
Imesch 1998 (wie Anm. 12), S. 68-76., S. 115-118.,
S. 158f.

Gebduden.'® Sie und die drei Kategorien des privaten Wohnhauses, namlich der
»palagio del Cittadino«, die »casa del mercatante« und die »stanza dell’ artefice«,
reprasentieren die drei gesellschaftlichen Stdnde der hierarchisch strukturierten
Gemeinschaft, namlich die Biirger, Kaufleute und Handwerker.”” Dem »in medio«
gelegenen Hauptplatz und dem Haus des Biirgers sind dabei der stilus gravis mit seinen
sakralen Konnotationen angemessen,'®* dem hiervon gebiihrend abgesetzten zweit-
wichtigsten Platz und Haus der Kaufleute der stilus mediocris und dem marginal
situierten Platz und Haus der Handwerker der stilus humilis. Rhetorische Stillehre und
asthetisches sowie sozial-ethisches Zentrum-Peripherie-Modell sind wechselseitig mit-
einander verbunden und konstituieren den Aufbau der idealen Stadt und Gesellschaft
in ihrer Dialektik von Sakral und Profan.

In Anlehnung an das hierarchische Dreistufenmodell der Rhetorik wurden in der
Architektur die drei Gebaudegattungen voneinander unterschieden: die hohe (Sakral-
bau), mittlere (6ffentliche Bauten) und niedrige Kategorie (Wohnbauten), wobei die
jeweilige Sdulenordnung mit ihrem spezifischen Modus dem Bauwerk zuséatzlich einen
einfachen, mittleren oder reichen, einen mannlichen oder weiblichen Ausdrucks- und
Stilcharakter verlieh." In Entsprechung zu den Genera konnten zudem verschiedene
Anspruchsniveaus beim privaten Wohnhausbau artikuliert werden,2° die sich in der
italienischen Cinque- und Seicento-Theorie oder im franzésischen 18. Jahrhundert mit
ihren von Langer untersuchten Distributions-Kategorien Magnificence, Commodité und
Economie ebenfalls am rhetorischen Dreigestirn orientieren. Magnificence ist dabei die
Kategorie des aristokratischen, Economie des biirgerlichen Haustyps.?

In Orientierung an genanntem Modell der Rhetorik (Genera) oder der Musiktheorie
(Modi) unterschied man auf verschiedenen Ebenen des Vergleichs hohe, mittlere und nied-
rige Anspruchs- und Stilebenen voneinander. Sie standen in Bezug zur jeweiligen Bau-
aufgabe und machten den Stand des Bauherrn, dessen soziale Position und Bedeutung
erkennbar.

Das Geschlecht des schonen Kdrpers

57



58

22 Dies kommt in der Vorstellung des Hauses
als »piccola citta« zum Ausdruck, wie sie sich
z. B. bei Alberti oder Palladio findet. Zu diesem
Konzept bei Alberti vgl. Kruft, Hanno-Walter,
Geschichte der Architekturtheorie. Von der
Antike bis zur Gegenwart (Studienausg.),
2. Aufl., Miinchen 1991, S. 47-50. Zur Kérper-
metaphorik, die dieser Vorstellung zu Grunde
liegt, vgl. Mirzoeff, Nicholas, Bodyscape. Art,
modernity and the ideal figure, London/
New York 1995, bes. S. 58ff.; KérperBilder —
KorperPolitiken, hrsg. von Sabine Barz, Sabine
Fuchs et al., in: Zeitschrift fur Kulturwissen-
schaften 11, 1998.

23 Zur Bedeutung des Geschlechts im
Normativen und in der Realitait des
16. Jahrhunderts vgl. Koch, Elisabeth, Maior
dignitas est in sexu virili. Das weibliche
Geschlecht im Normensystem des 16. Jahr-
hunderts (Studien zur Europaischen Rechts-
geschichte 57), Frankfurt a. M. 1991.

24 Scamozzi, Vincenzo, L' Idea della Architettura
Universale, Venetia 1615, Nachdruck in 2 Bde. (Testi
e fonti per la Storia dell’ Architettura II), Verona
1997. Zum Architekturtraktat und zur Palast- und
Villenarchitektur Scamozzis vgl. Barbieri, Franco,
Vincenzo Scamozzi, Vicenza 1952; Breiner, David
M., Vincenzo Scamozzi, 1548—1616: A Catalogue Rai-
sonné, 2 Bde., Ph. D. Cornell University 1994, Ann
Arbor, Michigan 1995.

25  Fiir Scamozzis Selbst- und Gesellschafts-
verstandnis ist neben der I/dea auch sein
Testament aufschlussreich: Timofiewitsch,
Wladimir, Das Testament Vincenzo Scamozzis
vom 2. September 1602, in: Bollettino del CISA 7,
Nr. 2, 1965, S. 316-328.

26 Zum Problem, inwieweit die Autorinnen
der frihneuzeitlichen Geschlechterdebatte als
Feministinnen bezeichnet werden konnen,
vgl. die Diskussion in: Bock, Gisela, »Querelle
du féminisme« im 20. Jahrhundert: Gab es
»Feminismus« in Spatmittelalter und Friiher
Neuzeit? Eine historiographische Montage
(Mit Texten von Beatrice Gottlieb, Gerda Lerner,
Karen Offen et. al.), in: Querelles. Jahrbuch fiir
Frauenforschung 2, 1997 (Die europaische
Querelle des Femmes. Geschlechterdebatten seit
dem 15. Jahrhundert, hrsg. von Gisela Bock und
Margarete Zimmermann), Stuttgart/Weimar 1997,
S. 341-371.

27 Zu den Autorinnen und ihren Schriften
vgl. Anm. 128 und 136. Marinelli heisst in der
Literatur mitunter auch Marinella.

28  Zur Analogie von Architektur und Rhetorik,
von Redner und Architekt, vgl. Scamozzi, Idea,
1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte |, libro I, cap. 13,
S. 43; cap. 23, S. 69; cap. 25, S. 77; auf Quintilian
rekurriert Scamozzi auch in cap. 3, S. If.

29 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),
parte 1, libro I, cap. 3, S. 12: Zu den Begriffen
»fabrica« und »discorso« im Zusammenhang mit
der Architektur vgl. auch cap. 5, S. 16; cap. 16,
S. 52 und cap. 22, S. 65. Barbaro iibersetzt das
lateinische »ratiocinatio« Vitruvs mit dem in der
Rhetorik haufig verwendeten italienischen
Begriff »discorso« im Sinn von »ragionamento«
(Barbaro, in: Vitruv 1567, Ed. 1987 [wie Anm. 2],
1, Proemio, foll. 7-10), Francesco di Giorgio

Bei den Gebauden der sozialen Oberschicht, die als Staat und Stadt im kleinen
betrachtet wurden,? floss das rhetorische Stilprinzip schliesslich auch ein in die Unter-
scheidung der 6ffentlichen Gebaudeteile von den privaten, der reprasentativen von den
funktionalen und der mannlichen von den weiblichen Wohnbereichen. Denn das
Geschlecht? bestimmte in der damaligen Gesellschaft geméass Decoro den »Ort« und
dieser wiederum den ihm gemassen Stil und Stilcharakter.

Im ersten Teil meiner Ausfiihrungen wird diese Thematik anhand von Scamozzis
(1548—1616) Idealhaus-Entwiirfen und seinen Haus-Projekten fiir venezianische Edelleute
behandelt, die er in seinem Architekturtraktat von 1615 publizierte.?* In ihnen
verarbeitet der Architekt seine Auseinandersetzung mit dem antiken Idealhaus nach
Vitruv und der nachfolgenden Architekturtheorie (vor allem Barbaro und Palladio), und
in ihnen gelangt sein bzw. das traditionelle patriarchale Gesellschaftsverstandnis zum
Ausdruck.? Es basiert auf der Familie und Ehe und baut auf klaren hierarchisch struk-
turierten geschlechtsspezifischen Rollen auf, die in der westlichen biirgerlichen Kultur
bis ins 20. Jahrhundert hinein vorherrschend blieben.

In der venezianischen Geschlechterdebatte um 1600 wird dieses Gesellschaftshild
einer kritischen Sicht unterzogen. In ihr entwerfen zum ersten Mal Frauen selbstbewusst
und witzig Gegenwelten, in welchen die Geschlechter gleichberechtigt sind, ja die Frau
dem Mann moralisch und ethisch iiberlegen ist. Dies artikuliert sich unter anderem in
der geschlechtlichen Umdeutung des schonen mannlichen Kérpers der Architektur-
theorie, welcher aus dieser »feministischen«2¢ Perspektive weiblich wird. Die Thematik
steht im zweiten Teil des Essays im Vordergrund. Sie wird anhand von Lucrezia
Marinellis Traktat »La Nobilta et I' eccellenza delle donne co' diffetti, e mancamenti
de gli huomini« (1600) und Moderata Fontes »Il merito delle donne« (1600) behandelt.?
Die Rahmenhandlung letzterer Schrift ist in einem stadtischen Freiraum angesiedelt, in
einem »Garten der Frauen« Er fungiert als Gegenwelt zum damaligen Haus als Sozial-
form der patriarchalen Gesellschaft.

Scamozzis Idealhaus als Sozialform: Rhetorische Stilart, Stand,
Ort und Geschlecht

Die Orientierung an der antiken Rhetorik und Moduslehre spielt in Vincenzo
Scamozzis Architekturtraktat (1615) in mehrfacher Hinsicht eine wichtige Rolle. Mit Bezug
auf Quintilian postuliert der italienische Theoretiker explizit die schon von Barbaro
betonte Analogie von Redekunst und Architektur.28 Ohne Barbaro zu nennen, iiber-
nimmt er dessen rhetorisch konnotierte Ubersetzung der vitruvianischen Definition der
Baukunst, bestehend aus »fabrica, e di discorso«, mit ihrem Akzent auf der erwahnten
Bedeutung der verschiedenen »maniere« fiir die Architektur als solche und fiir das
Bauwerk.?? Die Analogie von Rhetorik und Architektur kommt ferner zum Ausdruck in
den Saulenordnungen und im Stil- und Anspruchscharakter der Bauten, die verschie-
denen Niveaus entsprechen: Seine drei Villentypen, die »ville communi, honorevoli,
e magnifiche«, orientieren sich denn auch am rhetorischen Dreigestirn der Stilarten.’¢
Diese drei Haustypen fiir den gehobenen Landaufenthalt des Adligen bzw. Stadters
finden ihre Entsprechung in den verschiedenen Niveaus, die Scamozzi bei der antiken
Architektur und ihren Architekten in Bezug auf den vollendeten Gebaudeentwurf und

Kornelia Imesch



Abb. 3: Vincenzo Scamozzi, Villa Molin alla
Mandria.

verwendet dagegen noch den vitruvianischen
Begriff »racicinazio« (sic): Martini, Francesco di
Giorgio, Trattati di architettura ingegneria
e arte militare, hrsg. von Corrado Maltese und
Livia Maltese Degrassi (Trattati di architettura
3), 2 Bde., Mailand 1967 (Uber die Tempel), S. 36f.
30 »Le case suburbane, & in Villa possono
esser di molte sorti; ma per hora le redurremo
in tre specie; cioé commune, honorevoli,
e magnifiche|...].« (Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997
wie Anm. 24], parte |, libro 111, cap. 13, S. 271).
Zum Vergleich von Architektur und Rhetorik bei
Scamozzi im Zusammenhang mit den Séulen-
ordnungen vgl. Germann, Georg, Einfiihrung
in die Geschichte der Architekturtheorie,
Darmstadt 1980, S. 156—157.

31 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),
parte I, libro I, cap. 21, S. 64.

32 Ebd., parte I, libro 111, cap. 1, S. 222.

33 Pontano 1498, Ed. 1965 (wie Anm. 1I),
S. 277-278; Doni, Anton Francesco, Le Ville
[1565/66], hrsg. von Ugo Bellocchi, Modena 1969,
S. 32; Palladio, Andrea, I Quattro Libri dell’ Archi-
tettura (1570), hrsg. von Licisco Magagnato und
Paola Marini (Trattati di Architettura 6), Mailand
1980, 11, 13, S. 144 und ebd., 12, S. 142.

34 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),
parte |, libro 11, cap. 1, S. 222.

die Formen unterscheidet: »[...] hebbero diversi gradi differenti 1'uno dall’altro.

Alcuni de' quali furono comuni, altri mediocri, et altri come perfetti.«!

Da die Genera dicendi zur Artikulation verschiedener Anspruchsniveaus im
privaten Wohnhausbau und zur Etablierung eines spezifischen Ausdruckscharakters
gemass Decoro dienten, unterscheidet Scamozzi in seinem Architekturtraktat ver-
schiedene »Generi«, die davon abhdngen, ob man »delitiosamente, e nobilmente«
wohnen will, was das Bauen in vornehmer Weise, namlich »alla grande«, notwendig
macht, »overo per comodita, 0 per starsene civilmente«.32 Der Stil »alla grande« ist zwar
in erster Linie fiir die Palaste der sozialen Oberschicht geboten, aber er soll und darf
auch fiir deren villa suburbana und Landhaus adaptiert werden. Schon Giovanni
Pontano schreibt in seinem Traktat zum »Splendore« (1498) fiir den gehobenen Villen-
bau einen Architekturstil vor, welcher der Magnificenza stadtischer Palidste in nichts
nachsteht. Stadtische und landliche Grossartigkeit stellen auch Anton Francesco Doni
(1566) und Andrea Palladio (1570) auf ein und dieselbe Stufe. Denn wie die Palaste
hatten auch die Villen »private Offentlichkeit« in schicklicher Weise zu artikulieren.3

Die Unterscheidung verschiedener so genannter »generi« beim Land- und Stadthaus
erfolgt gemass gesellschaftlicher Schicht und Gebdudefunktion. Die landlichen Bauten
beispielsweise, in denen die Bauern wohnen und die der Landwirtschaft dienen, die so
genannten »case rurali«, sind nach Vorschrift der niedrigsten Kategorie zu errichten,
namlich einfach und solid. Das Stadthaus des Biirgers bzw. das Landhaus des Padrone
hingegen »di maniera grave«?* somit der hochsten Kategorie entsprechend, wie dies
auch Memmo in seinem eingangs erwahnten Idealstadtentwurf fiir die Paldste der
»Cittadini« vorsieht. Die venezianische Villa als »citta piccola« mit ihrer spezifischen
Verbindung von Landwirtschaftsgebduden und Dominikalkorper verbindet dabei die
beiden Anspruchsniveaus auf analoge Weise wie die Idealstadt die drei stidndischen

Haustypen.

Das Geschlecht des schénen Kérpers

59



60

Abb. 4: Vincenzo Scamozzi, Villa Pisani bei
Lonigo.

Abb. 5. Vincenzo Scamozzi, Villa Molin alla
Mandria, Mittelsaal.

35  Zum Prinzip der aristotelischen Mediocrita
in Venedig und bei Domenico Morosini
vgl. Cozzi, Gaetano, Domenico Morosini e il
»De bene instituta re publica«, in: Studi
Veneziani XII, 1970, S. 405-458; Tafuri 1985
(wie Anm. 18); King, Margaret L., Venetian
Humanism in an Age of Patrician Dominance,
Princeton, N. J. 1986, S. 147-149. Die regierende
Klasse hatte deshalb nach Morosini aus den
»Mediocri«, den Gemassigten, zu bestehen

36 »Gli antichi Greci, & i Romani fecero la
maggior parte delle loro case di maniera
leggiadra [...]; e pero lodiamo, che si faccino ad
esempio loro le case de’ nobili di Venetia [...].«
(Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 [wie Anm. 24],
parte I, libro 111, cap. 1, S. 222). Scamozzi rét
zudem im Bauschmuck auf uberflissige
»delicatezze« zu verzichten, die dem Gebaude
weder Majestat noch Anstand (Decoro) ver-
leihen wiirden (ebd.).

37 Dazu Forssman 1989 (wie Anm. 19), S. 7If.,
S. 73, S. 75. Forssman bezeichnet Palladio
deshalb als Architekt der »giusta misura«, der
Mediocrita (ebd., S. 69)

38 Palladio, Quattro Libri, 1570, Ed. 1980
(wie Anm. 33), IV, 2, §. 253.

39 Uber die ionische Ordnung vgl. Serlio, Buch
1V, zit. nach Forssman 1989 (wie Anm. 19), S. 69;
Kruft 1991 (wie Anm. 22), S. 83.

40 Zur Orientierung des Privatbaus an den
offentlichen Gebauden und der offentlichen
Gebaude am Sakralbau vgl. Alberti, L'Architettura,
Ed. 1966 (wie Anm. 1), IX, 1, S. 782, S. 784. Zum Orna-
ment der sakralen Bauten auch ebd., IX, 1, S. 784.
Dazu bei Palladio Quattro Libri, 1570, Ed. 1980

In Nachahmung der alten Griechen und Romer will Scamozzi den Grossteil von

Palast und Villa dem mittleren Stil entsprechend, namlich »di maniera leggiadra«errich-
tet wissen. In Stil bzw. Ornament und Anspruchscharakter soll geméass Mediocrita die
Mitte zwischen einfach und reich gehalten werden. Mediocrita resultiert dabei aus der
Schicklichkeit, die sich fiir jeden Gegenstand und jeden Bereich je auf seine Weise ziemt.
Sie war im republikanischen Venedig das wichtigste ethische Prinzip. In Domenico Moro-
sinis »De bene instituta re publica« (1508) wird sie zum Grund- und Leitmotiv des vene-
zianischen Staatswesens und infolgedessen der Stadtgestaltung erhoben.’® Scamozzi
empfiehlt denn auch den stilus mediocris fiir die »case de’ nobili di Venetia«.’¢ Seine
Schonheit basiert nach rhetorischer Stillehre auf den weiblich konnotierten Kategorien
Grazie und Lieblichkeit. Ihm entspricht in der Architektur die ionische Ordnung, wie sie
Palladio und Scamozzi vor allem fiir ihre Villen einsetzten (Abb. 2, 3, 4, 7).7 Sie halt die
Mitte zwischen der einfachen mannlichen Dorika und der reichen jungfraulichen
Korinthia.’® Durch sie wird das Gebaude als weiblich-reif und matronal und seine Bau-
herren als Gelehrte charakterisiert, die als »uomini letterati e di vita quieta« ein zurtick-
gezogenes Leben in Studium und Musse fithren.?®

Scamozzi situiert seine Palaste und Villen damit geméass Theorie: Denn der geho-
bene Wohnhausbau hat sich in seinem Ornament in schicklicher Weise an den profanen
offentlichen Bauten zu orientieren.“° Besonders bei den Villen mit ihren grosseren Frei-
heiten kann es an den o6ffentlichen Gebaudeteilen partiell durch Elemente und Archi-
tekturvokabeln des stilus gravis der hochsten Baugattung (Tempelbau), durch Dreieck-
giebel und Tempelfront (Abb. 3, 4), iberhohend angereichert werden, obwohl der
Hausbau selbstverstandlich nicht diesem Anspruchsniveau entspricht. Dies schickt sich
fiir die besonders reich geschmiickte Hauptfassade mit Haupteingang. Man hat sie gross-
artig, wiirdig und schon zu gestalten, so dass sie immer »la piu nobile, e magnifica, &
anco la pii ornata, e bella dell'altre« ist.# Im Gebaudeinneren findet sie ihr Aquivalent
im grossen Mittelsaal, der nach Scamozzi das Herz des Gebaudes ist (Abb. 5). Da er in
Venedig die Familie reprasentierte und mit ihr deren Oberhaupt, findet in ihm die

Kornelia Imesch



Abb. 6: Andrea Palladio, Villa Emo in Fanzolo.

Abb. 7: Vincenzo Scamozzi, Villa Ferretti in
Sambruson del Dolo.

(wie Anm. 33), IlI, »proemios, S. 189; 1V, »proe-
mio«, S. 249. Dazu im Zusammenhang mit dem
Palast des »Prencipe« vgl. Scamozzi, Idea, 1615,
Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte I, libro Ill, cap. 6,
S. 241. Biermann dagegen geht davon aus, bei
Alberti orientiere sich bereits die niedrige (pri-
vate Wohnbauten) Kategorie der Gebaudege-
nera grundsatzlich am Ornament der Tempel
(Biermann 1997 [wie Anm. 1], S. 182—185).

41 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),
parte |, libro 111, cap. 22, S. 322. Dazu auch ders.:
»[...] di ornar sempre piu le faccie principali,
& i luoghi maggiori, e quelli che sono in vista d’
ogn ‘uno a differenza de gli altri[...].« (ebd., parte
1, libro 111, cap. 6, S. 241). Zur Fassadengestaltung
auch ebd., parte I, libro 11, cap. 9, S. 255.

42 Zur Vorstellung der zentralen Sala als Herz
des Gebaudes und als Saal der Familie vgl.
Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte
I, libro 111, cap. 19, S. 304; sowie cap. 6, p. 243.

43 Nach Temanza soll sich Scamozzi denn auch
an den »eccellenti modi« Palladios orientiert
haben: Temanza, Tommaso, Vita di Vincenzo
Scamozzi Vicentino architetto, Venedig 1770,
fol. I1. Zur Konzeption und Innenausstattung der
zentralen Sala bei Palladio vgl. Imesch 1998
(wie Anm. 10), S. 87-90, S. 96.

44 Vgl. Lausberg 1973 (wie Anm. 3), S. 524.

45 Aus der umfangreichen Bibliografie zu den
Villen Palladios seien hier genannt Zorzi,
Giangiorgio, Le ville e i teatri di Andrea Palladio,
Venedig 1969; Puppi, Lionello, Andrea Palladio
(DTV-Ausg.), 2. Aufl., Miinchen 1984; Battilotti,
Donata, Le ville di Palladio, Mailand 1990; Bou-
cher, Bruce, Palladio. Der Architekt in seiner
Zeit, Miinchen 1994, S. 73-105, S. 127-169;

Selbstdarstellung und Verherrlichung des Geschlechts, der »gens« statt.# Schon in

den Villen Palladios verwendete man deshalb fiir die dekorative Ausstattung dieses
Raums die heroischen und mannlichen Themen und Darstellungen des »stilus gravise,
welche aus der romisch-griechischen Mythologie und der romisch-antiken Geschichte
stammten (Abb. 6).4

Die stilmassige Differenzierung des Gebaudekomplexes und der partielle Einsatz
des stilus gravis im Zentrum des Bauwerks, sowohl Aussen als auch Innen, deckt sich
mit den eingangs erwahnten rhetorischen Anweisungen, denen zufolge das hochste
Genus — die herrliche und pathetische Stilart — nur zur Hervorhebung der inhaltlichen
Hohepunkte und Hauptgedanken verwendet werden soll.# Ubertragen auf das Bau-
werk ist der stilus gravis in seinen Pathosformeln somit nur im Zentrum des Gebaudes
schicklich. Der Architekt gestaltet den Baukorper damit auf analoge Weise wie der
Orator den Redekorper und strukturiert ihn auf seine inhaltlichen und formalen Hohe-
punkte bzw. Hauptteile hin. Diese Gestaltung des Baukorpers in Anlehnung an die
rhetorischen Stile kommt besonders anschaulich in der venezianischen Villa zum
Ausdruck, deren Entwurf im mittleren Cinquecento durch Scamozzis Vorganger Palladio
revolutioniert worden ist.* In der erwahnten Verbindung von Landwirtschaftsgebauden
und Dominikalkorper vereinigt sie den stilus humilis mit dem stilus mediocris, wobei
Letzterer durch Vokabeln des stilus gravis partiell iiberhoht sein kann (Abb. 7, 8, 9).

Beim Palast konnen die verschiedenen Genera oder Maniere dabei auch zur
standischen und statusmassigen Unterscheidung der einzelnen Wohngeschosse und
-bereiche des Bauwerks eingesetzt werden. Scamozzi schlagt vor, diese in Entsprechung
zu den drei Standen der Stadt grundsatzlich in drei Teile zu gliedern, in ein eben-
erdiges, in ein mittleres und in ein oberes Geschoss. Da das Erdgeschoss haufig feucht
und dunkel ist, bisweilen melancholisch stimmt und vor Dieben nicht ausreichend
Sicherheit bietet, das zweite und weitere Obergeschosse hingegen unbequem zu
erreichen und zudem Wind und Sonne zu stark ausgesetzt sind,¢ empfiehlt er in der
Regel das »piano di mezo« fiir den herrschaftlichen Wohnbereich. Das Unter- und zweite

Das Geschlecht des schonen Kérpers

61/



62

Abb. 8: Vincenzo Scamozzi, Villa Trevisan in San
Dona, Grund- und Aufriss.

Abb. 9: Vincenzo Scamozzi, Villa Cornaro al
Paradiso di Castelfranco Veneto.

Andrea Palladio, Le ville, CD-ROM, Centro di
studi Andrea Palladio, Vicenza 1997.

46  Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),
parte |, libro lll, cap. 1, S. 222.

47 Ebd.

48 Zur Vorstellung der sakral konnotierten
Mitte in Bezug auf den Fiirsten, den firstlichen
Palast in der Stadt, Hauptplatz, Villa und Haupt-
kirche bei Scamozzi vgl. ebd., parte I, libro II,
cap. 21, S. 170f.; parte I, libro Ill, cap. 12, S. 270.
Zur Idee des Menschen als Mikrokosmos und
zum Nabel des vitruvianischen Homo quadratus
als Zentrum vgl. parte I, libro |, cap. 12, S. 38. Zur
Analogie von Stadtzentrum und Nabel des
Menschen schon Francesco di Giorgio,
3. Traktat, Bd. 2, Ed. 1967 (wie Anm. 29), S. 363
sowie Bd. I, S. 20.

49  Zu Memmo vgl. Anm. 16 und 17.

50 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),
parte I, libro 11, cap. 1, S. 222.

51  Ebd., parte |, libro 111, cap. 3, S. 226f., sowie
cap. 6, S. 243.

52 Ebd., parte I, libro I, cap. 14, S. 280.

53 Vgl. Doni, Le ville, Codice reggiano 1566,
Ed. 1969 (wie Anm. 33), S. 34, 38. Schon
Francesco di Giorgio fordert nur fiir die oberste
Kategorie seiner fiinf Haustypen, fiir die »case di
principi«, die Trennung nach Geschlechtern
(Francesco di Giorgio, Ed. 1967 [wie Anm. 29],
S. 351-353). Zur geschlechtlichen Trennung der
Wohnbereiche als Kennzeichen aristokratischen
Wohnens vgl. Thornton, Peter, The Italian
Renaissance Interior, 1400-1600, London 1991,
S. 295, S. 312. Zur Trennung der Geschlechter bei
Alberti vgl. Wigley, Mark, Untitled: The Housing
of Gender, in: Sexuality & Space, hrsg. von
Beatriz Colomina (Princeton Papers on Archi-
tecture 1), Princeton 1992, S. 327-389; Imesch,
Kornelia, Misogynie im literarischen und archi-
tekturtheoretischen Werk Leon Battista Alber-
tis, in: Theorie der Praxis. Leon Battista Alberti
als Humanist und Theoretiker der bildenden
Kiinste, hrsg. von Kurt W. Forster und Hubert
Locher, Berlin 1999, S. 233-273.

54 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),
parte |, libro 11, cap. 9, S. 255f. Zur Separierung
der Geschlechter und der méannlichen und weib-
lichen Wohnbereiche in Scamozzis Idealhaus
vgl. auch ebd., parte 1, libro 111, cap. 19, S. 306f
Zur Unterbringung der ~donne« und -serve« im
rémischen Palast nach Scamozzi ebd., cap. 4,
S. 233. Zu den weiblichen Wohnbereichen im
romischen Palast Waddy, Patricia, Seventeenth-
Century Roman Palaces. Use and the art of the
plan, New York/Cambridge (Mass.) 1990,
S. 25-30; zu den Wohn- und Arbeitsbereichen
der »Famiglia« ebd., S. 31-46

55 .le stanze per servitori, e per le serve
deono esser separate queste da quelle [...];
ma ne’ luoghi comodi, e pronti a’ loro Padroni,
& a servitij ¢ hanno a fare; pur che non

- T
] . ; N ﬂ
5 4
2 & 2 I
§ £ P 5 i
lﬂ B Giardino Piedi 200 = r
L
— P> > - -
; :
<
_I' Cafldia. i | Fobriche de Clar, Sig; Coti Treuifam. ' Rurdle. L
3 c B c g
) c c )
n
- 1 > B ] F
£
‘:{ x E S x E S
U. == =2
i et N\ 5 b
j o > b4 D| |
i 4 -
u Piazza = =| P. 320 Vine:Scamide]
Pefcbiera. \:j! [ Glcvlidi El’idi)l ! R ‘ me del B ruole
3
Corre di dietro ™ Horto P 108
g |
LT
P s
u L
Corte principate,
: :
Fabriche defla I 3 = Cafa Comnera al Paradiso. Corte Rurdle
' < A —
e e
3 -] -] (] L]
LIL] L] ] L1nl a LIBL
‘.E ]
13 exvicac.n Cantina®. 108
= = 1
Stvada publica che ud uerfo T reusfo. Vine, Scamir.

Obergeschoss sollten dagegen fiir die Dienstboten und die zahlreichen Dienst- und
Hauswirtschaftsraume zur Verfiigung stehen: »Laonde si puo concludere saldamente, che
sia molto maggior honorevolezza, comodita, e sanita I'habitare nel piano di mezo
lasciando quello a piana terra per gl' impedimenti della casa, e per quelli, che servono,
e simiglianti cose, lequali non stanno cosi bene ad alto, né meno ne’ luoghi destinati
per uso de’ padroni: si come nella parte superiore s’ allogheranno le serve, e parimente
tutte quelle cose, che deono esser custodite, e governate da esse, che non hanno a stare
a pie piano, & a questo modo il tutto sara disposto a suo luogo, & i Padroni habitaranno
con maggior decoro, e comodita.«*’

Kornelia Imesch



apportino impendimento, e disturbatione alla
Casa.« (Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997
[wie Anm. 24], parte I, libro 111, cap. 19, S. 307).
56 Scamozzi, Vincenzo, Taccuino di viaggio da
Parigi a Venezia (14 marzo — 1l maggio 1600),
hrsg. von Franco Barbieri, Venedig/Rom 1959.
57  Fur die Palaste der »principali Signori« und
»Gentilhuomini« fordert er: »Al padre di
famiglia si suol dare le stanze nella parte
dinanzi della Casa, & alla madre di famiglia nelle
altre parti piu a dentro; affine, che elle siano
anco piu comode al rimanente delle cose
famigliari della Casa. Le stanze coniugali, che
i Greci chiamano Talami deono esser tra I'uno,
e l'altro appartamento, come parte, che unisce
insieme tutto il corpo [...].« (Scamozzi, Idea, 1615,
Ed. 1997 lwie Anm. 24|, parte 1, libro 111, cap. 19,
S. 307). Dazu auch schon Francesco di Giorgio
Bd. 2, 1967 (wie Anm. 29), S. 350. Eine weitere
Ubereinstimmung von Scamozzis Idealhaus mit
jenem Albertis ist auch beim Zimmer der alteren
Sohne gegeben, das in der Nahe des Eingangs zu
liegen hat (Scamozzi, ldea, 1615, Ed. 1997
Iwie Anm. 24], parte 1, libro 111, cap. 19, S. 307)
oder in der Beschreibung der Kiichen und ihrer
Situierung (ebd., S. 311).

58 So Serlio: »La maggior parte delle cita de
Italia tengono un altro modo di fabricare molto
differente da costume di Vinezia, et massima-
mente i gentiluomini di buon grado [...].« (Serlio,
Sebastiano, Architettura civile. Libri sesto,
settimo e ottavo nei manoscritti di Monaco
e Vienna, hrsg. von Francesco Paolo Fiore und
Tancredi Carunchio, Mailand 1994, S. 139).

59  Zur Trennung der Geschlechter hier, indem
die méannlichen wiederum im vorderen, die
weiblichen im inneren oder hinteren Gebaude-
teil angeordnet werden, Scamozzi, Idea, 1615,
Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte 1, libro IlI, cap. 6,
S. 243.

60 Ebd., parte [, libro I, cap. 6, S. 242. Zur
Andersartigkeit der Lebensweise der Venezianer
ebd., S. 243.

61 Vgl ebd., parte I, libro 111, cap. 19, S. 306;
S. 308f.

62 Ebd., parte |, libro 11, cap. 14, S. 276.

63 »Alcune di queste stanze per uso
de’ Senatori, e per i parti delle moglie si
lasciavano dell'altezza della Sala, e I'altre poi
per uso de’ piccioli figliuoli, e per le Balie, e
talhor delle Cucine, si fanno amezate, e quello
che si dice di questo piano, s intende anco del
terzo nelle case maggiori: overo d' un mezo
Ordine per stanze da serve, 0 altri impedimenti
della casa, e questo, e l'uso piu regolato delle
case di Venetia.« (ebd., parte 1, libro IlI, cap. 6,
S. 243).

64 Zur Unterscheidung der saisonalen
Appartamenti vgl. ebd., parte I, libro 111, cap. 6,
S. 241, sowie cap. 19, S. 307, wo er auch auf den
Zusammenhang zwischen Comodita und
Magnificenza bzw. auf die saisonale Bedingtheit
von Grossartigkeit eingeht, da sie besonders in
den hohen Raumen zum Ausdruck gelangt, die
im Sommer genutzt werden. Zu ihnen sowie zu
den Appartamenti allgemein vgl. Waddy 1990
(wie Anm. 54), S. 14-24; Thornton 1991
(wie Anm. 53), S. 300-312.

Das »habitare nel piano di mezo« ist nach Scamozzi grundsétzlich am wiirdigsten,
bequemsten und gesiindesten. Deshalb ist es allein der Herrschaft des Hauses vor-
behalten, damit sie hier mit grosserem Anstand und Bequemlichkeit, »con maggior
decoro, e comodita«, residieren kann. Das »habitare nel mezo« ist dabei realiter und in
ibertragenem Sinn identisch mit dem erwahnten Prinzip »in medio«, das seine
Entsprechung im Nabel des Mannes bzw. im Erdnabel hat.*® In Memmos erwdhntem
Idealstadtentwurf kennzeichnet es die Situierung von Hauptplatz und Palast der
»Cittadini« inmitten der Stadt.+

Die Wahl der sakral konnotierten Mittel-Lage begriindet sich wiederum auch mit
dem aristotelischen Ethik-Prinzip: Denn nicht nur im Stil, sondern auch in der Situierung
des herrschaftlichen Wohngeschosses im Haus einerseits oder des Palastes innerhalb
der Stadt andererseits hat Mediocrita, somit das richtige Mass und Mittel zwischen zwei
Extremen, vorzuherrschen: »[...] certa cosa €, che quello di mezo fara di maggior decoro,
comodita, e sanita de gli altri due; perche non é dubbio alcuno, che in tutte le cose
naturali, & artificiali, gli estremi sono men buoni, e lodevoli delle altre parti.«?©

»Habitare nel mezo« gilt bei der Villa auch bezogen auf den gesamten Gebaude-
komplex, da er als Sinnbild der Stadt und des Staats auch deren soziales Gefiige
architektonisch reprasentiert: Der auf die gesellschaftliche Spitze der Hierarchie hin
orientierte Wohn- und Reprasentationsbereich muss dabei wie beim antiken griechi-
schen Haus frei von Behinderungen und Belastigungen bleiben.> Dies hebt Scamozzi zum
Beispiel bei der zentralsymmetrisch konzipierten ehemaligen Villa Cornaro (Abb. 9)
al Paradiso di Castelfranco Veneto (1607) hervor: »E poi fra queste fabriche [Wirt-
schaftsbauten und Hofel, e la Dominicale, vi sono congiunte le stanze della Castaldia,
e Fattoria, e piu qua le Cucine, e Dispense, e Stanze da servitori; la ove la parte
de’ Padroni resta nel mezo, e del tutto libera da ogni impedimento, e molestia.«*?

Da das Wohnhaus der sozialen Oberschicht mit seinen verschiedenen Geschossen
die gesellschaftliche Hierarchie abbildet, und, wie erwahnt, als Staat und Stadt im
Kleinen betrachtet wurde, reflektiert es zugleich Stand und Status der Geschlechter. Sie
kommen in der Trennung der Wohnbereiche von Mannern und Frauen zum Ausdruck.
Diese fordern Scamozzi und andere Autoren des 15. und 16. Jahrhunderts fiir die aristo-
kratisch-patrizische Gebaudekategorie, weshalb nur Donis oberster Villentypus, die
»villa civile«, eine derartige Sonderung kennt (1566).5 So empfiehlt Scamozzi fiir die
»case de' Gentilhuomini di Terra ferma« die Wohnraume der Familie dergestalt anzu-
ordnen, »che stiano separati gli huomini dalle donne: per ogni rispetto d' honore [...].«
Dies fordert er auch fiir die »case de' lureconsulti, e Lettori di Studio, e gran letterati
in Terra ferma« oder fiir die Hauser der Bankiers und Kaufleute. Fiir beide Haustypen
gilt dem Theoretiker zufolge, dass »Gli appartamenti delle stanze delle donne facciansi
alquanto scoste da' luoghi dove possono transitare i Clienti, e Forastieri, per levare tutti
gli accidenti, che possono occorrere [...]«, und dass die Wohnbereiche der Frauen deut-
lich getrennt von jenen der Manner zu halten sind: »Gli appartamenti de gli huomini
siano molto separati da quelli delle donne: per tutti i rispetti [...].<

Fiir die Situierung der Mdnner- und Frauengemacher innerhalb des Wohnhauses — die
fiir diesen Haustypus auch fiir das Dienstpersonal eine raumliche Trennung vorsieht> —
empfiehlt Scamozzi verschiedene Formen der Disposition, zumal er die kulturell bedingte
Abhéangigkeit der Wohn- und Lebensverhaltnisse berticksichtigt, was auch in den Architek-
tur- und Hausbeschreibungen seines Reisetagebuches zum Ausdruck gelangt (1600).56

Das Geschlecht des schonen Kdrpers

63



64

PR R N

R e

Abb. 10: Vincenzo Scamozzi, Prokuratorenpalast
Venedig, Vorderansicht, Detail.

Abb. 11: Vincenzo Scamozzi, Prokuratorenpalast
Venedig, Riickseite.

65 ...l gli appartamenti principali per
habitatione de' Signori a piano terra, per
maggior comodita di far i loro congressi, ove
siano Portici, e Loggie da trattenersi, e
passeggiare. Di sopra sono gli appartamenti
delle Signore, e tutte le donne di rispetto |...].«
(Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 [wie Anm. 24],
parte I, libro III, cap. 6, S. 241).

66 Uber das erste Geschoss in den Palasten
Spaniens: »Si come nel primo piano di questi
Palazzi per esser pit comodo, e fresco |'Estate;
(posciache il paese di sua natura & molto caldo)
habitano i Signori principali; cosi nel secondo
piano vi stanno le matrone, e madri di famiglia,
e piu ad alto nelle Soffitte, 0 sotto a’ Tetti all'uso
d" Italia vi ripongono gli impedimenti della
Casa, e parte delle serve.« (ebd, parte I, libro I1I,
cap. 8, S. 250). Dazu auch Waddy 1990 (wie
Anm. 54), S. 19.

67 Il primo piano e di bellissima altezza,
e destinato per habitatione del Padrone,
& amici, e nel secondo piano sono gli
appartamenti delle donne, con tutte le loro

LT AT

Bei den Palasten der italienischen »principali Signori« und »Gentilhuomini« sind
die Gemacher des Hausherrn grundsatzlich im vorderen, die Zimmer der Hausherrin
(und der Kinder) dagegen im hinteren, starker abgesonderten und schwerer zugang-
lichen Wohnbereich unterzubringen. Beide Appartamenti sollen durch ein gemeinsa-
mes Schlafzimmer miteinander verbunden werden, wie dies schon Alberti in seinem
Architekturtraktat fordert, dessen Idealhaus Scamozzi in mehrfacher Hinsicht adap-
tiert.>’” Dieselbe Anordnung empfiehlt dieser auch fiir die venezianischen Héauser,
deren »forma«, wie schon Serlio bemerkte, 8 »[...] assai differente da quelle delle
altre«ist.>® Scamozzi erklart dies iibrigens nebst der spezifischen Lebensweise und den
Raumverhéltnissen und Spezifika der Stadt mit dem republikanischen Egalitatsprin-
zip der Venezianer: »[...].quasi tutti i padroni de’ siti cercano di tenir il suo, ne vo-
gliono ceder l'un l'altro, tenendosi tutti eguali di nobilta; benche differenti di
ricchezza, e cosi comporta una ordinata Republica«, so dass hier »infinite case di
mediocre grandezza [anzutreffen seien]: ma pochissimi quelli, che precedino di molto
all'altre; perche le facolta sono spartite in molti, e non in pochi come si vede nelle
Citta di terra ferma.«®0

Die Anzahl und Hohe der Raume, ihre jeweiligen Proportionsverhaltnisse sowie ihre
Wolbungsart und Dekoration sind ebenfalls dem Decoro unterworfen und haben dem
Stand der Person und der Gebaudekategorie Rechnung zu tragen.®’ Gewolbt und von
ansehnlicher Hohe sind deshalb nur die »appartamenti per padroni«®> und Zimmer zu Seiten

Kornelia Imesch



comodita.« (Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997
[wie Anm. 24], parte I, libro 11, cap. 16, S. 292).
In Frankreich dagegen scheint das Piano nobile
das Stockwerk der Dame des Hauses gewesen
zu sein, die im Gegensatz zu den Venezianerin-
nen des Cinque- und Seicento gesellschaftlich-
reprasentative Aufgaben hatte. Dazu im
Zusammenhang mit D'Aviler und Briseux vgl.
Langer 1997 (wie Anm. 20), S. 31.

68 Dies war zum Beispiel im Palazzo Borghese
in Rom der Fall, wo allein dem Hausherrn,
Giovanni Battista Borghese, ein zweites, im
Winter zu nutzendes Appartement zur Ver-
fiigung stand, das dank Feuerstellen beheizt
werden konnte (Waddy 1990 [wie Anm. 54],
S.19).

69  Zum Bau der Neuen Prokuratien mit seiner
komplizierten Baugeschichte, in der sich der
Konflikt zwischen Giovani und Romanisti
in Venedig reflektiert, der zugleich ein
Konflikt zwischen republikanischer Modestia
und oligarchischer Magnificenza war, vgl.
Timofiewitsch, Wladimir, Ein Beitrag zur Bau-
geschichte der »Procuratie Nuove«, in: Arte
veneta 18, 1964 (Per gli ottant” anni di Giuseppe
Fiocco), S. 147-151; Talamini, Tito, Le Procuratie
nuove, in: Piazza San Marco, |" architettura la
storia le funzioni, hrsg. von Giuseppe Samona,
Umberto Franzoi et al., Padua 1970, 177-184;
Tafuri 1985 (wie Anm. 18), S. 252-271; Morolli,
Gabriele, Vincenzo Scamozzi e la fabbrica delle
procuratie nuove, in: Le procuratie nuove in
piazza San Marco, Rom 1994, S. 13-116.

70  Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),
parte 1, libro 111, cap. 6, S. 243.

71 Ebd. Dieselbe Unterteilung was Reprasen-
tations- und privaten Wohnraum betrifft auch
fiir das 2. Geschoss (Ebd.). Dazu auch Cicognara,
Leopoldo, Diedo, Antonio, Selva, Giannantonio,
Fabbriche e monumenti cospicui di Venezia,
Bd. 1, 2. Aufl., Venedig 1857, S. 302.

72 Zum Prokuratorenpalast: »[...] il qual modo
d’ habitare si puo assimigliare a quello de gli
antichi Greci, e per I'habitar liberi gli huomini,
dall" impedimento delle donne.« (Scamozzi,
Idea, 1615, Ed. 1997 [wie Anm. 24], parte I, libro
111, cap. 6, S. 243). Dieselbe Begriindung schon
bei Alberti, vgl. Imesch, Alberti (wie Anm. 53).
73 Maclean, lan, The Renaissance Notion
of Woman. A Study in the Fortunes of Scholasti-
cism and Medical Science in European Intellec-
tual Life, Cambridge/New York 1980, S. 49f. Zum
Mann als Oberhaupt in der Familien- und Haus-
haltslehre der venezianischen Aristoteliker
Francesco Barbaro und Giovanni Caldiera (um
1400-1474) vgl. King, Margaret L., Caldiera and
the Barbaros on Marriage and the Family, in:
Journal of Medieval and Renaissance Studies 6,
1976, S. 19-50; King 1986 (wie Anm. 35),
$.92-98, S. 101-105. Zur Zugeharigkeit des Man-
nes zu Staat und Offentlichkeit nach Machiavelli
vgl. Pitkin, Hanna Fenichel, Fortune is a Woman.
Gender and Politics in the Thought of Niccolo
Machiavelli, Berkeley/Los Angeles/London 1984,
S.109-137.

74  Zu diesen Vorstellungen und Topoi Passi,
Giuseppe, | Donneschi diffetti. Nuovamente
formati, e posti in luce [...], 2. Aufl. der Ausg.,

des Mittelsaals. Im venezianischen Palast konnen sie ebenso hoch sein wie dieser. Sie sind
den Senatoren, einige Raume auch deren Gattinnen vorbehalten. Die Zimmer der iibrigen
Familienmitglieder sind demgegeniiber nur halb so hoch. In der unterschiedlichen Raum-
hohe bildet sich demnach die gesellschaftliche und familiare Hierarchie ab.63

Aufgrund von Geschlecht und damit Status konnte die erwahnte schichtspezifische
Unterscheidung in der Vertikalen auch fiir die Anordnung der mannlichen und weib-
lichen Wohnbereiche iibernommen werden. Dieser Dispositionstypus kommt vor allem
bei den saisonalen Appartamenti zur Anwendung.® Bei ihnen sind Kultur und Klima
nebst Decoro und Status die bestimmenden Faktoren fiir die Zuordnung der Geschlech-
ter zu den verschiedenen Wohngeschossen: In den Paldsten Neapels werden die mann-
lichen Wohnraume im kiihlen, reprasentativen und leicht zuganglichen Erdgeschoss
eingerichtet (»piano terra«),® in denjenigen Spaniens dagegen ausschliesslich im Piano
nobile (>primo piano«). Im Geschoss dariiber sind die Geméacher der Frauen und iiber
diesen, im heissesten Teil des Gebaudes, die Zimmer der Dienerschaft untergebracht.t¢
Diese Anordnung iibernimmt Scamozzi fiir die Villa des Venezianers Domenico Trevisan
in San Dona (1609), wo er die Raiume des Hausherrn ins »primo piano« mit seiner — im
Dienst von Grossartigkeit stehenden — »bellissima altezza« verlegt. Hier logieren auch
die Giaste, wihrend die Frauen mit all ihrer »comodita« im ebenfalls hochst wiirdigen,
doch schwerer zugédnglichen Geschoss dariiber wohnen (Abb. 8).67 Eine geschlechtliche
Hierarchie liess sich auch am Umstand ablesen, dass nur das Familienoberhaupt iiber
zwei saisonal unterschiedene Appartamenti verfiigte.®8

Eine nach Geschlechtern differenzierte Disposition realisierte Scamozzi auch in
seinem Prokuratorenpalast in Venedig (Abb. 10).¢° Er fiihrt sie auf das antike griechi-
sche Wohnhaus zuriick.’® Der vordere, auf die Piazza San Marco orientierte Gebaude-
teil, der sich im Fassadentypus an Sansovinos prachtvoller Libreria der Piazzetta
orientiert, enthielt ein »appartamento di gala«. In ihm waren die Amts- und Wohnraume
des Prokurators untergebracht, da die neuen Prokuratien als Amts- und Reprasentati-
onsgebaude sowie als Wohnhaus der hohen Beamten dienten. Dieses Appartamento
umfasste grosse Sale, »gabinetti«, und ein »studiolo«. Im hinteren Teil, der mit dem vor-
deren durch eine Galerie verbunden war, befand sich dagegen der Wohnbereich der
Familie, gegliedert in je zwei Geschosse, in ein Normal- und in ein Mezzaningeschoss.
Er enthielt ungefahr zehn Zimmer sowie eine Sala, die auf den riickwartigen Kanal aus-
gerichtet war (Abb. 11).”" Diese Unterteilung ermoéglichte den Hausherrn nach
antikem Vorbild, was Scamozzi auch fiir das Verhaltnis zwischen Herrschaft und
Dienerschaft als wichtig erachtet, namlich »habitar liberi [...] dall’ impedimento«,
diesmal aber »delle donne«.”

Das Idealhaus als Spiegelbild geschlechtlicher Rolle
und Identitat

Die Anordnung der mannlichen Wohnbereiche im vorderen offentlichen Gebaudeteil,
jene der Frauen und der Familie im hinteren, starker abgesonderten Wohnteil bzw. die
Situierung der mannlichen Appartamenti im Piano nobile der Mediocrita deckt sich mit
den damaligen Vorstellungen von Status und Rolle der Geschlechter bzw. begriindet sich

mit diesen.

Das Geschlecht des schénen Korpers

65



66

Venedig 1599. Zu diesem misogynen Frauenbild
aristotelischer und patristisch-scholastischer
Herkunft, das von der Mehrzahl der damaligen
Humanisten vertreten wurde, vgl. Maclean 1980
(wie Anm. 73), S. 50—67; Conti Odorisio, Ginevra,
Donna e societa nel seicento. Lucrezia Marinelli
e Arcangela Tarabotti, Rom 1979, S. 35—47.

75  Zur Stellung der venezianischen Patrizierin
innerhalb von Staat und Familie vgl. Junkerman,
Anne Christine, Bellissima Donna: An Inter-
disciplinary Study of Venetian Sensuous
Half-Length Images of the Early Sixteenth
Century, Ph. D., University of California 1988,
Ann Arbor 1988, S. 144ff., 161ff. Zur rechtlichen,
sozialen und 6konomischen Unterdriickung der
Frau und ihrer Unterordnung unter den Mann in
der frithen Neuzeit allgemein vgl. Maclean 1980
(wie Anm. 73), S. 6-27, S. 47-67, S. 68-8I.
Die italienische Frau konnte in der friithen Neu-
zeit normalerweise nicht als Zeugin auftreten,
keine Vertrage abschliessen oder, von wenigen
Ausnahmen abgesehen, Besitz verwalten.
Rechtlich gleichgestellt war sie dem Mann
grundsatzlich nur im Strafsystem (Maclean 1980
[wie Anm. 73], S. 77-79).

76  Barbaro, Francesco, Das Buch von der Ehe.
De re uxoria (1415), iibers. von Percy Gothein,
Berlin 1933; Alberti, Leon Battista, | Libri della
Famiglia, in: ders., Opere volgari, Bd. 1, hrsg.
von Cecil Grayson, Bari 1960 oder Passi: »[...]
esser proprio dell’ huomo il comandare, e della
donna l'ubidire. Quindi i morali danno per legge
di buon costume, che la moglie chiami il marito
signore [...J.« (Passi 1599 [wie Anm. 74], fol. 11). Zu
den damaligen Haushaltslehren vgl. Richarz,
Irmintraut, Oikos, Haus und Haushalt. Ursprung
und Geschichte der Haushaltsékonomik,
Gottingen 1991; Richarz, Irmintraut, Oeconomia:
Lehren vom Haushalten und Geschlechter-
perspektiven, in: Geschlechterperspektiven
Forschungen zur Friihen Neuzeit, hrsg. von
Heide Wunder und Gisela Engel, Kénigstein/
Taunus 1998, S. 316-336.

77 Maclean 1980 (wie Anm. 73), S. 63f.; Jordan,
Constance, Renaissance women and the
question of class, in: Sexuality & Gender in Early
Modern Europe. Institutions, texts, images,
hrsg. von James Grantham Turner, Cambridge
1995, S. 93.

78 Zitiert nach Zimmermann, Margarete,
Die italienische »Querelle des Femmes«: Femini-
stische Traktate von Moderata Fonte und Lucre-
zia Marinella, in: Trierer Beitrage, Sonderheft 8,
1994, S. 53-61, hier S. 53. Zur frauenfreundlichen
Literaturgattung der italienischen frithen Neu-
zeit vgl. Anm. 122. Zur Problematik einer vereinfa-
chenden Unterscheidung von frauenfreundlichen
und frauenfeindlichen Schriften mannlicher
Autoren, da beide in der Regel ein gemeinsames
moralisches Bezugssystem besitzen, das Frauen
stark abwertet vgl. Lauer, Esther, »Bellezza« und
»ornamenti«im italienischen Geschlechterstreit
um 1600, in: Querelles 1997 (wie Anm. 26),
S. 269-291, hier S. 270. Dies ist z. B. der Fall in
Speroni, Sperones, Della Dignita delle Donne,
in: Trattatisti del Cinquecento, Bd. 1, hrsg. von
Mario Pozzi, Mailand/Neapel 1978, S. 565-584,
weshalb das Traktat bzw. sein Autor von

Der italienische Mann der sozialen Oberschicht wurde in der friithen Neuzeit als ein
von Natur aus gutes, starkes, aktives, verniinftiges und sittliches Wesen betrachtet. Er
war das Abbild Gottes und des Fiirsten, das Oberhaupt von Ehefrau und Familie. Seine
Domidne war der offentliche Bereich, das staatliche und wirtschaftliche Leben. Thm
allein war deshalb das damalige Bildungswesen unbeschrankt zuganglich.”

Die Frau hingegen galt als ein von Natur aus schwaches, wankelmiitiges, unver-
niinftiges und lasterhaftes Wesen. Mit diesen angeblichen Eigenschaften und Schwachen
wurden ihre Beherrschung und Domestizierung durch Vater und Ehegatten legitimiert.”
Sie war dem Mann gesellschaftlich und rechtlich untergeordnet und zu absolutem
Gehorsam verpflichtet.” Der Venezianer Francesco Barbaro (»De re uxoria«, 1415), Leon
Battista Alberti (»Della famiglia«, 1434) oder der Jesuit Giuseppe Passi (»Donneschi
diffetti«, 1599), stellen geméss der christlich-paulinischen Ethik (Eph. 5, 21-24) kate-
gorisch fest, dass der Ehegatte zu befehlen, die Ehefrau zu gehorchen habe.”®

Dieses Herrschaftsverhéltnis konnte im patriarchalen System nur durch die
mangelnde oder gar fehlende Bildung der Frauen aufrechterhalten werden. Der
Ausschluss der Frauen vom Bildungswesen wurde dabei mit ihrer angeblich begrenzten
Vernunfthegabtheit und den eingeschrankten intellektuellen Fahigkeiten begriindet.
Sieht man von hochsten Hofkreisen und so genannten »exzentrischen« Humanisten-
familien ab, wurde nach Maclean in der Regel wenig Gewicht auf die intellektuelle
Bildung und Erziehung der Madchen und jungen Frauen gelegt. Sie waren vom
damaligen Bildungswesen weitgehend ausgeschlossen. In seinem »Dialogo della
institutione delle donne« (1545) vertritt Lodovico Dolce die Ansicht, dass Madchen unge-
achtet ihres sozialen Standes ausschliesslich fiir die Haushaltsausiibung erzogen
werden sollten. Derselben Meinung war auch Giovanni Michele Bruto (»Institutione di
una fanciulla nata nobilmente«, 1555).77 Selbst in so genannten frauenfreundlichen
Traktaten raten mannliche Autoren davon ab, Madchen und Frauen einen ungehinderten
Zugang zum Bildungswesen zu ermoglichen. So warnt der anonyme Autor des Anhangs
von Vincenzo Maggis »Un brieve Trattato dell' eccellentia delle Donne« (1545) vor ge-
bildeten, redegewandten und wisshegierigen Frauen, die sich neuerdings in Akademien
zusammenschliessen wiirden. Er fordert die Manner dazu auf, sich von den Frauen nicht
iibertreffen zu lassen und ihnen die Biicher zu entreissen und (wieder) durch
Spinnrocken und Nadel zu ersetzen: »Die Frauen meinen, wir Manner hatten sie friither
mit Hilfe der Kultur unterjocht. Jetzt haben auch sie damit begonnen, zu studieren und
sich mit griechischer und lateinischer Literatur, mit heiligen und profanen Themen zu
befassen [...].« 78

Auch im republikanischen Venedig erhielten nur etwa 5—6% aller Patrizierinnen
in einem mehrjahrigen Klosteraufenthalt oder im Elternhaus eine rudimentare schu-
lische Aushildung. Die 6ffentlichen Schulen waren den Frauen nicht zuganglich.” Die
1592 verstorbene venezianische Schriftstellerin Moderata Fonte, mit der wir uns wei-
ter unten ausfiihrlicher beschaftigen werden, eignete sich deshalb den Lehrstoff der
Grammatikschule iiber ihren Bruder an.8° Die Madchen wurden vielmehr auf ihre tra-
ditionelle Rolle als Ehegattin, Mutter und Hausfrau vorbereitet. Diese Rolle beinhal-
tete ein Tugendideal, zu dem Schweigsamkeit, Sittsamkeit, Demut, Bescheidenheit,
Gehorsam und Keuschheit gehorten.®! Sittsamkeit und Demut hatten biirgerlichen Vor-
stellungen entsprechend auch in schlichter Kleidung und dem Verzicht auf Schminke
zum Ausdruck zu gelangen. Denn eine schone, geschmiickte und selbstbewusste Frau

Kornelia Imesch



Lucrezia Marinelli in deren Nobilta et eccellenza
delle Donne (1600/1601) kritisiert wird. Vgl.
Marinelli, Opinioni dello Speroni raccontata e
distrutta, abgedruckt in Conti Odorisio 1979 (wie
Anm. 74), S. 149-150. Zu Marinellis Traktat vgl.
Anm. 128.

79 Cox, Virginia, The Single Self: Feminist
Thought and the Marriage Market in Early
Modern Venice, in: Renaissance Quarterly 18,
Nr. 3,1995, S. 513581, hier S. 529, Anm. 41.

80 Dies erwahnt ihr Biograf und Forderer
Doglioni Gio. Nicolo, Vita della Sig.ra Modesta
Pozzo de Zorzi nominata Moderata Fonte |...],
1593, abgedruckt in: Fonte, Moderata, Il merito
delle donne ove chiaramente si scuopre quanto
siano elle degne e piu perfette de gli uomini,
hrsg. von Adriana Chemello, Milano/Venedig
1988, S. 5. Sie selbst unterrichtete spéter ihre
Kinder, Jungen und Médchen gleichermassen,
im mannlichen Bildungs- und Lehrstoff (Ebd., S. 7).
81  Zudiesen weiblichen Idealtugenden in der
biirgerlichen und teils auch hoéfischen Gesell-
schaft der frihen Neuzeit und ihrer sozialen
Uberwachung vgl. Maclean 1980 (wie Anm. 73),
S. 22f., S. 58-60; Kelly, Joan, Did Woman have a
Renaissance?, in: dies., Women, History, and
Theory: The Essays of Joan Kelly, Chicago/Lon-
don 1984, S. 1950, bes. S. 21, 35, 42; Stallybrass,
Peter, Patriarchal Territories: The Body Enclosed,
in: Rewriting the Renaissance. The Discourses of
Sexual Difference in Early Modern Europe, hrsg.
von Margaret W. Ferguson et al., Chicago/London
1986, S. 123—142.

82 Leon Battista Alberti fordert der Sittsam-
keit und Ehre der gesamten Familie wegen in
seinem Familientraktat die Frau dazu auf, sich
nicht zu schminken. Dies hat der Ehemann zu
kontrollieren und gegebenenfalls sicherzu-
stellen (Alberti 1960 [wie Anm. 76], 3. Buch
S. 223-228). Giuseppe Passi ist in seinem
misogynen Traktat von 1599 der Ansicht, dass
einer schonen Frau nie zu trauen ist und
korperliche Schonheit bei Frauen ein Zeichen
ihrer Verworfenheit sei, die dem Mann zum Ver-
derben gereiche (Lauer 1997 [wie Anm. 78],
S. 273). In der frauenfreundlichen Traktat-
gattung werden deshalb die weiblichen
Ornamenti verteidigt. Dazu Anm. 168.

83  Zum prachtvollen und selbstbewussten
Auftreten der Venezianerinnen in der frithen
Neuzeit, das dem angefiihrten Tugendideal
entgegenstand, vgl. die interessante Beschrei-
bung der Frauen durch den Englander Coryate,
Thomas, Beschreibung von Venedig (1608),
hrsg. und tbers. von Birgit Heintz und Rudolf
Wunderlich, Heidelberg 1988, S. 179-185. Zum
aristokratischen Decoro vgl. Rogers, Mary, The
decorum of women's beauty: Trissino, Firenzuola,
Luigini and the representation of women in six-
teenth-century painting, in: Renaissance Studies
2, 1988, S. 47-88. Zu den Luxusgesetzen vgl.
Anm. 92.

84  Dazu Chojnacki, Stanley, Patrician Women
in Early Renaissance Venice, in: Studies in the
Renaissance 21,1974, S. 176—203; ders., La posizione
della donna a Venezia nel Cinquecento, in: Tiziano
e Venezia. Convegno internazionale di studi.
Venezia, 1976, Vicenza 1980, S. 65-70. Aufgrund

wurde als moralisch verwerflich und geféahrlich fiir den Mann betrachtet.8 Dass diese
Vorstellungen in der Praxis jedoch nicht griffen, zeigen die zahlreichen Luxusverbote
und der haufige Gebrauch von Kosmetika durch Frauen in Venedig. Nur bei festlichen
und speziellen Anlassen war in der Lagunenstadt offiziell das aristokratische Decoro
schicklich. Es schloss bei der Frau neben Schmuck und Kleidung auch Pracht und
Grossartigkeit ein.8

Eine eingeschrankte rechtliche und 6konomische Unabhéangigkeit besass die
Venezianerin nur im Bereich ihrer Mitgift. Sie konnte diese im Witwenstand eigenstan-
dig verwalten und stets selbstbestimmt vererben, was ihr nach Chojnacki die Moglich-
keit gab, massgeblich Einfluss auf die Okonomie der Republik zu nehmen, zumal im
Cinque- und Seicento die Mitgiften Schwindel erregende Hohen erreichten.84 Ansonsten
war die Frau von allen wirtschaftlichen Tatigkeiten und einem Leben in der Offentlich-
keit ausgeschlossen. Das Aktionsfeld der Patrizierin war der Privatbereich des Hauses.
In ihm hatte sie ruhig und bescheiden ihre hauslichen Pflichten zu verrichten, indem sie
den Vorstellungen des Gatten entsprechend den Haushalt leitete und die Kleinkinder
betreute oder betreuen liess.?> Der geforderten weiblichen Keuschheit und Sittsamkeit
wegen hatte sie normalerweise im Haus eingeschlossen zu leben.® Dies betraf nach Ce-
sare Vecellio (1590) ganz besonders junge, noch unverheiratete Frauen, die vom »pater
familias« haufig selbst vor der nachsten Verwandtschaft versteckt gehalten wurden.®’

Die venezianische Nonne Arcangela Tarabotti (1604—1652) weist denn auch in ihrer
posthum erschienenen Schrift »Da La semplicita ingannata« (1654) auf den ursachlichen
und wechselseitigen Zusammenhang zwischen dem damaligen Frauenbild, der recht-
lichen und sozialen Unterdriickung der Frau durch den Mann, ihrer Eingeschlossenheit
im Haus und ihrem Ausschluss vom Bildungswesen hin. Die Manner konnten die Frauen
nur unterdriicken, weil sie ihnen eine gute Bildung vorenthielten, argumentiert auch
sie: »Non prezzate adunque, o non meno maledici che maligni, la qualita dell' ingegno
delle donne, se ristrette in chiuse stanze, denegati loro gli studij e I'haver maestri
di qual si sia dottrina o altra precognitione di lettere, riescono goffe nei discorsi e
imprudenti nei consigli, perché questo succede per colpa di voi, mentre invidiosamente
dinegate loro quei mezzi che ponno renderle scientifiche, non mancando loro intelletto
e dispositione naturale per riuscir al pari degl’ huomini in ogni impresa, in ogni sorta
di dottrina [...] e date loro per diretrice negl’ insegnamenti un’ altra femina, pur anche
inerudita e che malamente le amaestra ne' primi elementi che concernono al saper
leggere senza cognition alcuna di filosofia di leggi di teologia. [...] Proibite le lettere
alle donne accio non possano difendersi dalle vostre inventioni e poi le publicate per
ignoranti e vinte.«88

Die Autorin, deren erzwungener Nonnenstand die Extremform dieser geschlecht-
lich bedingten weiblichen Marginalisierung darstellte, macht im »L'inferno monacale«
(um 1650) fiir den Missstand dieser Zwangsinternierung zwar einerseits den Geiz und
die Tyrannei der Viter, doch andererseits auch die Unwissenheit, Naivitdt und den
grenzenlosen Gehorsam der Téchter verantwortlich.89 Die gesellschaftliche Unter-
driickung der Frau war nicht zuletzt deshalb so erfolgreich, weil sie von der Mehrzahl
der Frauen akzeptiert, internalisiert und damit erfolgreich weitertradiert wurde.%

Eine wichtige Rolle spielte die Venezianerin jedoch als wirtschaftliches und
politisches Bindeglied bei Familienallianzen und als Gebéarerin von legitimen Erben.%
In dieser Hinsicht stand sie familiar und staatlich im Mittelpunkt. Bei Festen, besonders

Das Geschlecht des schonen Korpers

67



68

Abb. 12: Jacopo Tintoretto, Doge Pietro Loredan
verehrt die Muttergottes, Detail, Venedig,
Dogenpalast.

dieser Entwicklung wurden viele Frauen
gezwungen, zwecks Einsparung einer grossen
Mitgift ins Kloster einzutreten. Dieses Schicksal
erlitt die beriihmte Venezianerin Arcangela
Tarabotti (vgl. Anm. 88 und 89). Zum Zusam-
menhang zwischen Mitgift und Heiratsmarkt im
frithneuzeitlichen Venedig vgl. Cox 1995 (wie
Anm. 79), S. 513-581.

85 So wiederum Passi, Bezug nehmend auf
Gregor von Nazianz: »[...] essorta le donne a star
quietamente nelle sue case, amministrare le
cose pertinenti a loro, e particolarmente
attendere alla lana, al lono, alla tela, & al fuso,
dicendo.« (Passi 1599 [wie Anm. 74], fol. 56).

86 Dies erwéhnt z. B. auch Coryate 1608, Ed
1988 (wie Anm. 83), S. 188f. Die Forderung, dass
die Frau im Haus eingeschlossen zu sein hat,
findet sich sowohl in Familientraktaten wie in
explizit misogynen Schriften. Zu den Familien-
traktaten vgl. Albertis Della Famiglia: Alberti
1960 (wie Anm. 76), 3. Buch, S. 217; zur zweiten
Passis 1599 (wie Anm. 74), fol. 54. Zur Situation
in Florenz vgl. Brown, Judith C., A Woman's
Place Was in the Home: Women's Work in Renais-
sance Tuscany, in: Rewriting the Renaissance. The
Discourses of Sexual Difference in Early Modern
Europe, hrsg. von Margaret W. Ferguson et al.,
Chicago/London 1986, S. 206—224

87 Vecellio, Cesare, Degli habiti antichi et
moderni di diverse parti del mondo, libri due,
Venedig 1590, fol. 124v., zit. nach Trebbi,
Giuseppe, La societa veneziana, in: Storia di
Venezia, vol. VI. Dal Rinascimento al Barocco,
hrsg. von Gaetano Cozzi und Paolo Prodi, Rom
1994, S. 157

88 Arcangela Tarabotti, Da la semplicita
ingannata, teilweise ediert in: Le stanze
ritrovate. Antologia di Scrittrici Venete dal
Quattrocento al Novecento, hrsg. von Antonia
Arslan, Adriana Chemello et al., Mirano/Venedig
1991, S. 121f. Zu Tarabotti vgl. Conti Odorisio 1979
(wie Anm. 74), S. 79—111. Zur Thematik allgemein
vgl. Gelehrsamkeit und kulturelle Emanzipation,
in: Querelles. Jahrbuch fiir Frauenforschung 1,
1996.

89 Arcangela Tarabotti, L' inferno monacale
(um 1650), hrsg. von Francesca Medioli, Turin
1990, libro [, S. 31.

90 Dazu Anderson, Bonnie S. und Judith
P. Zinsser, Le donne in Europa, 2. Nei Castelli
e nelle citta, Rom/Bari 1992, S. 284f.

91 Memmo fordert deshalb die sorgfaltige
Auswahl der Gattin, da sie das »terreno« fiir den
mannlichen Samen ist (Memmo 1564 [wie
Anm. 16], 1, fol. 20). Mit derselben Sorgfalt, wie
man Haustiere auswihlt, soll man fiir die Zeu-
gung von Nachkommenschaft eine schéne und
ehrenhafte Frau aussuchen (ebd., foll. 20f.).

92 Dazu Junkerman 1988 (wie Anm. 75), S. 160,
S. 195f., S. 218f., S. 220ff. Zu den venezianischen
Luxusgesetzen Bistort, Giulio, // magistrato alle
pompe nella Republica di Venezia, (Nachdruck
der Ausg. Venedig 1912), Bologna 1969.

93 Zur venezianischen Dogaressa vgl.

Hochzeiten und Geburten, kam ihr die Rolle eines glanzenden Schmuckstiicks zu, eine

Rolle, die sie sehr selbstbewusst und eigenstandig zu inszenieren wusste. Sie ver-
korperte bei diesen Gelegenheiten Pracht, Reichtum und Wohlstand des einzelnen
Patriziers und der gesamten Republik.?2 Ansonsten hatte sie keine gesellschaftlichen
und reprasentativen Aufgaben. Diese Stellung innerhalb des Gemeinwesens kommt
anschaulich anhand der staatlichen Bedeutungslosigkeit der Dogaressa zum Ausdruck,
jene des Mannes hingegen anhand der hohen Bedeutung des Dogen (Abb. 12). Er ver-
korperte den heiligen Staat, in ihm sakralisierten sich die Patrizier des venezianischen
Patriarchats.”? Von feierlichen Prozessionen, die der grossartigen Visualisierung der
»Santissima Repubblica« dienten, waren Volk und Frauen deshalb gleichermassen aus-
geschlossen (Abb. 13). Damaligen Vorstellungen entsprechend fehlten ihnen »tutte le
cose buone«.?* In Entsprechung zu ihrer Marginalisierung fungierten Frauen und »plebe«
am Rand des heiligen mannlichen Geschehens als blosse Zuschauer (Abb. 14).

Rolle und Status der Geschlechter der sozialen Oberschicht erklaren somit die
erwahnte Disposition des Prokuratorenpalasts, der damit realiter und in iibertragenem
Sinn die venezianische Sozialform des patrizisch-patriarchalen Hauses und damit der
Stadt und des Staats reprasentiert:%> Der vordere Gebaudeteil ist der 6ffentliche oder
halboffentliche. Er steht gemass Theorie nur dem Familienoberhaupt bzw. den Mannern
zu, da sie allein Haus, Familie und Staat vertraten. Hier befinden sich die »luoghi
d' importanza<°© mit ihren »proportioni, e bellezze delle forme, (quasi come doni

Kornelia Imesch



Abb. 13: Giacomo Franco, Prozession in Venedig
am Fest Corpus Domini, Detail, Venedig, Museo
Correr.

Abb. 14: Matteo Pagan, Dogenprozession am
Palmsonntag, Detail.

Scarabello, Giovanni, Le dogaresse, in: | Dogi,
hrsg. von Gino Benzoni, Mailand 1982, S.
163—182; Pasquinucci, Mirella und Olga Premoli
Taiti, La dogaressa, in: 1l serenissimo doge,
hrsg. von Umberto Franzoi, Treviso 1986,
251-283. Zum Dogen vgl. Benzoni, Gino (Hrsg.),
I Dogi, Milano 1982; Franzoi, Umberto (Hrsg.),
1l serenissimo doge, Treviso 1986.

94 Zum »plebe« vgl. Scamozzi, Idea, 1615,
Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte |, libro II, cap. 17,
S.153. In Thomas Smyth's De republica anglorum
(1583) gehéren die Frauen zur selben Kategorie
wie die Leibeigenen (Delumeau, Jean, Angst im
Abendland. Die Geschichte kollektiver Angste
in Europa des 4. bis 18. Jahrhunderts, Hamburg
1989, S. 496). In den venezianischen Villen-
biichern des Cinque- und Seicento wird denn
auch dem Padrone geraten, seine Frau auf
analoge Weise zu unterdriicken wie die Bauern
(Ackerman, James S., The Villa. Form and
Ideology of Country Houses, London 1990,
S. 120).

95 In Fontes Traktat /I merito delle donne
wird der Palast in diesem stadtstaatlichen
Kontext thematisiert (dazu Anm. 170).

96 Die Bezeichnung bei Scamozzi, Idea, 1615,
Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte |, libro 111, cap. 19,
S.3IL

97 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),
parte Il, proemio.

98 Serlio: »[...] le piu magnifiche abitazioni
sono nella parte davanti per trattenere amici et
forestieri; e come la parte davanti € piu larga et
coppiosa di ornamenti, ella rapresenta maggior
magnificenzia.« (Serlio 1V, Ed. 1994 [wie
Anm. 58], S. 139).

99 Zur offentlichen Funktion der Sala, der
Portiken und Loggien des venezianischen
Hauses und ihrem Schmuck vgl. Scamozzi, Idea,
1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte |, libro 111,
cap. 6, S. 241, S. 243 und cap. 19, S. 304. Das Zitat
bezogen auf das antike Rom vgl. ebd., parte II,
libro VI, cap. 10, S. 30.

100 Scamozzi empfiehlt aus diesem Grund auch
eine gleichmassige Verteilung der Kirchen und
Kloster in der Stadt, damit die Frauen »di
qualita« sich zwecks taglichen Kirchenbesuchs
nicht zu weit von ihrem Haus entfernen miissen

celesti)«7 und die grossartigsten Appartamenti, die »pitt magnifiche abitazioni«, was

schon Serlio als Merkmal der venezianischen Palaste nennt.? Sie machen zusammen mit
Saal, Vestibiil, Portikus, Loggia und Fassade den Hauptteil des Gebaudes aus und sind
deshalb besonders reich und prachtvoll auszuschmiicken. Daher ist hier auch der
mittlere Stil der profanen offentlichen Bauten und partiell gar der hohe der sakralen
mit seinen »termini molto Eroici, e pieni di magnificenza« angemessen.%?

Der Wohnbereich der Frauen, der Kinder beider Geschlechter und des Dienst-
personals soll hingegen vom Gebaudetrakt des mittleren und hohen Genus in
ausreichender und schicklicher Weise getrennt sein. Die Frauen gehorten im Gegensatz
zu den Mannern nicht zur Offentlichkeit und hatten sich — zumindest in dieser Gesell-
schaftsschicht — in ihr nicht oder nur selten aufzuhalten.'© Dem weiblichen Geschlecht
sind aus Griinden der Keuschheit vielmehr die »luoghi di rispetto, e con maggior
guardia dell’honore« zuzuweisen, was die Anordnung der Zimmer der Hausherrin
(und der Kinder) im hinteren, starker abgesonderten und schwerer zuganglichen Wohn-
bereich notwendig macht. Dieser Bereich des Wohnhauses ist geméass Stand des Haus-
herrn und Familie der Frau zwar ebenfalls bequem und wiirdig auszustatten, ' aufgrund
seiner — in tatsachlichem und iibertragenem Sinn — marginalen Situierung sind ihm
grundsatzlich nicht der mittlere oder hohe Stil bzw. eine Mischung zwischen beiden,
sondern der stilus humilis, der Stil der Modestia, angemessen (Abb. 15).192 Er war in
Venedig aus republikanischer Sicht der Genus des Privatbereichs. Fiir ihn war der voll-
stindige Verzicht auf die Ordnungen, auf Bauschmuck und prachtvolle architektonische
Portale und Fenstereinfassungen charakteristisch. Die Fassaden wurden in dusserster
architektonischer Schlichtheit und Anspruchslosigkeit gehalten.!03

Die Marginalisierung des weiblichen und privaten Bereichs kann sich dabei auch
in der Vertikale artikulieren, in der Anordnung der Frauengemaicher iiber dem mann-
lichen Piano nobile des Reprasentationsbereichs. In diesem Fall befinden sich die weib-
lichen Wohnbereiche jedoch ebenfalls im hohen Palastbereich, situiert »in medio«
(Abb. 8), was dem aristokratischen Decoro entspricht.

Der abrupte Wechsel des Genus vom mannlich-6ffentlichen hin zum weiblich-
familiaren und privaten im Prokuratorenpalast entspricht deshalb letztlich biirgerlich-

Das Geschlecht des schonen Kérpers

69



70

Abb. 15: Vincenzo Scamozzi und Francesco di
Bernardin, Prokuratorenpalast in Venedig,
Riickseite.

Abb. 16: Vincenzo Scamozzi, Prokuratorenpalast,
Venedig, 2. Innenhof.

Abb. 17: Francesco di Bernardin, Prokuratoren-
palast, Venedig, 3. Innenhof.

(ebd., parte I, libro II, cap. 21, S. 171).

101 Ebd., parte |, libro Ill, cap. 19, S. 306, sowie
cap. 6, S. 240. Demgegeniiber sollen die mann-
lichen Wohnbereiche nach Scamozzi im leichter
zuganglichen Gebaudeteil angeordnet sein
(cap. 19, S. 306). Zur Keuschheit als zentrale
weibliche Tugend im Zusammenhang mit der
Internierung von Frauen in damaligen Armen-
hausern vgl. Bock, Gisela, Frauenrdume und
Frauenehre. Friithneuzeitliche Armenfiirsorge in
Italien, in: Frauengeschichte — Geschlechter-
geschichte, hrsg. von Karin Hausen und Heide
Wunder, Frankfurt/New York 1992, S. 25—49.
102 Zur marginalen, seitlichen Platzierung der
Frauengemaécher vgl. auch Scamozzi, Idea, 1615,
Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte |, libro IlI, cap. 3,
S. 230, unter Rekurs auf die alten Griechen.

103 Dazu Imesch 1998 (wie Anm. 10), S. 133—145.
104 Dies obwohl Venedig ein Staat »egalitarer«
Patrizier war. Der sich daraus ergebende Wider-
spruch zwischen biigerlichem und aristo-
kratischem Anspruch spielte im Cinque- und
Seicento eine wichtige politische Rolle. Die
republikanischen Kréfte forderten gemass
Egalitatsprinzip fir den Privatbereich das
biirgerliche Decoro der Modestia, die oligarchi-
schen Familien hingegen fiir alle Lebens-
bereiche das aristokratische der Magnificenza.
105 Timofiewitsch 1964 (wie Anm. 69).

106 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),
parte I, libro Ill, cap. 19, S. 306. Zur Trennung
der Geschlechter im antiken Wohnhaus als
Losung »all'antica« vgl. auch Pellecchia, Linda,
Reconstructing the Greek House: Giuliano da
Sangallo’s Villa for the Medici in Florence, in:
Journal of the Society of Architectural Historians
52, Nr. 1993, S. 331, S. 338. Zu Vitruvs griechischem

republikanischen Vorstellungen.'* Die Radikalitat, in welcher der Genuswechsel beim

Prokuratorenpalast vorgenommen wurde, deckt sich zwar mit der damaligen venezia-
nischen Norm im stadtischen Palastbau, geht jedoch iiber das hinaus, was Scamozzi bei
diesem Gebaude urspriinglich intendierte. Dies zeigen die zehn ersten 6stlichen Joche
des ersten und zweiten Innenhofs (Abb. 16) und die zwei ersten éstlichen Joche des riick-
wartigen familiaren Gebaudeteils (Abb. 11). Sie stammen nachweislich von Scamozzi und
sind noch mit Ordnungen in Saulen- und/oder Pilasterform geschmiickt. Ein radikaler
Genuswechsel hin zum privaten Decoro wurde erst unter Scamozzis Nachfolger
Francesco di Bernardin vollzogen (Abb. 17). Er entspricht dem ausdriicklichen Wunsch
der Prokuratoren, die diese klare Unterscheidung des 6ffentlichen vom privaten Bereich
bzw. Decoro aus Kostengriinden und ethischen Griinden explizit verlangten.!0

Die Sonderung der Geschlechter im Wohnhaus sowie die Anwendung des
mittleren oder gar hohen Stils im mannlichen Wohnbereich legitimiert Scamozzi mit dem
antiken Wohnhaus nach Vitruv (Abb. 18, 19): »I greci fecero I'habitationi de gli huomini
separati da quelle delle lor donne; chiamando questi Gineconiti, e quelli Androniti;
come habbiamo mostrato nella Casa Greca, & anco nella Romana: e percio ancor noi
nelle Case ben regolate debbiamo osservare, che gli appartamenti delle stanze de
gli huomini siano in parte piu libera, & espedita; cosi per comodita del proprio padrone,
come ancora di quelli, che vengono a trattar seco; ma gli appartamenti delle donne
vogliono esser ne’ luoghi di rispetto [...].«106

Schon Barbaro (1567) und Palladio (1570) hatten in ihrer Rekonstruktion des
vitruvianischen Hauses das hohe Genus anhand des Magnificenza-Begriffs ausschliesslich
fiir die Wohnbereiche der Manner eingefiihrt. Dies iibernimmt Scamozzi. Auch er halt des-
halb fest, dass der mdannliche Wohnbereich im antiken Haus »nel tutto, e nelle sue parti
era molto piu ampia, e Magnifica [als der weibliche seil; con I'entrate proprie [...]<!197 Er
fordert deshalb die Palaste und Villen der Venezianer dem antiken Vorbild entsprechend
zu gestalten: »che si faccino ad esempio loro le case de’ nobili di Venetia«.'%8

Dariiber hinaus ist das Gebdude als hervorragender Ort und Korper, als »luogo
conspicuo« und »corpo conspicuo«, in seiner die Gesellschaft und den Staat

Kornelia Imesch



Abb. 18: Vincenzo Scamozzi, Rekonstruktion des
antiken griechischen Hauses, Grundriss.

Abb. 19: Vincenzo Scamozzi, Rekonstruktion des
antiken griechischen Hauses, Aufriss.

Haus und seiner Rezeption in der italienischen
frithen Neuzeit ebd., S. 330-338, sowie Pellecchia,
Linda, Architects Read Vitruvius: Renaissance
Interpretations of the Atrium of the Ancient
House, in: Journal of the Society of Architectural
Historians 51, 1992, S. 377—416.

107 Im Gegensatz zu Barbaro und Palladio
Cesarianos Vitruvedition: Cesariano, Cesare,
Vitruvius De Architectura, Nachdruck der
Ausg. Como 1521, Miinchen 1969, VI, S. 102. Vgl.
Barbaro, Vitruv, 1567, Ed. 1987 (wie Anm. 2), VI,
10, S. 300; Palladio, Quattro Libri, 1570, Ed. 1980
(wie Anm. 33), 11, 11, S. 139; Scamozzi, Idea, 1615,
Ed. 1997 (wie Anm. 24), parte 1, libro III, cap. 3,
S. 226. Zur Magnificenza des antiken rémischen
Hauses vgl. ebd., cap. 4, S. 233, sowie cap. 5,
S. 238.

108 Ebd., parte [, libro 111, cap. 1, S. 222. Dies gilt
ganz allgemein fiir die Kategorie der »Palazzi
de’ principali Signori« (ebd., parte I, libro III,
cap. 6, S. 241). Zur Vorbildfunktion des antiken
griechischen und rémischen Hauses fiir den
frithneuzeitlichen Palastbau vgl. auch ebd.,
cap. 3, S. 231.

109 Im Zusammenhang mit der ionischen
Ordnung ebd., parte II, libro VI, cap. 22, S. 86).
110 Vgl. ebd., parte I, libro 1, cap. 12, S. 38, 39.
Zur Analogie von menschlichem Kérper und
Architektur bei Scamozzi vgl. Kruft 1991
(wie Anm. 22), S. 110.

11l Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 [wie Anm. 24],
parte |, libro [, cap. 12, S. 38f.

112 Schon nach Alberti kann deshalb eine Frau
nie Architektin sein: Alberti, Leon Battista,
Momus oder vom Fiirsten. Momus seu de principe.
Lateinisch-deutsche Ausg., tibers., komm. und ein-
gel. von Michaela Boenke, Miinchen 1993, S. 203.
113 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),
parte [, libro I, cap. 21, S. 64.

114 Ebd., parte |, libro I, cap. 2, S. 9.

115 Ebd., parte I, libro 1, cap. 16, S. 55.

116 Uber Rom schreibt Scamozzi: »l...] la sua
magnificenza, e le sue grandezze si possono
comprendere dalle rovine de' suoi proprij
edifici. [...] da certi tempi in qua (la Dio merce)
si e andato introducendo tante, e cosi varie
forme di bellissime fabriche: del tutto fuori di
quella tanta barbara, & invecchiata usanza; le
quali da eccellenti, & ingegnosi Architetti sono
state trasportate dall'uso antico, de’ Greci, e de’
Romani, e d' altri popoli politici, e civili.«
(ebd., parte I, libro I, cap. 16, S. 55).

117 Zu Francesco di Giorgios Stadttheorie vgl.
Reudenbach, Bruno, Die Gemeinschaft als
Kérper und Gebéaude. Francesco di Giorgios
Stadttheorie und die Visualisierung von Sozial-
metaphern im Mittelalter, in: Gepeinigt,
begehrt, vergessen. Symbolik und Sozialbezug
des Korpers im spéaten Mittelalter und in der
frihen Neuzeit, hrsg. von Klaus Schreiner und
Norbert Schnitzler, Miinchen 1992, S. 171-198.
118  Zur Darstellungstradition der Tugenden als

: e o L)
IS
-
- L] L) 1]
-
. n
- - m— " —
- o o
~ - o lo
2 2 @0 0 e - o o L -
L - oo o F
" o < © bd N o ® o @ o
i - i o 4 w0 a
/I o - 1 » ° P “ A
° o) o} v o e e o o
n ~ o
L o o
5 ® ® » ® o 0 = . o
- - o| o B "
- s 2 S W - — i -
B [2) [ 2 L]
- i 2
~ - & ¥ '] [] ° L] L] n "
PIANTA DELLA CASA DE' PRINCIPALI GRECI. ® .b' . Vit Scan' Arch
| P Il I
PARTI CHE SERVONO ALLA CASA GRECA Viid.Scams Anb!

ASPETTO DI DELLA  CASA GRECA

reprasentierenden Struktur und abstrakten Schonheit ein grundsatzlich mannliches
Gebilde, auch wenn, wie erwahnt, seine »maniera« durch die Sdulenordnung bzw. das
Ornament weiblich konnotiert sein kann.'” Denn seinem formvollendeten und vorziig-
lichen Korper, seinem »corpo perfetto di forma eccellente«, liegt nach Scamozzi die
méannliche Form (»forma virile« ) zugrunde. Sie ist dem Theoretiker zufolge das Richt-
mass per se, namlich »metro, e misura di tutto quello, che dipende dal medesimo
genere«. ' Sje steht fiir die vorziiglichsten, aussergewéhnlichsten und hervorragendsten
Formen, fiir die »forme piu eccellenti, & anco le piu riguardevoli«.!

Ebenso méannlich ist nach Scamozzi die Architektur,"? sofern sie den hochsten
der fiinf Perfektionsgrade erreicht hat, die der Architekt in seinem hierarchisch
angelegten Entwicklungsmodell der Baukunst unterscheidet. Dieses Niveau der abso-
luten Perfektion, der Erkenntnis gottlicher Weisheit, auf dem sich die asthetisch und

Das Geschlecht des schonen Kdrpers

71



72

Frauen bzw. die Personifikationen von Staaten,
Stadten und Landern als Frauen vgl. Mobius,
Helga, Frauenbilder fiir die Republik, in: Zeichen
der Freiheit. Das Bild der Republik in der Kunst
des 16. bis 20. Jahrhunderts, hrsg. von Dario
Gamboni und Georg Germann, Bern 1991, S. 66,
S. 72f; Stercken, Angela, Enthiillung der
Helvetia. Die Sprache der Staatspersonifikation
im 19. Jahrhundert, Berlin 1998. Zum Problem
der weiblichen Allegorie und Personifikation im
mannlichen Staat vgl. zudem die Einfithrung in:
Allegorien und Geschlechterdifferenz, hrsg. von
Sigrid Schade, Monika Wagner und Sigrid
Weigel, KéIn/Weimar/Wien 1994, S. 1-7.

119 Scamozzi, Idea, 1615, Ed. 1997 (wie Anm. 24),
parte I, libro Ill, cap. 9, S. 254-256.

120 Zur Thematik von Ort und Geschlecht
allgemein vgl. zahlreiche Beitrage in: Frauenge-
schichte — Geschlechtergeschichte, (wie Anm. 101),
darin besonders Hausen, Karin, Frauenrdume,
S. 21-24; Bock 1992 (wie Anm. 101).

121 Zur italienischen und européischen
Geschlechterdebatte vgl. Kelly, Joan, Early
Feminist Theory and the Querelle des femmes,
1400-1789, in: dies., Women, History, and
Theory: The Essays of Joan Kelly, Chicago/
London 1984, S. 65-109; Bock, Gisela und
Margarete Zimmermann, Die »Querelle des
Femmes« in Europa. Eine begriffs- und
forschungsgeschichtliche  Finfiihrung, — in:
Querelles 1997 (wie Anm. 26), S. 9-38;
Zimmermann 1994 (wie Anm. 78), S. 53-61; dies.,
Vom Streit der Geschlechter. Die franzosische
und italienische Querelle des Femmes des I5. bis
17. Jahrhunderts, in: Die Galerie der Starken
Frauen. Regentinnen, Amazonen, Salondamen,
hrsg. von Bettina Baumgartel und Silvia
Neysters, Miinchen/Berlin 1995, S. 14-33; Lauer
1997 (wie Anm. 78); Maihofer, Andrea, Die
»Querelle des femmes«: Lediglich literarisches
Genre oder spezifische Form der gesellschaft-
lichen Auseinandersetzung um Wesen und
Status der Geschlechter?, in: Geschlechter-
perspektiven. Forschungen zur Frithen Neuzeit,
hrsg. von Heide Wunder und Gisela Engel,
Konigstein/Taunus 1998, S. 262—-272.

122 Vgl. Capra, Galeazzo Flavio, Della
Eccellenza e Dignita delle Donne, hrsg. von
Maria Luisa Doglio (Biblioteca del Cinquecento
40), Rom 1988. Zu den italienischen Traktaten
dieser Gattung vgl. Fahy, Conor, Three Early
Renaissance Treatises on Women, in: Italian
Studies 11, 1956, S. 30-55. Zu den Schriften tiber
die weibliche Schonheit vgl. Anm. 132.

123 Zu den Schriften dieser Autorinnen vgl.
Anm. 128 und 136. Zum venezianischen
»Feminismus« um 1600 vgl. Zimmermann 1994
(wie Anm. 78); dies. 1995 (wie Anm. 121), S. 25-31;
Chemello, Adriana, Weibliche Freiheit und
venezianische Freiheit. Moderata Fonte und die
Traktatliteratur iiber Frauen im 16. Jahrhundert,
in: Querelles 1997 (wie Anm. 26), S. 239-268.
Nach Schatzungen von Merry Wiesner-Hanks
kam in der Regel auf Hundert Schriften von
Miénnern iiber oder gegen Frauen bloss eine
Schrift einer Frau, war doch deren wichtigste
Tugend ihre Schweigsamkeit, Unwissenheit und
mangelnde Bildung (Wiesner-Hanks, Merry,

ethisch hochsten Kategorien Eccellenza (Vorziiglichkeit) und Magnificenza (Gross-
artigkeit) realisieren, ist das theoretisch-wissenschaftliche.'3 Es fallt iiberein mit der
hochsten Kulturstufe, die Scamozzi im antiken Griechenland und im alten Rom ver-
wirklicht sieht. Im romischen Imperium wurde die Architektur — von Scamozzi alle-
gorisch personifiziert — auf ihrer langen Wanderschaft durch Zeiten und Vélker
mannlich und vollkommen, »virile« und »perfetta«."* Diese Perfektion artikuliert sich
in einem Architekturstil, den er als »uso antico, de’ Greci, e de’ Romani« bezeichnet
und den er dem gotischen Architekturvokabular entgegensetzt, jener »tanta barbara,
& invecchiata usanza«."> Diesen richtigen und wahren Stil und mit ihm auch die
wahre Magnificenza und Grandezza der Alten habe man, so Scamozzi, neuerdings
wieder eingefiihrt."®

Das Gebaude als Korper, sein Architekturstil sowie die vollendete und wahre
Architektur, deren Schonheit nicht auf dem weiblich konnotierten Schmuck, sondern auf
Erkenntnis beruht, deren Grundlage ihrerseits die maskulinen Kategorien Proportion
und Ratio sind, sind somit mannlich. Schon bei Francesco di Giorgio ist deshalb dem
Stadt- und Kirchengrundriss eine mannliche Idealfigur einbeschrieben;"” dies, obwohl
damals Stadt, Kirche und Staat aufgrund ihrer gemeinschaftshildenden Funktion
weiblich allegorisiert wurden."®

Scamozzis Idealhaus ist damit dem patriarchalen Gesellschafts- und Staatsmodell
der italienischen frithen Neuzeit verpflichtet. So wie nach Scamozzi der Stand der
Person iiber den Standort seines Hauses innerhalb der Stadt und dessen Nahe zur
Piazza entscheidet,"? so entscheiden Geschlecht — und damit Stand und Status jedes
Familienmitglieds — iiber die Lokalisierung und Ausstattung seiner Raume im Gebaude.'?°
Das Geschlecht bestimmt dartiber, ob sich seine Wohnraume im halboffentlichen Palast-
bereich des »stilus mediocris« oder im privaten des »stilus humilis« befinden.

Diese Dispositionsform beruht auf einem traditionellen Gesellschaftshild, dem ein
misogynes Frauenbild zu Grunde lag. Es wurde in den mehrheitlich volkssprachlich
verfassten Schriften der italienischen Geschlechterdebatte des 16. und 17. Jahrhunderts
bekampft. In ihnen wurden ein positives Frauenbild vertreten und die Klugheit, Wiirde,
Ehre und Tugend der Frauen verteidigt.”” Eines der friihen bedeutenden Traktate die-
ser Gattung ist Galeazzo Capras »Della Eccellenza e Dignita delle Donne«, dazu kénnen
auch die verschiedenen Cinquecento-Schriften mannlicher Autoren tiber die weibliche
Schonheit gezahlt werden.'22

Um und nach 1600 greifen erstmals drei Frauen, namlich die Venezianerinnen Lucrezia
Marinelli (1571-1653), Moderata Fonte (1555—1592) und Arcangela Tarabotti (1604—1652), mit
Werken auf hochstem literarischem oder philosophischem Niveau in die bis dahin von
Mannern beherrschte Geschlechterdebatte ein. In ihnen geht die Kritik an den bestehenden
Verhaltnissen mit der Forderung nach der Gleichstellung der Geschlechter einher. Mann-
liche Mythen, Vorstellungen und Topoi werden deshalb weiblich oder frauenfreundlich
umgedeutet.'? Dies erklart, wie wir sehen werden, warum in den Traktaten Marinellis und
Fontes der schone mannliche Korper der zeitgleichen Architektur- und Staatstheorie im
selben Diskussionskontext weiblich wird. Die drei Autorinnen, deren Schriften Venedig zum
Zentrum der Geschlechterdebatte um 1600 machten, lassen zusammen mit der verhéltnis-
massig grossen Zahl von venezianischen Schriftstellerinnen im Cinque- und Seicento'?* auf
ein weibliches Selbsthewusstsein schliessen, das der damaligen gesellschaftlichen Marginali-
sierung der Frau und ihrem Ausschluss vom Bildungswesen entgegensteht.

Kornelia Imesch



Einfithrung in: Erdmann, Axel, My Gracious
Silence. Women in the Mirror of 16th Century
Printing in Western Europe, Luzern 1999,
S. vii—xxiii). Zur Umdeutung ménnerfreund-
licher Mythen vgl. Zimmermann 1994
(wie Anm. 78), S. 56.

124 Vgl. die Zusammenstellung in: Arslan/
Chemello 1991 (wie Anm. 88). Dazu auch
Rosenthal, Margaret F., Venetian women writers
and their discontents, in: Sexuality & Gender in
Early Modern Europe. Institutions, texts,
images, hrsg. von James Grantham Turner,
Cambridge 1995, S. 107-132.

125 Passi 1599 (wie Anm. 74). Zu dieser Polemik
Bronzini, C., Della Dignita, et Nobilta delle
Donne, Florenz 1622, fol. 31-33, zit. nach Collina,
Beatrice, Moderata Fonte e »Il merito delle
donne«, in: Annali d'ltalianistica 7, 1989,
S. 142—164, hier S. 143. Die Autorin datiert Passis
Traktat irrtimlicherweise auf 1595 vor. Die
Polemik schmalerte nicht den Erfolg der Schrift.
Sie erhielt in 23 Jahren vier erweiterte Neuauf-
lagen, zwei davon allein im Erscheinungsjahr
1599, und wurde in zahlreiche Sprachen
iibersetzt.

126 Collina 1989 (wie Anm. 125), S. 144. Zu
dieser Schrift, der jedoch im Gegensatz zu den
I Donneschi diffetti der moralische Impetus und
der Wunsch des Autors abgeht, Leser und
Leserin von seiner Meinung zu iiberzeugen,
vgl. auch Lauer 1997 (wie Anm. 78), S. 272f.

127 Collina 1989 (wie Anm. 125), S. 149.

128 Vgl. Marinella, Lucrezia, La Nobilta
et l'eccellenza delle donne co' diffetti,
e mancamenti de gli huomini, 1. Aufl. Venedig
1600, 3. Aufl. Venedig 1621. Zu Marinellis Traktat
vgl. Conti Odorisio 1979 (wie Anm. 74), S. 47-57;
Chemello, Adriana, Lucrezia Marinelli, in:
Arslan/Chemello 1991 (wie Anm. 88), S. 95108,
mit italienischer Teiledition des Traktats
S. 100-108; Chemello, Adriana, La donna,
il modello, I' immaginario: Moderata Fonte e
Lucrezia Marinella, in: Nel cerchio della luna.
Figure di donna in alcuni testi del XVI secolo,
hrsg. von Marina Zancan, Venedig 1983,
S. 95-170; Zimmermann 1994 (wie Anm. 78); dies.
1995 (wie Anm. 121).

129 Sansovino 1581, zit. nach Chemello 1991
(wie Anm. 128), S. 97. Die Zusammenstellung
ihres Gesamtwerks ebd., S. 96.

Anlass zur Debatte in Venedig gab bekanntlich die Publikation der bereits ange-
fiihrten misogynen Schrift »I Donneschi diffetti« von Giuseppe Passi (1599). In ihr popu-
larisierte der Jesuit aus Ravenna erneut die herkdmmlichen frauenfeindlichen Vorstel-
lungen aristotelischer, patristischer und scholastischer Tradition. Die Frau wird als
schlechtes, eitles, untreues, dummes, unverniinftiges Wesen charakterisiert, das vom
Mann domestiziert und gesellschaftlich unterdriickt werden muss. Dieses literarisch
und philosophisch vollig unbedeutende Werk ist aufgrund der Polemik, die sein Erschei-
nen hervorrief, von hochstem Interesse, wobei die Reaktion und das tatkraftige Ein-
greifen von Frauen in Ravenna und Venedig bemerkenswert ist.'?

In Ravenna machten einflussreiche Frauen der Stadt die »Accademia degli Informi«
verantwortlich fiir das Pamphlet, da Passi ihr Mitglied war. Die Akademie veranlasste
daraufhin die 6ffentliche Lesung eines Sonetts von Giacomo Sasso, in welchem die
Schénheit, Wiirde und Tugend der Frauen gelobt wird. Passi wurde dariiber hinaus von
den Akademiemitgliedern gezwungen, noch im selben Jahr eine Schrift iiber den Ehe-
stand (»Dello stato maritale«) zu verfassen. 1603 erschien von ihm zudem eine sogenannt
méannerfeindliche Schrift, »La monstruosa fucina delle sordidezze de gl' huomini«.'26

In Venedig provozierte Passis Traktat im Jahr 1600 das Auftragswerk Lucrezia
Marinellis, »La Nobilta et I'eccellenza delle donne« und die Vero6ffentlichung von Mode-
rata Fontes »Il Merito delle donne«. Beide Werke sind fiir die frauenfreundliche Gattung
aussergewohnlich, weil sie nicht von Mannern verfasst und nicht im hofisch-fiirstlichen,

sondern republikanisch-biirgerlichen Kontext entstanden sind.'?’

Der schone weibliche Kérper und der mdnnliche
»stilus humilis« in Lucrezia Marinellis »La Nobilta et
[’eccellenza delle donne« (1600)

Marinellis Traktat iiber den Adel und die Vorziiglichkeit der Frauen entstand im Auftrag
des venezianischen Verlegers Ciotti Senese als Antwort auf die frauenfeindliche Schrift
Giuseppe Passis. Es wurde 1600 in Venedig publiziert und stiess, worauf seine drei Auf-
lagen bis 1621 hinweisen, offensichtlich auf eine grosse Leserschaft. Die zweite erwei-
terte Edition erschien bereits 1601.128

Die Autorin war die Tochter des venezianischen Arztes und Philosophen Giovanni
Marinelli. Sie wurde 1571 in Venedig geboren, wo sie im Alter von zweiundachtzig
Jahren 1653 verstarb. Dank ihrem liberalen Elternhaus konnte sie sich als Frau eine
aussergewoOhnlich gute Bildung aneignen. Ihr umfangreiches Oeuvre, bemerkenswerter-
weise nicht unter einem Pseudonym verfasst, umfasst eine Vielzahl von Schriften, mehr-
heitlich religiose Dichtkunst. lhre friiheste Publikation erschien 1595. Sansovino
beschreibt sie als intelligente, geistreiche Dame, die sich entgegen dem damaligen
Frauenideal den ganzen Tag ihren humanistischen Studien gewidmet haben soll:
»standosene nella sua camera tutto il giorno rinchiusa, e attendendo con vivo spirito a
gli studij delle belle lettere, vi ha fatto maraviglioso profitto.«2% Ebenso uniiblich war
ihre spate Verheiratung mit dem Arzt Girolamo Vacca, mit dem sie zwei Kinder hatte.
Doch auch sie entrann trotz ihrer Aufgeklartheit nicht den internalisierten Wertvor-
stellungen, wenn sie in ihrem Testament bloss ihren Sohn als Universalerben einsetzt,
wahrend sie ihrer Tochter »per segno di amore« nur einen Silberpokal vermacht.

Das Geschlecht des schénen Kérpers

73



74

130 Diese Schrift wurde eben erst durch den
Artikel von Nicoletta Rivetto Lucretia Marinella
(1571-1653) bekannt, publ. in: Frauen der
italienischen Renaissance. Dichterinnen, Male-
rinnen, Mazeninnen, hrsg. von Irmgard
Osols-Wehden, Darmstadt 1999, S. 131-143, hier
S. 14If. Er konnte fiir den vorliegenden Aufsatz
nicht mehr beriicksichtigt werden. Dies gilt auch
fir Margarete Zimmermanns Aufsatz zu
Moderata Fonte im selben Buch (S. 97-109). Zum
Testament vgl. Chemello 1991 (wie Anm. 128),
S.97.

131 Darauf verweist Kelly 1984 (wie Anm. 121),
S. 8l.

132 Marinelli rezipiert dabei eine Traktat-
gattung, zu welcher auch Castigliones
Cortegiano (1528), Firenzuolas Discorsi Sopra le
Perfette Bellezze delle Donne (1548) oder
Luiginis Libro della Bella Donna (1554) gehoren.
Zur weiblichen Schonheit in den genannten drei
Schriften vgl. Rogers 1988 (wie Anm. 90);
Althoff, Gabriele, Weiblichkeit als Kunst. Die
Geschichte eines kulturellen Deutungsmusters,
Stuttgart 1991, S. 61-104. Zur Schénheit der Frau
und des Frauenkoérpers vgl. zudem Cropper,
Elizabeth, The Beauty of Woman: Problems in
the Rhetoric of Renaissance Portraiture, in:
Rewriting the Renaissance. The Discourses of
Sexual Difference in Early Modern Europe, hrsg.
von Margaret W. Ferguson et al., Chicago/
London 1986, S. 175-190.

133 »[..] Che la belta delle donne guidi alla
cognitione di Dio e alle superne intelligenze e
dimostri la via di andare al cielo, lo manifesta il
Petrarca [...]. Concluderemo adunque, che le
donne essendo piu belle de gli huomini, sieno
altresi pit nobili di quelli per diverse ragioni
[..J.« (Marinelli zit in: Chemello 1991 [wie
Anm. 128], S. 105f. sowie S. 103f.).

134 »Se le donne adunque sono piu belle de gli
huomini, che per lo piu rozzi e mal composti si
vedono, chi neghera giamai che quelle non
sieno piu singolari de’ maschi?« (ebd., S. 98f.).

135 Zum Gesamtwerk Fontes vgl. Chemello,
Adriana, Moderata Fonte, in: Arslan/Chemello
1991 (wie Anm. 88), S. 70.

Ihrer streithbaren Jugendschrift steht denn auch ein 1645 in Venedig veroffentliches
Werk gegeniiber, die »Esortationi alle donne et a gli altri, se a loro saranno a grado«.
Es bringt die Erniichterung Marinellis gegen Ende ihres Lebens zum Ausdruck. In ihm
fordert die Autorin die Frauen erneut dazu auf, sich auf die Haushaltsfithrung und den
Privatbereich zu beschranken, da ihnen eine andere Rolle oder ein anderer Aktions-
bereich von der Gesellschaft nicht zugestanden werde.50

Marinellis selbstbewusstes Pladoyer fiir die Frauen in ihrem Traktat iiber den Adel
und die Vortrefflichkeit der Frauen (1600) greift polemisch und witzig die Sichtweise Pas-
sis bzw. des misogynen Patriarchats an und widerlegt sie mit scharfsinnigen und scharf-
ziingigen Argumenten. Als Griinde fiir die Frauenfeindlichkeit gebildeter Manner fiihrt sie
zum Beispiel Eigenliebe und Narzissmus, Neid und Mangel an Talent sowie frustrierte
mannliche Sexualitat an.” Sie verteidigt dabei nicht nur die Ehre und Tugend der Frauen,
sondern stellt mit dem Argument des schoneren weiblichen Korpers, der »eccellenza del
corpo femminile«, die Uberlegenheit der Frauen iiber die Manner in den Vordergrund.??
Dies kommt auch im Titel ihrer Schrift in der Ubertragung des Eccellenza-Begriffs auf das
weibliche Geschlecht zum Ausdruck. Dieses wird zum Glanz des Paradieses, zum »splendor
del Paradiso«. Bei Scamozzi steht der Begriff dagegen fiir den Mann, seine intellektuelle
Leistung und fiir den mannlich vollendeten Kérper des Bauwerks.

Da die Frauen nach Marinelli schoner sind als die Manner und die korperliche
Wiirde, Schonheit und Vorziiglichkeit im Sinn Platons sowie Petrarcas Ausdruck des
weiblichen Seelenadels ist, sind die Frauen den Mdnnern nicht nur kdrperlich, sondern
auch moralisch-ethisch tiberlegen. Dies legitimiert die Gleichstellung der Frauen mit
den Mannern. Die asthetisch-moralische Uberlegenheit des weiblichen Geschlechts
griindet in Gott, was erklart, dass nicht die mannliche, sondern allein die weibliche
Schonheit zur wahrhaftigen Gotteserkenntnis fiihrt, da nur sie ihren Ursprung in jener
Gottes hat."?

Lucrezia Marinelli deutet damit die mannliche Vorstellung von Schonheit als einer
auf Vernunft und Ratio beruhenden Erkenntnis der Architektur- und Staatstheorie
geschlechtlich um und verbindet sie mit der weiblichen von Schonheit als Ornament,
als Schmuck. Die Apologie der grosseren weiblichen Schonheit und deren Beschreibung
im Sinn Petrarcas wird zum Indiz der Einzigartigkeit und Uberlegenheit der Frauen
gegeniiber den Mannern. Scamozzis »stile rozzo«, der stilus humilis, wird aus dieser
feministischen Perspektive mit der Kategorie des Mannlichen identifiziert, denn die
Manner seien, so Marinelli »per lo piu rozzi e mal composti«.*

Mit einer analogen geschlechtlichen Umdeutung und dem Argument der Uber-
legenheit und Einzigartigkeit der Frauen verbindet auch Moderata Fonte ihre Forderung
nach Gleichberechtigung der Geschlechter. IThrem Traktat wende ich mich nun aus-
fihrlicher zu.

Moderata Fontes »Il merito delle donne« (1600): Ein »Garten der
Frauen« als Gegenwelt des patriarchalen Hauses?

Die Venezianerin Modesta Pozzo de Zorzi schrieb und publizierte ihre Werke unter dem
Pseudonym Moderata Fonte.” lhre wichtigste Schrift, das Traktat tiber die Verdienste
der Frauen (>l merito delle donne«), diirfte zwischen 1587 und 1592 entstanden und einen

Kornelia Imesch



Abb. 20: Bildnis von Moderata Fonte im Alter
von 34 Jahren, in: Moderata Fonte, il merito
delle donne [...], Venedig 1600.

136 Fonte, Moderata, Il merito delle donne ove
chiaramente si scuopre quanto siano elle degne
e piu perfette de gli uomini, Venedig, Editore
Imberti, 1600, hrsg. von Adriana Chemello,
Mirano/Venedig 1988; Chemello, Adriana, Gioco
e dissimulazione in Moderata Fonte, Einfiihrung
in: Fonte, Il merito delle donne, ebd.,
S. IX-LXIIl. Zu Moderata Fontes Traktat
vgl. dies. 1983 (wie Anm. 128), S. 95-170;
dies. 1991 (wie Anm. 135), S. 69—82; Collina 1989
(wie Anm. 125), S. 142—164; Malpezzi Price, Paola,
A Woman's Discourse in the Italian Renaissance:
Moderata Fonte's »Il merito delle donne«, in:
Annali d' ltalianistica 7, 1989, S. 165-18I;
Zimmermann 1994 (wie Anm. 78); dies. 1995
(wie Anm. 121); Chemello 1997 (wie Anm. 123).
137 Das Widmungsschreiben an die Herzogin
von Urbino, Livia Feltria della Rovere, stammt
von Fontes Tochter Cecilia, die in ihm erwéhnt,
dass die Mutter das Traktat einen Tag vor ihrem
Tod im Kindbett beendet hatte. Die drei Sonette
zu Ehren der Verstorbenen sind von Fontes Sohn
Pietro (Fonte 1600). Zur Kurzbiografie vgl. Do-
glioni 1593/1600, Ed. 1988 (wie Anm. 80),
S.3-10.

138 Sansovino (1581), nach der erweiterten
Ausg. von Stringa 1604, zit. nach Chemello 1988
(wie Anm. 136), S. LIV, Anm. 6. -

139 Lauer 1997 (wie Anm. 78), S. 269. Der vierte
Gesang des Floridoro ist abgedruckt in Conti
Odorisio 1979 (wie Anm. 74), S. 197f.

140 Collina 1989 (wie Anm. 125), S. 142, S. 150.
Collina zieht deshalb zu Recht in Betracht, dass
nicht alle Teile des Traktats authentisch sein
mussen.

= |
"VERA MODERATA. FONTIS EFFIGIES,

| RTATIS §VR. ANNO XXX .
o .

Tag vor der Geburt ihrer vierten Tochter abgeschlossen gewesen sein.!’¢
Die Autorin starb im Kindbett. Das Werk wurde deshalb erst 1600 posthum von ihren
Kindern veréffentlicht, die der Publikation ein Widmungsschreiben an die Herzogin von
Urbino, drei Sonette zu Ehren der Autorin, deren Kurzbiografie (1593) von Giovanni
Nicolo Doglioni, ihrem Onkel, Freund und Forderer, und ein als authentisch
bezeichnetes Portrit Fontes (»Vera Moderatae Fontis effigies, aetatis suae anno XXXIIII«)
beigaben. Das Bild zeigt Fonte im Alter von vierunddreissig Jahren als selbstbewusst,
distanziert und intellektuell wirkende Venezianerin (Abb. 20).37 Haartracht und
Kleidung entsprechen der damaligen Mode, der Lorbeerkranz auf ihrem Haupt attestiert
ihr dichterisches Genie. Francesco Sansovino rithmt sie in seiner »Venetia citta
nobilissima« fiir ihre Gelehrtheit, Begabung und ihren wachen Intellekt.?8

Schon in ihrem »Floridoro« (1581), einem Heldenepos, hatte Fonte im vierten Gesang
die Verteidigung des weiblichen Geschlechts thematisiert.’® In ihrem »Merito delle
donne« widmet sie diesem Thema die gesamte Schrift. Die Publikation durch ihre
Familie diirfte aus demselben aktuellen Anlass der Geschlechterdebatte heraus erfolgt
sein wie Marinellis Entgegnung auf Passis misogyne Schrift. Denn Marinellis »La nobilta
et |' eccellenza delle donne« wurde im August, Fontes »Il merito delle donne«im Novem-
ber 1600 veroffentlicht.40

Das Geschlecht des schonen Kérpers

75



76

141 Doglioni 1593/1600, Edition 1988 (wie
Anm. 80), S. 3, S. 4f,, S. 7. Dazu auch Chemello
1988 (wie Anm. 136), S. XI; Collina 1989
(wie Anm. 125), S. 147f.

142 Doglioni 1593/1600, Edition 1988 (wie
Anm. 80), S. 9 sowie S. 6—10. Die musikalischen
Fertigkeiten und Kiinste gehorten damals vor
allem zum Anspruchsprofil der Edel-Prostituier-
ten, wie sie zum Beispiel die beriihmte Veronica
Franco reprasentierte. Zu Franco vgl. Rosenthal,
Margaret F., The Honest Courtesan. Veronica
Franco, Citizen and Writer in Sixteenth-Century
Venice, Chicago/London 1992.

Moderata Fonte bzw. Modesta Pozzo stammte aus einer venezianischen Biirgers-
familie, aus einer der so genannten Cittadini originari. Sie wurde am 15. Juni 1555 als
zweites Kind des Hieronimo Pozzo und der Marietta dal Moro in Venedig geboren. lhre
Eltern starben ein Jahr spater. Zusammen mit ihrem Bruder wurde sie zunachst im Haus-
halt Cecilia de' Mazzis grossgezogen, ihrer Grossmutter miitterlicherseits, die in zwei-
ter Ehe mit Prospero Saraceni verheiratet war. Anschliessend lebte sie wahrend
mehreren Jahren im Frauenkloster Santa Marta in Venedig. Hier wurde man Doglionis
Vita (1593) zufolge auf ihre aussergewohnlichen intellektuellen Fahigkeiten und ihren
lebendigen Geist, »il vivace suo spirito«, aufmerksam. Die Nonnen fiihrten das hoch
begabte Madchen, das so offensichtlich von der damaligen weiblichen Norm abwich, den
Klosterbesuchern als Wunderkind und damit als wundervolles Ungeheuer, als »quasi
stupendo mostro notabile« vor. Sie galt als »spirito senza corpo«. Mit neun Jahren kehrte
sie wieder in den Haushalt der Familie Saraceni zuriick. Die letzten Jahre vor ihrer
Verheiratung lebte sie bei ihrem Onkel und Schwager Doglioni, der sich mit der
Tochter der Saraceni verheiratet hatte. Von ihm wurde sie in ihrer literarischen Tatig-
keit und in ihren wissenschaftlichen Studien massgeblich gefordert. Er fiihrte sie zudem
in die intellektuellen Zirkel Venedigs ein und verhalf ihr »come amico della virtu« zur
Publikation ihrer friihen Werke. 1582 verheiratete er sie mit Filippo de Zorzi.'¥!

Doglioni lobt in seiner Biografie der Autorin deren ausserordentliche Kenntnisse
in Latein, in Arithmetik und Orthografie sowie ihre Begabung fiir die Poesie und den
Gesang. Er hebt ihre grossen Fertigkeiten in der Zeichen- und Stickkunst, im Nahen, im
Harfen- und Lautenspiel hervor. Ihre aussergewohnlich gute Bildung soll Fonte auch
ihren beiden Sohnen und ihrer Tochter vermittelt haben, indem sie sie in Latein und
Gesang unterrichtete. Als sie iiber der Geburt ihrer vierten Tochter 1592 verstirbt, bringt
Doglioni seine Trauer um ihren Tod auf sehr personliche und zarte Weise zum Ausdruck.
Als Verwandter, Freund und Forderer trauere er um ihren Verlust. Er sei ihr stets
»compartecipe di ogni suo bene e male« gewesen. Wenn Doglioni im Rahmen der
damaligen Norm die unweiblichen Fahigkeiten Fontes hervorhebt, namlich ihr ausser-
gewohnliches Gedachtnis, ihre sprachliche Eloquenz oder ihren geradezu prophetischen
gottlichen Geist (>un qualque divino spirito di profezia«<), so unterlasst er zu ihrer
Ehrrettung nie, ihre genuin frauliche und eigentliche Tugend hervorzustreichen, die in
der tiichtigen Fiihrung des Haushalts, im »governo in casa«, und in der Kindererziehung
besteht. Ihre intellektuellen Leistungen, ihre gleichsam iibermenschlich stilisierte
Intelligenz und Tugend (»sopra umana intelligenza e virtu«), werden damit durch den
Hinweis auf ihre traditionell-weiblichen Fertigkeiten entscharft. Dazu dient auch die
Bemerkung, wie wenig Zeit die Autorin angeblich fiir ihre schriftstellerische Tatigkeit
aufgewendet haben soll. Um sich vollumfanglich ihren eigentlichen Aufgaben als
ehrbare Ehegattin, Hausfrau und Mutter zu widmen und diese nicht zu vernachlassigen,
habe sie ihre Werke jeweils innert kiirzester Zeit — zum Beispiel iiber Nacht —
geschrieben: »Nelle composizioni era si presta, che si riputava miracolo [...]; percioché
come donna attendeva ad offizi donneschi del cucire e non voleva lassar quelli per
I'abuso, che corre oggidi in questa citta, che non si vol veder donna virtuosa in altro,
che nel governo di casa.«42

Doglioni bringt damit den Zwiespalt zum Ausdruck, in welchem sich Fonte aufgrund
ihres Geschlechts befunden haben muss. Er ist auch im Riickgriff auf das Pseudonym
fasshar — denn eine intellektuelle Tatigkeit brachte eine Frau moralisch leicht in

Kornelia Imesch



143 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. I3f.
144 Rosand, David, Venetia figurata: The
Iconography of a Myth, in: Interpretazioni
veneziane. Studi di storia dell” arte in onore di
Michelangelo Muraro, hrsg. von David Rosand,
Venedig 1984, S. 177-196; ders., Venezia e gli dei,
in: »Renovatio urbis«. Venezia nell’ eta di
Andrea Gritti (1523—1538), hrsg. von Manfredo
Tafuri, Rom 1984, S. 201-215, hier S. 208. Zur
weiblichen Allegorisierung von Staaten und
Stadten in der frithen Neuzeit vgl. Anm. 118.

145 »In questa dunque veramente citta divina,
residenzia de tutte le grazie ed eccellenze
sopranaturali, fra le piu chiare e reputate
famiglie si trovarono, non ha gran tempo ed
ancor si trovano alcune nobili e valorose donne
di eta e stato diferenti, ma di sangue e costumi
conformi, gentili, virtuose e di elevato ingegno,
le quali, percioché molto si confacevano
insieme, avendo tra loro contratto una cara e
discreta amicizia, spesse volte si pigliavano il
tempo e 'occasione di trovarsi insieme in una
domestica conversazione |[...].« (Fonte 1600,
Ed. 1988 |wie Anm. 136], S. 14). Weiter unten
exemplifiziert Fonte ihr Lob auf Venedig auch
an namentlich genannten Frauen aus den
prominentesten damaligen Patrizier-Familien
Venedigs (ebd., S. 149-152).

146 Chemello 1991 (wie Anm. 135), S. 74. Corinna
will sich nie einem Mann unterstellen: »[...] piu
tosto morrei che sottopormi ad uomo alcuno;
troppo beata vita & quella che io passo cosi con
voi senza temer di barba d' uomo che possa
commandarmi.« (Fonte 1600, Ed. 1988
[wie Anm. 136], S. 17). Zu Scamozzis Testament
vgl. Anm. 25.

147 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 15,
S.17.

148 Ebd., S. I5. Zur utopischen Dimension von
Venedig vgl. Sansovino (I561/62), zit. nach
Puppi, Lionello, »Rex sum justicie«. Note per una
storia metaforica del Palazzo dei dogi, in:
Benzoni 1982 (wie Anm. 93), S. 188. Zum
angeblichen Griindungsdatum vgl. Sansovino,
Francesco, Venetia citta nobilissima et
singolare (1581), con le aggiunte di Giustiniano
Martinioni, 1663. Nachdruck Venedig 1968,
S. 509f., S. 519; Doglioni, Gio. Nicolo, Venetia
trionfante, et sempre libera. Dove per ordine
de' tempi si legge la sua origine, & augumento;
la potenza in soccorrer altri Prencipi; le vittorie
ottenute; le Citta soggiogate per forza, o di suo
volere [...], Venedig 1613, fol. 2r, 2v.

Verruf — und spiegelt sich in den Stellungnahmen einiger Gesprachsteilnehmerinnen
ihres »Merito delle Donne«.

Ihre Frauenverteidigungsschrift legte die Autorin in der im 16. Jahrhundert
iiblichen Dialogform an. Sie ist in zwei Teilen konzipiert, in so genannte »giornate«. In
ihnen diskutieren mehrere fiktive Frauen in Meinung und Gegenmeinung den mann-
lichen Charakter und die Beziehungen der Geschlechter untereinander. Die zentralen
Themen der Diskussion sind die Ehe, die Liebe, die Freiheit der Frau und die Gleich-
berechtigung von Mann und Frau. Als deren Voraussetzung wird die Anerkennung der
weiblichen Verdienste durch die Manner genannt, worauf sich der Titel der Schrift
bezieht. Im »Merito delle Donne« wird dabei jenes erwahnte Frauenbild kritisiert, das
den Alltag des weiblichen Geschlechts und seinen Standort in der patriarchalen Gesell-
schaft bzw. im Idealhaus als Sozialform bestimmte.

Fonte beginnt ihr Traktat mit dem traditionellen Lob von Venedig, wie es sich
analog auch in zeitgleichen Schriften mannlicher Autoren findet und Venedigs Mythos
konstituierte. Sie lobt die prachtvollen Bauten, edlen Manner, schonen und keuschen
Frauen. Venedig iiberragt an Wiirde jede andere Stadt. Hier erlebt man alle erdenk-
lichen Wonnen und Vergniigungen, hier herrschen zugleich aber auch wahre Sittsamkeit
und Sittlichkeit vor.!3

Diese hochheilige Republik wird von den frithneuzeitlichen Historiografen zwar
weiblich personifiziert, namlich als Venezia-Venus-Vergine-Giustizia-Maria,'* doch
paradoxerweise trotzdem ausschliesslich mit den mannlichen stimmberechtigten
Patriziern identifiziert. Fonte dagegen bindet sie an sieben Frauen, die sozusagen leib-
haftig Venezia verkorpern und reprasentieren, indem sie mit Ausnahme des Nonnen-
stands fiir alle Formen weiblicher Existenz im Erwachsenenalter — und zwar jeweils als
junge und altere Frau — stehen.'> Auf zwei Gruppen verteilt fallt ihnen entweder die
Rolle der Anklagerinnen oder der Verteidigerinnen der Manner zu. Zur ersten Gruppe
gehoren die Gastgeberin Leonora, eine junge, zufriedene Witwe, ferner Cornelia, eine
junge, seit kurzem verheiratete Frau, und die intellektuelle Corinna, die eigentliche
Hauptfigur des Traktats. Sie ist die Vertreterin des Feminismus und représentiert die
gelehrte Junggesellin, die sich zu Gunsten der Studien zeitlebens der Ehe — und damit
der traditionellen weiblichen Daseinsform — verweigern will. Chemello sieht in ihr die
Identifikationsfigur Moderata Fontes. In Corinna wird jenes mannlich-humanistische
Ideal weiblich umgedeutet, das zum Beispiel Scamozzi in seinem Testament fiir sich bzw.
fiir den gelehrten Mann als vorbildlich nennt."6

Verteidigt werden die Manner von der frisch verheirateten Elena, der langjahrigen
Ehefrau und Hausmutter Lucrezia und der jungen, unerfahrenen Verginia, die aufgrund
ihrer hohen Mitgift bald verheiratet werden soll. Deren Mutter Adriana iibernimmt als
lebenskluge Matronin und Witwe die Rolle der Konigin des Gesprichs.” Zusammen mit
Lucrezia steht sie fiir das von der patriarchalen Gesellschaft geforderte und von vielen
Frauen internalisierte weibliche Rollenideal.

Der fiktive Ort des Gesprachs ist der Garten eines Palastes. Er vereinigt in sich die
Freiheit, Schonheit und Einzigartigkei von Venedig als Staatswesen und als realisierter
Utopie. In ihm ist jene Vorstellung des immerwéahrenden Friihlings und des Erwachens
der Natur enthalten, an welche die Seerepublik seit dem 14. Jahrhundert ihre angebliche
Stadtgriindung am 25. Méarz 421 zu binden pflegte.!8

Dieser Garten — »locus amoenus« und marianischer »hortus conclusus« zugleich —

Das Geschlecht des schénen Kérpers

77



78

149 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 22.
Zum Garten als locus amoenus und hortus
conclusus vgl. Zimmermann 1994 (wie Anm. 78),
8:59:

150 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 14.
151 Ebd., S. 33. So antwortet die junge Witwe
Leonora auf den Vorschlag Adrianas sich wieder
zu verheiraten: »Rimaritarmi eh? [...] piu tosto
mi affogherei che sottopormi piu ad uomo
alcuno; io sono uscita di servitu e di pene
e vorresti che io tornassi da per me ad
avviluparmi? Iddio me ne guardi.« (ebd., S. 21).
Zum Thema Ehe in Fontes Traktat vgl. Cox 1995
(wie Anm. 79), S. 558-569.

152 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 16,
S.33,5.67.

153 So Corinna: »[...] poiché anzi la donna
pigliando marito entra in spese in figliuoli e in
fastidi e ha piu bisogno di trovar robba che di
darla; poiché stando sola senza marito, con la
sua dote puo viver da regina secondo la sua
condizione.|...] Mirate, che bella ventura d'una
donna é il maritarsi: perder la robba, perder se
stessa e non acquistar nulla se non li figliuoli
che le danno travaglio e I'imperio d'un uomo,
che la domini a sua voglia.« (ebd., S. 69).

154 Zum Frauenbild der Manner ebd., S. 41.

155 So Lucrezia: »Se noi vogliamo poi dire il
vero [...] noi non stiamo mai bene se non sole e
beata veramente quella donna che puo vivere
senza la compagnia de verun' uomo.«
(ebd., S. 17).

156 Ebd., S. 94, S. 166, S. 169.

157 Ebd., S. 139f.

158 Ebd., S. 28.

ist eine Oase in realem und iibertragenem Sinn. An ihn bindet Fonte die Konstruktion
einer explizit weiblichen Gegenwelt zur Daseinsform innerhalb der patriarchalen Gesell-
schaft. Der Thematik des »Merito delle Donne« entsprechend verdankt er seine Ent-
stehung der eingeforderten und gelebten Freiheit einer Frau, die sich der Ehe zeitlebens
verweigert und ein selbstbestimmtes Leben gefiihrt hatte. Diese Frau ist in Fontes
Traktat die Tante der lebenslustigen Gastgeberin (Leonora), von der die Nichte, wie sie
ihren Gasten berichtet, den weiblichen Frei- und Schutzraum innerhalb der Stadt samt
Palast geerbt hat: »Sappiate che questa casa, insieme con questo orto, era di una mia
zia, come sapete, per averlo inteso. [...] Ella, essendo fanciulla, non volse mai maritarsi
e cosi vivendo con buona facolta che I'avolo mio le lascio, fece ridur (non guardando
a spesa, per il molto diletto, che ne aveva) il giardino a questa bellezza che voi vedete
[...]. <49

In seinem Zentrum befindet sich ein Brunnen mit allegorischen Frauenfiguren,
entworfen von der Griinderin des Gartens, der einerseits auf den richtigen Namen
(Pozzo), andererseits auf das Pseudonym (Fonte) der Autorin anspielt. Hier findet —
unter explizitem Ausschluss von Mdnnern (»senza aver rispetto di uomini che le no-
tassero, o l'impedissero, tra esse ragionavano di quelle cose che piu loro a gusto veni-
vano [...]<) — das Gericht iiber die Manner statt.'”® Der Garten als nicht institutionali-
sierter Raum steht jedoch auch — wie wir sehen werden — fiir die gesellschaftlichen
Grenzen der in ihm entworfenen weiblichen Lebenswelt, da sie ohne politische und
gesellschaftliche Konsequenzen bleibt; dies nicht zuletzt aufgrund der widerspriich-
lichen Selbstbegrenzung der Frauen am Ende des Traktats. Ihr war auch die Autorin
in der Widerspriichlichkeit ihrer unvereinbaren Rollen als Intellektuelle und Ehefrau
zeitlebens ausgesetzt.

Moderata Fonte verurteilt im »Merito delle Donne« zu Beginn des Traktats die Ehe
als gesellschaftliche Institution. Sie wird als Mittel der Unterdriickung der Frauen dar-
gestellt. Mit ihr, so die Argumentation des Dialogs, wird die Gleichstellung der
Geschlechter verhindert, die Frau entrechtet, 6konomisch und gesellschaftlich abhiangig
und zur Sklavin des Mannes gemacht. Die Frauen wiirden durch den Ehestand, so die
Argumentation, keine Freiheit gewinnen, vielmehr waren sie »piu soggette che mai;
ed a guisa di bestie, confinate tra le mura, essersi sottoposte, in vece d' un caro marito,
ad un odioso guardiano.«<*" Mit der Ehe geht die Frau das Martyrium ein. Sie ist stets
den Launen, der Willkiir und Boswilligkeit ihres Mannes ausgesetzt, muss im Haus ein-
geschlossen leben, darf sich nicht in der Offentlichkeit aufhalten und hat die Eifersucht
ihres Gatten zu ertragen.'®2 Mit ihr biisst sie den eigenstandigen Nutzungsanspruch ihrer
Mitgift ein — von deren Ertrag sie unverheiratet bestens leben kénnte — und damit ihre
okonomische Unabhangigkeit und Freiheit. Als Lohn hierfiir erntet sie Arbeit, Miihsal
und Kinder.”® Mit der Ehe unterzieht sie sich einer Rolle, die von Mannern zwecks
gesellschaftlicher Unterdriickung der Frau selbstsiichtig entworfen worden ist.">* Gliick-
lich ist nur jenes weibliche Individuum, das ohne Mann zu leben vermag.'”* Denn die
Ménner sind von Natur aus lasterhafte, eitle Wesen von zweifelhaftem Charakter, die
die Frauen stets tauschen und hintergehen,'’® wobei die Junggesellin Corinna eine
akkurate Grammatik des mannlichen Fehlverhaltens erstellt.’s” [hr Erbe hinterlassen die
Vater vor allem ihren Sohnen,'® als Vater und Ehegatten verhindern die Manner die
Bildung der Frauen, so dass viele weder Lesen noch Schreiben kénnen. Dies ist umso
schlimmer, als viel eher ein Unwissender bzw. eine Unwissende irrt, als ein gebildeter

Kornelia Imesch



159 »Sogliono anco molti a questo proposito
[...] proibir alle lor donne I'imparar a legger e
scriver, allegando cio esser ruina di molte
donne, quasi che dalla virti ne segua il vizio suo
contrario; e pur non si aveggiono che, come voi
avete detto del pulirsi, cosi, e con piu ragione si
dee dir dell" imparar alcuna scienza, poiché e da
creder che piu facilmente possi cascar in errore
un ignorante, che un saputo ed intelligente;
poiché si vede per esperienza, esser molto piu le
impudiche ignoranti, che le dotte e virtuose.«
(ebd., S. 168).

160 Ebd., S.170.

161 Ebd., S. 166f. Dieser Zusammenhang findet
sich im umgekehrten Sinn bei den damaligen
Humanisten (vgl. Anm. 82).

162 So Corinna: »[...] Se I'uomo contiene in sé
qualche buon costume, lo ha dalla donna con
cui pratica, o madre, o sorella, o balia, o moglie
che ella si sia; che a lungo andare & pur forza,
che egli prenda qualche buona qualita da lei.
Anzi, oltra el buono essempio che egli ne cava,
tutte le belle e virtuose azioni I'uomo acquista
solamente per amar le donne |[...].« (Fonte 1600,
Ed. 1988 [wie Anm. 136], S. 25). Zu den wenigen
tugendlichen Mdénnern zahlt die fingierte
Corinna Nicolo Doglioni, den Onkel Fontes.
Er wird als »spirito gentilissimo« bezeichnet
(ebd., S. 84).

163 So Leonora (ebd., S. 27 sowie auch S. 26).
164 Ebd., S. 49, S. 61-63, S. 169.

165 Ebd., S. 145, S. I53f.

166 Ebd., S. 68. Zur Frau als Himmelsgeschenk
vgl. die etymologische Ableitung des Worts
»donna« durch Corinna als Entgegnung auf die
frauenfeindliche Ableitung durch Lucrezia.
Letztere vertritt den von Frauen internalisierten
Ménnerhass: »In somma — disse Lucrezia — voi
con tutte queste vostre ragioni non negarete
gia che le donne sono state e sono cagion di
mille danni nel mondo e percio si chiamano
donne, quasi danno. Anzi — rispose Corinna — si
chiamano donne, quasi dono celeste e senza il
qual non vi é cosa di bello, né di buono I...].«
(ebd., S. 55). Zur frauenfeindlichen Argu-
mentation vgl. auch die Ansicht, die Frauen
wiirden von den Méannern deshalb nicht geliebt
werden, weil sie es nicht verdienten (ebd., S. 61),
oder das Argument, die Frau sei nach dem Mann
geboren worden, um ihm zu dienen (ebd., S. 114).
167 Elena fragt und Corinna antwortet: »Chi fu
cagion della nostra perdizione, salvo che Eva,
che fu prima donna? Anzi fu Adam — rispose
Corinna — poiché ella a buon fine desiderosa
d'intender la scienza del ben e del male si lascio
trasportar a gustar del vietato frutto. Ma Adam
non per cid mosso, ma per avidita e per gola,
udendo dirle ch’era saporito, lo mangio, che fu
peggior intenzione [...].« (ebd., S. 56).

168 Ebd., S. 166, S. 168. Zu dieser Thematik
anhand von Marinellis, Fontes und Passis
Traktat vgl. Lauer 1997 (wie Anm. 78) sowie
Zimmermann 1994 (wie Anm. 78), S. 60f.

169 Auch in den damaligen philosophischen
und staatstheoretischen Traktaten ist der
schéne Kérper stets mannlich. Nach Filarete
besitzt Adam den schonsten Korper, nach

und gelehrter Mensch.’®® Wire es den Frauen mdglich, eine den Minnern ebenbiirtige
Ausbildung zu erhalten, wiirden sie diese weit iiberfliigeln: »[...] se ci fusse insegnato
da fanciulle [...] gli eccederessimo in qual si voglia scienza ed arte che si venisse
proposta.«'®0 Die Forderung der weiblichen Bildung geht dabei, wie wir sehen werden,
in Fontes Traktat mit der Verteidigung der weiblichen Ornamenti einher, welche die
schone, selbstbewusste und gut gepflegte Venezianerin ausmachen.'e!

Gute Eigenschaften eignet sich der Mann bloss durch den Umgang mit der Frau an
und indem er ihr zudem jene Liebe schenkt, die sie aufgrund ihrer grossen »meriti«
verdient. Da nur wenige tugendliche Manner Iobliche Ausnahmen ihres Geschlechts
darstellen,'e2 griindet die gesellschaftliche Vormachtstellung und Dominanz der Manner
nicht auf Tugend und Uberlegenheit, sondern auf der Arroganz eines ungerechtfertigten
Machtanspruchs: »|...] se siamo loro inferiori d'auttorita, ma non di merito, questo ¢ un
abuso, che si € messo nel mondo, che poi a lungo andare si hanno fatto lecito ed
ordinario [...].« 63 Die Frauen sollen deshalb ihre Freiheit und Gleichheit mit den
Méannern einfordern, die ihnen so lang verwehrt geblieben ist. Denn sie sind natur-
gemass bessere und wiirdigere Wesen und den Mannern in jeder Hinsicht iiberlegen.
Davon zeugen die korperliche Schonheit, Seelengrosse, Tugend, Giite, der Grossmut und
die Vaterlandsliebe der Frauen.'®* Wie in Lucrezia Marinellis »La nobilta et I' eccellenza
delle donne«wird die Schonheit des weiblichen Korpers im Sinn Platons und der Liebes-
lyrik Petrarcas als Ausdruck der edlen Seele gedeutet und zum Argument der
moralischen weiblichen Uberlegenheit erhoben.!®> Ohne Frauen gibt es keine Frohlich-
keit auf Erden, sie sind deren eigentliches Ornament, weshalb gerade die Geburt eines
Madchens besonders festlich gefeiert werden miisse. Die Frau wird zum goéttlichen
Geschenk, zum »dono celeste«.!%¢ Fiir die Verdammnis des Menschengeschlechts ist
deshalb nicht Eva, sondern Adam verantwortlich, da sie aus dem Wunsch nach Erkennt-
nis, er hingegen aus Gier und Gefrassigkeit siindigte.'”” Dem positiven Frauenbild ent-
sprechend werden deshalb, wie erwahnt, auch modische weibliche Kleidung, das
(Blond)farben der Haare und Schminke befiirwortet, modische und kosmetische Mass-
nahmen, mit denen sich die Frau ein selbsthestimmtes Aussehen und ein von ihr geschaf-
fenes Gesicht verleiht. Sie sind Ausdruck der im »Merito delle donne« eingeforderten
weiblichen Freiheit und Selbstbestimmung, weshalb sie auch von der »feministischen«
Corinna explizit beflirwortet werden.!68

Mit der Verteidigungsstrategie der Frauen und der Kritik an der patriarchalen
Gesellschaft ist auch in Fontes Traktat die geschlechtliche Umdeutung des schonen
Korpers verbunden, der die gesellschaftlichen Autoritats- und Machtverhaltnisse
allegorisiert. In den Architekturtraktaten von Alberti, Filarete, Francesco di Giorgio,
Cattaneo oder Scamozzi ist der schone und vollendete, dem Bauwerk zu Grunde liegende
Kérper méannlich und wird mit Adam oder Christus identifiziert.' Bei Fonte hingegen
wird der schone Korper weiblich. Die daraus abgeleitete Superioritdt der Frau leitet sich
aus Ort und Zeitpunkt der Erschaffung der Frau ab, wozu die patriarchale Heils-
geschichte »feministisch« uminterpretiert wird.

Fontes Version zufolge wurde Adam ausserhalb des Paradieses und aus blosser
Erde, die Frau hingegen aus menschlichem Fleisch und auf Gottes ausdriicklichen
Wunsch hin inmitten des irdischen Paradieses erschaffen. Das Verhaltnis von »einfachem
Mann« und »sublimierter herrlicher Frau« findet seine Entsprechung im Bauwerk und
zwar im Vergleich von Unter- und Uberbau. Es kehrt bzw. interpretiert die damaligen

Das Geschlecht des schonen Kérpers

79



8o

Cattaneo Christus als alter Adam. Zu Alberti
vgl. Imesch, Alberti (wie Anm. 53), zu Filarete
vgl. Oettingen, Wolfgang von, Antonio Averlino
Filarete's Tractat iber die Baukunst neben
seinen Biichern von der Zeichenkunst und den
Bauten der Medici, Wien 1890, S. 54. Zu Cattaneo
vgl. Kruft 1991 (wie Anm. 22), S. 88. Zu Francesco
di Giorgio und Scamozzi vgl. Anm. 110, 112 und 117.
170 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 26.
171 Ebd., Seconda Giornata. So z. B.: »[...]
ritornando al caso nostro, con tutto cio che si
é ragionato di stelle, di aria, di uccelli, di acque,
di pesci e di tante qualita di animali, di erbe e di
piante, non si ha gia ritrovato cosa ancora di tal
virta, che potesse far mutar animo a questi
uomini per tenir conto di noi e per amarci di
buon core come meritamo.« (ebd., S. 128 sowie
auch S. 132f).

172 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136),
S. 140—143. Wir wissen nicht, wie erwahnt, ob
Fontes Traktat in allen Teilen authentisch ist
oder ob es von der Familie der Autorin fiir die
Publikation iiberarbeitet wurde.

173 Corinna hebt denn auch die Bedeutung der
Rhetorik mit ihren vom Gegenstand abhéangigen
Genera dicendi hervor (ebd., S. 145).

174 Zur Komponente des Spiels und der Ver-
stellung in Fontes Traktat vgl. Chemello 1988
(wie Anm. 136), S. IX=LXIII. Zum Lob der schonen
und tugendlichen Frau, wobei Fonte einige
Patrizierinnen namentlich nennt, vgl. Fonte
1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 145f., S. 148—153.
175 »In tutti li Regni e Republiche — disse
allora Lucrezia — credo ben che vi siano leggi
e giudici per ben regger i popoli, ma non
meglio quanto in questa nostra gloriosa citta,
dove son leggi santissime, degne di esser
abbracciate ed essequiete da qualonque domi-
nio [...l. De nostri senatori che giudicano, poi
non si pud esprimer con lingua umana la
prudenza, la giustizia e la benignita. — Si certo
— aggiunse la Regina — ma dite pur della bonta
e gentilezza singolare di tutta la nobilta di

questa terra. [...]. Ma che diremo poi — disse
Corinna [...] delle tante divine eccellenzie del
nostro serenissimo Prencipe? [...] 'l nome

celebre di PASQUAL CICOGNA, Prencipe di
Venezia, apporta sempre [...] onor ed allegrezza
notabile a questa repubblica. — Egli € pur il bel
veder — disse Verginia — quando passa egli per
gir a qualche solennita, accompagnato con tutta
la pompa e corte de gli ambasciatori stranieri,
di senatori gravissimi e di nobilissimi secretari
[...]. Questi son quelli che la governano, che la
sostentano e che, dopo Dio, la provedeno
d’ogni cosa necessaria.« (ebd., S. 140f.). Zu den
offentlichen Auftritten des Dogen vgl. Foscari
Malacrea, Marina, I/ Doge nelle cerimonie
pubbliche, in: Franzoi 1986 (wie Anm. 93),
S. 105-192.

176 Fonte 1600, Ed. 1988 (wie Anm. 136), S. 141.

geschlechtlichen Machtverhaltnisse asthetisch um: Zuerst legt man mit wertlosem
Material das (mannliche) Fundament an, um darauf die (weibliche) Herrlichkeit und
Grossartigkeit des glanzenden und reich geschmiickten Palastes zu errichten: »Sono nati
[die Manner] inanzi di noi [...] non per dignita loro, ma per dignita nostra; poiché essi
nacquero dell' insensata terra perché noi poi nascessimo della viva carne e poi, che
rileva quel nascere inanzi? Prima si gettano le fondamenta in terra di niun valore o
vaghezza, e sopra vi s'ergono poi le sontuose fabriche, con gli adorni palagi; [...] E di
piu si sa che Adamo primo uomo fu creato nel mondo nei campi Damasceni, dove la
donna per maggior sua nobilta, volse Dio crearla nel Paradiso terrestre [...].«!70

Da die Frauen die lasterhaften Manner paradoxerweise trotzdem lieben, dis-
kutieren die Gesprachsteilnehmerinnen Mittel und Wege, die Manner zur Liebe und
Anerkennung fiir das weibliche Geschlecht zu fithren. Zu diesem Zweck werden in einem
gelehrten Disput der Kosmos und die Natur mit ihren Tieren und Krautern erkundet
sowie das Heilmittel der Sprache erortert.'”!

Zur kritischen Haltung der ménnlich dominierten Gesellschaft gegeniiber kontra-
stiert in der zweiten Halfte des Traktats die idyllische Darstellung der spezifisch
venezianischen Verhaltnisse und deren Anerkennung durch die Frauen.”? Diese
Passagen schliessen zwar inhaltlich an das erwahnte »Stadtelob« an, exemplifizieren es nun
jedoch an den patriarchalen Institutionen der Republik, an spezifischen Personen (Man-
nern) und Bauten aus der Entstehungszeit des Traktats. Thema und Diskussionsstil erfah-
ren einen eigentlichen Genuswechsel,'” der nicht mit der Dialektik des Werks und seiner
von Chemello analysierten Tendenz des Spiels und der Verstellung befriedigend zu
erklaren ist. Es wird hier vielmehr ein Paradigmenwechsel zuriick zur Allegorie des scho-
nen mannlichen Korpers vollzogen, auch wenn Fonte im Anschluss an diese Stellen zum
Lob des schonen Frauenkorpers und damit zur feministischen Sichtweise zuriickkehrt.'#

Die fingierten Verteidigerinnen der Manner, zusatzlich unterstiitzt durch die Auto-
ritat der intellektuellen Corinna, sind sich einig in ihrem Lob fiir die venezianischen
Institutionen, die heiligen staatlichen Gesetze, die weisen Senatoren, das edle mann-
liche Patriziat, den grossartigen Dogen Pasquale Cicogna (1585—1595). Venedig ist das
staatliche Exempel per se. Die Pracht, Wiirde, Einzigartigkeit und Giite der Republik
visualisiert sich in den 6ffentlichen Auftritten des Dogen und in den iibrigen staatlichen
Prozessionen. An ihnen nehmen jene Teil, die das hochheilige Staatswesen repra-
sentieren und regieren, somit nur Manner der sozialen Oberschicht.'”> Sie stehen fiir die
genuin gottlichen und méannlichen Eigenschaften und Attribute, denen die Republik ihre
Existenz und ihren Wohlstand verdankt: »[...] la fortezza, il conseglio, la sapienzia,
la scienza, 1" intelletto, la pieta ed il vero timor di Dio, per li quali si mantiene | esser
ed il ben esser di tanta republica.«7®

Die Méanner dieses Staatswesens sind deshalb das wahre Abbild Gottes. Sie sind
zwar Herren, doch liebevolle Vater zugleich, die stets nur das Wohl ihrer Untertanen
bzw. Kinder vor Augen haben. Sie lieben alle, werden von allen geliebt und geschatzt.
Wie das stets gegenwartige Auge Gottes bewachen sie wohltatig vorsorgend den Schlaf
ihrer Untertanen, sehen fiir den Erhalt der Lagune und alle notwendigen stadtischen
Bauten und Einrichtungen vor: »Questi benché siano signori, tuttavia come padri
amorevoli sempre studiano, sempre si affaticano e sempre si ingegnano per giovar a
tutti, non guardando a spesa, né a fatica alcuna per commun beneficio. Questi servono
la giustizia, soccorrono a poveri [...], oltra che sempre proveggiono il ben publico

Kornelia Imesch



177 Ebd., S. 14If.

178 Ebd., S. 142. Uber das Lob an den vene-
zianischen Staat, an seine Amtstrager und an
das mannliche Patriziat durch die Konigin und
Lucrezia vgl. auch ebd., S. 143. Neben dem
Prokuratorenpalast wird auch die neue Rialto-
Briicke gelobt. Dazu die fingierten Gesprachs-
teilnehmerinnen beider Parteien (Cornelia,
Adriana und Corinna): ebd., S. 142f. Zum Lob der
Dichter, Gelehrten, Kinstler und Musiker
der Stadt vgl. ebd., S. 154-162, wobei die
Harmonie von Musik und Kunst als Vorbild der
gewiinschten  geschlechtlichen  Uberein-
stimmung propagiert wird.

179 Ebd., S. 143f. Cornelia nutzt Leonoras Ein-
wand als Anlass zum Themenwechsel. Corinnas
Zustimmung beschrénkt sich auf die Bemer-
kung, dass Leonora stets die »passi essenziali«
anzusprechen wiisste, was Leonora jedoch
entkriftet, indem sie ihre eigenen Worte als
nutz- und wirkungslos bezeichnet: »Poco dico e
poco vaglio [...] con le mie parole e come per lo
passato mi giovo nulla il mio dire [..].«
(ebd., S. 144).

180 So fragt Verginia ihre Mutter in Bezug auf
den Ehemann »[...] E se egli fusse rigoroso e ter-
ribile, come farei? Disse Verginia. — E tu pazi-
ente e tacita lo soporta — ripiglio la madre. [...]
E se fusse geloso, come averei da governarmi?
Aggiunse la figlia. — Non gli darai occasione di
esservi—disse la Regina ... se non vuole che tu
esci di casa e tu contentalo [...]. Se questa vita
non ti piace [...] imaginati che se non ti marito,
medesimamente ti converra star sempre in casa
e vestir sobria [...].« (Ebd., S. 170f). Zum gesell-
schaftlichen Schutz einer Frau durch den Mann
vgl. ebd., S. 171f.

181 Vgl. die Dedikation des Buchs an die
»Serenissima Republica Veneta« in Tarabotti
1650, Ed. 1990 (wie Anm. 89), S. 27f.

diligentemente |...]; e quando gli altri dormono, essi pensano e sotto I'ali loro, come
figliuoli sotto i padri e le madri, i loro sudditi sicuri e spensierati si riposano.«7
»0O santi pensieri, o santi ordini, o sante leggi, o santi padri; ben € misero e sciocco
quello che non sa viver sotto si santa e felice protezione«, beschliesst Corinna ihre
Hymne auf das sakralisierte venezianische Patriarchat. Von der Herrlichkeit, Autoritat,
Macht und Gerechtigkeit dieses mannlichen Staatswesens, »governato con gran sa-
pienza« durch »uomini di gran senno e di gran bonta nel regger e determinar le cose
di esso« zeugt die Pracht des Prokuratorenpalasts von Scamozzi, zu dessen Lob
paradoxerweise erneut die feministische Corinna eines ihrer Sonette vortragt.'’8

Nur eine einzige Frau, die Gastgeberin Leonora, teilt nicht die Meinung der
iibrigen Gesprachsteilnehmerinnen. Ihr argerlich vorgebrachter kurzer Einwand, was
die Frauen denn mit dieser mannlich dominierten Gesellschaft zu schaffen hatten, deren
Ziel die Unterdriickung der Frau ist, wirkt wenig tiberzeugend, da er nicht zum Thema
des Gesprachs erhoben wird, sondern bloss dem Themenwechsel dient: »[...] io
trasecolo, io impazzisco de fatti vostri [...]. Che avemo a far vi prego con magistrati,
corti di palazzo e tali disviamenti? Or non fanno tutti gli uomini questi offici contra di
noi? [...] Non procurano per loro in nostro danno?«7?

Die Thematik dieses Paradigmenwechsels wird erneut gegen Ende des Traktats auf-
gegriffen. Der eingangs erwahnten Ablehnung der Ehe steht hier nun deren Befiir-
wortung entgegen. Die junge, naive Verginia will sich wie Corinna keinem Mann unter-
werfen. Hier greift ihre Mutter, die erfahrene Matrone, ein und verteidigt den Ehestand
als beste Lebensform fiir eine Frau, da mit ihr in der mannlich dominierten Gesellschaft
der Schutz der Frau durch einen Mann verbunden ist. Sie gibt ihrer Tochter deshalb Rat-
schlage fiir ihr spéateres Verhalten als Ehefrau, welche die Quintessenz der patriarchalen,
von Frauen selbst internalisierten Ideologie darstellen: Die Frau soll sich selbst einem
hochmiitigen, tyrannischen und eifersiichtigen Ehemann stets demiitig und gehorsam
unterziehen, ihn schweigsam und geduldig ertragen, ihn lieben, auch wenn er Fehler
hat und gegen seinen Willen nie das Haus verlassen. Denn ein besseres Leben wird sie
selbst unverheiratet nie haben, hat sie doch stets im Haus eingeschlossen zu leben und
sich einfach zu kleiden.'80 In diesen Gesprachen tiber Venedig und die Ehe fiihrt Fonte
die fiktiven Frauen sowie Leserin und Leser des Traktats aus der weiblichen Lebenswelt
des utopischen Gartens wieder hinaus in jene Realitat zuriick, die Scamozzis Idealhaus
als Sozialform zu Grunde liegt.

Gegen diese Realitat weiblicher Existenz trat vehement und widerspruchslos die
bereits erwihnte Nonne Arcangela Tarabotti an. In ihrem »Inferno monacale« (um 1650)
wird aus Fontes idyllischem Venedig-Lob mit seiner Anerkennung der staatlichen mann-
lichen Autoritat und gesellschaftlichen Macht die scharfe Kritik der despotischen
»Serenissima Republica Veneta«, deren Tochter unter der vaterlichen Tyrannei der
Senatoren und Dogen zeitlebens leiden und nie in den Genuss der viel geriihmten
venezianischen Freiheit kommen.'!

Das Geschlecht des schonen Korpers



	Das Geschlecht des schönen Körpers : Vincenzo Scamozzi, Lucrezia Marinelli, Moderata Fonte und die "Genera dicendi" des venezianischen Hauses

